

https://frontdesk.co.in/jainism/jain-dharm-aur-darshan/

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from an online repository and is presented here as part of the **Front Desk Jainism Forum (FDJF)** collection. It is shared under commonly accepted Fair Use guidelines, intended for individual educational or research purposes.

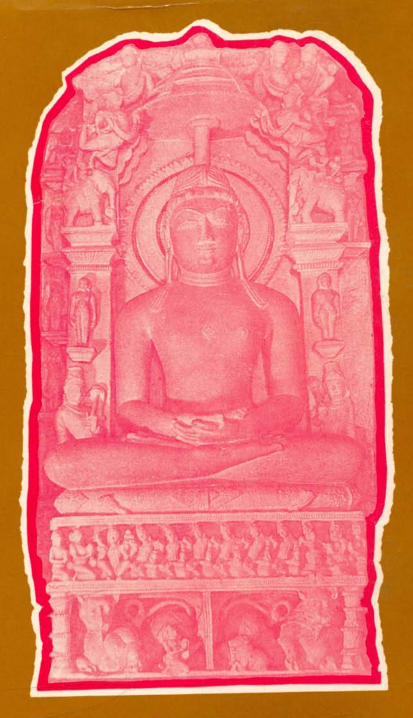
To the best of our knowledge, this book resides in the public domain, and we believe the original repository intended for its public dissemination. We wholeheartedly applaud and support their efforts, and our intent in providing this version is solely to make the book accessible to a broader audience. The **FDJF** group values the importance of cataloging in making valuable works discoverable and strives to support these efforts through our initiatives.

In some cases, original sources may no longer be accessible, are difficult to locate, or are provided in Indian languages instead of English, limiting their reach. The **FDJF** aims to address these challenges by expanding access while supporting repositories and digitization projects. Our intent is to complement—not undermine—these efforts.

For more information about our mission and fair use guidelines, please visit our website. While we make these works available with the understanding that they are in the public domain within our jurisdiction, we advise users to confirm their legal rights to access and use this material in their own jurisdiction before downloading.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection and have concerns about its presentation or availability, please email us. We are committed to addressing any objections promptly and respectfully. This notice serves both to inform readers and to clarify our intent and responsibility regarding these works.

The FDJF team



# 3माद्यराण

मूल आचार्य जिनसेन सम्पादन-अनुवाद डॉ. पन्नालाल जैन, साहित्याचार

#### आदिपुराण

आचार्य जिनसेन (१वीं शती) द्वारा प्रणीत 'आदिपुराण' प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव तथा भरत-बाहुबली के पुण्य-चरित के साथ-साथ भारतीय संस्कृति एवं इतिहास के मूल स्रोतों एवं विकासक्रम को आलोकित करने वाला अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। जैन संस्कृति एवं इतिहास के अध्ययन के लिए यह अनिवार्य है। यह मात्र पुराण-ग्रन्थ ही नहीं है, एक श्रेष्ठ महाकाव्य भी है। विषय-प्रतिपादन की दृष्टि से यह धर्मशास्त्र, राजनीति-शास्त्र और आचारशास्त्र भी माना गया है। मानव-सभ्यता की आद्य व्यवस्था का प्रतिपादन करने के कारण इसे अन्तर्राष्ट्रीय ख्याति प्राप्त है। मानव-समाज का विकासक्रम, विभिन्न समृहों में उसका वर्गीकरण, वर्ग-विशेष के धार्मिक संस्कार आदि अनेक आयामों की इसमें विशद रूप से विवेचना की गयी है। संस्कृत एवं विभिन्न भारतीय भाषाओं के परवर्ती कवियों के लिए यह उपजीव्य ग्रन्थ बना रहा है।

सम्पूर्ण कृति (आदिपुराण) भारतीय ज्ञानपीठ द्वारा दो भागों में प्रकाशित है। ग्रन्थ के सम्पादक हैं—जैन धर्म-दर्शन तथा संस्कृत साहित्य के अप्रतिम विद्वान् डॉ. पन्नालाल जैन, साहित्याचार्य। ग्रन्थ में संस्कृत मूल के साथ हिन्दी अनुवाद, महत्त्वपूर्ण प्रस्तावना एवं परिशिष्टों के रूप में पारिभाषिक, भौगोलिक और व्यक्तिपरक शब्द-सूचियाँ भी दी गयी हैं। इससे यह शोधकर्ताओं, विशेषकर पुराण एवं काव्यसाहित्य का तुलनात्मक दृष्टि से अध्ययन करनेवालों के लिए अपरिहार्य ग्रन्थ बन गया है।

विषयक्रम की दृष्टि से ग्रन्थ का तीसरा भाग है—आचार्य गुणभद्र द्वारा रचित 'उत्तरपुराण' (ज्ञानपीठ प्रकाशन) जिसमें ऋषभदेव के उत्तरवर्ती शेष 23 तीर्थंकरों, 11 चक्रवर्तियों, 9 बलभद्रों, 9 नारायणों, 9 प्रतिनारायणों तथा तत्कालीन विभिन्न राजाओं एवं पुराण-पुरुषों के जीवन-वृत्तों का सविशेष वर्णन है।

प्रस्तुत है—आदिपुराण के दोनों भागों का यह नया संशोधित संस्करण।

## <sub>आचार्य जिनसेन-कृत</sub> **आदिपुराण**

[प्रथम भाग]

#### आचार्य जिनसेन विरचित

## आदिपुराण

[ प्रथम भाग ]

(हिन्दी अनुवाद तथा परिशिष्ट आदि सहित)

सम्पादन-अनुवाद डॉ. पन्नालाल जैन, साहित्याचार्य



#### भारतीय ज्ञानपीठ

दसवौँ संस्करण : २००४ 🛘 मूल्य : ३०० रुपये

#### भारतीय ज्ञानपीठ

(स्थापना : फाल्गुन कृष्ण 9; वीर नि. सं. 2470; विक्रम सं. 2600; 18 फरवरी 1944)

पुण्यश्लोका माता मूर्तिदेवी की स्मृति में साहू शान्तिप्रसाद जैन द्वारा संस्थापित एवं

उनकी धर्मपली श्रीमती रमा जैन <u>द्वारा सम्</u>प्रोषित

#### मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला

इस ग्रन्थमाला के अन्तर्गत प्राकृत, संस्कृत, अपभ्रंश, हिन्दी, कन्नड़, तमिल आदि प्राचीन भाषाओं में उपलब्ध आगमिक, दार्शनिक, पौराणिक, साहित्यिक, ऐतिहासिक आदि विविध विषयक जैन साहित्य का अनुसन्धानपूर्ण सम्पादन तथा उनके मूल और यथासम्भव अनुवाद आदि के साथ प्रकाशन हो रहा है। जैन-भण्डारों की ग्रन्थसूचियाँ, शिलालेख-संग्रह, कला एवं स्थापत्य पर विशिष्ट विद्वानों के अध्ययन-ग्रन्थ और लोकहितकारी जैन साहित्य ग्रन्थ भी इस ग्रन्थमाला में प्रकाशित हो रहे हैं।

प्रधान सम्पादक (प्रथम संस्करण) डॉ. हीरालाल जैन एवं डॉ. आ.ने. उपाध्ये

#### प्रकाशक

#### भारतीय झानपीठ

18, इन्स्टीट्यूशनल एरिया, लोदी रोड, नयी दिल्ली-110 003

मुद्रक : विकास कम्प्यूटर एण्ड फ्रिण्टर्स, दिल्ली - 110 032

### ĀDIPURĀŅA

of

#### ĀCHĀRYA JINASENA

[ Part - I ]

(With Hindi Translation, Introduction and Appendices)

Edited and Translated by Dr. Pannalal Jain, Sahityacharya



#### BHARATIYA INANPITH

Tenth Edition: 2004 Price: Rs. 300

#### **BHARATIYA INANPITH**

(Founded on Phalguna Krishna 9; Vira N. Sam. 2470; Vikrama Sam. 2000; 18th Feb. 1944)

#### MOORTIDEVI JAIN GRANTHAMALA

**FOUNDED BY** 

Sahu Shanti Prasad Jain

In memory of his illustrious mother Smt. Moortidevi and

promoted by his benevolent wife

Smt. Rama Jain

In this Granthamala critically edited Jain agamic, philosophical, puranic, literary, historical and other original texts in Prakrit, Sanskrit, Apabhramsha, Hindi, Kannada, Tamil etc. are being published in the original form with their translations in modern languages.

Catalogues of Jain bhandaras, inscriptions, studies on art and architecture by competent scholars and popular

Jain literature are also being published.

General Editors (First Edition)
Dr. Hiralal Jain and Dr. A. N. Upadhye

Published by
Bharatiya Jnanpith
18, Institutional Area, Lodi Road, New Delhi-110 003

Printed at : Vikas Computer & Printers, Delhi - 110 032

#### प्रधान सम्पादकीय [बद्य संस्कृत ते]

"पुरानी बात को पुराण कहते हैं। जब वह बात महापुरुषों के विषय में कही जाती है, या महान् बाचारों द्वारा उपदेश के रूप में बतलायी जाती है, अथवा महाकल्याण का अनुशासन करती है, तब वह महा-पुराण कहलाती है। अन्य विद्वान् ऐसी भी निरुक्ति करते हैं कि पुराने कि के आश्रय से प्रचलित हुई बात में ही पुराणपन आता है, और उस बात के अपने महत्त्व से वह महापुराण बन जाती है। अतः महर्षियों ने परम्परा से उसे ही महापुराण माना है जो महापुरुषों से सम्बन्धित हो, व महान् अभ्युदय का उपदेश करता हो। यही महापुराण ऋषि-प्रणीत होने से 'आर्थ' कहलाता है। सुन्दर भाषा में वर्णित होने से 'सूक्त' तथा धर्म का उपदेश देने से 'धर्मशास्त्र' भी माना गया है। 'इति ह आस (आसीत्)' अर्थात् 'ऐसी बात हुई थी' इस प्रकार श्रृति का बचन होने से उसे 'इतिहास' कहना भी इष्ट है। दूसरे शब्दों में उसे इतिवृत्त, ऐतिह्य व आम्नाय कहने की भी प्रचा है। बतः जो इतिहास भी कहलाता है, उस पुराण को जैसा गौतम गणधर ने कहा था उसे ही परम्परानुसार में भक्तिवश यहाँ वर्णन करता हूँ।"

यह है पुराण व महापुराण की व्याख्या जो जिनसेनाक्स ने व्यन महापुराण की-उत्थानिका (१,२१-२६) में की है। उससे जैन पुराणकारों का उद्देश्य व दृष्टिकोण सुस्पष्ट हो जाता है कि पुराण के नायक वे ही महापुर्वण हो सकते हैं जिनके चरित्र पूर्वपरम्परानुसार लोक-प्रसिद्ध हैं तथा जिनके द्वारा लोक-जीवन का उत्कर्ष व अध्युदय होना सम्भव है। यही मत पजमकरिय के कर्ता विमलसूरि का है जब वे कहते हैं कि "मैं आवार्य-परम्परा से आये हुए राम के चरित्र को कहता हूँ" (१।८)। यही बात रिवर्षण ने पद्मपुराण में कही है कि "मैं राम के चरित का वही वर्णन करता हूँ जो विद्वानों की पंक्ति में चला आया है, क्योंकि ऐसे ही महापुर्वण के कीर्तन से विज्ञान की वृद्धि होती है, निर्मल यश फैलता है तथा पाप दूर हट जाता है" (१।२१-२४)। और यही बात हमें जिनसेनकृत हरिशंगपुराण में इस शकार मिलती है कि "देश और काल की गतिविधि के जाता आवार्यों को जहाँ-तहाँ से वही पुराण-वृत्त संग्रह कर वर्णन करना चाहिए जो पुरुवार्थ-साधन में उत्साहबर्धक हो" (१।७०)। ऐसा पुराण ही इस देश का प्राचीन इतिहास है, क्योंकि उसके भीतर पूर्वकालीन महापुर्वों के चरित्रों तथा लोक-जीवन के आदर्श व मापदण्डों का समावेश हो जाता है। जिनसे कोई श्रेयस्कर शिक्षा न मिले उन छुटपुट पापपरायण वृत्तान्तों का संग्रह करना जन-कल्याण व साहित्य की दृष्टि से निष्फस है।

रामायणकार महर्षि वास्त्रीकि ने नारव से यही जानने की इच्छा प्रकट की बी कि "जो कोई इस सोक में बलवान, धर्मक, सस्यवाक, दूढुवत तथा समस्त्र जीवों का हितकारी, कोछ को जीतने वाला और ईच्म से रहित हो, उसी का चरित्र मैं सुनुद्धा चाहता हूँ।" और इसी जिज्ञासा के उत्तर में नारव ने उन्हें राम का चित्र-सुनाया, वर्षोंकि वे धर्मक थे, सस्यवादी थे, प्रजा के हितैबी, यशस्त्री, ज्ञानसम्पन्न, शुद्धान्नय, इन्द्रियों को वह में रखने वाले और एकाग्रमन आदि गुणों से सम्पन्न थे (रामा० १।२-१२)।

रामायण की उत्थानिका से एक और बात सुस्पष्ट हो जाती है। वह यह कि जब तक कि का हृदय ह्या, करूना व अहिंसा की भावना से ओतप्रोल न हो, तब तक वह सच्चे कत्याणकारी काव्य की रचना में प्रकृत नहीं हो सकता। नारद से राम का वृत्त सुनकर भी वास्मीकि मुनि के अन्तरंग से काव्य की धारा तो सभी अवाहित हो सकी, जब उन्होंने एक निषाद को एक कौंच पक्षी को भारते देखा और उनका हृदय करूना से रो उठा।

ऐसे महापुरुषों का संस्मरण जैनधर्म में मूलतः ही प्रचलित रहा है। तीर्यंकर महावीर के उपदेकों का

जो संबह द्वादक्षांग आगम में किया गया था उसके बारहवें अंग दृष्टिवाद के अवान्तर भेद अनुसोग सा प्रवमानुयोग का विषय तीर्यंकर आदि महापुरुषों के चरित्र व अन्य आख्यान थे। षट्खण्डागम की धवलाटीका के
अनुसार यहाँ 'बारह' प्रकार का 'पुराण' वर्णन किया गया था, जिसमें अरहंतों, चक्रवित्यों, विद्याधरों, बासुदेवों,
बारणों, प्रज्ञाश्रमणों, कौरवों, इक्ष्वाकुओं, काशिकों और वादियों के वंशों का एवं हरिवंश व नाथवंश का
वर्णन सम्मिलित था। यद्यपि यह मूल अनुयोग रचना अब अप्राप्य है, तथापि पौचवों शती में जो वल्लभीवाचना के समय देविधाणी के नाथकत्व में अंगों का संकलन किया गया उनमें बहुत कुछ इस अनुयोग के खण्ड
समाविद्य पाये अति हैं। विशेषतः चतुर्य आगम समवायांग के २७५ सूत्रों में से अन्तिम ३० सूत्रों में कुलकरों,
तीर्यंकरों, चक्रवित्यों तथा बलदेवों, वासुदेवों और प्रतिवासुदेवों का उनके माता-पिता, जन्मस्थान, दीक्षा-थान
आदि का कम से परिचय कराया गया है। इन्हीं त्रेसठ अलाकामुख्यों की और भी सुविस्तृत नामाविलयाँ यतिवृषमाचार्यकृत 'तिलोयपण्णित' के चतुर्य अधिकार में पायी जाती हैं। इसके अतिरिक्त यहाँ ११ कह,
ह नारद और २४ कामदेवों का भी विवरण दिया गया है।

उपर्युक्त समवायांग तथा तिलोयपण्णिं में प्राप्य नामाविलयों के आधार से विशेष कथानक गुरु-शिध्य-परम्परा से चलते रहे होंगे और उन्हीं पर से पश्चात्कालीन जैनपुराण रचे गये, जैसा कि पदमचरिय के कर्ता विसलसूरि ने स्पष्ट कहा है कि "जो पद्मचरित पहले नामावली निबद्ध या और आचार्य-परम्परा से चलता आया, उस सबको ही मैं यहाँ अनुक्रम से कहता हूँ" (१।८)।

प्रश्न उठता है कि जो वृत्तान्त पूराणों में पाया जाता है उसका आदिमकाल क्या है ? पुराणों में जो पत्यों और सागरों, उत्सिपिणी-अवसिपिणी एवं सुखमा-दुखमा कालचक्रों तथा संख्यात व असंख्यात वहीं का उल्लेख मिलता है उससे आधुनिक वैज्ञानिक व ऐतिहासिक तथ्यों का समाधान नहीं होता । यह बात जैन पुराणों के सम्बन्ध में ही हो सो बात नहीं, वैदिक परम्परा के सतप्रग-कलयुग में भी वही बात पायी जाती है। तथापि आधुनिक विद्वानों ने भाषा, विषय आदि के आधार पर भारतीय साहित्य का जो कालकम निक्कित किया है उसमें सबसे प्राचीन ऋग्वेद ठहरता है। उससे पूर्व की कोई साहित्यिक रचना प्राप्त नहीं है। जैनपुराण की दृष्टि से ऋग्वेद का वह सूक्त (१०।१३६) बहुत महत्त्वपूर्ण है जिसमें वातरशना मुनियों की स्तुति की गयी है। जान पड़ता है ये मुनि नग्न रहते थे, जटा भी धारण करते थे, स्नान न करने से मलिनभरीर व मौनवृत्ति से रहते थे, और इन गुणों से वैदिक ऋषियों से सर्वेधा भिन्न थे। इन मुनियों में केशी प्रधान थे। एक अन्य ऋचा (१०।१०२।६) में केशी और वृषभ विशेषण-विशेष्य रूप में प्रयुक्त हुए हैं जिससे सन्देह नहीं रहता कि वातरशना मुनियों के नायक केशी वृषभ थे। यदि इस बात में बुछ सन्देह रहता है तो उसका परिहार भागवतपुराण (५।३।२०) से भली-भांति हो जाता है, जहाँ नाभि और मरुदेवी के पुत्र ऋषभ के चरित्र व तप का विस्तार से वर्णन किया है, और यह भी कह दिया गया है कि वे विष्णु के अवतार वे तथा वातरसना श्रमणों की परम्परा में उत्पन्न हुए ये। इसका अधिक विस्तार से वर्णन ढॉ० हीरांलालें जैन कृत पुस्तक 'भारतीय संस्कृति में जैनधर्म का योगदान' पृ०११ आदि में देखा जा सकता है। इससे वैदिक परम्परानुसार ही यह सिद्ध हो जाता है कि श्रमण मुनि उस समय विद्यमान ये जब वेदीं की रचना हुई, एवं उन मुनियों के नायक केशी बृषभ अर्थात् तीर्यंकर ऋषभनाय की उस समय भी वन्दना की जाती थी। वेदों के रचनाकाल के सम्बन्ध में विद्वानों का मतभेद है। तथापि ईसवी पूर्व ढेढ़ हजार वर्ष से भी पूर्व उनकी रचना हुई होगी, इसमें कि ी को कोई सन्देह नहीं। अतः जैन पुराण के आदिनायक इससे अर्वाचीन दो हो ही नहीं सकते।

और इसके भी पूर्व क्या किसी परम्परा का पता चलता है ? हां, सिन्धुघाटी के मुहेंजोदड़ो हड़प्पा आदि स्थानों की खुदाई से जो भग्नावशेष मिले हैं वे वैदिक आयों से पृथक् तथा सम्भवतः उनसे अधिक प्राचीन सम्भवता की सूचना देते हैं। इन अवशेषों में बहुत से मुढ़ालेख भी हैं, किन्तु उन्हें निश्चित रूप से पढ़ने व समझने की कोई कुंजी अभी तक हाथ नहीं लगी। तथापि अन्य अवशिष्टों से उस प्राचीन सम्भता की भौतिक व सामाजिक रीति-नीति का कुछ अनुमान लगाया गया है। प्रकृत विषय के लिए विशेष उपयोगी एक दो मूर्तियाँ ब्यान देने योग्य हैं—एक नग्न मस्तकहीन मूर्ति जो लोहानीपुर (बिहार) से प्राप्त प्राचीनतम जैन मूर्ति

से मेल खाती है, और दूसरी एक मुहर पर की ध्यानस्थ आसीन मूर्ति जिसके मस्तक पर शैव तिशूल व जैन विरत्न के समान तिश्व गात्मक मुकुट है व आस-पास कुछ पणुओं की आहृतियाँ हैं। जब हम एक ओर आदि सीर्थंकर ऋषभनाथ के नम्नत्व, जटा, कैलास पर तप, वृषभ चिह्न, जीवरक्षा आदि लक्षणों पर, और दूसरी और महादेव या पणुपतिनाथ की इन्हीं विशेषताओं पर वृष्टि डालते हैं तो ऐसा प्रतीत होता है कि इन दोनों देवताओं का विकास उक्त सिन्धुद्याटी के प्रतीकों पर से हुआ हो तो आक्ष्य नहीं। इसकी ऋग्वेद के अनेक वाक्यों से भी पृष्टि होती है। 'त्रिधा बद्धो वृषभो रोरवीति महादेवो मर्त्यानाविवेश' (४।५६।३), 'अहंन् इदं दयसे विश्वमध्य न वा ओजीयो कद त्वदित्त' (२।३६।१०) आदि ऋग्वचनों मं वृषभ और महादेव, अहंन् और कद्भ तथा विश्वभूत दयालुता का एक ही देवता के सम्बोधन में प्रयोग ध्यान देने योग्य है। इस प्रकार जहाँ तक पूर्वकाल में इतिहास की दृष्टि जाती है वहाँ तक बराबर अमण और वैदिक परम्परा के स्रोत दृष्टिगोचर होते हैं।

उस प्राक्तन काल से लेकर ईसवी पूर्व १२७ में अन्तिम तीर्थंकर महावीर के निर्वाण तक जो तीर्थंकरों, चक्रवियों, बलदेवों, नारायणों व प्रतिनारायणों का विवरण जैन पुराणों में पाया जाता है उसका भी वैदिक पुराण-परम्परा से धनिष्ठ सम्बन्ध है। तीर्थंकरों में ऋषभ के अतिरिक्त निम व नेमि, चक्रवित्यों में परत और सगर, बलदेवों में राम और बलदेव, नारायणों में लक्ष्मण और कृष्ण तथा प्रतिनारायणों में रावण व कंस एवं जरासन्ध का वर्णन दोनों परम्पराओं की तुलनात्मक रीति से अध्ययन करने योग्य है। इसमें जो साम्य है वह भारतीय एकत्व की धारा का बोधक है, और जो वैषम्य है वह उक्त दोनों उपधाराओं के अपने-अपने विशिष्टय का धोतक होते हुए भारतीय संस्कृति की समृद्धि का बोध कराता है। जो इस मर्म को न समझकर या जान-बूझकर दोनों में विरोध की भावना से संपर्ध उत्पन्न करते हैं, वे यथार्थतः राष्ट्र के अबू हैं।

इस दृष्टि से प्रस्तुत महापुराण एक बड़ी महत्त्वपूर्ण रचना है। यद्यपि इसका निर्माण आठवीं-नवीं शती में हुआ है, तथापि इसमें प्राचीनतम समस्त पौराणिक परम्पराओं का समावेश मिलता है। अन्तिम तीर्थंकर महावीर के जीवन-चरित्र के साथ-साथ उनके समकालीन वैशाली के राजा चेटक, मगधनरेश श्रीणिक (बिम्बिसार) आदि पुरुषों के उल्लेख (पर्व ७५) ऐतिहासिक दृष्टि से विशेष उपयोगी हैं। महावीर निर्वाण से एक हजार वर्ष पश्चात् हुए चतुर्भुज कल्कि का यहाँ जो परिचय दिया गया है उस पर से का० बा० पाठक ने उसे हुण नरेश मिहिरकुल से अभिन्त ठहराने का प्रयत्न किया है (भंडारकर कमेमोरेटिव एसेज, पूना, १६९७)।

पुराणों की यह भी एक विशेषता है कि वे अपने काल के ज्ञान-कोश हुआ करते हैं और उनमें इतिहास के अतिरिक्त सामाजिक व धार्मिक बातों का विशेष रूप से समावेश पाया जाता है। प्रस्तुत महा-पुराण इस वृष्टि से भी बहुत महत्वपूर्ण है। जिस प्रकार वैदिक परम्परा के पुराणों तथा धर्मशास्त्रों में मनुष्य समाज का वणों में वर्गोकरण और उनके पृथक् मृषक् विशेष आचारों का वर्णन एवं प्रत्येक व्यक्ति के गर्भाधान से लेकर अन्त्येष्टि पर्यन्त धार्मिक संस्कारों एवं ब्रह्मचर्यादि आध्रमों में जीवन के उत्थान व विकास का कम दिखलाया गया है, उसी प्रकार प्रस्तुत महापुराण में भी पाया जाता है। कुछ लोगों का मत है कि पुराण का यह अश्व पूर्वोक्त परम्परा से प्रभावित है। यदि ऐसा हो तो कोई आश्चर्य की बात नहीं है, क्योंकि इतिहासा-तीत काल से वैदिक व श्रमण परम्पराएँ क्षेत्र और काल की दृष्टि से साथ-साथ विकसित होती चली आयी हैं, और दोनों परम्पराओं में लोक-जीवन व सामाजिक व्यवस्था की एक-सी समस्याएँ रही हैं। दोनों परम्पराओं के अपने-अपने वैशिष्ट्य का प्रभाव परस्पर हुआ है, यह स्पष्ट दिखाई देता है। कहाँ है अब वह वैदिक परम्परा का यहारमक कियाकाण्ड व वर्णाक्रम की कठोर व्यवस्थाएँ? क्या श्रमण परम्परा का अहिंसा सिद्धान्त व जीवमात्र में समान रूप से परमात्मस्व को दृष्टि से एकरूपता की मान्यता उक्त परिवर्तनमें कारणीभूत नहीं हुई? धर्म के सैद्धान्तिक पक्ष में जैन धर्म ने कभी कोई ढिलाई व समझौते की नीति को नहीं अपनाया । किन्तु सामाजिक आवरण पर जैन धर्म ने कभी कोई ढिलाई व समझौते की नीति को नहीं अपनाया । किन्तु सामाजिक आवरण पर जैन धर्म ने कभी कोई कठोर नियंत्रण नहीं लगाया, सिवाय इसके

कि उस आचरण से हमारी मूल धार्मिक आस्था एवं सच्चरित्र की नीव को कोई क्षति न पहुँचे । इस बात का एक जैनाचार्य ने बहुत स्पष्टता से कह दिया है कि ''सर्व एव हि जैनानां प्रमाण लौकिको विधिः। यत्र सम्यक्तवहानिनं यत्र न दत्तवूषणम् ॥" अर्थात् लोक प्रचलित वे सभी व्यवहार जैनियों को प्रमाण रूप से मान्य हैं जिनसे उनके सम्यक्त्व अर्थात् जड़ और जैतन के मौलिक भेद की मान्यता को हानि नहीं पहुँचती, तथा अहिंसादि वतों में दूषण उत्पन्न नहीं होता। जिन लोकाचारों में अपनी धार्मिक दृष्टि से काई दोष दिखाई दे, उन्हें सुधार कर अपने अनुकूल बना लेना चाहिए। इस प्रकार जैनाचार्यों ने जैन धर्म के अनुयायियो<del>ं के लिए</del> एक महान आदर्श उपस्थित कर दिया है कि अपने मूल सिद्धान्तों के सम्बन्ध में कभी मत झुको, तथा सामान्य लौकिक व्यवहारों में कोई अलगाव मत रखो । रहो समाज के साथ, किन्तु अपनी बौद्धिक स्वतन्त्रसा को मत खोओ। बस. अन्य परम्पराओं से मेल व बेमेल की बातों को हमें इसी कसिटी पर कसकर देखना और समझना चाहिए। एक बात और है। वर्णों, आश्रमों व संस्कारों के स्वरूप पर विचार करने से प्रतीत होता है कि उनका मौलिक ढाँचा वैयक्तिक, कौटुम्बिक तथा सामाजिक रीतियों और प्रथाओं पर आधारित है। क्रमण्यः जनमें धार्मिक कियाओं का समावेश कर उन्हें स्थिरता और पवित्रता प्रदान करने का प्रयत्न किया गया है। उदाहरणार्थ, जन्म या विवाह सभी कुटुम्बों में सार्वतिक और सार्वकालिक हैं, और उन अवसरों पर कुछ सामाजिक उत्सव, आमोद-प्रमोद मनाना स्वाभाविक है। धर्म ने इन सुप्रचलित उत्सवों को अपनी गोद में लेकर उन पर एक विशेष रंग चढ़ा दिया। यह कार्य उनके मनाने वालों ने अपनी-अपनी मान्यताओं के अनुसार किया और उन्हें अपने धर्म का अंग बना लिया।

प्राचीन प्रतियों के पाठभेद सावधानीपूर्वक अंकित करना आधुनिक सम्पादन-प्रणाली का एक महत्त्व-पूर्ण अंग है। इस दृष्टि से महापुराण का प्रस्तुत संस्करण बहुत उपयोगी है। इसके लिए विद्वान् सम्पादक ने १२ प्रतियों का उपयोग किया है व उनके पाठभेद लिये है। बुछ पाठभेद बड़े बहुमूल्य पाये जाते हैं। उदाहरणार्थ, पाँचवें पर्व में ४१वें पद्म के आगे दिल्ली वाली प्रति में चार अधिक पद्म हैं, जिनमें बौद्ध सिद्धान्त सम्मत पंचस्कन्धों, द्वादण आयतमों, समुदाय, क्षणिकत्व व मोक्ष का उल्लेख पाया जाता है। इन्हें पं० लालाराम जी शास्त्री ने अपने मुद्धित व अनुवादित संस्करण में प्रथम अर्ध पद्मांग छोड़कर समाविष्ट किया है। किन्तु ये पद्म न तो मूडबिद्धी सरस्वती भण्डार की उपलब्ध प्राचीनतम ताडपत्रीय कन्नड लिपिवाली प्रति में पाये जाते हैं और न अन्य किसी प्रति में। इससे सिद्ध होता है कि उक्त पद्म किसी पाठक व टिप्पणकार द्वारा सम्भवतः हासिये में लिखे गये होंगे और फिर मुल पाठ में प्रविष्ट हो गये।

अन्त में हम पं० पन्तालाल जी साहित्याचार्य के बहुत कृतज्ञ हैं जिन्होंने महापुराण का यह बहुमूल्य संस्करण व उसका हिन्दी अनुवाद प्रस्तुत किया। भारतीय ज्ञानपीठ का अधिकारी वर्ग भी अभिनन्दनीय है जो उन्होंने साहित्य की इस महानिधि का यह प्रकाशन बड़ी तत्परता से करके साहित्यिकों व स्वाध्याय-प्रेमियों का उपकार किया है।

वि. संवत् २००७

—हीरालाल जैन —आ. ने. उपाध्ये (ग्रन्थमाला सम्पादक)

#### प्रास्ताविक [प्रथम संस्करण से]

भारतीय ज्ञानपीठ का उद्देश्य दो भागों में विभाजित है: १. ज्ञान की विलुप्त अनुपलब्ध और अप्रकाशित सामग्री का अनुसन्धान और प्रकाशन, २. लोकहितकारी मौलिक साहित्य का निर्माण । इन उद्देश्यों की पूर्ति के लिए क्रमशः ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी ग्रन्थमाला और ज्ञानपीठ लोकोदय ग्रन्थमाला प्रकाशित हो रही हैं। ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी ग्रन्थमाला भद्रदृष्टि साहू शान्तिप्रसादजी की स्व० माता मूर्तिदेवी के स्मरणार्थ उनकी अन्तिम अभि- लाषा की पूर्तिनिमित्त स्थापित की गयी है और इसके संस्कृत, प्राञ्चत, पाली आदि विभागों द्वारा अब तक नौ ग्रन्थ प्रकाशित हो चुंके हैं। अनेक ग्रन्थों का सम्पादन हो रहा है, अनेकों मुद्रणाधीन हैं।

प्रस्तुत संस्करण की विशेषता

यद्यपि आदिपुराण का एक संस्करण इतः पूर्व पं० लालारामजी शास्त्री के अनुवाद के साथ प्रकाशित हो चुका है पर इस संस्करण की कई विशेषताओं में प्रमुख विशेषता है बारह प्राचीन प्रतियों के आधार से पाठ-शोधन की । पुराने ग्रन्थों में अनेक श्लोक टिप्पणी के तौर पर लिखे हुए भी कुछ प्रतियों में मूल में शामिल हो जाते हैं और इससे ग्रन्थकारों के समय-निर्णय आदि में अनेक श्रान्तियाँ आ जाती हैं। उदाहरणार्थ—

"दुःखं संसारिषः स्कन्धाः ते च पण्च प्रकीतिताः । विज्ञानं वेदना संज्ञा संस्कारो कपमेव च ॥४२॥ पण्चेन्द्रियाणि शब्दाद्या विवयाः पण्च मानसम् । धर्मायतनमेतानि द्वादशायतनानि च ॥४३॥ समुदेति यतो लोके रागादीनां गच्चोऽिक्सशः । स चारमारमीयभावाल्यः समुदायसमाहितः ॥४४॥ क्षाभिकाः सर्वसंस्कारा इत्येवं वासना मता । सन्मार्ग इह विज्ञेयो निरोधो मोक्षज्ज्यते ॥४५॥"

ये श्लोक पाँचवें पर्व के हैं। ये दिल्ली की प्रति में पाये जाते हैं। मुद्रित प्रति में 'दुःखं संसारिणः स्कन्धाः ते च पञ्च प्रकीर्तिताः' इस आद्ये श्लोक को छोड़कर शेष ३॥ श्लोक ४२ से ४५ नम्बर पर मुद्रित हैं। बाकी त०, ब०, प०, म०, स०, अ०, ट० आदि सभी ताडपत्रीय और कागज की प्रतियों में ये श्लोक नहीं पाये जाते।

मैंने न्यायकुमुदचनद्र द्वितीय भाग की प्रस्तावना (पृष्ठ ३६) में हरिभद्रसूरि और प्रभाचनद्र की तुलना करते हुए यह लिखा या कि—"ये चार क्लोक षड्दर्शनसमुच्चय के बौद्धदर्शन में मौजूद हैं। इसी आनुपूर्वी से ये ही क्लोक कि चित् शब्दभेद के साथ जिनसेन के आदिपुराण (पर्व ४ श्लो० ४२-४४) में भी विद्यमान हैं। रचना से तो ज्ञात होता है कि ये श्लोक किसी बौद्धाचार्य ने बनाये होंगे और उसी बौद्ध प्रन्थ से षड्दर्शनसमुच्चय और आदिपुराण में पहुँचे होंगे। हरिभद्र और जिनसेन प्रायः समकालीन हैं, अतः यदि ये श्लोक हरिभद्र के होकर आदिपुराण में आये हैं तो इसे उस समय के असाम्प्रदायिक भाव की महत्त्वपूर्ण घटना समझनी चाहिए" परन्तु इस मुसंपादित संस्करण से तो वह आधार ही समाप्त हो जाता है और स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि ये श्लोक किसी मितलेखक ने टिप्पणी के तौर पर हाशिया में लिखे होंगे और वे कालकम से मूल प्रति में शामिल हो गये। इस दृष्टि से प्राचीन ताडपत्रीय प्रतियों से प्रत्येक ग्रन्थ का मिलान करना नितान्त आवश्यक सिद्ध हो जाता है। इसी तरह पर्व १६ श्लोक १६६ से आगे निम्नलिखित श्लोक द० प्रति में और लिखे मिलते हैं——

सालिको मासिकरचैव कुम्मकारस्तिलम्बुवः। नापितरचेति पर्वामी भवन्ति स्पृश्यकारकाः॥ रक्षकस्त्रकारचैवायस्कारो लोहकारकः॥ स्वर्णकारस्य पश्चैते भवन्त्यस्पृश्यकारकाः॥"

प्रस्तुत प्रन्य के इस संस्करण के प्रकाशन के समय तक इस ग्रन्थमाला में लगभग सवा सी मन्थ प्रकाशित हो चुके हैं—प्रकाशक

ये क्लोक स्पष्टत: किसी अन्य ग्रन्थ से टिप्पणी आदि में लिये गये होंगे, क्योंकि जैन परस्परा से इनका कोई मेल नहीं है। मराठी टीका सहित मुद्रित महापुराण में यह दोनों क्लोक मराठी अनुवाद के साथ लिखे हुए हैं। इसी तरह सम्भव है कि इसके पहले का भूद्रों के स्पृथ्य और अस्पृथ्य भेद बताने वाला यह क्लोक भी

किसी समय प्रतियों में शामिल हो गया हो-

"कारवोऽिष मता द्वेधाः स्पृत्रयास्पृत्रयविकल्पतः । तत्रास्पृत्रयाः प्रजाबाह्याः स्पृत्रयाः स्युः कर्त्तकादयः ॥१८६॥"

क्योंकि इस प्रकार के विचारों का जैनसंस्कृति से कोई सम्बन्ध नहीं है।

#### प्रस्तावना

ग्रन्थ के विद्वान् सम्पादक ने प्रस्तावना में ग्रन्थ और ग्रन्थकार के सम्बन्ध में उपलब्ध सामग्री के अनुसार पर्याप्त ऊहापोह किया है। ग्रन्थ के आन्तर रहस्य का आलोकन करके उन्होंने जो वर्णव्यवस्था और सज्जातित्व आदि के सम्बन्ध में विचार प्रस्तुत किये हैं वे सर्वथा मौलिक और उनके अध्ययन के सहज परिणाम हैं। स्मृतियों आदि की तुलना करके उन्होंने यह सिद्ध किया है कि जैन संस्कृति वर्णव्यवस्था 'जन्मना' नहीं मानती; किन्तु गुण कर्म के अनुसार मानती है। प्रसंगत: उन्होंने संस्कृत और प्राकृत भाषा की भी चर्चा की है। उस सम्बन्ध में ये विचार भी ज्ञातव्य हैं:

#### संस्कृत-प्राकृत

प्राकृत भाषा जनता की बोलचाल की भाषा थी और संस्कृत भाषा व्याकरण के नियमों से बँधी हुई, संस्कारित, सम्हाली हुई, वर्ग विशेष की भाषा ! जैन तीर्थंकरों के उपदेश जिस 'अधंमागधी' भाषा में होते थे वह मगध देश की ही जनबोली थी । उसमें आधे शब्द मगधदेश की बोली के थे और आधे शब्द सर्व देशों की बोलियों के । तीर्थंकरों को जन-जन तक अपने धर्म-सन्देश पहुँचाने थे अतः उन्होंने जनबोली को ही अपने उपदेश का माध्यम बनाया था ।

जब संस्कृत व्याकरण की तरह 'प्राकृत व्याकरण' भी बनने की आवश्यकता हुई, तब स्वभावतः संस्कृत व्याकरण के प्रकृति प्रत्यय के अनुसार ही उसकी रचना होनी थी। इसीलिए प्रायः प्राकृत व्याकरणों में 'प्रकृतिः संस्कृतम्, तत्र अबं प्राकृतम्' अर्थात् संस्कृत शब्द प्रकृति है और उससे निष्यन्त हुआ शब्द प्राकृत यह उल्लेख मिलता है। संस्कृत के 'घट' शब्द को ही प्रकृति मानकर प्राकृत व्याकरण के सूत्रों के अनुसार प्राकृत 'घट' शब्द बनाया जाता है। इसका अर्थ यह कवापि नहीं है कि पहले संस्कृत थी फिर वही अपभ्रष्ट होकर प्राकृत बनी। वस्तुतः जनबोली प्राकृत-मागधी ही रही है और संस्कृत व्याकरण के नियमों के अनुसार अनुशासनबद्ध होकर 'संस्कृत' रूप को प्राप्त हुई है, जैसा कि आजड और निमसाधु के व्याख्यानों से स्थप्ट है।

निसाधु ने रुद्धटकृत काव्यालंकार की व्याख्या में बहुत स्पष्ट और संयुक्तिक लिखा है कि—"प्राकृत सकल प्राणियों की सहज वचन प्रणाली है। वह प्रकृति है और उससे होने वाली या वही भाषा प्राकृत है। इसमें व्याकरण आदि का अनुपासन और संस्कार नहीं रहता। आर्ष वचनों में अर्धमागधी वाणी होती है। को प्राकृ पहले की गयी वह प्राकृत प्राकृत है। बालक, स्त्रियां आदि भी जिसे सहज ही समझ सकें और जिससे अन्य समस्त भाषाएँ निकली हैं वह है प्राकृत भाषा। यह मेथ से बरसे हुए जल की तरह एक क्ष्म होकर भी विभिन्न देशों में और भिन्न संस्कारों के कारण संस्कृत आदि उत्तर भेदों को प्राप्त होती है। इसीलिए सास्त्रकार ने पहले प्राकृत और बाद में संस्कृत आदि का वर्णन किया है। परिणिन व्याक्रिए आदि व्याकरणों से

१. ''अर्थ भगवव्भावाया मगधदेशभाषात्मकम्, अर्थ च सर्वदेशभाषात्मकम्''---क्रियाकसम्पदीका ।

संस्कार को प्राप्त होकर वह संस्कृत कही जाती है ।"

सरस्वतीकंठाभरण की आजडकृत व्याख्या में आजड ने भी ये ही भाव व्यक्त किये हैं।

प्रसिद्ध बीद्ध दार्शनिक आ० शान्तरक्षित ने अपनी वादन्याय टीका (पू० १०२) में लोकभाषा के अर्थ-वाचकत्व का सयुक्तिक समर्थन किया है। आचार्य प्रभाचन्द्र ने न्यायकुमुदचन्द्र ग्रन्थ में बहुत विस्तार से यह सिद्ध किया है कि प्राकृत स्वाभाविक जनबोली है। उसी का व्याकरण से संस्कार होकर 'संस्कृत' रूप बना है। उन्होंने 'प्रकृतेमंनं प्राकृतम्' पक्ष का खंडन बड़ी प्रखरता से किया है। वे लिखते हैं कि "वह 'प्रकृति' क्या है जिससे उत्पन्न को प्राकृत कहा जाता है। स्वभाव, धातुगण या संस्कृत भव्द? स्वभाव पक्ष में तो प्राकृत ही स्वाभा-विक ठहरती है। धा्सुगण से संस्कृत शब्दों की तरह प्राकृत शब्द भी बनते हैं। संस्कृत शब्दों को प्रकृति कहना नितान्त अनुचित है, क्योंकि वह संस्कार है, विकार है। भौजूदा वस्तु में किसी विशेषता का लाना संस्कार कहलाता है, वह तो विकाररूप है, अतः उसे प्रकृति कहना अनुचित है। संस्कृत आदिमान् है और प्राकृत अनादि है।"3

अतः 'प्राकृत भाषा संस्कृत से निकली है' यह कल्पना ही निर्मूल है। 'संस्कृत' नाम स्वयं अपनी संस्कारिता और पीछेपन को सूचित करता है। प्राकृतच्याकरण अवश्य संस्कृत व्याकरण के बाद बना है। वयों कि पहले प्राकृत बोली को व्याकरण के नियमों की आवश्यकता ही नहीं थी। संस्कृतयुग के बाद उसके व्याकरण की आवश्यकता पढ़ी। इसीलिए प्राकृत व्याकरण के रचिताओं ने 'प्रकृतिः संस्कृतम्' लिखा, वयों कि उन्होंने संस्कृत शब्दों को प्रकृति मानकर फिर प्रत्यय लगाकर प्राकृत शब्द बनाये हैं।

#### पुराणों का उद्गम

तीयँकर आदि के जीवनों के कुछ मुख्य तथ्यों का संग्रह स्थानांगसूत्र में मिलता है, जिसके आधार से आ॰ हेमचन्द्र आदि ने त्रिषष्टिमहापुराण आदि की रचनाएँ की। दिगम्बर परम्परा में तीर्थंकर आदि के खिर के तथ्यों का प्राचीन संकलन हमें प्राकृत भाषा के तिलोयपण्णित ग्रन्थ में मिलता है। इसके चौथे महाधिकार में, तीर्थंकर किस स्वगं से चल कर आये, नगरी और माता-पिता का नाम, जन्मतिथि, नक्षत्र, वंश, तीर्थंकरों का बन्तराल, आयु, कुमारकाल, शरीर की ऊँचाई, वर्ण, राज्यकाल, वैराग्य का निमित्त, चिह्न, दीक्षातिथि, नक्षत्र, दीक्षा चन, दीक्षा वृक्ष, षष्ठ आदि प्राथमिक तप, दीक्षा परिचार, पारणा, कुमारकाल में दीक्षा ली या राज्यकाल में, दान में पंचायचर्य होना, छद्मस्य काल, केवलज्ञान की तिथि, नक्षत्र स्थान, केवल-ज्ञान की उत्पत्ति का अन्तरकाल, केवलज्ञान होने पर अन्तरीक्ष हो जाना, केवलज्ञान के समय इन्द्रादि के कार्य, सम्बसरण का संगोपांग वर्णन, किस तीर्थंकर का समवसरण कितना बड़ा था, समवसरण में कीन नहीं जाते,

१. "प्राकृतिति-सकलजग्रज्जल्तूनां व्याकरणावेरनाहितसंस्कारः सहजो वसनव्यापारः प्रकृतिः, तत्र भवं संव वा प्राकृतम् । 'आरिसवयणे सिद्धं वेवाणं अद्धमगहा वाणी' इत्याविवचनाद्वा प्राक् पूर्वं इतं प्राकृततं वाल-महिलाविसुवीधं सकलभाषानिबन्धनभूतं वचनमुच्यते । मेधनिर्मुवतजलिमवैक-स्वरूपं तदेव च वेशविशेषात् संस्कारकरणाच्य समासावितविशेषं सत् संस्कृताग्रुलरिवभेवानगण्नोति । अतएव शास्त्रकृता प्राकृतमावौ निर्विष्टं तवनु संस्कृतावीनि पाणिन्याविश्याकरणोदित-शब्बलस्वमेन संस्कृतमृत् संस्कृतमृत्यते ।"

२. "तत्र सकलबालगोपालाञ्चनाह् दयसंवादी निश्चिलजगञ्जन्तूनां शब्दशास्त्र।कृतविशेषसंस्कारः सहजो विकायमापारः समस्तेतरभाषाविशेषाणां मूलकारणत्वात् प्रकृतिरिव प्रकृतिः । तत्र भवा सैव वा प्राकृता । सा पुनर्मेघनिर्मृक्तजलपरम्परेव एकरूपापि तत्तद्देशादिविशेषात् संस्कारकरणाच्च भेदान्तरानाप्नोति । अत दयमेव शूरसेनवास्तव्यजनता किचिदापितविशेषलक्षणा भाषा शौरसेनी भ्रम्यते ।"

(भारतीय विद्या निबन्धसंग्रह, पृ० २३२)

३. देखो, न्यायकुमुदचन्द्र, पृ० ७६४

अतिशय, केवलक्षान के वृक्ष, आठ प्रातिहायं, यक्ष, यक्षी, केवलकाल, गणधरसंख्या, ऋषिसंख्या, पूर्वधर, शिक्षक, अवधिकानी, केवलकानी, विकियाऋदिधारी, वादी आदि की संख्या, आर्थिकाओं की संख्या, प्रमुख आर्थिकाओं के नाम, श्रावकसंख्या, श्राविकासंख्या, निर्वाण की तिथि, नक्षत्र, स्थान का नाम, अकेले निर्वाण गये या मुनियों के साथ, कितने दिन पहले योग निरोध किया, किस आसन से मोक्ष पाया, अनुबद्धकेवली, उन शिष्यों की संख्या जो अनुत्तर विमान गये, मोक्षगामी मुनियों की संख्या, स्वगंगामी शिष्यों की संख्या, तीर्षकरों के मोक्ष का अन्तर, तीर्षप्रवर्तन कार्य आदि प्रमुख तथ्यों का विधिवत् संग्रह है। इसी तरह चक्रवित्यों के माता-पिता, नगर, शरीर का रंग आदि के साथ-ही-साथ दिग्वजय यात्रा के मार्ग, नगर, निर्वे का स्विस्तार वर्णन मिलता है। ६ नारायण, ६ प्रतिनारायण, ६ बलभद्र तथा ११ छों के जीवन के प्रमुख तथ्य भी इसी में संगृहीत हैं। इन्हीं के आधार से विभिन्न पुराणकारों ने अपनी लेखनी के बलपर छोटे-बड़े अनेक पुराणों की रचना की है।

#### महापुराण

प्रस्तुत ग्रन्थ महापुराण जैन पुराणशास्त्रों में मुकुटमणिरूप है। इसका दूसरा नाम 'त्रिषिटलक्षण महापुराणसंग्रह' भी है। इसमें २४ तीर्थंकर, १२ चक्रवर्ती, ६ नारायण, ६ प्रतिनारायण और ६ बलभद्र इन तिरसठ शलाकापुरुषों का जीवन संगृहीत है।

इसकी काव्यछटा, अलंकारगुम्फन, प्रसाद, ओज और माधुर्य का अपूर्व सुमेल, शब्दचातुरी और बन्ध अपने ढंग के अनीखे हैं। भारतीय साहित्य के कोषागार में जो इने-गिने महान् ग्रन्थरत हैं उनमें स्वामी जिनसेन की यह कृति अपना विशिष्ट स्थान रखती है। काव्य की दृष्टि से इसका जो अद्वितीय स्थान है वहती है ही, साथ ही इसका सांस्कृतिक उत्थान-पतन और आदान-प्रदान के इतिहास में विशिष्ट उपयोग है।

#### ग्रन्थ की प्रकृति

स्वामी जिनसेन के युग में दक्षिण देश में ब्राह्मणधर्म और जैन धर्म का जो भीषण संघर्ष रहा है वह इतिहास सिद्ध है। आ० जिनसेन ने भ० महाबीर की उदारतम संस्कृति को न भूलते हुए ब्राह्मण-क्रियाकाण्ड के जैनीकरण का सामयिक प्रयास किया था।

यह तो मानी हुई बात है कि कोई भी ग्रन्थकार अपने युग के वातावरण से अप्रभावित नहीं रह सकता। उसे जो विचारधारा परम्परा से मिली है उसका प्रतिबिम्ब उसके रचित साहित्य में आये बिना नहीं रह सकता । साहित्य युग का प्रतिबिम्ब है । प्रस्तुत महापूराण भी इसका अपवाद नहीं है । मनुस्मृति में गर्म से लेकर मरणपर्यन्त की जिन गर्भाधानादि कियाओं का वर्णन मिलता है, आदिपुराण में करीब-करीब उन्हीं कियाओं का जैनसंस्करण हुआ है। विशेषता यह है कि मनुस्मृति में जहाँ ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य के लिए जूदे-जूदे रंग के कपड़े, छोटे-बड़े दण्ड, भिक्षा के समय भवति भिक्षां देहि, भिक्षां भवति देहि, देहि भिक्षां भवति, आदि विषम प्रकार बताये हैं वहाँ आदिपुराण में यह विषमता नहीं है । हाँ, एक जगह राजपुत्रों के द्वारा सर्वसामान्य स्थानों से भिक्षा न मेंगवाकर अपने अन्तःपुर से ही भिक्षा मांगने की बात कही गयी है। आदिपुराणकार ने ब्राह्मणवर्ण का जैनीकरण किया है। उन्होंने ब्राह्मणत्व का आधार 'व्रतसंस्कार' माना है। जिस व्यक्ति ने भी अहिंसा आदि वतों को धारण कर लिया वह बाह्मण हुआ । उसे श्रावक की प्रतिमाओं के अनुसार 'वतचिह्न' के रूप में उतने यशोपनीत धारण करना आवश्यक है । ब्राह्मण वर्ण की रचना की जो अंकुरवाली घटना इसमें वायी है, उससे स्पष्ट हो जाता है कि इसका आधार केवल 'व्रतसंस्कार' था। महाराज ऋषभदेव के द्वारा स्थापित क्षत्रिय, बैश्य और शुद्रों में जो व्रतधारी थे और जिनने जीवरक्षा की भावना से हरे अंक्रों को कूचलते हुए जाना अनुचित समझा उन्हें भरत चकवर्ती ने 'ब्राह्मण' वर्ण का बनाया तथा उन्हें दान आदि देकर सम्मानित किया । इज्या, वार्ता, दत्ति, स्वाध्याय, संयम और तप इन छह बातों को उनका कुलधमं बताया। जिनपूजा को इज्या कहते हैं। विशुद्ध वृत्ति से खेती आदि करना वार्ता है। दयादत्ति, पात्रदत्ति, समदत्ति और

अन्वयदत्ति ये चार प्रकार की दत्ति अर्थात् दान हैं । स्वाष्ट्र्याय, उपवास आदि तप और वृतद्वारण रूप संयम ये बाह्मणों के कुलसर्म हैं ।

भरत चक्रवर्ती ने तप और श्रुत को ही ब्राह्मणजाति का मुक्य संस्कार बताया। आगे गर्भ से उत्पन्न होने वाली जनकी सन्तान नाम से ब्राह्मण भले ही हो जाये पर जब तक उसमें तप और श्रुत नहीं होगा तब तक वह सच्चा ब्राह्मण नहीं कही जा सकती। इसके बाद चकवर्ती ने उन्हें गर्भान्वयिकया, दीक्षान्वयिकया और कर्त्रन्वयिकयाओं का विस्तार से उपदेश दिया और बताया कि इन द्विजन्मा अर्थात् श्राह्मणों को इन गर्भाक्षान अहि निर्वाणपर्यन्त गर्भान्वयिक्रयाओं का अनुष्ठान करना चाहिए । इसके बाद अवतार आदि निर्वाणपर्यन्त ४८ दीक्षान्वय कियाएँ बतायीं। वतसारण करना दीक्षा कहलाती है और इस दीक्षा के लिए होने वाली कियाएँ दीक्षान्वय कियाएँ कहलाती हैं। दीक्षा लेने के लिए अर्थात् वतधारण करने के लिए जो जीव की तैयारी होती है वह दीक्षावतारी किया है। कोई भी निष्यात्व से दूषित भव्य जब सत्मार्ग ग्रहण करना चाहता है अर्थात् कोई भी अजैन जब जैन बनना चाहता है तब वह किसी योगीन्द्र या गृहस्याचार्य के पास आकर प्रायंना करता है कि 'हे महाप्राज्ञ, मुझे निर्दोष धर्म का उपदेश दीजिए ! मैंने सब अन्य मती को नि:सार समझ लिया है । वेदवास्य भी सदाचारपोषक नहीं है।'तब गृहस्थाचार्य उस अजैन भव्य को आप्त श्रुत आदिका स्वरूप समझाता है और बताता है कि वेद-पुराण, स्मृति-चरित्र, किया-मन्त्र-देवता, लिंग और आहारादि शुद्धियाँ जहाँ वास्तविक और तास्विक दृष्टि से बतायी हैं वही सच्चा धर्म है। द्वादशांगश्रुत ही सच्चा वेद है, यज्ञादि हिंसा का पोषण करनेवासे वास्य वेद नहीं हो सकते । इसी तरह अहिंसा का विधान करनेवाले ही पुराण और धर्मशास्त्र कहे जा सकते हैं, जिनमें वध, हिंसा का उपदेश है वे सब धूर्तों के दचन हैं। अहिंसापूर्वक षट्कमें ही आरंबुत्त है और अन्य मतावलम्बियों के द्वारा बताया गया चातुराश्रमधर्म असन्मार्ग है। गर्भाधानादि निर्वाणान्त क्रियाएँ ही सच्ची क्रियाएँ हैं, गर्भादि श्मशानान्त कियाएँ सच्ची नहीं हैं। जो गर्भाधानादि निर्वाणान्त सम्यक् क्रियाओं में उपयुक्त होते हैं वे ही सच्चे मन्त्र हैं, हिंसादि पापकर्मों के लिए बोले जाने वाले मन्त्र दुर्मन्त्र हैं। विश्वेश्वर आदि देवता ही शान्ति के कारण हैं, अन्य मांसवृत्ति वाले कूर देवता हेय हैं। दिशम्बर लिंग ही मोक्ष का साधन हो सकता है, मृगचर्म आदि घारण करना कुलिंग है । मांसरहित भोजन ही आहारशुद्धि है । अहिंसा ही एक मात्र बृद्धि का शधार हो सकता है, जहाँ हिंसा है वहाँ शुद्धि कैसी ? इस तरह गुरु से सन्मार्ग को सुनकर वह भव्य अब सन्मार्ग को धारण करने के लिए तत्पर होता है तब दीक्षावतार किया होती है।

इसके बाद अहिंसादि बतों का धारण करना वृत्तकाभ क्रिया है। तहनन्तर उपवासादिपूर्वक जिन-पूजा विधि से उसे जिनालय में पंचनमस्कार मन्त्र का उपदेश देना स्थानलाभ कहलाता है। स्थानलाभ करने के बाद वह धर जाकर अपने घर में स्थापित मिथ्या देवताओं का विसर्जन करता है और शान्त देवताओं की पूजा करने का संकल्प करता है। यह गणग्रह किया है। इसके बाद पूजाराध्य, पुण्ययश्च. दृढ़व्रत, उपयोगिता आदि क्रियाओं के बाद उपनीति किया होती है जिसमें देवगुरु की साक्षीपूर्वक चारित्र और समय के परिपालन की प्रतिशा की जाती है और व्रतिचल्ल के रूप में उपवीत धारण किया जाता है। इसकी आजीविका के साधन वही 'आयंषट्कमं' रहते हैं। इसके बाद वह अपनी पूर्वपत्नी को भी जैनसंस्कार से दीक्षित करके उसके साथ पुनः विवाह संस्कार करता है। इसके बाद वर्णलाभ क्रिया होती है। इस किया में समान आजीविका वाले अन्य श्रावकों से वह निवेदन करता है। इसके बाद वर्णलाभ क्रिया होती है। इस किया में समान आजीविका वाले अन्य श्रावकों से वह निवेदन करता है कि मैंने सद्धमं धारण किया, वृत पाले, पत्नी को जैनविधि से संस्कृत कर उससे पुनः विवाह किया। मैंने गुरु की कृपा से 'अयोनिसम्भव जन्म' अर्थात् माता-पिता के संयोग के बिना ही यह चारित्रमूलक जन्म प्राप्त किया है। अब आप सब हमारे ऊपर अनुग्रह करें। तब वे श्रावक उसे अपने वर्ग में मिला लेते हैं और संकल्प करते हैं कि तुम-जैसा दिज — श्राह्मण हमें कहां मिलेगा ? तुम-जैसे शुद्ध द्विज के न मिलने से हम सब

१. "तत्रावतारसंत्रा स्यादाचा दीक्षाम्बयिकया । मिन्यात्वदूषिते भव्ये सन्मार्गप्रहृणोन्मुखे ॥" ३६।७।

समान आजीविका वाले मिध्यादृष्टियों से भी सम्बन्ध करते आये हैं। अब तुम्हारे साथ हमारा सम्बन्ध होगा। यह कहकर उसे अपने समकक्ष बना लेते हैं। यह वर्णलाभ किया है।

इसके बाद आर्यंषट्कर्म से जीविका करना उसकी युलचर्या किया है। धीरे-धीरे व्रत, अध्ययन आदि से पुष्ट होकर वह प्रायश्चित्त-विधान ादि का विशिष्ट जानकार होकर मृहस्थाचार्य के पद को प्राप्त करता है, यह गृहीशिता किया है। फिर प्रशान्तता, गृहस्थाग, शिक्षाच और जिनदीक्षा ये कियाएँ होती हैं। इस-सरह ये दीक्षान्वय कियाएँ हैं।

इन दीक्षान्वय कियाओं में किसी भी मिथ्यात्वी भव्य को अहिसादि करों के संस्कार से दिया नाहाण बनाया है और उसे उसी शरीर से मुनिदीक्षा तक का विधान किया है। इसमें कहीं भी यह नहीं लिखा कि उसका जन्म या शरीर कैसा होना चाहिए? यह अजैनों को जैन बनाना और उसे क्रत-संस्कार से बाह्मण बनाने की विधि सिद्ध करती है कि जैन परम्परा में वर्णलाभ-किया गुण और कमं के अनुसार है, जन्म के अनुसार नहीं। इसकी एक ही शर्त है कि उसे भव्य होना चाहिए और उसकी प्रवृत्ति सन्मागं के ग्रहण की होनी चाहिए। इतना ही जैन दीक्षा के लिए पर्याप्त है। वह हिसादि पाप, वेद आदि हिसा विधायक श्रुत और कूर मांसवृत्तिक देवताओं की उपासना छोड़कर जैन बन सकता है, जैन ही नहीं ब्राह्मण तक बन जाता है और उसी जन्म से जैन परम्परा की सर्वोत्कृष्ट मुनिदीक्षा तक ले लेता है। यह गुण कर्म के अनुसार होने वाली वर्णलाभ किया मनुष्य मात्र को समस्त समान धर्माधिकार देती है।

अब जरा कर्त्रन्वय क्रियाओं को देखिए—कर्त्रन्वय क्रियाएँ पुष्यकार्य करने वाले जीवों को सन्मानं आराधना के फलस्वरूप से प्राप्त होती हैं। वे हैं—सज्जातित्व, सट्गृहित्व, पारिवाज्य, सुरेन्द्रता, साम्नाज्य, परमाहंन्त्य और परिनिर्वाण। ये सात परमस्थान जैन धर्म के धारण करने वाले आसन्न भव्य को प्राप्त होते हैं।

सज्जातित्व की प्राप्ति आसन्नभध्य को मनुष्य-जन्म के लाभ से होती है। वह ऐसे कुल में जन्म नेता है जिसमें दीक्षा की परम्परा चलती आयो है। पिता और माता का कुल और जाति गुद्ध होती है अर्थात् उसमें व्यभिचार आदि दोष नहीं होते, दोनों में सदाचार का वर्तन रहता है। इसके कारण सहज ही उसके विकास के साधन जूट जाते हैं। यह सज्जन्म आयिर्वर्त में विशेष रूप से सुलभ है। अर्थात् यहाँ के कुटुम्बों में सदाचार की परम्परा रहती है। दूसरी सज्जाति संस्कार के द्वारा प्राप्त होती है। वह धर्मसंस्कार व्रतसंस्कार को प्राप्त होकर मन्त्रपूर्वक व्रतिबद्ध को धारण करता है। इस तरह बिना योगिज म के सद्गुणों के धारण करने से वह सज्जातिभाक् होता है। सज्जातित्व को प्राप्त करके वह आर्यषट्कर्मी का पालन करता हुआ सद्गृही होता है। वह गृहस्यचर्या का आचरण करता हुआ ब्रह्मचर्यस्य को धारण करता है। वह पृथ्वी पर रहकर भी पृथ्वी के दोषों से परे होता है। और अपने में दिव्य ब्राह्मणत्व का अनुभव करता है। अब कोई अर्जन ब्राह्मण उनसे यह कहे कि तू तो अमुक का लड़का है, अमुक वंश में उत्पन्न हुआ है, अब कौन ऐसी विशेषता आ गयी है जिससे तू ऊँची नाक करके अपने को देव-बाह्मण कहता है ? तब वह उनसे कहे कि मैं जिनेन्द्र भगवान् के ज्ञानगर्भ से संस्कारजन्म लेकर उत्पन्न हुआ हूँ। हम जिनोक्त अहिंसामार्ग के अनुयायी हैं। आप लोग पापसूत्र का अनुगमन करने वाले हो और पृथ्वी पर कप्टकरूप हो। शरीरजन्म और संस्कारजन्म ये दो प्रकार के जन्म होते हैं। इसी तरह मरण भी शरीरमरण और संस्कारमरण के भेद से दो प्रकार का है। हमने मिथ्यात्व को छोड़कर संस्कारजन्म पाया है अतः हम देवद्विज हैं। इस तरह अपने में गुरुत्व का अनुभव करता हुआ, सद्गृहित्व को प्राप्त करता है। जैन-द्विज विशुद्ध वृत्तिवाले हैं, वे वर्णोत्तम हैं। 'जब जैन द्विज षट्कर्मोपजीवी हैं तब उनके भी हिंसा दोष तो लगेगा ही 'यह शंका उचित नहीं है; क्योंकि उनके अल्प हिंसा होती है तथा उस दोष की शुद्धि भी शास्त्र में बतायी है। इनकी विशुद्धि पक्ष, चर्या और साधन के भेद से तीन प्रकार की है, मैत्री आदि भावनाओं से चित्त को भावित कर सम्पूर्ण हिंसा का त्याग करना जैनियों कापक्ष है । देवता के लिए, मन्त्रसिद्धि के लिए या अल्प आहार के लिए भी हिंसा न करने का संकल्प चर्या है। जीवन के अन्त में देह् आहार आदि का त्याग कर ध्यानशुद्धि से आत्मशोधन करना साधन है।

जैन ब्राह्मण को असि, मसि, कृषि और वाणिज्य से उपजीविका करनी <mark>वाहिए। (४०।१६७)</mark> उक्त वर्णन का सार यह है:

- १. वर्णव्यवस्था राजा ऋषभदेव ने अपनी राज्य-अवस्था में की थी। उन्होंने क्षत्रिय, वैश्य और सूद्र ये तीन ही वर्ण गुणकर्म के अनुसार आजीविका के आधार से स्थापित किये थे। यह उस समय की समाज-व्यवस्था या राज्य-व्यवस्था थी, धर्म व्यवस्था नहीं। जब उन्हें केवलज्ञान हो गया और वे भगवान् आदिनाथ हो गये तब उन्होंने इस समाज या राज्य व्यवस्था के सम्बन्ध में कोई उपदेश नहीं दिया।
- २. भरत चक्रवर्ती ने राज्य अवस्था में ही इस व्यवस्था में संशोधन किया। उन्होंने इन्हीं तीन वर्णों में से अणुव्रतधारियों का सम्मान करने के विचार से चतुर्थ 'ब्राह्मण' वर्ण की स्थापना की। इसमें 'व्रतसंस्कार' से किसी को भी ब्राह्मण बनने का मार्ग खुला हुआ है।
- ३. दीक्षान्वय कियाओं में आयी हुई दीक्षा किया मिथ्यात्वदूषित भव्य को सन्मार्ग ग्रहण करने के लिए है। इससे किसी भी अर्जन को जैनधर्म की दीक्षा दी जाती है। उसकी शर्त एक ही है कि वह भव्य हो और सन्मार्ग ग्रहण करना चाहता हो।
- ४. दीक्षान्वय कियाओं में आयी हुई वर्णलाम किया अर्जन को जैन बनाने के बाद समान आजीविका-बाले वर्ण में मिला देने के लिए है, इससे उसे नया वर्ण दिया जाता है। और उस वर्ण के समस्त अधिकार उसे प्राप्त हो जाते हैं।
- थ. इन गर्भान्वय आदि क्रियाओं का उपदेश भी भरत चक्रवर्ती ने ही राज्य-अवस्था में दिया है जो एक प्रकार की समाज-व्यवस्था को दृढ़ बनाने के लिए था।

अतः आदिपुराण में धविचित् स्मृतियों से और बाह्यण-व्यवस्था से प्रभावित होने पर भी वह सांस्कृतिक सत्य मौजूद है, जो जैन संस्कृति का आधार है। वह है अहिंसा आदि व्रतों अर्थात् सदाचार की मुख्यता का। इसके कारण ही कोई भी व्यक्ति उच्च और श्रेष्ठ कहा जा सकता है। वे उस सैद्धान्तिक बात को कितने स्पष्ट ब्रद्धों में लिखते हैं—

"अनुध्यजातिरेकैव जातिनामोवयोव्भवा । युक्तिभेवाहिताव् भेवात् चातुर्विध्यमिहाश्नुते ॥" (३८।४५)

जाति नामकर्म के उदय से एक ही मनुष्यजाति है। आजीविका के भेद से ही वह बाह्यण आदि चार भेदों को प्राप्त हो जाती है।

#### आदिपुराण और स्मृतियाँ

आदिपुराण में द्वाह्मणों को दस विशेषाधिकार दिये गये हैं---

१. अतिबालविद्या, २. कुलाविध, ३. वर्णोत्तमत्व, ४. पात्रता, ४. सृष्ट्यधिकारिता, ६. व्यवहारे-शिता, ७. अवध्यत्व, ६. अदण्ड्यत्व, ६. मानाहंता और १०. प्रजासम्बन्धान्तर । (४०।१७५-७६)

इसमें ब्राह्मण की अवध्यता का प्रतिपादन इस प्रकार किया है-

"ब्राह्मको हि गुजोत्कर्वान्तान्यतो वधमहैति।" (४०।१६४) "सर्वः प्राजी न हन्तव्यो ब्राह्मणस्तु विशेवतः।" (४०।१६४)

अर्थात् गुणों का उत्कर्ष होने से ब्राह्मण का वध नहीं होना चाहिए। सभी प्राणी नहीं मारने चाहिए, सासकर ब्राह्मण तो मारा ही नहीं जाना चाहिए।

उसकी अदण्ड्यता का कारण देते हुए लिखा है--

"परिहार्यं यथा देवगुरुद्रव्यं हिसाणिभः। इह्यस्वं च तथाभूतं न दण्डाहंस्ततो द्विजः॥" (४०१२०१) अर्थात् जैसे हिताबियों को देवगुरुद्रत्य ग्रहण नहीं करना चाहिए उसी तरह ब्राह्मण का धन भी। अतः द्विज का दण्ड-जुर्माना नहीं होना चाहिए। इन विशेषाधिकारों पर स्पष्टतथा ब्राह्मणयुगीन स्मृतियों की छाप है। शासन-व्यवस्था में अमुक वर्ण के अमुक अधिकार या किसी वर्ण विशेष के विशेषाधिकारों की बात मनुस्मृति आदि में पद-पद पर मिलती है। मनुस्मृति में लिखा है—

"न जातु बाह्यणं हन्यात् सर्वपापेष्वपि स्थितम् । राष्ट्रोदेनं बहिः कुर्यात् समग्रधनमसतम् ॥" (८।३८०-८१) "न बाह्यणं बधाद् भूयानधर्मो विद्यते भुवि । अहायं बाह्यणं द्यारा निस्यमिति स्थितिः ॥" (६।१८९)

अर्थात् समस्त पाप करने पर भी ब्राह्मण अवध्य है । उसका द्रव्य राजा को म्रहण नहीं करना चाहिए । आदिपुराण में विवाह की व्यवस्था बताते हुए लिखा है—

> "शूब्रा शूब्रेण बोढव्या नान्या तां स्वां च नैगमः। बहेत्स्यां ते च राजन्यः स्वां द्विजन्मा स्वविच्च ताः ।।" (१६।२४७)

अर्थात् शृद्ध को शूद्रकन्या से ही विवाह करना चाहिए, अन्य ब्राह्मण आदि की कन्याओं से नहीं। वैश्य वैश्यकन्या और शूद्रकन्या से, क्षत्रिय क्षत्रिय वैश्य और शूद्र कन्या से तथा ब्राह्मण ब्राह्मण-कन्या से और कहीं क्षत्रिय वैश्य और शूद्र कन्या से विवाह कर सकता है। इसकी तुलना मनुस्मृति के निम्नलिखित श्लोक से कीजिए--

> "श्रृद्रेव भार्या श्रृद्रस्य सा च स्वा च विशः स्मृते । ते च स्वा चेव राजस्च तास्य स्वा चाप्रजन्मनः ॥" (३।१३)

याज्ञवल्क्य स्मृति (३१५७) में भी यही कम बताया गया है। महाभारत अनुमासनपर्व में निम्नलिखित श्लोक आता है—

"तदः अूतं च योनिश्वाप्येतद् बाह्यच्यकारणम् । त्रिभिर्गुणैः समुदितः ततो भवति वै द्विजः।" (१२१।७)

पातंजल महाभाष्य (२।२।६) में इस म्लोक का उत्तरार्ध इस पाठभेद के साथ है-

"तपःश्रुताम्यां यो होनः जातिब्राह्मण एव सः।"

आदिपुराण (पर्व ३८ म्लोक ४३) में यह जातिमूलक ब्राह्मणत्व इन्हीं ग्रन्थों से और उन्हीं मब्दीं में ज्यों का स्थों आ गया है—

> "तपः सूर्तं च आतिश्च त्रयं बाह्यण्य<u>का</u>रणम् । तपःभृताभ्यां यो हीनः आतिब्राह्मण एव सः।"

इसी तरह अन्य भी अनेक स्थल उपस्थित किये जा सकते हैं जिनसे आदिपुराण पर स्मृति आदि के प्रभाव का जसन्दिग्ध रूप से ज्ञान हो सकता है।

#### पुत्री को समान धन-विभाग

आदिपुराण में गृहत्याग किया के प्रसंग में धन संविभाग का निर्देश करते हुए लिखा है--

"एकोंऽशो धर्मकार्येऽतो हिसीयः स्वगृहस्यये । तृतीयः संविभागाय भवेत् त्वत्सहजन्मनाम् ॥ वृज्यश्च संविभागार्हाः समं पुत्रैः समाग्रकैः ।" अर्थात् मेरे धनमें-से एक भाग धर्म-कार्यके लिए, दूसरा भाग घर-सर्चके लिए तथा तीसरा भाग सहोदरोंमें बाँटनेके लिए है। पुत्रियों और पुत्रोंमें वह भाग समानरूपसे बाँटना चाहिए। इससे यह स्पष्ट है कि बनमें पुत्रीका भी पुत्रोंके समान ही समान अधिकार है।

इस तरह मूलपाठशुद्धि, अनुवाद, टिप्पण और अध्ययनपूर्ण प्रस्तावनासे समृद्ध यह संस्करण विद्वान् सम्पादककी वर्षोंकी श्रमसाघनाका सुफल है। प० पन्नालाल जी साहित्यके आचार्य तो हैं ही, उनने धर्मशास्त्र, पुराण और दर्शन आदिका भी अच्छा अभ्यास किया है। अनेक ग्रन्थोंकी टीकाएँ की हैं और सम्पादन किया है। वे अध्ययनरत अध्यापक और श्रद्धालु विचारक हैं। हम उनकी इस श्रमसाधित संस्कृतिका अभिनन्दन करते हैं और आशा करते हैं कि उनके द्वारा इसी तरह अनेक ग्रन्थरत्नोंका उद्धार और सम्पादन आदि होगा।

मारतीय ज्ञानपीठके संस्थापक महचेता साहु शान्तिप्रसादका तथा बच्यका उनकी समशीला पत्नी सी॰ रमाकी इस संस्थाके सांस्कृतिक प्राण हैं। उनकी सदा यह अभिलाषा रहती है कि प्राचीन प्रन्थोंका उद्धार तो हो ही साथ ही उन्हें नवीन रूप भी मिले, जिससे जनसाधारण भी जैन संस्कृतिसे सुपरिचित हो सकें। वे यह भी चाहते हैं कि प्रत्येक आचार्यके ऊपर एक-एक अध्ययन प्रन्थ लिखा जाये जिसमें उनके जीवन वृत्तके साथ ही उनके प्रन्थोंका दोहनामृत हो। ज्ञानपीठ इसके लिए यथासम्भव प्रयत्नशील है। इस प्रन्थका दूसरा भाग भी शीझ हो पाठकोंको सेवामें पहुँचेगा।

भारतीय ज्ञामपीठ काशी वसन्त पंचमी २००७ -महेन्द्रकुमार न्यायाचार्य सम्भादक-मूर्तिदेवी जैन प्रन्थमाला

#### प्रस्तावना [द्वितीय संस्करण से]

#### सम्पादन-सामग्री

श्री जिनसेनाचार्य-रचित महापुराण का आदि अग-अदिपुराण अथवा पूर्वपुराण का सम्पादन निम्न-विश्वित १२ प्रतियों के आधार से किया गया है:

१. 'त' प्रति यह प्रति पं० के० भुजबली भास्त्री 'विद्याभूषण' के सरप्रयत्न द्वारा मूडिबड़ी के सरस्वती भवम से प्राप्त हुई है। कर्णाटक लिपि में ताड़पत्र पर लिखी हुई है। इसके ताड़पत्र की लम्बाई २५ इच और कौड़ाई २ इंच है। प्रत्येक पत्र पर प्रायः आठ-आठ पंक्तियों हैं और प्रति पंक्ति में १०६ से लेकर ११२ तक बक्तर हैं। अक्तर छोटे और सधन हैं। मार्जनों में तथा नीचे उपयोगी टिप्पण भी दिये गये हैं। प्रति के कुल पत्रों की संख्या १७७ है। मूल के साथ टिप्पण इतने मिलकर लिखे गये हैं कि साधारण व्यक्ति को पढ़ने में कठिनाई हो सकती है। शलोकों का अन्वय प्रकट करने के लिए उन पर अंक दिये गये हैं। लेखक महासय ने बड़ी प्रामाणिकता और परिश्रम के साथ लिपि की, मालूम होता है। यही कारण है कि यह प्रति कन्य समस्त प्रतियों की अपेक्षा अधिक गुद्ध है। इस ग्रन्थ का मूल पाठ इसी के आधार पर लिया गया है। इसके बन्त में निम्न क्लोक पाये जाते हैं जिससे इसके लेखक और लेखन-काल का स्पष्ट पता चलता है।

"ओम्नमो वृषभनावाय, श्री श्री श्री भरताविशेषकेवलिन्यो नमः । वृषभसेनाविगणधरमुनिभ्यो नमः, वर्द्धताम् वैन शासनम्, भद्रमस्तु ।

वर्त्तर्णादिशागायो निवसन्युरि नामभृति महाप्रतिष्ठातिसकवाग्नेमिचन्त्रसूरिर्यः ।
तदीर्ववंशकातो (तः) पुत्रः प्राजस्य देवचन्त्रस्य ।
यम्नेमिचन्त्रसूर्योदरभारद्वावगोत्रजातोऽहम् ॥
श्रीमस्युरासुरभरेश्वरपम्मगेन्त्रमोस्याच्युताङ्ग्रियुगलो वरदिव्यगात्रः ।
रागादिशेषरिहतो विचुताष्ट्रकर्मा पायास्यवा बुधवरान् वरदोवंलीशः ॥
श्रास्यव्ये भ्योमबिह्नस्यसनशशियुते [१७३०] वर्तमाने द्वितीये
वाश्ये काल्युच्यमासे विचुतिचियुतसत्काभ्यवारोत्तरामे ।
पूर्वे पुत्रमं पुराजं पुर्विजनचरितं नेमिचन्त्रेण वासूदेवभीवाद्यसीतिप्रतिपतिवरशिष्येण वास्यादरेण ॥
धर्मस्यलपुराधीशः कृमारास्यो नराधिपः
सस्मै वसं पुराणं भीगुरुणा चाद्यसीतिमा ॥"

इस पुस्तक का सकितिक नाम 'त' है।

- १. 'ब' प्रिंत यह प्रित भी श्रीयुत पं० के भुजबली शास्त्री के सरप्रयस्त से मूडिबड़ी के सरस्वती भवन से प्राप्त हुई है। यह प्रित भी कर्णाटक लिपि में ताड़पत्रों पर उस्कीर्ण है। इसके कुल पत्रों की संख्या २३७ है। प्रत्येक पत्र की लम्बाई २५ इंच और चौड़ाई डेंढ़ इंच है। प्रति पत्र पर ६ से लेकर ७ तक पंक्तियाँ हैं और प्रत्येक पंक्ति में ११० से लेकर १२२ तक अक्षर हैं। बीच में कहीं-कहीं टिप्पण भी दिये गये हैं। अक्षर सुवाच्य और सुन्दर हैं। दीमकों के आक्रमण से कितने ही पत्रों के अंश नष्ट-श्रष्ट हो गए हैं। इसके सेखन और लेखन-काल का कुछ भी पता नहीं चलता है। इसका सांकेतिक नाम 'ब' है।
  - ३. 'प' प्रति—-यह प्रति पं० नेमिचन्द्र शास्त्री ज्योतिषाचायं के संस्प्रयत्न व जैन सरस्वती भवन. आस

से प्राप्त हुई है। देवनागरी लिपि में काली और लाल स्याही द्वारा कामज पर लिखी गयी है। इसकी कुल पत्र-संख्या ३०५ है। प्रत्येक पत्र पर १३ पंक्तियों हैं और प्रत्येक पंक्ति में ४२ से लेकर ४६ तक अक्षर हैं। पत्रों की लम्बाई साढ़ें चौदह इंच और चौड़ाई ६ इंच है। प्रारम्भ के कितने ही पत्रों के बीच-बीच के अंग नष्ट हो गये हैं। मालूम होता है कि स्याही में कोशीस का प्रयोग अधिक किया गया है जिसकी तेजी से कामज गलकर नष्ट हो गया है। यह प्रति सुवाच्य तो है परन्तु कुछ अशुद्ध भी है। श, ष, स, ब, ब, न और ण में प्रायः कोई भेद नहीं किया गया है। प्रत्येक पत्र पर ऊपर-नीचे और बगल में आवश्यक टिप्पण दिये गये हैं। कितने ही टिप्पण 'त' प्रति के टिप्पणों से अक्षरशः मिलते हैं। इसकी लिपि १७३५ संवत् में हुई है। सम्भवतः यह संवत् विक्रम संवत् होगा; वयोंकि उत्तर भारत में यही संवत् अधिकतर लिखा जाता रहा है। पुस्तक की अन्तिम प्रशस्ति इस प्रकार है:

"संवत् १७३५ वर्षे अगहणमासे कृष्णपञ्चे द्वादशीगुक्रवासरे अपराह्मिकवेला ।

"श्री हरिकृष्ण अविनाशी बह्मश्रीनिपुण श्रीबह्मजनवित्राज्यप्रवर्तमाने गैव दलवलवाहनविद्योध दुष्ट-धनधटाविदारणसाहसीक म्लेच्छनिवहविध्वंसन महाबली बह्मा की बी शी. गैवीछत्रत्रयमंदित सिहासन अमर-मंढलीसेव्यमानसहस्रकिरणवत् महातेजभासुर नृपमणि मस्तिकमुकृटसिद्धशारवपरमेश्वर-परभग्नीति उर ज्ञानव्यानमंडितसुनरेश्वराः । श्रीहरिकृष्णसरीजराजराजित पद्यक्तजसेवितमधुकर सुभटवचनज्ञंकृत तन् अंकज । यह पूरण लिखो पुराणतिन शुभशुभकीरति के पठन को । जगमगतु जगम निज सुजटल शिष्य-गिरधर परसराम के कथन को । शुभं भवतु मञ्जलं । श्रीरस्तु । कल्याण मस्तु ।"

इसी पुस्तक के प्रारम्भ में एक कौरे पत्र के बायीं और लिखा है कि:

"पुराविम**रं मुनीस्वरदासेन आ**रानामनगरे श्रीपार्श्वजिनमन्दिरे दश्तं स्थापितं च भव्यजीवपठनाय । भव्रं भूयात् ।"

इस पुस्तक का सांकेतिक नाम 'प' है।

४. 'अ' प्रति—यह प्रति जैन सिद्धान्त भवन आरा की है। इसमें कुल पत्र २५ म हैं। प्रत्येक पत्र का विस्तार साढ़े बारह × साढ़े छह इंच है। प्रत्येक पत्र पर १५ से १ म तक पंक्तियाँ हैं और प्रत्येक पंक्ति में ३ म ४१ तक अक्षर हैं। लिपि सुवाच्य है। देवनागरी लिपि में काली और लाल स्याही से लिखी हुई है। अशुद्ध बहुत है। श्लोकों के नम्बर भी प्राय: गड़बड़ हैं। श, ष, स, न, ण और ब, व में कोई विवेक नहीं रखा गया है। यह कब लिखी गयी? किसने लिखी? इसका कुछ पता नहीं चलता। कहीं-कहीं कुछ खास शब्दों के टिप्पण भी हैं। इसके लेखक संस्कृतक नहीं मालूम होते। पुस्तक के अन्तिम पत्र के नीचे पतली कलम से निम्नलिखित शब्द लिखे हैं:

"पुस्तक साविषुराजजी का, भट्टारकराजेग्द्रकीर्तिजी को दिया, लखनक में ठाकूरवास की पतोह लिलतप्रसाव की बेटी में । मिती माधवदी प्राप्तिक १६०५ के साल में"

"नृपमिष्मस्तकमुकुटसिद्धशारवपरमेशवर ।
परम श्रीति उर ज्ञानव्यानमण्डित सुनरेश्वर ।
श्री हरिकृष्णसरोजराजराजितपदपंकज
सेवितममुकर सुभटवचनसंकृत तनु अंकज ॥
यह पूरण लिलौ पुराण तिन शुभ कौरति के पठन को ।
जगमगतु अगम निजं सुभटल शिष्य गिरिधर परशराम के कथन को ।"

१. यहाँ निम्नांकित पर्वयकृत है जो लिपिकर्त्ता की कृपा से गद्यरूप हो गया है :

इस लेख से लेखनकाल स्पष्ट नहीं होता । इसका सांकेतिक नाम 'अ' है ।

- ५. 'इ' प्रति यह प्रति मारवाड़ी मन्दिर शक्कर बाजार इन्दौर के पं० सेमचन्द्र शास्त्री के सौजन्य मे प्राप्त हुई है। कहीं-कहीं पार्श्व में चारों ओर उपयोगी टिप्पण दिये गये हैं। पत्र-संख्या ५००, पंक्ति-संख्या प्रतिपत्र ११ और अक्षर-संख्या प्रति पंक्ति ३५ से ३८ तक है। अक्षर सुवाच्य हैं, दशा अच्छी है, लिखने का संवत् नहीं है, आदि अन्त में कुछ लेख नहीं है। प्रथम पत्र जीर्ण होने के कारण दूसरा लिखकर लगाया गया है। प्रायः शुद्ध है। इन्दौर से प्राप्त होने के कारण इसका सांकेतिक नाम 'इ' है।
- ६. 'स' प्रति—यह प्रति पूज्य बाबा श्री १०५ क्षुत्सक गणेश प्रसादजी वर्णी की सरकृपा से उन्हीं के सरस्वती भवन से प्राप्त हुई है। लिखावट अत्यन्त प्राचीन है, पड़ी मात्राएँ हैं जिससे आधुनिक बाचकों को अध्यास किये बिना बाँचने में कठिनाई जाती है। जगह-जगह प्राकरणिक चित्रों से सजी हुई है। उत्तराध में चित्र नहीं बनाये जा सके हैं अत: चित्रों के लिए खाली स्थान छोड़े गये हैं। कितने ही चित्र बड़े सुन्दर हैं। पत्र-संख्या ३६४ है, दशा अच्छी है, आदि-अन्त में कुछ लेख नहीं है। पूज्य वर्णीजी को यह प्रति बनारस में किसी सज्जन द्वारा भेंट की गयी थी ऐसा उनके कहने से मालूम हुआ। सागर से प्राप्त होने के कारण इसका सांकेतिक नाम 'स' है।
- ७. 'व' प्रति—यह प्रति पन्नालालजी अग्रवाल दिल्ली की कृपा से प्राप्त हुई । इसमें मूल क्लोकों के साथ ही लिलतकीति प्रद्टारककृत संस्कृत टीका दी हुई है । पत्र-संख्या ६६ है, प्रति पत्र पंक्तियां १२ और प्रति पंक्ति अक्षर-संख्या ५० से ५२ तक है । लेखनकाल अज्ञात है । अन्त में टीकाकार की प्रशस्ति दी हुई है जिससे टीका-निर्माण का काल विदित होता है । प्रशस्ति इस प्रकार है :

"वर्षे सागरनागभोगिकुमिते मार्गे च मासेऽसिते

पसे पक्षतिसत्तिचौ रविदिने टीका कृतेयं वरा।
काष्ट्रासंघवरे च माधुरवरे गच्छे गणे पुष्करे
जेतः श्रीजगवादिकीतिरभवत् स्यातो जितात्मा महान्।
तिक्छस्येण च मन्दतान्त्रितिया भट्टारकरचं यता
गुम्भद्रै मिलतादिकीर्त्यमिथया स्थातेन लोके श्रुवम्।
राजशीजिनसेनभावितमहाकाश्यस्य भक्त्या म्या
संशोध्येव सुषठ्यतां बुधजनैः सान्ति विधायावरात्।"

दिल्ली से प्राप्त होने के कारण इसका संकेतिक नाम 'द' है।

- द. 'ट' प्रति—यह प्रति श्री पं॰ भुजबसी शास्त्री के सौजन्य से मूडबिड़ी से प्राप्त हुई थी। इसमें ताइपत्र पर मूल श्लोकों के नम्बर देकर संस्कृत में टिप्पण दिये गये हैं। प्रकृत प्रन्थ में श्लोकों के नीचे जो टिप्पण दिये गये हैं वे इसी प्रति से लिये गये हैं। इस टिप्पण में "श्लीमते सक्तस्त्रानसाम्राज्यपदमीयुषे। धर्म- चक्तभूते भर्मे नमः संसारभीमुषे" इस आदा श्लोक के विविध अर्थ किये हैं जिनमें से कुछ का उल्लेख हिन्दी अनुवाद में किया गया है। इसकी लिपि कर्णाटक लिपि है। इस प्रति का सांकेतिक नाम 'ट' है। टिप्पणकर्त्ता के नाम का पता नहीं चलता है।
- ६. 'क' प्रति—यह प्रति भी टिप्पण की प्रति है। इसकी प्राप्ति जैन सिद्धान्त भवन आरा से हुई है। ताड़पत्र पर कर्णाटक लिपि में टिप्पण दिये गये हैं। इसमें प्रथम क्लोक का 'ट' प्रति के समान निस्तृत टिप्पण नहीं है। यह 'ट' प्रति की अपेक्षा अधिक सुवाच्य है। बहुत-से टिप्पण 'ट' प्रति के समान हैं, कुछ असमान भी हैं। टिप्पणकार का पता नहीं चलता है। इसका सांकेतिक नाम 'क' है।
- १०. 'ल' प्रति—यह टिप्पण की नागरी लिपि की पुस्तक मारवाड़ी मन्दिर शक्कर बाजार इन्दौर से ्पं० <mark>सेमचन्द्रजी शास्त्री के सौजन्य से प्रा</mark>प्त हुई है। इसमें पत्र-संख्या १७४ है। प्रति पत्र में १० से १२ तक

प्रस्तावना १७

पंक्तियां हैं और प्रति पंक्ति में ३५ से ४० तक अक्षर हैं। लिपि सुवाच्य और प्रायः शुद्ध है। यह लिपि किसी कर्णाटक प्रति से की हुई मालूम होती है। अन्तिम पत्रों का नीचे का हिस्सा जीणें हो गया है। यह पुस्तक बहुत प्राचीन मालूम होती है। इसके अन्त में निम्नांकित लेख हैं—

''श्रीवीतरागाय नमः । सं० १२२४ वै० कृ०७ लिपिरियं विश्वसेन शृक्षिणा उदयपुरनगरे श्रीमद्-भगविज्जिन्नालये । शुभं भूयात् श्रीः श्रीः ।''

इसका सांकेतिक नाम 'ख' है।

- ११. 'ल' प्रति—यह प्रति श्रीमान् पण्डित लालारामजी शास्त्री के हिन्दी अनुवाद सहित है। इसका प्रकाशन उन्हीं की ओर से हुआ है। ऊपर श्लोक देकर नीचे उनका अनुवाद दिया गया है। इसमें कितने ही मूल श्लोकों का पाठ परम्परा से अशुद्ध हो गया है। यह संस्करण अब अप्राप्य हो गया है। इस पुस्तक का सांकेतिक नाम 'ल' है।
- १२. 'म' प्रति यह पुस्तक बहुत पहले मराठी अनुवाद सहित जैनेन्द्र प्रेस कोल्हापुर से प्रकाशित हुई थी। स्व० पं० कल्लप्पा भरमप्पा 'निटवे' उसके मराठी अनुवादक हैं। ग्रन्थाकार में छपने के पहले सम्भवतः यह अनुवाद सेठ हीराचन्द नेमिचन्दजी के जैन बोधक में प्रकाशित होता रहा था। इसमें श्लोक देकर उनके नीचे मराठी भाषा में अनुवाद दिया गया है। मूलपाठ कई जगह अशुद्ध है। पं० लालारामजी ने प्रायः इसी पुस्तक के पाठ अपने अनुवाद में लिये हैं। यह संस्करण भी अब अग्राप्य हो चुका है। इसका सांकेतिक नाम 'भ' है।

इस प्रकार १२ प्रतियों के आधार पर इस ग्रन्थ का सम्पादन हुआ है। जहाँ तक हो सका है 'त' प्रति के पाठ ही मैंने मूल में रखे हैं। अन्य प्रतियों के पाठभेद उनके सांकेतिक नामों के अनुसार नीचे टिप्पण में दिये हैं। 'अ' और 'प' प्रति में कितने ही पाठ अत्यन्त अशुद्ध हैं जिन्हें अनावश्यक समझकर छोड़ दिया है। 'ल' और 'म' प्रति के भी कितने ही अशुद्ध पाठों की उपेक्षा की गयी है। जहाँ 'त' प्रति के पाठ की अर्थ संगति नहीं बैठायी जा सकी है वहाँ 'ब' प्रति के पाठ मूल में दिये हैं और 'त' प्रति के पाठ का उल्लेख टिप्पण में किया गया है; परन्तु ऐसे स्थल समग्र ग्रन्थ में दो-चार ही होंगे। 'त' प्रति वहुत शुद्ध है। पं० आशाधरजी ने सागार- धर्मामृत में मूलगुणों का वर्णन करते समय जिनसेनाचार्य का निम्न श्लोक उद्धृत किया है:

#### ंहिसासत्यस्तेयावत्रहापरिग्रहाश्च बादरभेदात् । द्यूतान्मांसान्मद्याद्विरतिर्गृहिणोऽष्ट सन्त्यभी मूलगुणाः ॥"

परन्तु हमारे द्वारा उपलब्ध प्रतियों में यह श्लोक देखने में नहीं आया। पं० कैलाशचन्द्रजी आदि कुछ विद्वानों ने इस श्लोक के विषय में मुझसे पूछ-ताछ भी की। सम्भव है किसी अन्य प्रति में यह श्लोक हो। कर्णाटक लिपि के सुनने तथा नागरी लिपि में उसे परिवर्तित करने में श्री पं० देवकुमारजी न्यायतीर्थ ने बहुत परिश्रम किया है। श्री गणेश विद्यालय में उस समय अध्ययन करने वाले श्री निमराज, पद्मराज और रघुराज विद्याचियों से भी मुझे कर्णाटक लिपि से नागरी लिपि करने में बहुत सहयोग श्राप्त हुआ है। समग्र श्रन्थ के पाठभेद लेने में मुझे दो वर्ष का ग्रीष्मावकाश लगाना पड़ा है और दोनों ही वर्ष उक्त महाशयों ने मुझे पर्याप्त सहयोग दिया है इसलिए इस साहित्य-सेवा के अनुष्ठान में मैं उनका आभारी हूँ।

#### संस्कृत

संस्कृत शब्द 'सम्' उपसर्ग पूर्वक 'कृ' धातु को 'क्त' प्रत्यय जोड़ने से बनता है। 'सम्' और 'परि' उपसर्ग से सहित 'कृ' धातु का अर्थ जब भूषण अथवा संघात रहता है तभी उस धातु को सुडागम होता है। इसलिए संस्कृत भाषा से सुसंहत और परिष्कृत भाषा का ही बोध होता है। इस भाषा की संस्कृत संज्ञा अन्वयं संज्ञा है।
यह भाषा, भाषा-प्रवर्तकों के द्वारा प्रचारित नियम रेखाओं का उल्लंघन न करती हुई हजारों वर्षों से भारतभू-खण्ड पर प्रचलित है। वैदिक काल से लेकर अब तक इस भाषा में जो परिवर्तन हुए हैं वे यद्यपि अल्पतर
हैं, फिर भी तात्कालिक ग्रन्थों के पर्यवेक्षण से यह तो मानना ही पड़ता है कि इसका विकास कालकम से
हुआ है। भाषा के मर्मदर्शी विद्वानों ने संस्कृत भाषा के इतिहास को तीन कालखण्डों में विभक्त किया है।
चिन्तामणि विनायक वैद्य ने १. श्रुतिकाल, २. स्मृतिकाल और ३. भाष्यकाल ये तीन कालखण्ड माने हैं। सर
भाण्डारकर महाशय ने भाषा-सरणि को प्रधानता देकर १. संहिताकाल, २. मध्य संस्कृतकाल और ३. लौकिक
संस्कृतकाल ये तीन कालखण्ड माने हैं। साथ ही इस लौकिक संस्कृत की भी तीन अवस्थाएँ मानी हैं। संस्कृतभाषा के कमिक विकास का परिज्ञान प्राप्त करने के लिए उसके निम्नांकित भागों पर दृश्चि देना अविश्यक है:

- १. संहिताकाल—इस भाग में वेदों की संहिताओं का समावेश है, जिनमें मन्त्रात्मक अनेक स्तुतियों का संग्रह है। इस भाग की संस्कृत से आज की संस्कृत में बहुत अन्तर पड़ गया है। इस भाषा के शब्दों के उच्चारण में उदात्तादि स्वरों का खासकर ध्यान रखना पड़ता है। इसके शब्दों की सिद्धि करने वाला केवल पाणिनिव्याकरण है।
- २. बाह्मणकाल -- संहिताकाल के बाद बाह्मण, आरण्यक तथा उपनिषदादि ग्रन्थों की भाषा का काल आता है जो कि 'ब्राह्मणकाल' नाम से प्रसिद्ध है। इस काल की भाषा संहिताकाल से बहुत पीछे की है और पाणिनिव्याकरण के नियम प्राय: इसके अनुकूल हैं। इस काल की रचना सरल, संक्षिप्त और क्रिया-बाहुल्य से युक्त हुआ करती थी। संहिताकाल और ब्राह्मणकाल का अन्तर्भाव श्रुतिकाल में हो सकता है।
- 3. स्मृतिकाल अपूर्तिकाल के बाद से महाभाष्यकार पतंजिल के समय तक का काल स्मृतिकाल कहलाता है। इस काल का प्रारम्भ यास्क और पाणिनि के समय से माना गया है। अनेक सूत्र ग्रन्थ, रामायण तथा महाभारतादि की भाषा इस काल की भाषा है। इस काल की रचना भी श्रुतिकाल की रचना के समान सरल और दीर्घंसमासरहित थी। श्रुतिकाल में ऐसे कितने ही कियाओं के प्रयोग होते थे जो कि व्याकरण से सिद्ध नहीं हो सकते थे और आर्थ प्रयोग के नाम पर जिनका प्रयोग कन्तव्य माना जाता था वे इस काल में धीरे-धीरे कम हो गये थे।
- ४. भाष्यकाल—इस काल में अनेक दर्शनों के सूत्र-ग्रन्थों पर भाष्य लिखे गये हैं। सूत्रों की सरल संक्षिप्त रचना को भाष्यकारों द्वारा विस्तृत करने की मानो होड़-सी लग गयी थी। न्याय, व्याकरण, धर्म आदि विविध विषयों के सूत्र-ग्रन्थों पर इस काल में भाष्य लिखे गये हैं। इस काल की भाषा भी सरल, दीर्ष समासरहित तथा जनसाधारणगम्य रही है।
- 4. पुराणकाल पुराणों का उल्लेख यद्यपि संहिताओं, उपनिषदों और स्मृति आदि में बाता है इसलिए पुराणों का अस्तित्व प्राचीन काल से सिद्ध है परन्तु संहिता या उपनिषद्कालीन पुराण आज उपलब्ध नहीं, अतः उपलब्ध पुराणों की अपेक्षा यह कहा जा सकता है कि भाष्यकाल के आस-पास ही पुराणों की रचना शुरू हुई है, जिसमें रामायण तथा महाभारत की शैली का अनुगमन कर विविध पुराणों और उपपुराणों का निर्माण हुआ है। इनकी भाषा भी दीर्घ-समासरहित तथा अनुष्टुप छन्द प्रधान रही है। धीरे-धीरे पुराणों की रचना काव्यरचना की ओर अग्रसर होती गयी, जिससे पुराणों में भी केवल कथानक न रहकर कविजनीचित कल्पनाएँ दृष्टिगत होने लगीं और अलंकार तथा प्रकरणों के आदि अन्त में विविध छन्दों का प्रवेश होने लगा। इस काल में कुछ नाटकों की भी रचना हुई है।
- ६ काव्यकाल —समय के परिवर्तन से भाषा में परिवर्तन हुआ। पुराणकाल के बाद काव्यकाल आया। इस काल में गद्यपद्यात्मक विविध ग्रन्थ नाटक, आख्यान, आख्यायिका आदि की रचना हुई। कवियों की

कल्पना-शक्ति में अधिक विकास हुआ जिससे अलंकारों का आविर्भाव हुआ और वह धीरे-धीरे बढ़ता ही गया। प्रारम्भ में अलंकारों की संख्या चार थी पर अब वह बढ़ते-बढ़ते शतोपरि हो गयी। इस समय की भाषा किलब्द और कल्पना से अनुस्यूत थी। इस काल में संस्कृत भाषा का भाण्डार जितना अधिक भरा गया उतना अन्य कालों में नहीं। संस्कृत भाषामय उपलब्ध जैनग्रन्थों की अधिकांश रचना भाष्यकाल, पुराणकाल और काव्यकाल में हुई है।

#### प्राकृत

यह ठीक है कि संस्कृत माषानियद्ध जैनप्रन्थ भाष्यकाल से पहले के उपलब्ध नहीं हो रहे हैं परन्तु इसका यह अर्थ कदापि नहीं है कि उसके पहले जैनों में प्रन्थिनमीण की पद्धित नहीं थी और उनकी निज की कोई भाषा नहीं थी। सदा ही जैनाचार्यों का भाषा के प्रति व्यामोह नहीं रहा है। उन्होंने भाषा को सिफ साधन समझा है, साध्य नहीं। यही कारण है कि उन्होंने सदा जनता को जनता की भाषा में ही तत्त्वदेशना दी है। ईसवी सबत् से कई शताब्दियों पूर्व भारतवासियों की जनभाषा प्राकृत भाषा रही है। उस समय जैनाचार्यों की तत्त्वदेशना प्राकृत में ही हुआ करती थी। बौद्धों ने प्राकृत की एक शाखा मायधी को अपनाया था जो बाद में पालि नाम से प्रसिद्ध हुई। बौद्धों के त्रिपिटक ग्रन्थ ईसवी पूर्व की रचना माने जाते हैं। जैनियों के अगग्रन्थों की भाषा ईसवी पूर्व की है, भले ही उनका वर्तमान संकलन पीछे का हो।

कुछ लोगों की ऐसी धारणा रही कि प्राकृत की उत्पत्ति संस्कृत से हुई और उस धारणा में बल देने वाला हुआ प्राकृत व्याकरण का आद्यसूत्र 'प्रकृतिः संस्कृतम्'। परन्तु यथार्थ में बत ऐसी नहीं है। प्राकृत, भारत की प्राचीनतर साधारण बोलचाल की भाषा है। ई० पू० तृतीय शताब्दी के मौर्य सम्राटः अशोक के निमित्त जो शिलालेख भारतवर्ष के अनेक प्रान्तों में हैं उनकी भाषा उस समय की प्राकृत भाषा मानी जाती है। इससे यह स्पष्ट है कि महाभाष्यकार के कई शतक पूर्व से ही जनसाधारण की भाषाएँ भिन्त-भिन्त प्रकार की प्राकृत थीं। प्राकृत का अर्थ स्वाभाविक है। जैनियों के आगम ग्रन्थ इसी प्राकृत भाषा में लिखे गये हैं।

चूँकि अशोक के शिलालेखों की भाषा विभिन्न प्रकार की प्राकृत है और महाकवियों के नाटकों में प्रयुक्त प्राकृत भाषाओं में भी विविधता है इसिलए कहा जा सकता है कि ईसा के पूर्व ही प्रान्तभेदसे प्राकृत के अनेक भेद हो गये थे। वररुचिने अपने 'प्राकृतप्रकाश' में प्राकृत सामान्य के अतिरिक्त उसके तीन भेद १ शौर-सेनी, २ मागधी और ३ पैशाची बताये हैं। हेमचन्द्र ने अपने 'हैम व्याकरण' में १ शौरसेनी, २ मागधी. ३ पैशाची और ४ अपभ्रं श ये पाँच भेद माने हैं। त्रिविक्रम ने अपनी 'प्राकृतसूत्रवृत्ति' में और लक्ष्मीधरने 'पड्भाषाचिन्द्रका में इन्हीं भेदों का निरूपण किया है। मार्कण्डेय ने 'प्राकृतसर्वस्व' में १ भाषा, २ विभाषा, ३ अपभ्रं श और ४ पैशाची ये चार भेद मानकर उनके निम्नांकित १६ अवान्तर भेद माने हैं, १ महाराष्ट्री, २ शौरसेनी, ३ प्राची, ४ आवन्ती, ४ मागधी, ६ शाकारी, ७ चाण्डाली, प्रशावरी, ६ आभीरिका, १० टाक्की, ११ नागर, १२ बाचड, १३ उपनागर, १४ कैक्य, १४ शौरसेन और १६ पांचाल। इनमें प्रारम्भ के पाँच 'भाषा' प्राकृत के, छह से दस तक 'विभाषा' प्राकृत के, ग्यारह से तेरह तक 'अपभ्रं श' के और चिंदह से सोलह तक 'पश्चाची' के भाषा भेद माने हैं। छद ने नाटक में निम्नलिखित ७ भेद स्वीकृत किये हैं: १ मागधी, २ आवन्ती, ३ प्राच्या, ४ श्रुरसेनी, ४ अधंमागधी, ६ वाङ्कीका और ७ दाक्षणात्या।

इस प्रकार प्राकृत भाषा-साहित्य का भी अनुपम भाण्डार है जिसमें एक-से-एक बढ़कर ग्रत्यरत्न प्रकाशमान हैं। संस्कृत और प्राकृत के बाद अपभ्रंश भाषा का प्रचार अधिक बढ़ा। अतः उस भाषा में भी जैन ग्रन्यकारों ने विविध साहित्य की रचना की है। महाकवि स्वयम्भू, महाकवि पुण्पदन्त, महाकवि रह्धू आदि की अपभ्रंश भाषामय विविध रचनाओं को देखकर हृदय आनन्द से भर जाता है, और ऐसा लगने लगता है कि इस भाषा की श्रीवृद्धि में जैन लेखक ने बहुत अधिक कार्य किया है। यह सब लिखने का तात्पर्य यह है कि जैनाचार्यों के द्वारा भारतीय साहित्य-प्रगति को सदा बल मिला है। प्राचीन भाषाओं की बात जाने दीजिए, हिन्दी भाषा का आदा उपकम भी जैनाचार्यों द्वारा ही किया गया है। जैन समाज को बुद्धि उत्पन्न हो और बह पूरी शक्ति के साथ अपना समग्र साहित्य आधुनिक ढंग से प्रकाश में ला दे तो सारा संसार उनकी गुणगरिमा से नतमस्तक हो जायेगा ऐसा मेरा निज का विश्वास है

#### पुराण

भारतीय धर्मग्रन्थों में पुराण सब्द का प्रयोग इतिहास के साथ आता है। कितने ही लोगों ने इतिहास और पुराण को पंचम देद माना है। चाणक्य ने अपने अर्थशास्त्र में इतिहास की गुणवा अर्थवंदि में की है और इतिहास में इतिहास और पुराण, आख्यायिका, उदाहरण, धर्मशास्त्र का समावेश किया है। इससे यह सिढ होता है कि इतिहास और पुराण दोनों ही विभिन्न हैं, इतिह्नुत का उल्लेख समान होने पर भी दोनों अपनी-अपनी विशेषता रखते हैं। कोषकारों ने पुराण का लक्षण निम्न प्रकार माना है:

#### "सर्गश्च प्रतिसर्गश्च वंशो मन्वन्तराणि च । वंशानुचरितं चैत्र पुराणं पंचलशणम् ॥"

जिसमें सर्ग, प्रतिसर्ग, वंश, मन्वन्तर और वंशपरंपराओं का वर्णन हो वह पुराण है। सर्ग, प्रतिसर्ग आदि पुराण के पाँच लक्षण हैं।

इतिवृत्त केवल घटित घटनाओं का उल्लेख करता है परन्तु पुराण महापुरुषों की घटित घटनाओं का उल्लेख करता हुआ उनसे प्राप्य फलाफल, पुष्य-पाप का भी वर्णन करता है तथा साथ ही व्यक्ति के चरित्र-निर्माण की अपेक्षा बीच-बीच में नैतिक और धार्मिक भावनाओं का प्रदर्शन भी करता है। इतिवृत्त में केवल वर्तमानकालिक घटनाओं का उल्लेख रहता है परन्तु पुराण में नायक के अतीत अनागत भवों का भी उल्लेख रहता है और वह इसलिए कि जनसाधारण समझ सके कि महापुरुष कैसे बना जा सकता है? अवनत से उन्नत बनने के लिए क्या-क्या त्याग और तपस्याएँ करनी पड़ती हैं। मनुष्य के जीवन-निर्माण में पुराण का बड़ा ही महत्त्वपूर्ण स्थान है। यही कारण है कि उसमें जनसाधारण की श्रद्धा आज भी यथापूर्व अक्षुष्ण है।

जैनेतर समाज का पुराण-साहित्य बहुत विस्तृत है। वहाँ १८ पुराण माने गये हैं जिनके नाम निम्न प्रकार हैं: १ मत्स्यपुराण, २ मार्कण्डेयपुराण, ३ भागवतपुराण, ४ भविष्यपुराण, ५ ब्रह्माण्डपुराण, ६ ब्रह्मवैदर्त-पुराण, ७ ब्रह्मपुराण, ८ वामनपुराण, १ वराहपुराण, १० विष्णुपुराण, ११ वायु वा शिवपुराण, १२ अग्नि-पुराण, १३ नारवपुराण, १४ पद्मपुराण, १५ लिंगपुराण, १६ मरुड़पुराण, १७ कूमैपुराण और १८ स्कन्दपुराण।

ये अठारह महापुराण कहलाते हैं। इनके सिवाय गरुड़पुराण में १० उपपुराणों का भी उल्लेख आया है जो कि निम्नप्रकार है—

१ सनत्कुमार, २ नारसिंह, ३ स्कान्द, ४ शिवधर्म, ५ आश्चर्य, ६ नारदीय, ७ कापिल, २ वामन, ६ औश्चनस, १० ब्रह्माण्ड, ११ वारुण, १२ कालिका, १३ माहेश्वर, १४ साम्ब, १५ सौर १६ पराशर, १७ मारीच और १८ भागव।

देवी मागवत में उपर्युक्त स्कान्द, वामन, ब्रह्माण्ड, मारीच और भार्गव के स्थान में क्रमणः शिव, मानव,

इन महापुराणों और उपपुराणों के सिवाय अन्य भी गणेश, मीटगल, देवी किल्क आदि अनेक पुराण इपलब्ध हैं। इन सबके वर्णनीय विषयों की तालिका देन का अभिशाय था परन्तु विस्तारवृद्धि के भय से उसे छोड़ रहा हूँ। कितने ही इतिहासक्ष लोगों का अभिमत है कि इन आधुनिक पुराणों की रचना प्रायः ई० ३०० से ८०० के बीच में हुई है।

जैसा कि जैनेतर धर्म में पुराणों और उपपुराणों का विभाग मिलता है वैसा जैन समाज में नहीं पाया जाता है। परन्तु जैन धर्म में जो भी पुराण-साहित्य विद्यमान है वह अपने ढंग का निराला है। जहाँ अन्य पुराण-कार इतिवृत्त की यथार्थता सुरक्षित नहीं रख सके हैं वहाँ जैन-पुराणकारों ने इतिवृत्त की यथार्थता को अधिक सुरक्षित रखा है, इसलिए आज के निष्पक्ष विद्वानों का यह स्पष्ट मत हो गया है कि 'हमें प्राक्कालीन भारतीय परिस्थित को जानने के लिए जैन-पुराणों से, उनके कथा-प्रन्थों से जो साहाय्य प्राप्त होता है वह अन्य पुराणों से नहीं। कितप्य दि० जैन-पुराणों के नाम इस प्रकार हैं:

| पुराण नाम                    | कर्ता                 | रचना संवत्      |
|------------------------------|-----------------------|-----------------|
| १. वदापुराण (पद्मचरित)       | रविषेण                | ४०४             |
| २. महापुराण (आदिपुराण)       | जिनसेन                | <b>∉यीं शती</b> |
| ३. उत्तरपुराण                | गुणभद्र               | १०वीं शती       |
| ४. अजितपुराण                 | अरुणमणि               | १७१६            |
| <b>५. आदिपुराण (कन्नड)</b>   | कवि पंप               | Ex\$ <b>≰</b> o |
| ६. आदिपुराण                  | भट्टारक चन्द्रकीर्ति  | १७मीं सती       |
| ७. आदिपुराण                  | ,, सकलकीर्ति          | १५वीं सती       |
| द. उत्तरपुराण                | ,, सकलकीर्ति          |                 |
| <b>६. कर्णामृतपुराण</b>      | केशवसेन               | १६८५            |
| <b>१०.</b> जयकुमारपुराण      | व्र० कामराज           | १५५५            |
| ११. चन्द्रप्रभपुराण          | कवि अगास देव          |                 |
| <b>१</b> २. चामुण्डपुराण (क) | चामुण्डराय            | शक सं० ६६०      |
| १३. धर्मनाथपुराण (क)         | कवि बाहुबलि           | १४६० ई०         |
| १४. नेमिनाथपुराण             | <b>द्र० ने</b> मिदत्त | १५७५ के लगभग    |
| १५. पद्मनाभपुराण             | <b>শ৹ যুদৰ্দর</b>     | १७वीं मती       |
| १६. पडमचरिय (अपभ्रंश)        | चतुर्मुख देव          | अनुपलब्ध        |
| १७. ,, ,,                    | स्वयंभूदेव            | ७६३ ई०          |
| १८. पद्मपुराण                | भ० सोमसेन             | वि. १७वीं शती   |
| १६. पद्मपुराण                | भ० धर्मकीति           | १६५६            |
| २०. ,, (अपम्रंश)             | कवि रइघू              | १५-१६वीं शती    |
| २१. ,,                       | भ० चन्द्रकीर्ति       | १७वीं शती       |
| 92. "                        | <b>ब्रह्मजिनदास</b>   | १५-१६वीं शती    |
| २३. पाण्डवपुराण              | भ० सुभचन्द्र          | १६०८            |
| २४. ,, (अपन्न'श)             | भ० यशःकीर्ति          | १४६७            |
| <b>ጓ</b> ሄ.                  | <b>দ০ শ্ৰীমুৰণ</b>    | <b>१</b> ६५७    |
| २६. ,,                       | भ० वादिचन्द्र         | १६५व            |
| २७. पार्श्वपुराण (अपभ्रंश)   | पद्मकीर्ति            | 333             |
| २द. ,, (,,)                  | कवि रइधू              | १५-१६वीं शती    |
| ₹€. "                        | <b>षन्द्रकी</b> ति    | \$ <b>E</b> X X |

#### आर्दिपुराण

| ३०. पाम्बेपुराण                | वादिचन्द्र           | १६४८                  |
|--------------------------------|----------------------|-----------------------|
| ३१. महापुराण                   | आचार्यं मल्लिषेण     | ११०४                  |
| ३२. महापुराण (आदिपुराण-        | महाकवि पुष्पदन्त     | ई. १०वीं शती          |
| उत्तरपुराण )अवभ्रंश            |                      |                       |
| ३३. मल्लिनाधपुराण (कन्नड)      | कवि नागचन्द्र        | ई. ११वीं शती          |
| ३४. पुराणसार                   | श्रीचन्द             | ई. ११वीं मती -        |
| ३५. महावीरपुराण                | कवि असग              | 680                   |
| ३६. महावीरपुराण                | भ० सकलकोत्           | १ ५वीं शती            |
| ३७. मल्लिनाथपुराण              | **                   | n                     |
| ३८. मुनिसुव्रतपुराण            | <b>बहा कृष्णदा</b> स | वि. १७वीं शती         |
| ₹€. ,,                         | भ० सुरेन्द्रकीर्ति   | वि. १ ≒वीं मती        |
| ४०. वाग <b>र्थसंग्रहपु</b> राण | कवि परमेष्ठी         | आ० जिनसेन के महा-     |
|                                |                      | पुराण से प्राग्वर्ती  |
| ४१. शान्तिनाथपुराण             | कवि असग              | १०वीं शती             |
| ४२. "                          | <b>भ० श्रीभूषण</b>   | १६५६                  |
| ४३. श्रीपुराण                  | भ० गुणभद्र           | वि. १५-१६वीं शती      |
| ४४. हरिवंशपुराण                | पुन्नाटसंघीय जिनसेन  | शक संवत् ७०५          |
| ४५. हरिवंशपुराण (अपस्र श)      | स्वयंभूदेव           | दवीं <b>शतीई</b> ०    |
| ४६. ् ( ,, )                   | चतुर्मृ <b>ख</b> देव | ई. दबीं या पूर्ववर्ती |
| ٧७. ,,                         | <b>द्र</b> जिनदास    | १५-१६वीं शती          |
| ४६. ,, (अपभ्रंश)               | भ० यशःकीर्ति         | १५०७                  |
| <b>νε.</b> ,, ( ,, )           | भ० श्रुतकीर्ति       | १५५२                  |
| ሂ፡. " ( " )                    | कवि रइधू             | १५-१६वीं शती          |
| <b>ሂ</b> የ•                    | भ० धर्मेकीर्ति       | १६७१                  |
| <b>4</b> 7. "                  | कवि रामचन्द्र        | १५६० से पूर्वका रचित  |
|                                |                      |                       |

इनके अतिरिक्त संस्कृत, प्राकृत व अपभ्रंश भाषा के चरित्र-ग्रन्थ हैं जिनकी संख्या पुराणों की संख्या से अधिक है और जिनमें 'वरांगवरित', 'जिनदत्तवरित', 'जसहरवरिज', 'णायकुमारचरिज' आदि कितने ही महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ सम्मिलित हैं।

पुराण-प्रन्थों की यह सूचिका हमारे सहपाठी मित्र पं० परमानन्दजी शास्त्री, सरसावा ने भेजकर हमें अनुगृहीत किया है। इसके लिए हम उनके आभारी हैं।

#### महापुराण

महापुराण के दो खण्ड हैं: प्रथम आदिपुराण या पूर्वपुराण और द्वितीय उत्तरपुराण। आदिपुराण ४७ पर्वों में पूर्ण हुआ है जिसके ४२ पर्वे पूर्ण तथा ४३वें पर्वे के ३ म्लोक भगवज्जिनसेनाचार्य के द्वारा निर्मित हैं और अविधिष्ट ५ पर्वे तथा उत्तरपुराण श्री जिनसेनाचार्य के प्रमुख शिष्य श्री गुणभद्राचार्य के द्वारा विरिचत हैं।

१. 'संस्कत', 'प्राक्कत' और 'पुराण' इस स्तम्भों भें पं० सीताराम जयराम जोशी एम० ए० तथा पं० विश्वनाथ शास्त्री भारद्वाज एम० ए० के 'संस्कृत साहित्य का संक्षिप्त इतिहास' से सहायता सी गयी है।

आदिपुराण पुराणकाल के सन्धिकाल की रचना है अतः यह न केवल पुराणग्रन्थ है अपितु काव्यग्रन्थ भी है, काव्य ही नहीं महाकाव्य है। महाकाव्य के जो लक्षण हैं वह सब इसमें प्रश्कृटित हैं। श्री जिनसेनाचार्य ने प्रथम पर्व में काव्य और महाकाव्य की चर्चा करते हुए निम्नांकित भाव प्रकट किया है:

"काव्यस्वरूप के जानने वाले विद्वान् कवि के भाव अथवा कार्य को काव्य कहते हैं। किव का वह काव्य सर्वसम्मत अर्थ से सहित, ग्राम्यदोष से रहित, अलंकार से युक्त और प्रसाद आदि गुणों से सुझोभित होता है।"

"कितने ही विद्वान् अर्थं की सुन्दरता को बांणी का अलंकार कहते हैं और कितने ही पदों की सुन्दरता को, किन्तु हमारा मत है कि अर्थं और पद दोनों की सुन्दरता ही वाणी का अलंकार है।"

"सज्जन पुरुषों का जो काव्य अलंकार सहित, श्रृंगारादि रसों से युक्त, सौन्दर्य से ओत-प्रोत और उच्छिष्टतारहित अर्थात् मौलिक होता है वह सरस्वती देवी के मुख के समान आचरण करता है।"

"जिस काव्य में न तो रीति की रमणीयता है, न पदों का लालित्य है और न रस का ही प्रवाह है उसे काब्य नहीं कहना चाहिए वह तो केवल कानों को दु:ख देने वाली ग्रामीण भाषा ही है।"

"जो अनेक अर्थों को सूचित करने वाले पदिवन्यास से सहित, मनोहर रीतियों से युक्त एवं स्पष्ट अर्थ से उद्घासित प्रबन्धों-महाकाव्यों की रचना करते हैं वे महाकवि कहलाते हैं।"

"जो प्राचीन काल से सम्बन्ध रखने वाला हो, जिसमें तीर्थंकर चक्रवर्ती बादि महापुरुषों के चरित्र का चित्रण किया गया हो तथा जो धर्म, अर्थं और काम के फल को दिखाने वाला हो उसे महाकाव्य कहते हैं।"

"किसी एक प्रकारण को लेकर कुछ म्लोकों की रचना तो सभी कर सकते हैं परन्तु पूर्वापर का सम्बन्ध मिलाते हुए किसी प्रबन्ध की रचना कठिन कार्य है।"

"जब कि इस संसार में शब्दों का समूह अनन्त है, वर्णनीय विषय अपनी इच्छा के अधीन है, रस स्पष्ट है और उत्तमोत्तम छन्द सुलभ हैं तब कविता करने में दरिवता क्या है ?"

"विशाल शब्द-मार्ग में भ्रमण करता हुआ जो कवि अर्थरूपी सघन वनों में धूमने से खेदखिन्तता को प्राप्त हुआ है उसे विश्राम के लिए महाकाव्यरूप वृक्षों की छाया का आश्रय लेना चाहिए।"

"प्रतिमा जिसकी जड़ है, माधुर्य, ओज, प्रसाद आदि गुण जिसकी उन्नत शाखाएँ हैं और उत्तम शब्द ही जिसके उज्ज्वल पत्ते हैं ऐसा यह महाकाव्यरूपी वृक्ष यशरूपी पुष्पमंजरी को धारण करता है।"

"अथवा बुद्धि ही जिसके किनारे हैं, प्रसाद आदि गुण ही जिसकी लहरें हैं, जो गुणरूपी रत्नों से भरा हुआं है, उच्च और मनोहर शब्दों से युक्त है तथा जिसमें गुरु-शिष्यपरम्परारूप विशाल प्रवाह चला आ रहा है ऐसा यह महाकवि समुद्र के समान आचरण करता है।"

"हे विद्वान् पुरुषो, तुम लोग ऊपर कहे हुए काव्यरूपी रसायन का भरपूर उपयोग करो जिससे कि तुम्हारा यशरूपी शरीर कल्पान्सकाल तक स्थिर रह सके ।"

उक्त उद्धरणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि ग्रन्थकर्ता की केवल पुराणरचना में उतनी आस्था नहीं है जितनी कि काव्य की रीति से लिखे हुए पुराण में — धर्मकथा में । केवल काव्य में भी ग्रन्थकर्ता की आस्था नहीं मालूम होती उसे वे सिर्फ कौतुकावह रचना मानते हैं। उस रचना से लाभ ही क्या जिससे प्राणी का अन्तस्तल विशुद्ध न हो सके। उन्होंने पीठिका में आदिपुराण को 'धर्मानुवन्धिनी कथा' कहा है और बड़ी दृढ़ता के साथ प्रकट किया है कि 'जो पुरुष यशरूपी धन का संचय और पुण्यरूपी पण्य का व्यवहार — लेन-देन करना चाहते हैं उनके लिए धर्मकथा का निरूपण करने वाला यह काव्य मूलधन के समान माना गया है।'

वास्तव में आदिपुराण संस्कृत-साहित्य का एक अनुपम रत्न है। ऐसा कोई विषय नहीं है जिसका इसमें प्रतिपादन न हो। यह पुराण है, महाकाव्य है, धर्मकथा है, धर्मशास्त्र है, राजनीतिशास्त्र है, आचारशास्त्र है, और युग की आद्यन्यवस्था की बतलाने वाला महान् इतिहास है।

१. पर्व १ रलोक ६४-१०५ ।

युग के आदिपुरुष श्री भगवान् ऋषभदेव और उनके प्रथम पुत्र सम्माट् भरत चकवर्ती आदिपुराण के प्रधान नायक हैं। इन्हीं से सम्पर्क रखने वाले अन्य कितने ही महापुरुषों को कथाओं की भी इसमें समावेश हुआ है। प्रत्येक कथानायक का चित्र-चित्रण इतना सुन्दर हुआ है कि वह यथायेंता की परिधि को न लांधता हुआ भी हृदयग्राही मालूम होता है। हरे-भरे वन, वायु के मन्द-मन्द झकोरे से थिरकती हुई पुष्तित-पल्सवित लताएँ, कलकल करती हुई सरिताएँ, प्रफुल्ल कमलोद्भासित सरोवर, उत्तुंग गिरिमालाएँ, पहाड़ी निर्झर, बिजली से शोधित श्यामल चनघटाएँ, पहुकते हुए पक्षी, प्राची में सिन्दूररस की अर्घाणमा को बिखेरने वाला सूर्योदय और लोक-लोचना ह्वादकारी चन्द्रोदय आदि प्राकृतिक प्रधार्थों का बित्रण कवि ने जिस चातुर्य से किया है वह हुवय में भारी आह्वाद की उद्भृति कराता है।

तृतीय पर्व में चौदहवें कुलकर श्री नाभिराज के समय गगनांगण में सर्वश्रयम धनघटा छायी हुई दिखाता है, उसमें विजली चमकती है, मन्द-मन्द गर्जना होती है, सूर्य की मुनहली रिश्मयों के सम्पर्क से उसमें रंग-विरंग इन्द्रधनुष दिखायों देते हैं, कभी मध्यम और कभी तीश्र वर्षा होती है, पृथ्वी जलमय हो जाती है, मयूर नृत्य करने लगते हैं, विरसन्द्रप्त चातक सन्तोष की सांस लेते हैं, और प्रकृष्ट वारिष्टारा वसुधातल में त्याकीणें हो जाती है "इस प्राकृतिक सौन्दर्य का वर्णन किय ने जिस सरसता और सरलता के साथ किया है कि एक अध्ययन की वस्तु है। अन्य कियों के काथ्य में आप यही बात क्लिप्ट-बुद्धिगम्य मन्दों से परिवेष्टित पाते हैं और इसी कारण स्थूलपरिधान से आवृत कामिनी के सौन्दर्य की भाति वहाँ प्रकृति का सौन्दर्य अपने रूप में प्रस्फुटित नहीं हो पाता है परन्तु यहाँ किय के सरल शब्द-विन्यास से प्रकृति की प्राकृतिक सुषमा परिधानावृत नहीं हो सकी है बल्क सुक्म—महीन वस्त्राविल से सुक्षोभित किसी सुन्दरी के गात्र की अवदात आभा को भाति अत्यन्त प्रस्फुटित हुई है।

श्रीमती और वज्जंब के भोगोपभोगों का वजँन, भोगभूमि की भन्नता का व्याख्यान, महदेवी के गात्र की गरिमा, श्रोभगवान् वृष्भदेव का जन्मकल्याणक का दृश्य, अभिषंककालीन जल का विस्तार, भीरसमुद्र का सौन्दर्य, भगवान् की बाल्य-फीडा, पिता नाभिराज की प्रेरणा से यशोदा और सुनन्दा के साथ विवाह करना, राज्यपालन, नीलांजना के विलय का निमित्त पाकर चार हजार राजाओं के साथ दीक्षा धारण करना, छह माह का योग समाप्त होने पर बाहार के लिए लगातार छह माह तक भ्रमण करना, हस्तिनापुर में राजा सोंमप्रभ और श्रेयांस के द्वारा इक्षुरस का बाहार दिया जाना, तपोलीनता, निम-विनिम की राज्य-प्रार्थना, समूचे सर्ग में व्याप्त नानावृत्तमय विजयाधीगरि की सुन्दरता, भरत और बाहुलकी का महायुद्ध, सुलोचना का स्वयंवर, जयकुमार और अर्ककीर्ति का अद्भृत युद्ध, आदि-आदि विषयों के सरस सालंकार-प्रवाहान्वित वर्णन में किन ने ओ कमाल किया है उससे पाठक का हृदय-मयूर सहसा नाच उठता है। बरबस मुख से निकलने लगता है— धन्य महाकवि धन्य! गर्मकालिक वर्णन के समय षट् कुमारिकाओं और मरुदेवी के बीच प्रश्नोत्तर रूप में किन ने जो प्रहेलिका तथा चित्रालंकार की छटा दिखलायी है वह आश्चयं में डालने वाली वस्तु है।

यदि अ चार्य जिनसेन स्वामी भगवान् का स्तवन करन बैठते हैं तो इतने तन्मय हुए दिखते हैं कि उन्हें समय की अवधि का भी भान नहीं रहता और एक-दो नहीं अध्योत्तर हजार नामों से भगवान् का विशव सुयश गाते हैं। उनके ऐसे स्तोत्र आज सहस्रनाम स्तोत्र के नाम से प्रसिद्ध हैं। वे समवसरण का वर्णन करते हैं तो पाठक और श्रोता दोनों को ऐसा विदित होने लगता है मानो हम साक्षात् समवसरण का ही दर्शन कर रहे हैं। चतुर्भेदात्मक ध्यान के वर्णन से पूरा सर्ग भरा हुआ है। उसके अध्ययन से ऐसा लगने लगता है कि मानो अब मुझे शुक्लध्यान होने वाला हो है और मेरे समस्त कमों की निर्जरा होकर मोक्ष प्राप्त हुआ ही चाहता है। भरत चक्रवर्ती की दिग्विषय का वर्णन पढ़ते समय ऐसा लगने लगता है कि जैसे में गंगा, सिन्धु, विजयार्ध, वृषभाचल हिमाचल आदि का प्रत्यक्ष अवलोकन कर रहा हूँ।

भगवान् आदिनाय जब ब्राह्मी सुन्दरी-पुत्रियों और भरत बाहुबली आदि को लोककल्याणकारी विविध विद्याओं की शिक्षा देते हैं तब ऐसा प्रतीत होता है मानो एक सुन्दर विद्यामन्दिर है और उसमें शिक्षक के स्यान- प्रसाचना २५

पर नियुक्त भगवान् वृथभदेव शिष्य-मण्डली के लिए जिला दे रहे हों। कल्पवृक्षों के नध्ट हो जाने से प्रस्त मानव-समाज के लिए जब भगवान् साम्स्वना देते हुए घट्कमं की व्यवस्था भारत-भूमि पर प्रवारित करते हैं, देश-प्रदेश, नगर, स्व और स्वामी आदि का विभाग करते हैं तब-तब ऐसा आन पड़ता है कि भगवान् संत्रस्त मानव-समाज का कस्याण करने के लिए स्वर्ग से अवतीण हुए दिव्यावतार ही हैं। गर्भान्वय, दीक्षान्वय, कर्त्रन्वय क्षादि कियाओं का उपदेश देते हुए भगवान् जहाँ जनकल्याणकारी व्यवहार-धर्म का प्रतिपादन करते हैं वहाँ संसार की ममता-माया से विरक्त कर इस मानव को परम निवृति की ओर जाने का भी उन्होंने उपदेश दिया है। सम्राट् भरत दिग्विजय के बाद आश्रित राजाओं को जिस राजनीति का उपदेश करते हैं वह क्या कम गौरव की बात है ? यदि आज के अवनायक उस नीति को अपनाकर प्रजा का पालन करें तो यह नि:सन्देह कहा जा सकता है कि सर्वत्र शान्ति छा जाये और अशान्ति के काले बादल कभी के क्षत-विक्षत हो जायें। अन्तिम पर्वों में गुणमदाचार्य ने जो श्रीपाल कादि का वर्णन किया है उसमें यद्यपि कवित्व की मात्रा कम है तथापि प्रवाहबद्ध वर्णन-शैली पाठक के मन को विस्मय में डाल देती है। कहने का तात्पर्य यह है कि श्रीजिनसेन स्वामी और उनके शिष्य गुणमद्राचार्य ने इस महापुराण के निर्माण में जो कौशल दिखाया है वह अन्य कवियों के लिए ईर्थ्या की वस्तु है। यह महापुराण समस्त जैनपुराण-साहित्य का शिरोमणि है। इसमें सभी अनुयोगों का विस्तत वर्णन है। आवार्य जिनसेन से उत्तरवर्सी ग्रन्थकारों ने इसे बड़ी श्रद्धा की दृष्टि से देखा है जो आगे जलकर आर्ष नाम से प्रसिद्ध हुआ और अगह-जगह 'तद्दतं आर्षे' इन शब्दों के साथ इसके श्लोक उद्धत मिलते हैं। इसके प्रतिपाद्य विषय को देखकर यह दृढ़ता से कहा जा सकता है कि जो अन्यत्र प्रन्यों में प्रतिपादित है वह इसमें प्रतिपादित है और जो इसमें प्रतिपादित नहीं है, वह अन्यन कहीं भी प्रतिपादित नहीं है।

#### क्यानायक

महापुराण के कथानायक त्रिविष्टिशलाकापुरुष हैं। २४ तीर्थंकर, १२ चक्रवर्ती, ६ बलभद्र, ६ नारायण और ६ मितनारायण — ये त्रेसठ 'झलाकापुरुष' कहसाते हैं। इनमें से आदिपुराण में प्रथम तीर्थंकर श्रीवृषभनाथ और उनके पुत्र प्रथम चक्रवर्ती भरत का ही वर्णन हो पाया है। अन्य पुरुषों का वर्णन गुणभद्राचार्य-प्रणीत उत्तरपुराण में हुआ है। आचार्य जिनसेन स्वामी ने जिस रीति से प्रथम तीर्थंकर और भरत चक्रवर्ती का वर्णन किया है, यदि वह खीबित रहते और उसी रीति से अन्य कथानायकों का वर्णन करते तो यह महापुराण संसार के समस्त पुराणों तथा कार्यों से महान् होता। श्री जिनसेनाचार्य के देहावसान के बाद गुणभद्राचार्य ने अविषय्द भाग को अस्थन्त संक्षिप्त रीति से पूर्ण किया है परन्तु संक्षिप्त रीति से लिखने पर भी उन्होंने सारपूर्ण समस्त बातों का समुल्लेख कर दिया है। यह एक श्लाधनीय समय था कि जब शिष्य अपने गुरुदेव के द्वारा प्रारब्ध कार्य को पूर्ण करने की शक्ति रखते थे।

भगवान् वृषमदेव इस अवस्पिणी काल के चौबीस तीर्थंकरों में आद्य तीर्थंकर थे। तृतीय काल के अन्त में जब भोगभूमि की व्यवस्था नष्ट हो चुकी थी और कर्मभूमि की रचना प्रारम्भ हो रही थी, तब उस सिंध-काल में अयोध्या के अन्तिम मनु-कुलकर श्रीनाभिराज के घर उनकी पत्नी मरुदेवी से इनका जन्म हुआ था। आप जन्म से ही विलक्षण प्रतिभा के धारक थे। कल्पवृक्षों के नष्ट हो जाने के बाद बिना बीये धान से लोगों की आजीविका होती थी; परन्तु कालकम से जब वह धान भी नष्ट हो गया तब लोग भूख-प्यास से अत्यन्त भूमित हो उठे और सब नाभिराज के पास पहुँचकर 'त्राहि-त्राहि' करने लगे। नाभिराज शरणागत प्रजा को भगवान् वृषमनाथ के पास ले गये। लोगों ने अपनी करण-कथा उनके समक्ष प्रकट की। प्रजाजनों की विह्नल दशा देखकर भगवान् की अन्तरात्मा द्रवीभूत हो उठी। उन्होंने उसी समय अवधिक्षान से विदेहक्षेत्र की व्यवस्था का स्मरण कर इस भरतक्षेत्र में वही व्यवस्था चालू करने का निश्च्य किया। उन्होंने असि (सैनिक कार्य), मृषी (लेखन कार्य), कृषि (खेती), विद्या (संगीत-नृत्यगान आदि), शिल्प (विविध वस्तुओं का निर्माण) और

वाणिक्य (व्यापार)—इन छह कार्यों का उपदेश दिया तथा इन्द्र के सहयोग से देश, नगर, ग्राम आदि की रचना करवायी। भगवान् के द्वारा प्रदर्शित छह कार्यों से सोयों की बाबीविका चलने सगी। कर्मभूमि प्रारम्ब हो गयी। उस समय की सारी व्यवस्था भगवान् वृषभदेव ने अपने बुद्धिदल से की थी, इसलिए वही बादि-पुरुव, ब्रह्मा, विधाता आदि संज्ञाओं से व्यवहृत हुए।

नाभिराज की प्रेरणा से उन्होंने कच्छ, महाकच्छ राजाओं की बहुनों यज्ञस्वती और सुनव्या के काल विवाह किया। नाभिराज के महान् आग्रह से राज्य का भार स्वीकृत किया। जापके राज्य से प्रवा बत्यक्त सन्तुष्ट हुई। कालकम से यशस्वती की कूख से भरत आदि १०० पुत्र तथा बाह्यी नामक पुत्री हुई और सुनव्या की कूख से वाहुक्शी पुत्र तथा सुन्दरी नामक पुत्री उत्पन्त हुई। भगवान् वृषभदेव ने अपने पुत्र-पुवियौं को अनेक जनकल्याणकारी विद्याएँ पढ़ायी थीं जिनके द्वारा समस्त प्रजा में पठन-पाठन की व्यवस्था का प्रारम्भ हुआ था।

नीलांजना का नृत्य-काल में अचानक विलीन हो जाना भगवान् के वैराग्य का कारण बन गया। उन्होंने बढ़े पुत्र भरत को राज्य तथा बन्य पुत्रों को यथायोग्य स्वामित्व देकर प्रव्रज्या धारण कर सी। चार हजार बन्य राजा भी उनके साथ प्रव्रजित हुए थे परन्तु वे सुधा, तृषा आदि की बाधा न सह सकने के कारण कुछ ही दिनों में प्रष्ट हो गये। भगवान् ने प्रथमयोग छह माह का लिया था। छह माह समाप्त होने के बाय वे आहार के लिए निकले, परन्तु उस समय लोग, भुनियों को आहार किस प्रकार दिया जाता है, यह नहीं जानते थे। बत: विधि न मिलने के कारण अपको छह माह तक भ्रमण करना पढ़ा। आपका यह विहार अयोध्या से उत्तर की और हुआ और आप चलते-चलते हस्तिनागपुर जा पहुँचे। वहाँ के तत्कालीन राज्य सोमप्रभ थे। उनके छोटे भाई का नाम श्रेयांस था। इस श्रेयांस का भगवान् वृष्यदेव के साथ पूर्वभव का सम्बन्ध था। वज्रजंघ की पर्याय में यह उनकी श्रीमती नाम की स्त्री था। उस समय इन दोनों ने एक मुनिराज के लिए आहार दिया था। श्रेयांस को जाति-स्मरण होने से वह सब घटना स्मृत हो गयी। इसलिए उसने भगवान् को देखते ही पडगाह लिया और इक्षुरस का आहार दिया। वह आहार वैशाख सुदी तृतीया को दिया गया था तभी से इसका नाम 'अक्षयतृतीया' प्रसिद्ध हुआ। राज्य सोमप्रभ, श्रेयांस तथा उनकी रानियों का कोगों ने बड़ा सम्मान किया। आहार लेने के बाद भगवान् वन में चले आते थे और वहाँ के स्वच्छ वायु-मण्डल में आत्मास्त्र हो गये, संसार के प्रत्येक पदार्थ को स्पष्ट बानने लगें।

जनके पुत्र भरत प्रथम अकवर्ती हुए। जन्होंने सकरतन के द्वारा बद्धाण्ड भरतक्षेत्र को अपने अधीन किया और राजनीति का विस्तार करके आखित राजाओं को राज्य-शासन की पद्धति सिखलायी। उन्होंने ही बाह्यण वर्ण की स्थापना की। बाह्यण, क्षत्रिय, वैश्य और बूद्ध ये सार वर्ण इस भारत में प्रचलित हुए। इनमें क्षत्रिय, वैश्य और श्रूद्ध ये तीन वर्ण आजीविका के भेद से निर्धारित किये गये थे और बाह्यण वृती के रूप में स्थापित हुए थे। सब अपनी-अपनी वृत्ति का निर्वाह करते थे, इसिक्ए कोई दुःखी नहीं था।

भगवान् वृषभदेव ने सर्वंश्व दशा में दिल्य ध्विन के द्वारा संसार के भूले-भटके प्राणियों को हित का उपदेश दिया। उनका समस्त आर्थेखण्ड में विहार हुआ था। आयु के अन्तिम समय वे कैसास पर्वत पर पहुँचे और वहीं से उन्होंने निर्वाण प्राप्त किया। भरत चक्रवर्ती यद्यपि बट्खण्ड पृथिवी के अधिपति थे, फिर भी उसमें आसक्त नहीं रहते थे। यही कारण था कि जब उन्होंने गृहवास से विरक्त होकर प्रवज्या-दीक्षा धारण की तब अन्तर्मृहतं में ही उन्हें केवलज्ञान हो गया था। केवलज्ञानी भरत ने भी आर्थ देशों में विहार कर समस्त जीवों को हित का उपदेश दिया और आयु के अन्त में निर्वाण प्राप्त किया।

#### भगवान् वृत्रमदेव और मरत का जैनेतर पुराचादि में उल्लेख

भगवान् वृषभदेव और सम्राट् भरत ही आदिपुराण के प्रमुख कथानायक हैं। उनका वर्तमान पर्याय-सम्बन्धी संक्षिप्त विवरण ऊपर लिखे अनुसार है। भगवान् वृषभदेव और सम्राट् भरत इतने अधिक प्रभाव-शाली पुष्य पुरुष हुए हैं कि उनका जैनग्रन्थों में तो उल्लेख आता ही है, उसके सिवाय देद के मन्त्रों, जैनेतर पुराणों, उपनिषदों आदि में उल्लेख मिलता है। भागवत में भी मरुदेव, नाभिराय, वृषभदेव और उनके पुत्र भरत का विस्तृत विवरण दिया है। यह दूसरी बात है कि वह कितने ही अंशों में भिन्न प्रकार से दिया गया है। इस देश का भारत नाम भी भरत चकवर्ती के नाम से ही प्रसिद्ध हुआ है।

निम्नांकिती उद्धरणों से हमारे उक्त कथन की पुष्टि होती है-

"अग्निआसूनोर्नामेस्तु ऋषभोऽभूत् सुतो द्विजः । ऋषभाव् भरतो जसे वीरः पुत्रशताव् शरः ॥३६॥ सोऽभिविष्यर्थभः पुत्रं महाप्राणाज्यमास्थितः । तपस्तेपे महाभागः पुत्रहाश्रमसंशयः ॥४०॥ हिमाह्वं दक्षिणं वर्षे भरताय पिता दवौ । तस्मान्तु भारतं वर्षे तस्य नाम्ना महात्मनः ॥४१॥"
—भाकंण्डेयपुराण, अध्याय ४०

"हिमाह्नयं तु यद्वयं नाभेरासीन्महात्मनः । तस्यर्वभोऽभवत्पुत्रो मस्देव्या महाश्रुतिः ॥३७॥ ऋषभाद् भरतो अत्रे वीरः पुत्रः शताप्रजः । सोऽभिविष्यर्वमः पुत्रं भरतं पृथिवीपतिः ॥३८॥"

—कुर्मेपुराण, अध्याय ४१

"बरामृत्युभयं नास्ति धर्माधर्मो मुगाबिकम् । नावर्षं मध्यमं सुस्या हिमाबेशासु नाभितः ॥१०॥ भूवभो मक्देभ्यां च ऋषभाव् भरतोऽभवत् । ऋषभोबास्तमीपुत्रे शास्यग्रामे हीरं गतः ॥११॥ भरताव् भारतं वर्षे भरतात् सुमतिस्त्वभूत्।"

—अग्निपुराण, बध्याय १०

"भाजिसवजनवस्तुत्रं मध्येष्या नहाजुतिः । ऋषभं पाणिवयेष्ठं सर्वेसप्रस्य पूर्वकम् ॥४०॥ ऋषभाद् भरतो असे बीरः पुत्रशतात्रकः । सोऽभिविष्याच भरतं पुत्रं प्राप्ताव्यमास्थितः ॥४१॥ हिसाह्नं दक्षिणं वर्षं भरताय न्यवेदयत् । तस्माद् भारतं वर्षं तस्य नाम्ना विदुर्वृद्धाः ॥४२॥"

—वायुमहापुराण पूर्वार्थे, अध्याय ३३

**''नाभिस्त्यजनयत् पुत्रं मददेव्या महाजुतिम्** ॥५६॥

भावर्थं पाषिषं श्रेष्ठं सर्वेक्षत्रस्य पूर्वेजम् । ऋक्षमाव् भरतो जले बीरः पुत्रशताप्रजः ॥६०॥
सोऽभिविष्यर्थभः पुत्रं महाप्रात्राज्यमास्थितः । हिमाह्यं विकाणं वर्षं तस्य नाम्ना विदुर्वृद्धाः ॥६१॥"
—-वह्याप्यपुराण पूर्वार्धं, अनुषङ्कपाव, अध्याय १४

"नाभिर्मस्त्रेश्यां पुत्रमजनयत् ऋषभनामानं तस्य भरतः पुत्रश्य तायदग्रजः तस्य भरतस्य पिता ऋषभः हेमाद्वेदेशिणं वर्षे महद् भारतं नाम शशास ।"

---वाराह्युराण, अध्याय ७४

१. यह उद्धरणं स्वामी कमिनस्य की 'धर्म का आर्थि प्रथलंक' नामक युस्तक से साभार ग्रहण किये गये हैं।

"नार्भेनिसर्वं वक्ष्यामि हिमांकेऽस्मिन्निबोधत । नाभिस्त्वजनयत् पुत्रं मददेव्यां महामितः ॥१६॥ ऋषभं पाथिवश्रेष्ठं सर्वक्षत्रस्म पूजितम् । ऋषभाव् भरतो जन्ने वीरः पुत्रशतायुक्तः ॥२०॥ सोऽभिषिच्याय ऋषभो भरतं पुत्रवत्सतः । नानं वैराग्यमाश्रित्य जिस्वेन्त्रियमहोरमान् ॥२१॥ सर्वात्मनात्मन्यास्याप्य परमात्मानमीश्वरम् । नग्नो जटो निराहारोऽचीरो ध्वान्तगतो हि सः ॥२२॥ निराशस्त्यमतसंदेहः शैवमाप परं पदम् । हिमाद्रवेक्षिणं वर्षं भरताय न्यवेदयत् ॥२३॥ तस्मान् भारतं वर्षं तस्य नाम्ना विदुर्बुधाः ।"

''न ते स्वस्ति युगायस्या क्षेत्रे व्वष्टसु सर्वदा । हिमाह्वयं तु वै वर्षं नाभेरासीम्महात्मनः ॥२७॥ सस्यर्षभोऽभवत्पुत्रो मददेव्यां महाद्युतिः । ऋषभाव्भरतो जज्ञे अ्येष्ठः पुत्रशतस्य सः ॥२८॥'' —विष्णुपुराण, द्वितीयांश, अध्याय १

"नाभेः पुत्रश्च ऋषभः ऋषभाव् भरतोऽभवत् । तस्य नाम्ना त्थितं वर्षं भारतं चेति कीर्त्यते ॥५७॥"
—स्कन्धपूराण, माहेश्वरखण्ड, कौमारखण्ड, अध्याय ३७

# भगवान् वृषभदेव और बह्या

लोक में ब्रह्मा नाम से प्रसिद्ध जो देव है वह जैन-परम्परानुसार, भगवान् वृषभदेव को छोड़कर दूसरा नहीं है । ब्रह्मा के अन्य अनेक नामों में निम्नलिखित नाम अस्यन्त प्रसिद्ध हैं :

हिरण्यगर्भं, प्रजापति, लोकेश, नाभिज, चतुरानन, सब्दा, स्वयम्भू । इनकी यथार्थं संगति भगवान् वृषभदेव के साथ ही बैठती है । जैसे :

हिरण्यगर्भ---जब भगवान् माता मरुदेवी के गर्भ में आये थे, उसके छह माह पहले से अयोध्या नगर में हिरण्य-सुवर्ण तथा रत्नों की वर्षा होने लगी थी, इसलिए आपका हिरण्यगर्भ नाम सार्थक है।

प्रजायति—कल्पवृक्षों के नष्ट हो जाने के बाद असि, मसि, कृषि आदि छह कमों का उपदेश देकर आपने ही प्रजा की रक्षा की थी, इसलिए आप प्रजायति कहलाते थे।

लोकेश-समस्त लोक के स्वामी थे, इसलिए लोकेश कहलाते थे।

नाभिज-नाभिराज नामक चौदहवें मनु से उत्पन्न हुए थे, इसलिए नाभिज कहलाते थे।

चतुरानन समवसरण में चारों ओर से आपका दर्शन होता था, इसलिए आप चतुरानन कहें। जाते थे।

स्राष्ट्रा—भोगभूमि नष्ट होने के बाद देश, नगर आदि का विभाग, राजा, प्रजा, गुरु, शिष्य आदि का व्यवहार, विवाह-प्रया आदि के आप आद्य प्रवर्तक थे, इसलिए स्रष्टा कहे जाते थे।

स्वयंभू---दर्शन-विशुद्धि आदि भावनाओं से अपने आत्मा के गुणों का विकास कर स्वयं ही आद्य तीर्थंकर हुए थे, इसलिए स्वयंभू कहसाते थे ।

# आसार्य जिनसेन और गुणभद्र'

ये दोनों ही आचार्य मूलसंघ के उस 'पंचस्तूप' नामक अन्वय में हुए हैं जो कि आगे चलकर सेनान्वय

यह प्रकरण श्रद्धेय नायुशामजी प्रेमी के 'जैन साहित्य और इतिहास' तथा 'विद्वद्रतमाला' से लिया गया है।

या सैनसंघ नाम से प्रसिद्ध हुआ है। जिनसेन स्वामी के गुरु बीरसेन ने तो अपना वंश' 'पंचस्तूपान्वय' ही लिखा है परन्तु गुणभद्राश्वायं ने सेनान्वय सिखा है। इन्द्रनन्दी ने अपने श्रुताबतार में लिखा है कि जो मुनि पंचस्तूप-निवास से आये, उनमें किन्हीं को सेन और किन्हीं को भद्र नाम दिया गया। तथा कोई आसायं ऐसा भी कहते हैं कि जो गुहाओं से आये उन्हें नन्दी, जो अशोक वन से आये उन्हें देव और जो पंचस्तूप से आये उन्हें सेन नाम दिया गया। श्रुतावतार के उनत उल्लेख से यह सिद्ध होता है कि सेनान्त और भद्रान्त नाम वाले मुनियों का समूह ही आगे चलकर सेनान्वय या सेनसंघ कहलाने लगा है।

### वंश-परम्परा

वंग दो प्रकार का होता है—एक लोकिक वंग और दूसरा पारमाधिक वंग । लोकिक वंग का सम्बन्ध योनि से है और पारमाधिक वंग का सम्बन्ध विद्या से। आचार्य जिनसेन और गुणभद्र के लोकिक वंग का कुछ पता नहीं चलता। आप कहाँ के रहने वाले थे ? किसके पुत्र थे ? आपकी क्या जाति थी ? इसका उल्लेख न इनकी ग्रन्थप्रशस्तियों में मिलता है और न इनके परवर्ती आचार्यों की ग्रन्थ-प्रशस्तियों में । गृहवास से विरत साधु अपने लौकिक वंग का परिचय देना उचित नहीं समझते और न उस परिचय से उनके व्यक्तित्व में कुछ महत्व ही आता है। यही कारण रहा कि कुछ को छोड़कर अधिकांग आचार्यों के इस लौकिक वंग का कुछ भी इतिहास सुरक्षित नहीं है।

अभी तक के अनुसन्धान से इनके परमार्थ वंश—'नुक्वंश'—की परम्परा आर्थ बन्द्रसेन तक पहुँच सकी है। अर्थात् बन्द्रसेन के शिष्य आर्यनन्दी, उनके वीरसेन, बीरसेन के बिनसेन, जिनसेन के गुणभद्र और गुणभद्र के शिष्य लोकसेन थे। यद्यपि आरमानुशासन के संस्कृत टीकाकार प्रभावन्द्र ने उपोद्धात' में लिखा है कि बड़े धर्मभाई विषयव्यामुग्धबुद्धि लोकसेन को सम्बोध देने के ब्याज से समस्त प्राणियों के उपकारक समीचीन मार्ग को दिखलाने की इच्छा से श्री गुणभद्रदेव ने यह प्रन्थ लिखा; परन्तु उत्तरपुराण की प्रशस्ति को देखते हुए टीकाकार का उक्त उत्लेख टीक नहीं मानूम होता क्योंकि उसमें उन्होंने लोकसेन को अपना मुख्य शिष्य बतलाया है। बीरसेन स्वामी के जिनसेन के सिवाय दशरथगुरु नाम के एक शिष्य और थे। श्री गुणभद्र-स्वामी ने उत्तरपुराण की प्रशस्ति में अपने आपको उक्त दोनों गुरुओं का शिष्य अतलाया है। इनके सिवाय

१. अञ्ज्ञकर्णवितिस्तेनुश्च्यकम्मस्त चंवतेणस्त । सहजत्तुवेच पंतत्यूहण्णभाजुणा मुज्जिः ॥४॥
——श्रवला
यस्तपोवीप्तिकरणैर्भव्याम्भोजानि वोषयम् । व्यद्योतिष्ट मुजीनेनः पंत्रस्तूपान्ववास्वरे ॥४॥
——जन्मस्य

२. पंचस्तुष्यनिषासाबुपागता येऽनगारिणस्तेषु । कारिणस्तेमाजिल्याम् कारिणस्यभागियान-करोत् ॥६३॥

२. अन्ये चगुर्युहाया विनिर्गता मन्दिनो महास्मानः । वेवाश्चाशोकवनात् परचश्तूष्यास्तरः सेनः ॥६७॥ ---- ४० श्रुतावतार

४. ''बृहद्धर्मभातुर्लोकसेनस्य विषयभ्यामुग्धबुद्धः संबोधनन्याजेन सर्वसस्योपकारकसन्मार्गमृपदर्श-यिदुकामो गुणभद्रदेवो निर्विष्णतः शास्त्रपरिसमाप्त्यादिकं फलमभिलयन्निष्टदेवताविशेवं नवस्कुर्वन्नाह—'सरुमीनिवासनिस्थमिति'।''

४. श्रीवीरसेनमुनिपादपयोजभृङ्गः श्रीमानभूद् विनयसेनमुनिर्गरीयान् । सञ्चीदितेन जिमसेनमुनीरवरेन काव्यं व्यवायि परिवेष्टितमेषवृतम् ॥"

विनवसेन मुनि भी बीरसेन के शिष्य थे जिनकी प्रबल प्रेरणा पाकर जिनसेन बाचार्य ने 'पार्थ्वान्युदय' काव्य की रचना की थी। इन्हीं विनयसेन के शिष्य कुमारसेन ने कांगे चलकर काष्ठासंघ की स्थापना की थी ऐसा देवसेनाचार्य ने अपने 'दर्शनसार' में लिखा है। जयध्यला टीका में श्रीपाल, पद्मसेन और देवसेन इन तीन विद्वानों का उल्लेख और भी आता है जो कि सम्मयत: जिनसेन के सधर्मा या गुरुभाई थे। श्रीपाल की तो जिनसेन ने जयध्यला टीका का संपालक कहा है और आदिपुराण के पीठिकाबन्ध में उनके गुणों की काफी प्रशंसा की है।

बादिपुराण की पीठिका में श्री जिनसेन स्वामी ने श्री वीरसेन स्वामी की स्तुति के बाद ही श्री जयसेन स्वामी की स्तुति की है श्री उनसे प्रार्थना की है कि जो तपोलक्ष्मी की जन्मभूमि हैं, शास्त्र और शास्त्रि के भण्डार हैं तथा विद्वत्समूह के बग्नणी हैं वे जयसेन गुरु हमारी रक्षा करें। इससे यह सिद्ध होता है कि जयसेन श्री वीरसेन स्वामी के गुरुभाई होंगे और इसीलिए जिनसेन ने उनका गुरु रूप से स्मरण किया है। इस प्रकार श्री जिनसेन की गुरु-परस्परा आगे के पृष्ठ पर दिये गये चार्ट से प्रस्फूट की जा सकती है:

"सर्वज्ञप्रतिपादितार्चगणभृत्युत्रानुटीकामिमां,
 येऽम्यस्यित बहुसृताः सृतगृतं संपूच्य चीरप्रभृत् ।
 ते मित्योक्क्यलपद्मसेनपरमाः भीदेवसेनाचिता,
 भारतने रविवन्त्रभासिसुतपः भीपालसन्कीतंयः ॥४४॥"

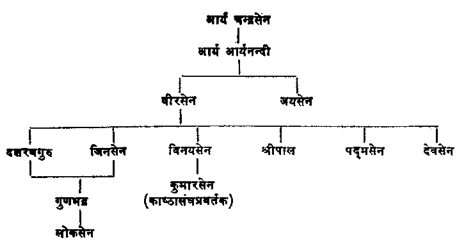
---जयश्रवला

 "टीका श्रीजयविद्धितौरधवला सूत्राचैसंग्रीतिनी स्वेयादारविश्वत्रमुख्यसतयः श्रीपालसंगालिता ॥४३॥"

---जयधवंसा

४. ''अट्टाकल'कश्रीपालपात्रकेसरिणां गुणाः । विदुक्षां द्ववयारूढा हारायग्तेऽतिनिर्मलाः'' ॥६३॥ —आ० पु०

थ. बेलो, आ० पु० १। ४४-४६ ।



इन्द्रनन्दी ने सपने श्रुतावतार में लिखा है कि कितना ही समय बीत जाने पर वित्रकृटपुर में रहने बामे श्रीमान् एलाकार हुए जो सिद्धान्त-प्रन्यों के रहस्य को जानते थे। श्रीवीरसेन स्वामी ने उनके पास समस्त सिद्धान्त का अध्ययन कर उपरितन, निवन्धन आदि आठ अधिकारों को लिखा था। गुरु महाराज की बाज से बीरसेन स्वामी कित्रकृट छोड़कर माटद्याम अध्ये। वहाँ बानतेन्त्र के बनवाये हुए जिन-मन्दिर में वैठकर उन्होंने 'ब्याख्याप्रज्ञादिन' को पाकर उसके जो पहले छह खब्द हैं, उनमें बन्द्रादि अठारह अधिकारों में सस्कर्म नामक छठे खब्द को संक्षित्र किया और सबकी संस्कृत-श्राह्मत भावा-मिश्रित धवला नाम की टीका ७२ हुजार क्लोक-प्रमाण रची और फिर दूसरे 'कवायप्रामृत' के पहले स्कन्ध की बारों विचित्रयों पर जय-धवना नाम की २० हजार इलोक-प्रमाण टीका लिखी। इसके बाद आयु पूर्ण हो जाने से स्वर्गवासी हुए। उनके बनन्तर श्रीजयसेन वृद्ध ने ४० हजार श्लोक और बनाकर जयधवला टीका पूर्ण की। इस प्रकार जयधवला टीका ६० हजार श्लोक-प्रमाण निमित हुई।

यही बात श्रीधर विबुध ने भी अपने गद्यात्मक श्रुतावतार में कही है, अतः इन दोनों श्रुताबतारों के अधार से यह सिद्ध होता है कि धोरसेनाचार्य के गुरु एलाचार्य थे। परन्तु यह एलाचार्य कीन थे, इसका

१. बेको स्लोक १७६-१८३ ।

२. श्लोक १८२ में "बातस्त्वतः पुनस्तिष्ठिक्यो जयसेन गुरुनामा" यहाँ जयसेन के स्वान में जिनसेन का उल्लेख होना चाहिए क्योंकि श्रीधरकृत 'गद्यभुताबतार' में जयसेन के स्वान पर जिनसेन का ही पाठ हैं। येथा:

<sup>&</sup>quot;···बीरसेन बुनिः स्वर्गं यास्यति । तस्य शिष्यो जिनसेनो भविष्यति । सोऽपि चत्वारिशत्सहकैः कर्मभाभृतं समाप्ति नेष्यति । अमुनः प्रकारेण विद्यसहस्रप्रभितः जयभवसानामांकिता टीका भविष्यति ।<sup>37</sup>

इसके सिवाय गुणभव्रश्यार्थ ने उत्तरपुराण की प्रशस्ति में भी जिनसेन स्वामी को तिखाम्तशास्त्र का टीकाकार कहा है।

इतना ही नहीं, जिनसेन स्वामी ने पीठिकाबन्ध में अपने गुढ बीरसेनाचार्य का जो स्मरण किया है, उसमें उन्होंने उन्हें 'सिद्धान्तोपनियन्धना' सिद्धान्स-प्रन्य के उपनियन्धों-टीकाओं का कर्ता कहा है।

पता नहीं चलता । वीरसेन के समयवर्ती एलाचार्य का अस्तित्व किन्हीं अन्य ग्रन्थों से समयित नहीं होता । हो सकता है कि घवला में स्वयं वीरसेन ने "अञ्जल्जमंदिसिस्सेण "" आदि गाया-द्वारा जिन आर्यनन्दी गुरु का उल्लेख किया है, वही एलाचार्य कहुनाते हों । अस्तु ।

### स्थान-विचार

दिगम्बर मुनियों को पक्षियों की तरह बनियतवास बतलाया है अर्थात् जिस प्रकार पक्षियों का कोई निश्चित निवास-स्थान नहीं होता, उसी प्रकार मुनियों का भी कोई निश्चित निवास नहीं होता । प्रावृद्योग के सिवाय उन्हें किसी बड़े नगर में १ दिन-रात और छोटे ग्राम में १ दिन-रात से अधिक ठहरने की बाज़ा नहीं है । इसलिए किसी भी दिगम्बर मुनि के मुनिकालीन निवास का उल्लेख प्राय: नहीं ही मिलता है । परन्तु वे कहाँ उत्पन्न हुए एवं कहाँ उनका गृहस्य जीवन बीता—आदि का विचार करना किसी भी लेखक की पूर्ण जानकारी प्राप्त करने के लिए बावश्यक वस्तु है ।

निष्यित रूप से तो यह नहीं कहा जा सकता कि जिनसेन और गुणभद्र अमुक देश के अमुक नगर में उत्पन्न हुए थे और अमुक स्थान पर अधिकतर रहते थे, क्योंकि इसका उल्लेख उनकी किन्हीं भी प्रश्नस्तियों में नहीं मिलता। परन्तु इनसे सम्बन्ध रखने वाले तथा इनके निज के ग्रन्थों में वंकापुर, वाटग्राम और चित्रकृट का उल्लेख आता है । इससे यह अनुमान किया जा सकता है कि यह कर्णाटक प्रान्त के रहने वाले होंगे।

वंकापुर उस समय बनवास देश की राजधानी या और इस समय कर्नाटक प्रान्त के धारवाड़ जिले में है। इसे राष्ट्रकूट अकालवर्ष के सामन्त लोकादिस्य के पिता वंकेयरस ने अपने नाम से राजधानी बनाया या। जैसा कि उत्तरपुराण की प्रशस्ति के निम्न श्लोकों से सिद्ध है:

> "श्रीमति लोकावित्ये प्रध्वस्तप्रभितशानुसंतमसे ॥३२॥ यनवासदेशमिललं भुग्वति निष्कष्टकं सुत्तं सुव्रिरम् । तित्ततृतिवनामकृते स्वाते बंकापुरे पुरेष्वधिके ॥३४॥"—-४० पु० प्र०

वाटमाम कौन या और अब कहाँ पर है, इसका भी पता नहीं चलता, परन्तु वह गुर्जरायांनुपालित या अर्थात् अमोधवर्ष के राज्य में या और अमोधवर्ष का राज्य उत्तर में मालवा से लेकर दक्षिण में कांचीपुर तक फैला हुआ था। अतएव इतने विस्तृत राज्य में वह कहाँ पर रहा होगा, इसका निर्णय कैसे किया जाये? अमोधवर्ष के राज्य-काल शक संवत् ७०० की एक प्रमस्ति 'एपिग्राफिश्रा इण्डिका', भाग ६, पृष्ठ १०२ पर मुद्रित है। उसमें लिखा है कि गोविन्दराज ने, जिनके कि उत्तराधिकारी अमोधवर्ष ये, केरल, मालवा, गुर्जर और चित्रकूट को जीता था और सब देशों के राजा अमोधवर्ष की सेवा में रहते थे। हो सकता है कि इनमें का चित्रकूट वही चित्रकूट हो जहाँ कि श्रुतावतार के उल्लेखानुसार एलाचार्य रहते थे और जिनके पास जाकर वीरसेन स्वामी ने सिद्धान्तग्रन्थों का अध्ययन किया था।

मैसूर राज्य के उत्तर में एक चित्तलदुर्ग नाम का नगर है। यह पहले 'होयसल' राजवंश की राजधानी

---श्रुताबतार

१: "आगत्य चित्रकृदात्ततः स भगवान् गुरोरनुशानात् । बादगामे चात्रानतेन्द्रकृतजिनगृहे त्यित्वा ॥ १७६॥"

<sup>&</sup>quot;इति भी वीरसेनीया टोका सूत्रावंदरिती । वाटप्रामपुरे श्रीमक्गुर्जरार्यानुपालिते ॥६॥''—-७० छ०

रहा है। यहाँ बहुत-सी पुरानी गुफाएँ हैं और पाँच-सी बर्ष पुराने मन्दिर हैं। श्वेताम्बर मुनि श्रीलविजय ने इसका खित्रगढ़? नाम से उल्लेख किया है। बहुत सम्भव है कि एलाचार्य का निवासस्थान यही चित्रकूट हो। श्रीलविजयजी ने अपनी तीर्थयात्रा में चित्रगढ़, बनौसी और वंकापुर का एक साथ उल्लेख किया है। इससे सिद्ध होता है कि इन स्थानों के बीच अधिक अन्तर नहीं होगा। वंकापुर वही है जहाँ लोकसेन के द्वारा उत्तरपुराण का पूजामहोत्सव हुआ था और बनौसी (वनवासी) वही है जहाँ वंकापुर से पहले राजधानी थी। इस तरह सम्भव है कि वाटग्राम वनवासी और चित्तलदुर्ग के आस-पास होगा। अमोघवर्ष की राजधानी मान्यलेट थी जो कि उस समय कर्नाटक और महाराष्ट्र इन दो देशों की राजधानी थी और इस समय मलखेड़ नाम से प्रसिद्ध है तथा हैदराबाद रेलवे लाइन पर मलखेड़गेट नामक छोटे-से स्टेशन से ४-५ भील दूरी पर है। अमोघवर्ष श्रीजिनसेन स्वामी के अनन्य भक्तों में से था, अतः उनका उसकी राजधानी में आना-जाना सम्भव है। परन्तु वहाँ उनके खास निवास के कोई उल्लेख नहीं मिलते।

### समय-विचार

हरिवंशपुराण के कर्ता जिनसेन (द्वितीय) ने अपने हरिवंशपुराण में जिनसेन के गुरु वीरसेन और जिनसेन का निम्नांकित शब्दों में उल्लेख किया है:

"जिन्होंने परलोक को जीत लिया है और जो किवयों के चक्रवर्ती हैं, उन वीरसेन गुरु की कलंकरित कीर्ति प्रकाशित हो रही है। जिनसेन स्वामीने श्रीपार्श्वनाय भगवान् के गुणों की जो अपरिमित स्वुति बनायी है अर्घात् पार्श्वाम्युदय काव्य की रचना की है वह उनकी कीर्ति का अच्छी तरह कीर्तन कर रही है। और उनके वर्धमानपुराणरूपी उदित होते हुए सूर्य की उक्तिरूपी किरणें विद्वत्पुरुषों के अन्तःकरण-रूपी स्फटिक-भूमि में प्रकाशमान हो रही हैं।"

'अवभासते', 'संकीर्तयति', 'प्रस्फुरन्ति' इन वर्तमानकालिक कियाओं के उल्लेख से यह सिद्ध होता है कि हरिवंकपुराण की रचना होने के समय आदिपुराण के कर्ता श्रीजिनसेन स्वामी विद्यमान ये और तब तक वे

 <sup>&</sup>quot;चित्रगढ़ बनोसी गाम बंकापुर बीढुं गुभधाम । तीरच मनोहर विस्मयवंत "

२. यह प्रेमीजी की पूर्व जिकारधारा की धरन्तु अब उन्होंने इस विषय में अपना निम्म मन्तव्य एक पत्र में मुझे लिखा है :

<sup>&</sup>quot;चित्तलबुर्गं को मैंने जो पहले चित्रकूट अनुमान किया या यह अब ठीक नहीं नासूम होता। चित्र-कूट आजकत का राजस्थान का चित्री हैं ही होगा। हरियेण भावि ने चित्री हैं को ही चित्रकूट लिखा है। इसके सिवाय डॉ आलतेकर के अनुमान के अनुसार चाटप्राम या चंद्रपाम चंटपय या बड़ौवा होगा अहाँ के आनतेन्त्र के मिन्दर में बचना लिखी गयी। चित्री हैं से बड़ौवा दूर भी नहीं है। चित्रकूट प्राचीनकाल में विद्या का केन्द्र रहा है। बड़ौवा अमोधवर्ष के ही सासन में था। गुर्वेरेश्वर वह कहलाता भी या। आमतेन्त्र कोई राष्ट्रकूट राजा या सामन्त होगा, जिसके बनवाये हुए मिन्दर में बे रहे थे। इन्द्रनाम के कई राष्ट्रकूट राजा हुए हैं।"

३. "जितास्मपरलोकस्य कवीनां श्रकवितनः । वीरसेनगुरोः कीतिरकलंकावभासते ॥६८॥
यामिताम्युवये पारविविनेत्रगुणसंस्तुतिः । स्वामिनो जिनसेनस्य कीति संकीतंबस्यसौ ॥४०॥
वर्द्वमानपुराजोश्वदावित्योजितनभस्तयः । प्रस्कृरन्ति गिरीसानाः स्कृटस्कटिकवित्तिषु ॥४१॥"

<sup>-</sup> हरिवंत्रपुराज, सर्गे १

पार्श्विनेकस्तुति तथा वर्धमानपुराण नामक दो ग्रन्थों की रचना कर चुके ये तथा इन रचनाओं के कारच उनकी विक्रम कीति विद्वानों के हृदय में अपना घर कर चुकी थी। जिनसेन स्वामी की जयधवला टीका का अन्तिम माग तथा महापुराण-जैसी सुविस्तृत श्रेष्ठतम रचनाओं का हरिवंक्षपुराण के कर्त्ता जिनसेन ने कुछ भी उल्लेख नहीं किया है। इससे पता चलता है कि उस समय इन टीकाओं तथा महापुराण की रचना नहीं हुई होगी। यह श्रीजिमसेन की रचनाओं का प्रारम्भिक काल मासूम होता है। और इस समय इनकी आयु कम-से-कम होगी तो २५-३० वर्ष की होगी क्योंकि इतनी आयु के बिना उन-वैसा अयाध पाष्टित्य और बीरव प्राप्त होगा सक्थव नहीं है।

हरिबंशपुराण के अन्त में जो उसकी प्रशस्ति दी गयी है उससे उसकी रचना शकसंबद् ७०५ में पूर्ण हुई है यह निश्चित है। इतिबंशपुराण की श्लोकसंख्या दस-बारह हुआर है। इतिबंशित सन्य की श्लाम में कम-से-कम ५ वर्ष अवश्य सग गये होंगे। यदि रचना-काल में से यह ५ वर्ष कम कर दिये जायें तो हरिवंश-पुराण का प्रारम्भ काल ७०० शकसंबद् सिद्ध होता है। हरिवंश की रचना प्रारम्भ करते समय आदिपुराण के कर्ता जिनसेन की आयु कम से-कम २५ वर्ष अवश्य होगी। इस प्रकार शकसंबद् ७०० में से यह २५ वर्ष कम कर देने पर जिनसेन का जम्म ६७५ शकसंबद् के सगभग सिद्ध होता है। यह आनुमानिक उल्लेख है बतः इसमें अन्तर भी हो सकता है परन्तु अधिक अन्तर की सम्भावना नहीं है।

अयम्बद्धा टीका की प्रशस्ति से यह विदित होता है कि जिनसेन ने अपने गुरुदेव श्रीवीरसेन स्वामी के हास्त प्रारब्ध वीरसेनीया टीका अकसंवत् ७५६ फागुन सुदी १० के पूर्वाह्म में जब कि बाब्टाह्मिक महोत्सव की पूजा हो रही थी, पूर्ण की थी । इससे यह मानने में कोई सन्देह नहीं रह जाता कि जितसेन स्वामी ७५६ शकसंवत् तक विद्यमान थे । अब देखना यह है कि वे इसके बाद कब तक इस भारत-भूमण्यल पर अपनी श्राम-ज्योति का प्रकाश फैलाते रहे।

यह पहले लिखा जा चुका है कि जिनसेन स्वामी ने अपने प्रारम्भिक जीवन में पार्थिम्युदय तथा वर्धमानपुराण लिखकर विद्वत्समाज में भारी प्रतिष्ठा प्राप्त की थी। वर्धमानपुराण तो उपलब्ध नहीं है परन्तु पार्श्वीम्युदय प्रकाश्चित हो चुकने के कारण कितने ही पाठकों की दृष्टि में आ चुका होया। उन्होंने देखा होपा कि उसकी हृदयहारिणी रचना पाठक के हृदय को किस प्रकार बसात् अपनी और आकृष्ट कर मेटी है। वर्धमानपुराण की रचना भी ऐसी ही रही होगी। उनकी दिव्य लेखनी से प्रसूत इन दो काम्ब-मन्तों को देखकर उनके सम्पर्क में रहने बाने विद्वान् सामुकों ने बनस्य ही उनसे प्रेरणा की होनी कि यदि वापनी दिव्य लेखनी

<del>--₹</del>∘ ५०

 <sup>&</sup>quot;शाकेव्यव्यसतेषु सप्तसु दिशं पंचौत्तरेषूत्तरां पातीकायुष्यसाम्नि कृष्णमृपचे भीवस्त्रमे देविजाम् । पूर्वा भीभववन्तिभूमृति नृपे बत्ताधिराचेऽपरां सौराषामधिमण्डलं अवस्तृते वीरे वराहेऽवित ॥"

२. "क्यायप्रामृत की २० हजार क्लोक प्रमाण वीरतेमस्थामी की और ४० हजार क्लोक प्रमाण जिनतेमस्थामी की जो टीका है यह वीरतेमीया टीका कहलाती है। और वीरतेमीया टीकासहित जो क्यायप्रामृत के मूलसूत्र तथा चूँचसूत्र वातिक वगैरह अन्य आचार्यों की टीका है, उन सबके संप्रह को अयधवला टीका कहते हैं। यह संप्रह किसी जीपाल नामक आचार्य ने किया है, इसलिए अयधवला को 'जीपाल-संपालिता' कहा है।

से एक-दो ही नहीं, चौबीसों तीर्थंकरों तथा उनके काल में होने वाले शलाकापुरुषों का चरित्र लिखा आये तो जनसमूह का भारी कल्याण हो और उन्होंने इस कार्य की पूरा करने का निश्चय अपने हृदय में कर लिया हो। परन्तु इनके गुरु श्री वीरसेन स्त्रामी के द्वारा प्रारब्ध सिद्धान्त-ग्रन्थों की टीका का कार्य उनके स्वर्धारोहण के परचात् अपूर्ण रह गया। योग्यता रखने वाला गुरुभक्त शिष्य गुरुशारब्ध कार्य की पूर्ति में जुट पड़ा और उसने ६० हजार ग्लोक-प्रमाण टीका आद्य भाग के बिना शेष भाग की रचना कर उस कार्य की पूर्ण किया। इस कार्य में आपका बहुत समय निकल चुका। सिद्धान्तग्रन्थों की टीका पूर्ण होने के बाद जब आपको विश्वाम मिला तब अपने विरामिलियत कार्य को हाथ में लियाऔर उस पुराण की रचना प्रारम्भ की जिसमें त्रेसठ शलाका-पुरुषों के चरित्रचित्रण की प्रतिज्ञा की गयी थी। आपके ज्ञानकोष में न शब्दों की कमी थी और न अथों की। अत: आप विस्तार के साथ किसी भी वस्तु का वर्णन करने में सिद्धहस्त थे। आदिपुराण का स्वाध्याय करने काले पाठक श्रीजिनसेन स्वामीकी इस विशेषता का पद-पद पर अनुभव करेंगे, ऐसा मेरा विश्वास है।

हाँ, तो बादिपुराण अध्यक्षी पिछली रचना है। प्रारम्भ से लेकर ४२ पर्व पूर्ण तथा तैतालीसवें पर्व के । ३ ग्लोक आपकी सुवर्ण लेखनी से लिखे जा सके कि असमय में ही आपकी आयु समाप्त हो गयी और आपका चिराभिलियत कार्य अपूर्ण रह गया। आपने आदिपुराण कब प्रारम्भ किया और कब समाप्त किया, यह जानने के कोई साधन नहीं हैं इसलिए दृढ़ता के साथ यह नहीं कहा जा सकता कि आपका ऐहिक जीवन अमुक शक संवत् में समाप्त हुआ होगा। परन्तु यह मान लिया जाये कि बीरसेनीया टीका के समाप्त होते ही यदि महापुराण की रचना शुक्र हो गयी हा और चूंकि उस समय श्री जिनसेन स्वामी की अवस्था द० वर्ष स उत्पर हो चूकी होगी अतः रचना बहुत थोड़ी-थोड़ी होती रही हो और उसके लगभम १० हजार श्लोकों की रचना में कम-से-कम १० वर्ष अवस्थ लग गये होंगे। इस हिसाब से शक सवत् ७७० तक अथवा बहुत जल्दा हुआ हो तो ७६४ तक जिनसेन स्वामों का अस्तित्व मानने में आपत्ति नही दिखती। इस प्रकार जिनसेन स्वामी ६०-६४ वर्ष तक संसार के सम्भ्रान्त पुरुषों का कल्याण करते रहे, यह अनुमान किया जा सकता है।

गुणभद्राचारं की आयु यदि गुरु जिनसेन के स्वर्गवास के समय २५ वर्ष की मान ली जाये ता वे माक संवत् ७४० के लगभग उत्पन्न हुए होंगे, ऐसा अनुमान किया जा सकता है परन्तु उत्तरपुराण कव समाप्त हुआ तथा शुणभन्नाचार्य कव्य तक घराम्राम पर जीवित रहे यह निर्णय करना कठिन कार्य है। यद्यपि उत्तरपुराण की प्रशस्ति में यह लिखा है कि उसकी समाप्ति शकसंवत् ६२० में हुई। परन्तु प्रशस्ति के सुक्ष्मतर अध्ययन के बाद यह मानूम होता है कि उत्तरपुराण की अशस्ति स्वयं एक रूप न होकर दो रूपों में विभाजित है। एक से लेकर सत्ताईसवें पद्य तक एक रूप है और अट्ठाईस से लेकर वयातीसवें तक दूसरा रूप है। पहला रूप गुणभन्न स्वामी का है और दूसरा उनके शिष्य लोकसेन का। लिपिकर्ताओं की कृपा से दोनों रूप मिलकर एक हो गये हैं। गुणभन्न स्वामी ने अपनी प्रशस्ति के प्रारम्भिक १६ शलोकों में संघ की और गुरुओं की महिमा प्रविधित करने के बाद बीसवें पद्य में लिखा है कि अति विस्तार के भय से और अतिशय होन काल के अनुरोध से अपनिकर्य महापुराण को मैंने संभेप में संगृहीत किया। इसके बाद ५-६ शलोकों में प्रत्य का माहात्म्य वर्णन कर अन्त के २७वें पद्य में कहा है कि भव्यजनों को इसकी प्रतिलिपियाँ लिखानी चाहिए। गुणभन्नस्वामी का करना चाहिए, भ्रित काता है।

इसके बाद २ व्हें पद्म से लोकसेन की लिखी हुई प्रशस्ति शुरू होती है जिसमें कहा है कि उन गुणभद्र-स्वामी के शिष्यों में मुख्य लोकसेन हुआ जिसने इस पुराण में निरन्तर गुरुविनय रूप सहायता देकर सज्जनों

१. 'शब्बराशिरमर्थन्तः स्वाधीनोऽर्थः स्पुटा रसाः । सुलभाष्य प्रतिज्छन्दाः कवित्वे का वरित्रता ॥१०१॥" -----आ०पु०, प०१

द्वारा बहुत मान्यता प्राप्त की थी। २६,३०,३१वें पद्यों में राष्ट्रकूट अकालवर्ष की प्रश्नंसा की है। इसके पश्चात् २२,३३,३४,३६वें पद्यों में कहा है कि जब अकालवर्ष के सामन्त लोकादित्य वंकापुर राजधानी में रहकर सारे बनवास देश का शासन करते थे, तब शकसंबत् ५२० के अमुक-अमुक मुहूतें में इस पितृत्र और सर्वसाररूप श्रेष्ठ पुराण की भव्याजनों द्वारा पूजा की गयी। ऐसा यह पुष्प पुराण जयवस्त रहे। इसके बाद ३७वें पद्य में लोकसेन ने यह कहकर अपना वक्तव्य समाप्त किया है कि यह महापुराण विरकाल तक सण्जानों की वाणी और चित्त में स्थिर रहे। इसके आगे दो पद्य और हैं जिनमें महापुराण की प्रश्नंसा बाँगत है। लोकसेन मुनि के द्वारा लिखी हुई दूसरी प्रशस्त उस समय लिखी गयी मालूम होती है जब कि उत्तरपुराण ग्रन्थ की विधिपूर्वक पूजा की गयी थी। इस प्रकार उत्तरपुराण की प्रशस्त में उसकी पूर्ति का को ६२० शकसंबत् दिया गया है, वह उसके पूजा-महोत्सव का है। गुणभदाबार्य ने ग्रन्थ की पूर्ति का शकसंबत् उत्तरपुराण में दिया ही नहीं है उन्होंने अपने अन्य ग्रन्थों 'आत्मानुशासन' तथा 'जिनदत्तचरित' में भी नहीं विया है। इस दशा में उनका ठीक-ठीक समय बतलाना कठिन कार्य है। हीं, जिनसेनाचार्य के स्वर्गारोहण के ५० वर्ष बाद तक उनका सद्भाव रहा होगा, यह अनुमान से कहा जा सकता है।

### जिनसेन स्वामी और उनके प्रन्थ

जिनसेन स्वामी वीरसेन स्वामी के शिष्य थे। उनके विषय में गुणभद्वाचार्य ने उत्तरपुराण की प्रशस्ति में ठीक ही लिखा है कि जिस प्रकार हिमालय से गंगा का प्रवाह, सर्वन के मुख से सर्वशास्त्ररूप दिव्यध्विन का और उदयाचल के तद से देदीप्यमान सूर्य का उदय होता है, उसी प्रकार बीरसेन स्वामी से जिनसेन का उदय हुआ। जयधवला की प्रशस्ति में आचार्य जिनसेन ने अपना परिचय बड़ी ही आसंकारिक भाषा में दिया है। देखिए:

"उन वीरसेन स्वामी का शिष्य जिनसेन हुआ जो श्रीमान् था और उज्जवल बुद्धि का धारक भी। उसके कान यद्यपि अविद्ध ये तो भी शानरूपी शलाका से बेधे गये थे।"

"निकट भव्य होने के कारण मुक्तिकपी लक्ष्मी ने उत्सुक होकर मानो स्वयं ही वरण करने की इच्छा से जिनके लिए श्रुदमाला की योजना की दी।"

''जिसने वाल्यकाल से ही अखण्डित ब्रह्मचर्यव्रत का पालन किया था, फिर भी आश्चर्य है कि उसने स्वयंवर की विधि से सरस्वती का उद्वहन किया था।''<sup>3</sup>

''जो न बहुत सुन्दर ये और न अत्यन्त चतुर ही, फिर भी सरस्वती ने अनन्यशरणा होकर उनकी सेवा की थी।''<sup>4</sup>

''बुद्धि, मास्ति और विनय यही जिनके स्वाभाविक गुण थे, इस्हीं गुणों से जो गुरुओं की आराधना करते थे। सो ठीक ही है, गुणों के द्वारा किसकी आराधना नहीं होती ?''<sup>१</sup>

१. "तस्य शिष्योऽभवक्क्योमान् जिनसेनः समिव्धधीः । अविव्धावःपि यत्कणौ विद्धौ आनसलाक्या ॥"

२. "वस्मिन्नासम्नभव्यत्वाम्मुक्तिसक्मीः समृत्युका । स्वयंवरीतुकामेव भौती मालामयूयुवत् ॥२व॥"

३. "येनानुसरितं बाल्याव् बहावतमसण्डितम् । स्वयंबरविधानेन विश्वभूदा सरस्वती ॥२६॥"

४. "यो नाति सुन्दराकारो म वातिवतुरो मुनिः । तयाप्यमन्यशरका यं सरस्वस्पुपावरत् ॥३०॥"

४. "धीः समो विनयरचेति यस्य नैसर्गिका गुणाः । सूरीनाराधयन्ति सम गुणैराराध्यते न कः ॥३१॥"

"जो शरीर से यद्यपि कृश थे परन्तु तपरूपी गुणों से कृश नहीं थे। वास्तव में शरीर की कृशता कृशता नहीं है। ओ गुणों से कृश है वही कृश है।''

"जिन्होंने न तो कापालिका (सांख्य शास्त्र पक्ष में तैरने का घड़ा) को प्रहण किया और न अधिक चिन्तन ही किया, फिर भी जो अध्यात्म-विद्या के द्वितीय पार को प्राप्त हो गये।"

"जिनका काल निरन्तर ज्ञान की आराधना में ही व्यतीत हुआ और इसीलिए तत्त्वदर्शी जिन्हें ज्ञान-मय पिष्ड कहते हैं।"

जिनसेन सिद्धान्तक तो ये ही, साथ ही उच्चकोटि के कवि भी थे । आपकी कविता में ओज है, माधुर्य है, प्रसाद है, प्रवाह है, जैली है, रस है, असंकार है । जहां जिसकी आवश्यकता हुई, वहाँ कवि ने वही भाव उसी जैली में प्रकट किया है । आप वस्तुतस्य का यथार्थ विवेचन करना पसन्द करते थे, दूसरों को प्रसन्न करने के लिए वस्तुतस्य को तोड़मरोड़कर अन्यथा कहना आपका निसर्ग नहीं या । वह तो खुले शब्दों में कहते हैं कि दूसरा आवसी सन्तुष्ट हो अथवा न हो, कवि को अपना कर्तब्य करना चाहिए । दूसरे की आराधना से भसा नहीं होगा किन्तु ससीचीन मार्ग का उपदेश देने से होगा ।

बब तक आपके द्वारा प्रकीत निम्नांकित ग्रन्थों का पता चला है:

पारविष्युदय संस्कृत-साहित्य में कालिदास का मेघदूत नामक खण्डकाव्य बहुत ही प्रसिद्ध प्रत्य है। उसके चतुर्व चरण को लेकर हंसदूत, नेमिदूत आदि किंतने ही खण्ड-काव्यों की रचना हुई है। जिनसेन स्वामी का पारविष्युदय काव्य, जोकि ३६४ मन्दाकान्ता बृलों में पूर्ण हुआ है, कालिदास के इसी मेचदूत की समस्यापूर्ति-रूप है। इसमें मेघदूत की कहीं एक और कहीं दो पादों को लेकर स्लोक-रचना की गयी है तथा इस प्रकार सम्पूर्ण मेघदूत इस पारविष्युदय काव्य में अन्तिविलोन हो गया है। पारविष्युदय मेघदूत के ऊपर समस्यापूर्ति के द्वारा रचा हुआ सर्वप्रथम स्थतन्त्र प्रन्थ है। इसकी भाषा और सैसी बहुत ही मनोहर है।

त्री पार्श्वनाय भगवान् दीक्षाकल्याणक के बाद प्रतिमा-योग धारण कर विराजमान हैं। वहाँ से उनका पूर्वभव का विरोधी कमठ का जीव सम्बर नामक ज्यौतिष्क देव निकलता है और अवधिक्षान से उन्हें अपना बैरी समझकर नाना कष्ट देने लगता है। वस इसी कथा को लेकर पार्श्वाध्युदय की रचना हुई है। इसमें कम्बरदेवको यक्ष, ज्योतिर्भव को अलका और यक्ष की वर्षशाप को सम्बर की वर्षशाप मान ली है। मेधदूत का कथानक दूसरा और पार्श्वाध्युदय का कथानक दूसरा, फिर भी उन्हीं शब्दों के द्वारा विभिन्न कथानक को कहना, यह कि का महान् कौशल है। समस्यापूर्ति में कि को बहुत ही परतन्त्र रहना पड़ता है और उस परतन्त्रता के कारण प्रकीर्णक रखना की बात तो जाने दीजिए, सन्दर्भरणना में अवश्य ही नीरसता आ जाती है परन्तु इस पार्श्वाध्यय में कहीं भी नीरसता नहीं आने पार्यी है, यह प्रसन्तता की बात है। इस काव्य की रखना श्री जिनसेन स्वाची ने अपने समर्म विनयसेन की प्रेरणा से की बी और यह इनकी प्रथम रचना मालूम होती है।

१. 'धः क्रसोऽपि सरीरेण म क्रसोऽभूत्तवोगुणैः । न क्रसत्वं हि सारीरं गुणैरेव क्रशः क्रसः ॥३२॥

२. "यो नागृहीत्कापालिकान्माप्यजिन्तयदम्ब्रसा । तथाप्यध्यात्मविद्याग्येः परं पारमशिक्षियत् ॥३३॥"

३. "ज्ञानाराधनया यस्य गतः कालो निरन्तरम् । ततो ज्ञानमयं विण्डं यमाहुस्तत्त्वर्वातनः ॥३४॥"

४. "श्रीवीरसेनमुनिपावययोजभृङ्गः श्रीमानभूद्धिनयसेनमुनिर्गरीयान् । तक्वोबितेन जिनसेनमुनीश्वरेण साब्यं व्यथायि परिवेष्टितमेषदूतम् ॥"

योगराट् पण्डिताचार्य नाम के किसी विद्वान् ने इसकी संस्कृत टीका की है जो विक्रम की पन्द्रह्वीं शती के बाद की है। उसके उपोद्धात में उन्होंने लिखा है कि एक बार किव कालिदास वंकापुर के राजा अमोगवर्ष की सभा में आये और उन्होंने बड़े गर्व के साथ अपना मेघदूत सुनाया। उसी सभा में जिनसेन स्वामी भी अपने सधर्मा विनयसेन मुनि के साथ विद्यमान थे। विनयसेन ने जिनसेन से प्रेरणा की कि इस कालिदास का गर्व नष्ट करना चाहिए। विनयसेन की प्रेरणा पाकर जिनसेन ने कहा कि यह रचना प्राचीन है, इनकी स्वतन्त्र रचना नहीं है किन्तु चोरी की हुई है। जिनसेन के वचन सुनकर कालिदास तिस्त्रिला उठे। उन्होंने कहा कि यदि रचना प्राचीन है तो सुनायी जानी चाहिए। जिनसेन स्वामी एक बार जिस श्लोक को सुन लेते थे उन्हें याद हो जाता या इसलिए उन्हें कालिदास का मेधदूत उसी सभा में याद हो गया था। उन्होंने कहा कि यह प्राचीन ग्रन्थ किसी दूरवर्ती ग्राम में विध्यमान है अतः आठ दिन के बाद लाया जा सकता है। अमोषवर्ष राजा ने आदेश दिया कि अच्छा, आज से आठवें दिन वह ग्रन्थ यहाँ उपस्थित किया जाये। जिनसेन ने अपन स्थान पर आकर ७ दिन में पार्श्वाभ्यूदय की रचना की और आठवें दिन राजसभा में उसे उपस्थित कर दिया। इस सुन्दर काध्यग्रन्थ, की सुनकर सब प्रसन्त हुए और कालिदास का सारा अहंकार नष्ट हो गया। बाद में जिनसेन स्वामी ने सारी बात स्पष्ट कर दी।

परन्तु विचार करने पर यह कथा सर्वथा किल्पत मालूम होती है; क्योंकि मेचदूत के कर्ता कालियास और जिनसेन स्वामी के समय में भारी अन्तर है। साथ ही, इसमें जो अमोधवर्ष की राजधानी वंकापुर बतलायी है वह भी गलत है क्योंकि अमोधवर्ष की राजधानी मान्यखेट थी और वंकापुर अमोधवर्ष के उत्तराधिकारी अकालवर्ष के सामन्त लोकादित्य की। यह पीछे लिख आये हैं कि लोकादित्य के पिता वंकेयरस ने अपने नाम से इस राजधानी का नाम वंकापुर रखा था। अमोधवर्ष के समय तो सम्भवतः वंकापुर नाम का अस्तित्व ही नहीं होगा, यह कथा तो ऐसी ही रही जैसी कि अमरसिंह और धनंजय के विषय में छोटी छोटी पाठशालाओं के विदान अपने छात्रों का सुनाया करते हैं:

"राजा भोज ने अपनी सभा में प्रकट किया कि जो विद्वान् सबसे अच्छा कीय बनाकर उपस्थित करेगा उसे भारी पारितोषिक प्राप्त होगा। धनंजय काव ने अमरकोष की रचना की। उपस्थित करने के एक दिन पहले अमरितह धनंजय के यहाँ आये। ये उनके बहुनोई होते थे। धनंजय ने उन्हें अपना अमरकोष पढ़कर सुनाया। सुनते ही अमरितह उस पर लुभा गये और उन्होंने अपनी स्त्री के द्वारा उसे अपहृत करा लिया। अब धनंजय को पता चला कि हमारा कोष अपहृत हो गया है तब उन्होंने एक ही रात में नाममाला की रचना कर डांसी और दूसरे दिन सभा में उपस्थित कर दी। नाममाला की रचना से राजा भोज बहुत ही प्रभावित हुए और कोषरचना के उपर मिलने वाला भारी पुरस्कार उन्हें ही मिला।"

इस कथा के गढ़ने वाले हमारे विद्वान् यह नहीं सोचते कि अमर्शित् जो कि विक्रम के नवरत्नों में से एक थे, कब हुए, धनंजय कब हुए और भोज कब हुए। ध्यर्थ ही भावुकतावश निष्या कल्पनाएँ करते रहते है। फिर योगिराट् पण्डिताचार्य ने पारविष्युदय के विषय में जो कथा गढ़ी है उससे तो जिनसेन की असूमा सथा परकीर्त्यसहिष्णुता ही सिद्ध होती है जो एक दिगम्बराचार्य के लिए लांछन की बात है।

पार्श्वान्युदय का प्रशंसा के विषय में श्रीयोगिराट् पण्डिताचार्य ने जो लिखा है कि श्रीपार्श्वनाथ से बढ़कर कोई साधु, कमठ से बढ़कर कोई दुष्ट और पार्श्वाभ्युदय से बढ़कर कोई काव्य नहीं दिखलायी देता है, बहु ठीक ही लिखा है। प्रो० के॰ बी० पाठक ने रायल एशियाटिक सोसायटी में कुमारिलअट और भतं हरि के विषय में जो निबन्ध पढ़ा था, उसमें उन्होंने जिनसेन और उनके काव्य पार्श्वाभ्युदय के विषय में क्या ही सच्छा कहा था:

१. "श्रीपाश्वात् साधुतः साधुः कमठात् खलतः खलः । पाश्वाभ्युवयतः काव्यं न च ववश्विवपीव्यते ॥१७॥"

"जिनसेन अमोघवर्ष (प्रथम) के राज्यकाल में हुए हैं, जैसा कि उन्होंने पार्थ्वाम्युदय में कहा है। पार्श्वाम्युदय संस्कृत-साहित्य में एक कौतुकजन्य उत्कृष्ट रचना है। यह उस समय के साहित्य-स्वाद का उत्पादक और दर्पणरूप अनुपम काव्य है। यद्यपि सर्वसाधारण की सम्मति से भारतीय कवियों में कालिदास की पहला स्थान दिया गया है तथापि जिनसेन मेघदूत के कर्ता की अपेक्षा अधिकतर योग्य समझे जाने के अधिकारी हैं।"

चूँकि पार्क्याम्युदय प्रकाशित हो चुका है अतः उसके श्लोकों के उद्धरण देकर उसकी कविताका माहात्म्य प्रकट करना इस प्रस्तावनालेख का पल्लवन ही होगा । इसकी रचना अमोधवर्ष के राज्यकाल में हुई है यह उसकी अन्तिम प्रशस्ति से भात होता है :

> "इति विरचितमेतत्काध्यमावेष्ट्य मेघं बहुगुणभगवोधं कालिवासस्य काष्यम् । मलिनितपरकाव्यं तिष्ठतावाशशाकं भुवनमवतु देवः सर्ववामोघवर्षः ॥"

वर्षमामपुराण — आपकी द्वितीय रचना वर्षमानपुराण है जिसका कि उल्लेख जिनसेन (द्वितीय) ने अपने हरिकंशपुराण में किया है; परन्तु वह कहाँ है, आज तक इसका पता नहीं चला। बिना देखे उस पर क्या कहा जा सकता है ? नाम से यही स्पष्ट होता है कि उसमें अन्तिम तीर्यंकर श्री वर्षमान स्वामी का कथानक होगा।

जयथवला टीका कषायप्राभृत के पहले स्कन्ध की चारों विभिक्तियों पर जयधवला नाम की २० हजार श्लोक-प्रमाण टीका लिखकर जब श्री गुरु वीरसेनाचार्य स्वगं को सिद्धार चुके, तब उनके शिष्य श्री जिनसेन स्वामी ने उसके अविधिष्ट भाग पर ४० हजार श्लोक-प्रमाण टीका लिखकर उसे पूरा किया। यह टीका जयधवला अथवा वीरसेनीया नाम से प्रसिद्ध है। इस टीका में आपने श्री वीरसेन स्वामी की ही शैली को अपनाया है और कहीं संस्कृत कहीं प्राकृत के द्वारा पदार्थ का सूक्ष्मतम विश्लेषण किया है। इन टीकाओं की भाषा का ऐसा विचित्र प्रवाह है कि उससे पाठक का चित्त कभी घबराता नहीं है। स्वमं ही अनेक विकल्प उठाकर पदार्थ का बारीकी से निरूपण करना इन टीकाओं की खास विशेषता है।

# आदिपुराण

महापुराण के विषय में पहले विस्तार के साथ लिख चुके हैं। आदिपुराण उसी का आद्य भाग है। उत्तर भाग का नाम उत्तरपुराण है। आदिपुराण में ४७ पर्व हैं जिनमें प्रारम्भ के ४२ और तैंतालीसवें पर्व के ३ श्लोक जिनसेनाचार्य-द्वारा रचित हैं, शेष पर्वों के १६२० श्लोक उनके शिष्य भदन्त गुणभद्राचार्य द्वारा विरचित हैं। जिनसेनाचार्य ने आदिपुराण के पीठिकावन्ध में जयसेन गुरु की स्तुति के बाद परमेश्वर कवि का उल्लेख किया है और उनके विषय में कहा है:

"वे कवि परमेश्वर लोक में किवयों के द्वारा पूजने योग्य हैं जिन्होंने कि शब्द और अर्थ के संग्रह-स्वरूप समस्त पुराण का संग्रह किया था।" इस परमेश्वर किव ने गद्य में समस्त पुराणों की रचना की थी, उसी का आधार लेकर जिनसेनाचार्य ने आदिपुराण की रचना की है। आदिपुराण की महत्ता बतलाते हुए गुणभद्राचार्य ने कहा है:

१. इस वर्धमानपुराण का न तो गुणभद्राचार्य ने अपनी प्रशस्ति में उल्लेख किया है और न जिनसेन के अपरवर्ती किसी आचार्य ने अपनी रचनाओं में उसकी चर्चा की है, इसलिए किन्हीं विद्वानों का स्वयाल है कि वर्धमानपुराण नामक कोई पुराण जिनसेन का बनाया हुआ है ही नहीं। जिनसेन दितीय ने अपने हरिबंशपुराण में अज्ञातनाम कवि के किसी अन्य वर्धमानपुराण का उल्लेख किया है। प्रेमीजी ने भी अपने हाल के एक पत्र में ऐसा ही भाव प्रकट किया है।

२. देखें आदि पु० १/६०।

"यह आदिनाय का चरित कवि परमेश्वर के द्वारा कही हुई गद्ध-कथा के आधार से बनाया गया है, इसमें समस्त छन्द तथा अलंकारों के लक्षण हैं, इसमें सूक्ष्म अर्थ और गूढ़ पदों की रचना है, वर्णन की अपेक्षा अस्थन्त उत्कृष्ट है, समस्त शास्त्रों के उत्कृष्ट पदार्थों का साक्षात् कराने वाला है, अन्य काब्यों को तिरस्कृत करता है, श्रवण करने योग्य है, व्युत्पन्त बुद्ध वाले पुरुषों के द्वारा ग्रहण करने योग्य है, मिथ्या कवियों के गर्व को नष्ट करने वाला है और अस्थन्त सुन्दर है। इसे सिद्धान्त-ग्रन्थों की टीका करने वाले तथा चिरकाल तक शिष्यों का शासन करने वाले भगवान् जिनसेन ने कहा है। इसका अवशिष्ट भाग निर्मल बुद्ध वाले गुणभद्र सूरि ने अति विस्तार भय से और हीन काल के अनुरोध से संक्षेप में संगृहीत किया है।

आदिपुराण-सुभाषितों का भण्डार है: इस विषय को स्पष्ट करने के लिए उत्तरपुराण में दो बलोक बहुत ही सुन्दर मिलते हैं जिनका भाव इस प्रकार है:

"जिस प्रकार समुद्र से महामूल्य रत्नों की उत्पत्ति होती है, उसी प्रकार इस पुराण से सुभावितकवी रत्नों की उत्पत्ति होती है।"

"अन्य ग्रन्थों में जो बहुत समय तक कठिनाई से भी नहीं मिल सकते वे सुभाषित पद्य इस पुराण में पद-पद पर सुलभ हैं और इच्छानुसार संगृहीत किये जा सकते हैं।"

आदिपुराण का माहात्म्य एक कवि के शब्दों में देखिए, कितना सुन्दर निरूपण है-

"हे मित्र ! यदि तुम सारे कवियों की सूक्तियों को सुनकर सहृदय बनना चाहते हो, तो कविवर जिनसेनाचार्य के मुखकमल से कहे हुए आदिपुराण को सुनने के लिए अपने कानों को समीप लाओ ।"

समग्र महापुराण की प्रशंसा में एक विद्वान् ने और कहा है:

''इस महापुराण में धर्म है, मुक्ति का पद है, कविता है। और तीर्थंकरों का चरित्र है, अयवा कवीन्द्र जिनसेनाचार्य के मुखारविन्द से निकले हुए वचन किन का मन नहीं हरते ?''<sup>१</sup>

इस पुराण को महापुराण क्यों कहते हैं ? इसका उत्तर स्वयं जिनसेनाचार्य देते हैं :

"यह ग्रन्थ अत्यन्त प्राचीन काल से प्रचलित है इसलिए पुराण कहलाता है, इसमें महापुराणों का वर्णन किया गया है अथवा तीर्थंकर आदि महापुरुषों ने इसका उपदेश दिया है अथवा इसके पढ़ने से महान् कस्याण की प्राप्ति होती है इसलिए इसे महापुराण कहते हैं।"

"प्राचीन कवियों के आश्रय से इसका प्रसार हुआ है, इसलिए इसकी पुराणता-प्राचीनता प्रसिद्ध है ही तथा इसकी महत्ता इसके माहात्म्य से ही प्रसिद्ध है इसलिए इसे महापुराण कहते हैं।"

"यह पुराण महापुष्ठवों से सम्बन्ध रखने वाला है तथा महान् अभ्युदय का—स्वर्ग, मोक्षादि का कारण है इसलिए महर्षि लोग इसे महापुराण कहते हैं।"

"यह ग्रन्थ ऋषित्रणीत होने के कारण आर्ष, सत्यार्थ का निरूपक होने से सूक्त तथा धर्म का प्ररूपक होने से धर्मशास्त्र माना जाता है।"

१. उ०पु०प्र०, स्लो० १७-२० ।

२. "यथा महाध्यंरत्नानां प्रसूतिमंकरालयात् । तथेव सूरतरत्नानां प्रभवोऽस्मात् पुराणतः ॥१६॥"

३. "सुदुर्लभं यदन्यत्र जिरादिप सुभावितम् । सुलभं स्वैरसंग्राह्यं तिविहास्ति पदे पदे ॥२२॥"---उ०पु०

४. "यदि सकलकवीन्द्रप्रोक्तसूक्तप्रचारश्रवणसरसक्षेतास्तत्त्वमेवं सत्ते ! स्याः । कविवरजिनसेनावार्यवक्त्रारविन्वप्रणिगदितपुराणाकर्णनास्यर्थकर्णः ॥"

४. "धर्मोऽत्र मुक्तियदमत्र कवित्वमत्र तीर्येशिनां चरितमत्र महापुराणे । यद्वा कवीन्त्रजिनसेनमुखारविन्यनिर्यद्वचासि न मनोसि हरन्ति केवाम् ॥"

"इति-इह-आसीत्" यहाँ ऐसा हुआ, ऐसी अनेक कथाओं का इसमें निरूपण होने से ऋषिगण इसे इति-हुास, इतिकृत और ऐतिहासिक भी मानते हैं।''

पीठिकायम्ब में जिनसेन ने पूर्ववर्ती कवियों का स्मरण करने के पहले एक क्लोक कहा है जिसका भाव इस प्रकार है :

"मैं उन पुराण के रचने वाले कवियों को नमस्कार करता हूँ जिनके मुखकमल में सरस्वती साक्षात् निवास करती है तथा जिनके वथन अन्य कवियों की कविता में सूत्रपात का काम करते हैं।"

इससे यह सिख होता है कि इनके पहले अन्य पुराणकार वर्तमान ये जिनमें इनकी परम आस्वा बी। परन्तु वे कौन ये इसका उन्होंने स्पष्ट उस्तेख नहीं किया। हाँ, कवि परमेश्वर का अवश्य ही अपने निकटवर्ती अतीत में स्मरण किया है। एताबता विकान्तकौरव की प्रशस्ति के सातवें श्लोक में 'प्रथमम्' पद देखकर कितने ही महाशयों ने जो यह धारणा बना बी है कि आविपुराण दिनम्बर जैन पुराणग्रन्थों में प्रथम पुराण है वह उचित नहीं मालूम होती। वहाँ 'प्रथमम्' का अर्थ श्रेष्ठ अथवा आद्य भी हो सकता है।

# गुजमहाबार्य और उनके प्रन्य

जिनसेन और दक्तरवगुर के शिष्य गुणभद्राचार्य भी अपने समय के बहुत बड़े विद्वान् हुए हैं। आप उस्कृष्ट श्लान से गुन्त, पक्षोपवासी, तपस्वी तवा भावितिगी मुनिराज थे। इन्होंने आविपुराण के अन्त के १६२० क्लोक रचकर उसे पूरा किया और उसके बाद उत्तरपुराण की रचना की जिसका परिमाण आठ हुआर क्लोक प्रमाण है। ये बरयन्त गुरुभक्त सिच्य वे। बाविपुराण के ४३वें पर्व के प्रारम्भ में जहां से अपनी एतना मुक्त करते हैं वहां इन्होंने जो पद्य लिखे हैं उनसे इनके गुरुभक्त हृदय का अच्छा साक्षात्कार हो जाता है। वे सिखते हैं कि:

"इक्षु<sup>र</sup> की तरह इस ग्रन्थ का पूर्वार्ध ही रसायह है उत्तरार्ध में तो जिस किसी तरह ही रस की उत्पत्ति होगी।"

"यदि मेरे वचन सुस्वादु हों तो यह गुरुओं का ही बाहारम्य समझना चाहिए । यह वृक्षों का ही स्वभाव है कि उनके फल मीठे होते हैं।"  $^{1/4}$ 

"मेरे हृदय से वचन निकलते हैं और हृदय में गुरुदेव विराजमान हैं अतः वे वहीं उनका संस्कार कर देंगे अतः मुझे इस कार्य में कुछ भी परिश्रम नहीं होगा।"

"भगवान् जिनसेन के अनुगामी तो पुराण (पुराने) मार्ग के आसम्बन से संसार-समुद्र से पार होना भाहते हैं फिर मेरे लिए पुराण-सागर के पार पहुँचना क्या कठिन बात है ?"

१. बेस्रो, आ०पु०, प० १ । २१-२५ ।

२. मार्ज्य श्रेष्ट्रा

<sup>——</sup>३. "यब्बाब्स्य पुरोरासीत्पुराणं प्रथमं भृषि । तदीयप्रियशिष्योऽभूव् गृणभद्रमुनीश्वरः ॥७॥" ——विकान्त० प्र०

४. "तस्य य सिस्सो गुणवं गुणभद्दी विव्वणाणपरिपुण्णो । पक्लोबवासमंत्री महातवो भःवल्लिगो व ॥"

४. "इशोरिवास्य पूराईमेवाभावि रसावहम् । यथा तथास्तु निष्पत्तिरिति प्रारम्यते मया ॥१४॥

६. "गुरुणानेव भाहात्म्यं यदपि स्थाबु मद्भवः। तरूणां हि स्वभावोऽसौ यत्फलं स्थाबु जायते ॥१५॥"

७. ''निर्यान्ति हृदयाद्वाचो हृदि ने गुरवः स्थिता । ते सत्र संस्करिच्यन्ते तन्त्र मेऽत्र परिश्रमः ॥१६॥"

इ. "पुराजनार्गमासाद्य जिनसेनानुगा ध्रुवम् । भवाव्ये: पारमिन्छन्ति पुराणस्य किमुच्यते ।।१६॥"

इनके बनाये हुए निम्नलिखित ग्रन्थ उपलब्ध हैं:

उत्तरपुराण—यह महापुराण का उत्तर भाग है। इसमें अजितनाथ को आदि लेकर २३ तीर्थंकर, ११ चक्रवर्ती, ६ नारायण, ६ बलभड़ और ६ प्रतिनारायण तथा जीवन्छर स्वामी आदि कुछ विशिष्ट पुरुषों के कथानक दिये हुए हैं। इसकी रचना भी किव परमेश्वर के गद्यारमक पुराण के आधार पर हुई होगी। आठवें, सोलहवें, बाइसकें, तेईसवें और चौबीसवें तीर्थंकर को छोड़कर अन्य तीर्थंकरों के चरित्र बहुत ही संक्षेप से लिसे गये हैं। इस भाग में कथा की बहुलता ने किव की किवत्वमक्ति पर आधात किया। बहां-तहां ऐसा मालूम होता है कि किव येन-केन प्रकारण कथा भाग को पूरा कर आगे बढ़ जाना चाहते हैं। पर फिर भी बीच-बीच में कितने ही ऐसे सुभाषित आ आते हैं जिससे पाठक का चित्र प्रसन्त हो जाता है। गुज-भद्वाचार्य के उत्तरपुराण की रचना के विषय में एक दन्तकथा प्रसिद्ध है:

जब जिनसेन स्वामी को इस बात का विश्वास हो गया कि अब उनका जीवन समाप्त होने वाला है और वह महापुराण को पूरा नहीं कर सकेंगे तब उन्होंने अपने सबसे योग्य दो शिष्य बुलाये। बुलाकर उनसे कहा कि यह जो सामने सूखा वृक्ष खड़ा है इसका काव्यवाणी में वर्णन करो। गुरुवाबय सुनकर उनमें से पहले ने कहा—"शुष्कं कार्ठ तिष्ठत्यग्रे।" फिर दूसरे शिष्य ने कहा, "नीरसतरुरिह विलसति पुरतः।" गुरु को दितीय शिष्य की वाणी में रस दिखा, अतः उन्होंने उसे आजा दी कि तुम महापुराण को पूरा करो। गुरु-आजा को स्वीकार कर दितीय शिष्य ने महापुराण को पूर्ण किया। वह दितीय शिष्य गुणभद्व ही थे।

आस्मानुशासन—यह भत्ं हरि के वैराग्यणतक की शैली से लिखा हुआ २७२ पद्यों का बड़ा सुन्दर प्रत्य है। इसकी सरस और सरल रचना हृदय पर तत्काल असर करती है। इसकी संस्कृत टीका प्रभाचन्द्रा-चार्य ने की है। हिन्दी टीकाएँ भी श्री स्व० पण्डित टोडरमलजी तथा पं० वंशीधरजी शास्त्री सोलापुर ने की हैं। जैन-समाज में इसका प्रचार भी खूब है। यदि इसके ज्लोक कष्ठ कर लिये जायें तो अवसर पर आत्मशान्ति प्राप्त करने के लिए बहुत बल देने वाले हैं। इसके अन्त में प्रशस्तिस्वरूप निम्न श्लोक ही पाया जाता है:

"जिनसेनावार्यपादस्मरणाघीनचेतसाम् । गुणभद्रभदन्तानां कृतिरात्मानुशासनम् ॥"

अर्थात् जिनका चित्त श्रीजिनसेनाचार्य के चरणस्मरण के अधीन है उन गुणभद्रभदन्त की कृति यह आत्मानुशासन है।

जिनदत्तवित्र—यह नवसर्गात्मक छोटा-सा काव्य है, अनुष्टुप् श्लोकों में रचा गया है। इसकी कया बड़ी ही कौतुकावह है। शब्दवित्यास अल्प होने पर भी कहीं-कहीं भाव बहुत गम्भीर है। श्रीलालजी काव्यतीर्थ द्वारा इसका हिन्दी अनुवाद भी हो चुका है।

### समकालीन राजा

जिनसेन स्वामी और भदन्त गुणभद्र के सम्पर्क में रहने वाले राजाओं में अमोधवर्ष (प्रथम) का नाम सर्वोपिर है। ये जगत्तुंगदेव (गोविन्द तृतीय) के पुत्र थे। इनका घरू नाम बोहणराय था। नृपतुंग, शर्व, शण्ड, अतिशयघवल, वीरनारायण, पृथिवीवल्लभ, लक्ष्मीवल्लभ, महाराजाधिराज, भटार, परमभट्टारक आदि इनकी उपाधियाँ थीं। यह भी बड़े पराक्रमी थे। ईन्होंने बहुत बड़ी उन्न पायी और लगभग ६३ वर्ष राज्य किया। इतिहासज्ञों ने इनका राज्य काल शकसंवत् ७३६ से ७६६ तक निश्चित किया है। जिनसेन स्वामी का स्वर्गवास शकसंवत् ७६५ के लगभग निश्चित किया जा चुका है, अतः जिनसेन के शरीरत्याग के समय अमोधवर्ष ही राज्य करते थे। राज्य का त्याग इन्होंने शकसंवत् ६०० में किया है जब कि आचार्य पद पर गुणभद्राचार्य विराजमान थे। अपनी दानशीलता और न्यायपरायणता से अमीधवर्ष ने अपने अमोधवर्ष नाम

 <sup>&</sup>quot;अधिकु यथार्थतां यः समभोष्टफलाप्तिलब्धतोषेषु । वृद्धि निनाम परमाममोधवर्षाभिधानस्य ॥"
 —(ध्रुवराज का दानपत्र, इण्डियन एण्टिक्वेरी १२-१८१)

को इतना प्रसिद्ध किया कि पीछे से वह एक प्रकार की पदवी समझी जाने लगा और उसे राठौर वंश के तीन-चार राजाओं ने तथा परमारवंशीय महाराज मुंज ने भी अपनी प्रतिष्ठा का कारण समझकर धारण किया। इन पिछले तीन-चार अमोधवर्षों के कारण इतिहास में ये 'प्रथम' के नाम से प्रसिद्ध हैं। जिनसेन स्वामी के ये परमधक्त थे। जैसा गुणधदाचार्य ने उत्तरपुराण की प्रशस्ति में उस्लेख किया है और उसका भाष यह है कि महाराज अमोधवर्ष जिनसेन स्वामी के चरणकमलों में मस्तक रखकर अपने आपको पिषत्र मानसे थे और उनका सदा स्मरण किया करते थे।

ये राजा ही नहीं विद्वान् थे और विद्वानों के आश्रयदाता भी । आपने 'प्रश्नोत्तररत्नमालिका' की रचना की थी और वह तब जब कि अपनी भुजाओं से राज्य का भार विवेकपूर्वक दूर कर दिया था। 'प्रश्नो-त्तररत्नमालिका' के सिवाय 'कविराजमागं' नाम का अलंकार-प्रन्थ भी इनका बनाया हुआ है जो कर्णाटक भाषा में है और विद्वानों में जिसकी अच्छी ख्याति है। इनकी राजधानी मान्यक्षेट में थी जो कि अपने वैभव से इन्द्रपुरी पर भी हँसती थी । ये जैन-मन्दिरों तथा जैन-सत्तिकाओं को भी अच्छा दान देते थे। शक सं० ७६२ के ताभ्रयत्र से विदित होता है कि इन्होंने स्वयं मान्यक्षेट में जैनाचार्य देवेन्द्र को दान दिया था। यह दानपत्र इनके राज्य के ५२वें वर्ष का है। शक सं० ७६७ का एक लेख कृष्ण (द्वितीय) के महासामन्त पृथ्वीराय का मिला है जिसमें इनके द्वारा सौन्दित्त के एक जैन-मन्दिर के लिए कुछ भूमिदान करने का उत्लेख है।

शाकटायन ने अपने शब्दानुशासन की टीका अमोधवृत्ति इन्हीं अमोधवर्ष के नाम से बनायी। धवला और जयधवला टीकाएँ भी इन्हीं के धवन या अतिशयधवन नाम के उपलक्ष्य में बनीं तथा महावीराचार्य ने क्रपने गणितसारसंग्रह में इन्हीं की महामहिमा का विस्तार किया है। इससे सिद्ध होता है कि ये विद्वानों तथा खासकर जैनाचार्यों के बड़े भारी आश्रयदाता थे।

'प्रक्तोत्तरस्त्वमालिका' के मंगलाचरण में उन्होंने ''प्रणिषस्य वर्धमानं प्रश्नोत्तरस्त्वमालिकां वक्ष्ये । नागनरामरवन्द्वं वेथं वेवासिपं वीरम्।'' श्लोक-द्वारा श्री महावीर स्वामी का स्तवन किया है और साथ ही स्रसमें क्रितने ही जैनसर्मानुमोदित प्रश्नोत्तरों का निम्न प्रकार समावेश किया है:

"स्वरितं कि कर्तन्यं विदुषां संसारसन्तितच्छेदः। कि मोक्षतरोवीं सम्यन्तानं क्रियासहितम् ॥४॥ को नरकः परवसता कि सौस्यं सर्वसंगविरित्वां। कि रत्नं भूसहितं प्रेयः प्राणिनामसवः ॥१३॥" इससे सिद्ध होता है कि अमोधवर्ष जैन थे और समग्र जीवन में उन्हें जैन न माना जाये तब भी रत्नमाला की रचना के समय में तो वह जैन ही थे यह दूदता से कहा जा सकता है। हमारे इस कथन की पृष्टि महावीराचार्यकृत गणितसारसंग्रहं की उत्थानिका के—"विध्वस्तैकान्तपक्षस्य स्याद्वादम्यायवेदिनः। देवस्य नृपतुक्षस्य वर्षता तस्य शासनम् ॥" म्लोक से भी होती है।

अकालवर्ष अमोधवर्ष के पश्चात् उनका पुत्र अकालवर्ष, जिसको इतिहास में 'कृष्ण-द्वितीय' भी कहा है, सार्वभीम सम्राद् हुआ या। जैसा कि द्वितीय कर्कराज के दानपत्र में अमोधवर्ष का वर्णन करने के पश्चात् लिखा है:

१. उ०पु० प्र० श्लो० दा

र. "विवेकास्यक्तराज्येन राज्ञेयं रत्नमालिका । रचितामीघवर्षण सुधिया सदलकृति: ॥"

३. "यो मान्यसेटममरेन्द्रपुरोपहासि, गीर्वाणगर्वमिव सर्वधितं व्यवसः।"

"उस अमोधवर्ष के बाद वह अकासवर्ष सार्वभीम राजा हुआ जिसके कि प्रताप से भयभीत हुआ सूर्य आकाश में बन्द्रमा के समान आचरण करने सगता था।"

यह भी अकालवर्ष के समान बड़ा भारी बीर और पराक्षमी था। कृष्णराज तृतीय के दानपत्र में, जो कि बर्धा नगर के समीप एक कुएँ में प्राप्त हुआ है, इसकी बीरता की बहुत प्रशंसा की गयी है। तत्रागत श्लोक का भाव यह है:

''उस अमोधवर्ष का पुत्र श्रीकृष्णराज हुआं जिसने गुर्जर, गोड़, द्वारसमुद्र, अंग, कलिंग, गांग, मगध आदि देशों के राजिओं को अपने वशवर्ती कर लिया था।'''

उत्तरपुराण की प्रशस्ति में गुणभद्राचार्य ने भी इसकी प्रश्नंसा में बहुत कुछ लिखा है कि इसके उत्तुव हाथियों ने अपने ही मदजल के संगम से कलंकित गंगानदी का पानी पिया था। इससे यह सिद्ध होता है कि इसका राज्य उत्तर में गंगातट तक पहुँच चुका था<sup>3</sup> और दक्षिण में कचाकुमारी तक।

यह शकसंवत् ७६७ के लगभग सिहासन पर बैठा और शक सं०-६३३ के लगभग इसका देहान्त हुआ।

लोकाबित्य सोकादित्य का उल्लेख उत्तरपुराण की दितीय प्रशस्ति में श्रीगुणभद्र स्वामी के किया लोकतेन मुनि ने किया है और कहा है कि जब अकालवर्ष के सामन्त लोकादित्य वंकापुर राजधानी से सारे वनवास देश का शासन करते में तब शक सं० ६२० के अमुक मुहूर्त में इस पवित्र तर्वश्रेष्ठ पुराण की भव्य-जनों के द्वारा पूजा की गयी। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि लोकादित्य अकालवर्ष या कृष्ण (तृतीय) का सामन्त और बनवास का राजा या। इसके पिता का नाम वंकेयरस था। यह चेल्लध्वज था अर्थात् इसकी ध्वजा पर चिल्ल या चील का चिह्न था। इसकी राजधानी वंकापुर में थी। शक सं० ६२० में बंकापुर में जब महापुराण की पूजा की गयी थी उस समय इसी का राज्य था। यह राज्यसिहासन पर कब से कब तक आकृद रहा इसका निश्चय नहीं है।

''आचार्य जिनसेन और गुणभूड प्रकरण' में जहाँ-तहाँ जिस उत्तरपुराण की प्रशस्ति का बहुत उपयोग हुआ है वह उक्त प्रन्य के अन्तिम अर्थात् सत्रहर्षे पर्व में पायी जाती है।

# आविपुराण में जिल्लाकित पूर्ववर्ती विद्वान्

आचार्य जिनसेन ने अपने से पूरवर्सी इन विद्वानों का अपने आविपुराण में उल्लेख किया है— १ सिंग्रसेन, २ समन्त्रभन्न, ३ श्रीदत्त, ४ यक्षोधन्न, ५ प्रभाषन्त्र, ६ शिवकोटि, ७ जटाधार्य (सिंहनन्दी), द काणिश्रञ्ज, ६ देव (देवनन्दी), १० घट्टाकलंक, ११ श्रीपाल, १२ पात्रकेसरी, १३ वादिसिंह, १४ वीरसेन, १५ जयसेन और १६ कविपरमेश्वर !

उक्त आचार्यों का कुछ परिचय दे देना यहाँ आवश्यक जान पड़ता है।

सिंद्धसेन — इस नाम के अनेक विद्वान् हो गए हैं पर यह सिद्धसेन वही जात होते हैं जो सन दि-प्रकरण नामक प्राकृत ग्रन्थ के कर्ता है। ये न्यायशास्त्र के विशिष्ट विद्वान् थे। इनका समय विक्रम की ६-७वीं शताब्दी होना चाहिए।

१. "तस्मादकालवर्षोऽभूत् सार्वभौमक्षितीस्वरः । यस्त्रतापपरित्रस्तो व्योक्ति चन्द्रायते रबि: ""

२. "तस्योत्ताजितगूर्जरो हतहटल्यासोद्भटश्रीमदो गौडानां विनयवतार्यचगुरः सामुद्रनिद्वाहरः द्वारस्याङ्गकलिङ्गगाङ्गमगर्धरभ्यवितानश्चिरं सूनुः सुनृतवाग्भवः परिवृदः श्रीकृष्णराजोऽभवत् ।"

३. उ० पुर, प्रव श्लोव २६।

समन्तभद्ध समन्तभद्ध क्षत्रिय राजपुत्र थे। इनका जन्मनाम शान्तिवर्मा या किन्तु बाद में भाप 'समन्तभद्ध' इस श्रुतिमञ्चर नाम से लोक में प्रसिद्ध हुए। इनके गुरु का क्या नाम या और इनकी क्या गुरु-परम्परा थी यह ज्ञात नहीं हो सका। वादी, वाग्मी और किव होने के साथ आद्य स्तुतिकार होने का श्रेय आपको ही प्राप्त है। आप दर्शनशास्त्र के तल-द्रष्टा और और विलक्षण प्रतिभा-सम्पन्न थे। एक परिचय-पद्य में तो आप को देवज्ञ, बंदा, मान्त्रिक और तान्त्रिक होने के साथ आज्ञासिद्ध और सिद्धसारस्वत भी वतलाया है। आपकी सिह-गर्जना से सभी वादिजन कांपते थे। आपने अनेक देशों में विहार किया और वादियों को पराजित कर उन्हें सन्मार्ग का प्रदर्शन किया। आपकी उपलब्ध कृतियाँ बड़ी ही महत्त्वपूर्ण, संक्षिप्त, गूढ़ तथा गम्भीर अर्थ की उद्भाविका हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं: १ बृहत्स्वयंभूस्तोत्र, २ गुक्त्यनुशासन, ३ आप्तमीमांसा, ४ रस्तकरण्डश्रावकाचार और ५ स्तुतिविद्या। इनके जीवसिद्धि और तत्त्वानुशासन ये दो ग्रन्थ अनुपलब्ध हैं। इनका समय विक्रम की २-३ ज्ञताब्दी माना जाता है।

भीवत — यह अपने समय के बहुत बड़े वादी और दार्शनिक विद्वान् थे। आचार्य विद्वानन्द ने आपके 'जल्पनिणंय' प्रन्य का उल्लेख करते हुए आपको ६३ वादियों को जीतने वाला बतलाया है। इससे स्पष्ट हैं कि श्रीवत्त बड़े तपस्वी और वादिविजता विद्वान् थे। विक्रम की छठी शताब्दी के पूर्वार्ध के विद्वान् देवनन्दी (पूज्यपाद) ने जैनेन्द्र ब्याकरण में 'गुणे श्रीदत्तस्य स्त्रियाम् १।४।३४' सूत्र में एक श्रीदत्त का उल्लेख किया है। बहुत सम्मव है कि आचार्य जिनसेन और देवनन्दी द्वारा उल्लिखत श्रीदत्त एक ही हों। और यह भी हां सकता है कि दोनों भिन्न-भिन्न हों। आदिपुराणकार ने चूंकि श्रोदत्त को तपःश्रीदीप्तमूर्ति और वादिख्यी गजों का प्रभेदक सिंह बतलाया है, इससे श्रीदत्त दार्शनिक बिद्वान् जान पड़त है। जैनेन्द्र व्याकरण में जिन छद्द बिद्वानों का उल्लेख किया है वे प्रायः सब दार्शनिक बिद्वान् हैं। उनमें केवल भूतवली सिद्धान्तणास्त्र के मर्मन्न दे। व्याकरण में विविध आचारों के मत का उल्लेख करना महावियाकरण पाणिनि का उपक्रम है। श्रीदत्त नाम के जो आरातिय आचार्य हुए हैं वे इनसे भिन्न जान पड़ते हैं।

यशोभद्र यशोभद्र प्रखर तार्किक विद्वान् थे। उनके सभा में पहुँचते ही वादियों का गर्व खर्व ही जाता था। देवनन्दी ने भी जैनेन्द्र व्याकरण में 'क्य' वृषिमूजां यशोभद्रस्य २।१।६६' सूत्र में यशोभद्र का उल्लेख किया है। इनकी किसी भी कृति का समुल्लेख हमारे देखने में नहीं आया। देवनन्दी द्वारा जैनेन्द्र आकरण में उल्लिखित यशोभद्र यदि यही है तो आप छठी शती के पूर्ववर्ती विद्वान् सिद्ध होते हैं।

प्रभावन्त्र — प्रस्तुत प्रभावन्त्र न्यायकुमुदचां के कर्ता प्रभावन्त्र से भिन्न हैं और बहुत पहले हुए हैं। यह कुमारसेन के शिष्य थे। वीरसेन स्वामी ने जयधवला टीका में नय के लक्षण का निर्देश करते हुए प्रभावन्त्र का उल्लेख किया है। सम्भवतः ये वही हैं। हरिवशपुराण के कर्ता पुन्नाटसंघीय जिनसेन ने भी इनका स्मरण किया है। यह न्यायशास्त्र के पारंगत विद्वान् थे और चन्द्रोदय नामक ग्रन्थ की रचना से इनका यम चन्द्र- किरण के समान उज्ज्वन और जगत् को बाह्यादित करने वाला हुआ था। इनका चन्द्रोदय ग्रन्थ उपनब्ध नहीं भतः उसके वर्णनीय विश्वय के सम्बन्ध में कुछ नहीं लिखा जा सकता। आपका समय निश्वित नहीं है। हां, इतना ही कहा जा सकता है कि आप जिनसेन के पूर्ववर्ती हैं।

शिवकोदि- यह वही जान पड़ते हैं जो 'भगवती आराधना' के कर्ता हैं। यद्यपि भगवती आराधना व्रंन्थ के कर्ता 'आर्य' विशेषण से युक्त 'शिवार्य' कहे जाते हैं पर यह नाम अधूरा प्रतीत होता है। आदिपुराण के कर्ता जिनसेनावार्य ने इन्हें सम्यग्दर्शन, सम्यक्षारित्र और सम्यक्तप रूप आराधनाओं की आराधना ते संसार को शीतीभूत-प्रशान्त-सुखी करने वाला बतलाया है। शिवकोटि को समन्तभद्र का शिष्य भी बतलाया जाता है परन्तु भगवती-आराधना में जो गुरु-परम्परा दी है उसमे समन्तभद्र का नाम नही है। यह भी

१. "आकृषार वशो लोके प्रभाजन्त्रीवर्धोऽउज्जलम् । गृरोः कुमार्थतम्य विचारस्यजितास्मकम् ॥३५॥<sup>॥</sup>

सम्भव है कि समन्तभद्र का दीक्षानाम कुछ दूसरा ही रहा हो। और वह दूसरा नाम जिननन्दी हो अथवा इसी से मिलता-जुलता अध्य कोई। यदि उक्त अनुमान ठीक है तो शिवकोटि समन्तभद्र के शिष्य हो सकते हैं और तब इनका समय भी समन्तभद्र का समकालीन सिद्ध हो सकता है। आराधना की गाथाओं में समन्तभद्र के बृहत्स्वयंभूस्तोत्र के एक पद्य का अनुसरण भी पाया जाता है। अस्तु, यह विषय विशेष अनुसन्धान की अपेक्षा रखता है।

जटाचार्य सिहनन्दी यह जटाचार्य 'सिहनन्दी' नाम से भी प्रसिद्ध थे । यह बड़े भारी तपस्ती थे ! इनका समाधिमरण 'कोव्यण' मे हुआ था। कोव्यण के समीव की 'पल्लवकीगुण्डू' नाम की पहाडी पर इनके चरणिवह्न भी अंकित हैं और उनके नीचे दो पंक्ति का पुरानी कनड़ी का एक लेख भी उत्कीर्ण है जिसे 'चापस्य' नाम के व्यक्ति ने तैयार कराया था। इनकी एकमात्र कृति 'वरांगचरित' डाँ० ए० एन० उपाध्ये द्वारा सम्पादित होकर 'माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला बम्बई' से प्रकाशित हो चुकी है। राजा वरांग बाईसवें तीर्थं-कर नेमिनाथ के समय हुआ है। वरांगचरित धमंशास्त्र की हिताबह देशना से ओत-प्रोत सुन्दर काव्य है। कन्नड साहित्य में वरांग का खूब स्मरण किया गया है। कुवलयमाला के कर्ता उद्योतन सूरि और उभय जिनसेनों ने इनका बड़े आदर के साथ स्मरण किया है। अपभ्रं श भाषा के कितिपय कवियों ने भी वरांग चरित के कर्ता का स्मरण किया है। इनका समय उपाध्येजी ने ईसा की ७वीं शताब्दी निश्चित किया है।

काण्मिश्रु—यह कथालंकारात्मक ग्रन्थ के कर्ता हैं। यह ग्रन्थ अनुपलब्ध है। आचार्य जिनसेन ने इनके ग्रन्थ का उल्लेख करते हुए लिखा है कि धमंसूत्र का अनुसरण करने वाली जिनकी वाणीरूपी निर्दोष एवं मनोहर मणिया ने पुराणसंथ को सुशोभित किया वे काणिभिक्षु जयवन्त रहें। इस उल्लेख से यह स्पष्ट जाना जाता है कि काणिभिक्षु ने किसी कथा-ग्रन्थ अथवा पुराण की रचना अवश्य की थी। खेद है कि वह अपूर्व ग्रन्थ अनुपलब्ध है। काणिभक्षु की गुरुपरम्परा का भी कीई उल्लेख मेरे देखने में नहीं बाया। यह भी नवीं शती से पूर्व के विद्वान् हैं। कितने पूर्व के ? यह अभी अनिश्चित है।

वेव---देव, यह देवनन्दी का संक्षिप्त नाम है। वादिराज सूरि ने भी अपने पार्श्वचरित में इसी संक्षिप्त नाम का उल्लेख किया है। श्रवणबेलगोल के शिलालेख क. ४० (६४) के उल्लेखानुसार इनके देवनन्दी, जिनेन्द्रबुद्धि और पूज्यपाद ये तीन नाम प्रसिद्ध हैं। यह आचार्य अपने समय के बहुश्रुत विद्वान् थे। इनकी प्रतिभा सर्वतोमुखी थी। यही कारण है कि उत्तरवर्ती प्रन्थकारों ने बड़े सम्मान के साथ इनका संस्मरण किया है। दर्शनसार के इस उल्लेख से कि वि० सं० ५२६ में दक्षिण मथुरा या मदुरा में पूज्यपाद के शिष्य वज्यनन्दी ने द्वाविदसंघ की स्थापना की थी, आप ५२६ वि० सं० से पूर्ववर्ती विद्वान् सिद्ध होते हैं। श्रीजिनसेना-चार्य ने इनका संस्मरण वैयाकरण के रूप में किया है। वास्तव में आप अद्वितीय वैयाकरण थे। आपके 'जैनेन्द्र व्याकरण' को नाममालाकार धनंजय किव ने अपिश्चम रत्न कहा है। अब तक आपके निम्नांकित ग्रन्थ उपलब्ध हो चुके हैं:

- १. जैनेन्द्रव्याकरण-अनुपम, व्याकरण ग्रन्थ।
- २. सर्वायंसिद्धि -- आचार्यं गृद्धिपच्छ के तत्त्वार्यसूत्र पर सुन्दर सरस विवेचन ।
- समाधितन्त्र---आध्यात्मिक भाषा में समाधि का अनुपम ब्रन्थ ।
- इस्टोपदेश—उपदेशपूर्ण ५१ स्थीकों का हृदयहारी प्रकरण।
- ५. दशभक्ति-पाण्डित्यपूर्ण भाषा में भक्तिरस का पावन प्रवाह ।

१. "सिरि पुज्जपावसीसी वाधिडसंघरस कारणो बुट्ठो । नामेण वज्जणंबी पाहुडवेबी महासत्थो ॥ पंचसार छव्यीसे विक्कपरायस्स भरणपत्तरस । विश्वणमहुरा जावो वाविडसघो महामोहो ॥"

प्रस्तावना ४७

इनके सिनाय आपके 'शब्दावतारन्यास' और 'जैनेन्द्रन्यास' आदि कुछ ग्रन्थों के उल्लेख और भी मिलते हैं परन्तु वे अभी तक प्राप्त नहीं हो सके है।

अकलंकभट्ट--- "ह् 'लघुहन्ब' नामक राजा के पुत्र थे और भट्ट इनकी उपाधि थी। यह विक्रम की दवीं शताब्दी के प्रतिभासम्पन्न आचार्य थे। अकलंकदेव जैनन्याय के व्यवस्थापक और दर्शनशास्त्र के असाधारण पण्डित थे। आपकी दार्शनिक कृतियों का अभ्यास करने से आपके तलस्पर्शी पाण्डित्य का पद-पद पर अनुभव होता है। उनमें स्वमत-संस्थापन के साथ परमत का अकाट्य युक्तियों द्वारा निरसन किया गया है। ग्रन्थों की शैली अत्यन्त गूढ़, संक्षिप्त, अर्थबहुल एवं सूत्रात्मक है इसी से उत्तरवर्ती हरिभदादि आचार्यों द्वारा अकलंकन्याय का सम्भानपूर्वक उल्लेख किया गया है। इतना ही नहीं, जिनदासगणी महत्तर जैसे विद्वानों ने उनके 'सिद्धिविनिश्चय' ग्रन्थ के अवलोकन करने की प्रेरणा भी की है। इससे अकलंकदेव की महत्ता का स्पष्ट आभास मिल जाता है। वर्तमान में उनकी निम्न कृतियाँ उपलब्ध हैं--- लघीयस्त्रय, त्यायविनिश्चय, सिद्धिविनिश्चय, अष्टशाती (देवागम टीका), प्रमाणसंग्रह---- सोपक्ष भाष्यसहित, तत्त्वार्थराज-वार्तिक, स्वरूपसम्बोधन और अकलंकस्तोत्र।

अकलंकदेव का समय विक्रम की सातवीं-आठवीं शताब्दी माना जाता है वयोंकि विक्रम संवत् ७०० में उनका बौद्धों के साथ महान् वाद हुआ था, जैसा कि निम्न पदा से स्पष्ट है :

### "विकमार्कशकाम्बीयशतसप्तप्रमाजुवि । कालेऽकलंकयतिनी बौद्धैविदी महानभूत ॥"

नित्सूत्र की चूणि में प्रसिद्ध श्वेताम्बर विद्वान् श्री जिनदासगणी महत्तर ने 'सिद्धिविनिश्चय' नाम के ग्रन्थ का बड़े गौरव के साथ उल्लेख किया है जिसका रचनाकाल शक मंवत् १६८ अर्थात् वि० सं० ७३३ है, जैसा कि उसके निम्न वाक्य से प्रकट है: "शकराज: पश्चसु वर्षशतेषु व्यतिकान्तेषु अष्टनवतिषु नन्द्ययनचूणि: समाप्ता।" चूणि का यह समय मुनि जिनविजयजी ने अनेक ताड़पत्रीय प्रतियों के आधार से टीक बतलाया है। अत: अकलंकदेव का समय विक्रम की सातवीं शताब्दी सुनिश्चित है।

श्रीपाल—यह वीरस्वामी के शिष्य और जिनसेन के सधर्मा गुरुभाई अथवा समकालीन विद्वान् थे। जिनसेनाचार्य ने जयश्रवला को इनके द्वारा सम्पादित बतलाया है। इससे यह बहुत बड़े विद्वान् आचार्य जान पड़ते हैं। यद्यपि सामग्री के अभाव से इनके दिषय में विशेष जानकारी नहीं है फिर भी यह विक्रम की ध्वीं शताब्दी के विद्वान अवश्य हैं।

पात्रकेसरी — आपका जन्म ब्राह्मण-कुल में हुआ था। आप बड़े ही कुशाय-बुद्धि विद्वान् थे। आषायं समन्तभद्ध के देवागमस्तीत्र को सुनकर आपकी श्रद्धा जैन धर्म पर हुई थी। पात्रकेसरी न्यायशास्त्र के पारंगत और 'त्रिलक्षणक दर्शन' जैसे तुर्केयन्थ के रचयिता थे। यद्यपि यह प्रन्थ इस समय अनुपलब्ध है तथापि तत्त्व-संग्रह के टीकाकार बौद्धाचायं कमलशील ने पात्रकेसरी के इस ग्रन्थ का उल्लेख किया है। उसकी कितनी ही कारिकाएँ 'तत्त्वसंग्रहपञ्जिका' में पायी जाती हैं। इस ग्रन्थ का विषय बौद्धसम्मत हेतु के त्रिक्षण-स्मक लक्षण का विस्तार के साथ खण्डन करना है। इनकी दूसरी कृति 'जिनेन्द्रगुणस्तुति' है, जो 'पात्रकेसरी स्तोत्र' के नाम से प्रसिद्ध है। यह स्तोत्र भी दार्शनिक चर्चा से ओतप्रोत है। इसमें स्तुति के द्वारा अपनी तर्क एवं गवेषणा पूर्ण युक्तियों द्वारा वस्तुतत्त्व का परिचय कराया गया है। स्तोत्र के पद्यों की संख्या कुल ५० है। उसमें अहंन्त भगवान् के सयोगकेवली अवस्था के असाधारण गुणों का सयुक्तिक विवेचन किया गया है अतेर केवली के वस्त्र-अलंकार, आभरण तथा शस्त्रादि से रहित प्रशान्त एवं वीतराग शरीर का वर्णन करते हुए कथायजय, सर्वज्ञता और युक्ति तथा शास्त्र-अविरोधी वचनों का सयुक्तिक विवेचन किया गया है। प्रसंगानुसार साख्यादि दर्शनान्तरीय माग्यताओं की आलोचना भी की है। इस तरह ग्रन्थकार ने स्वयं इस स्तोत्र को मोक्ष का माधक बनलाया है। पात्रकेसरी देवन्तरी मे उत्तरवर्षी और अकलंकदेव से पुवंदर्ती हैं।

वार्षिसह यह उच्चकोटि के किन और वादिकपी गजों के लिए सिंह थे। इनकी गर्जना दादिजनों के मुख बन्द करने वाली थी। एक वादीभसिंह मुनि पुष्पसेन के शिष्य थे। उनकी तीन कृतियाँ इस समय उपसब्ध हैं जिनमें दो गद्य और पद्यमय काब्यग्रन्थ हैं तथा 'स्याद्वादिसिद्धि' न्याय का सुन्दर ग्रन्थ है। पर लेद है कि वह अपूर्ण ही प्राप्त हुआ है। यदि नामसाम्य के कारण ये दोनों ही विद्वान् एक हों तो इनका समय विक्रम की द वीं शताब्दी हो सकता है।

बीरसेन—ये उस मूलसंघ पंत्रस्तूपान्वय के आचार्य थे, जो सेनसंघ के नाम से लोक में विश्रुत हुआ है। ये आचार्य चन्द्रसेन के प्रशिष्य और आयंतन्दी के शिष्य तथा जिनसेनाचार्य के गुरु थे। वीरसेनाचार्य ने चित्रक्ट में एलाचार्य के समीप घट्खण्डागम और कपायप्राभृत-जैसे सिद्धान्त ग्रन्थों का अध्ययन किया चा और घट्खण्डागम पर ७२ हजार म्लोक प्रमाण 'धवला टीका' तथा कपायप्राभृत पर २० हजार म्लोक प्रमाण 'जयधवला टीका' लिखकर दिवंगत हुए थे। जयधवला की अविधिष्ट ४० हजार म्लोक प्रमाण टीका उनके शिष्य जिनसेनाचार्य ने बनाकर पूर्ण की। इनके सिदाय 'सिद्धभूपद्धति' नामक ग्रन्य की टीका भी आचार्य वीरसेन ने बनायी थी जिसका उल्लेख गुणभद्वाचार्य ने किया है। यह टीका अनुपलब्ध है। वीरसेना-चार्य का समय विक्रम की टी शताब्दी का पूर्वार्य है।

कविषरमेश्वर—आचार्य जिनसेन, कवियों के द्वारा पूज्य तथा कविषरमेश्वर प्रकट करते हुए उन्हें 'बागर्यसंग्रह' नामक पुराण के कर्ता बतलाते हैं और आचार्य गुणभद्र ने इनके पुराण को गद्यकथारूप, सभी छन्द और अलंकार का लक्ष्य, सूक्ष्म अर्थ तथा गूढ़ पदरश्वना वाला बतलाया है, जैसा कि उनके निम्न पद्य से स्पष्ट है.—

# ''कविपरमेश्वरनिगदितगद्यकथामात्रकं (मातृकं) पुरोश्वरितम् । सकलण्डन्दोलक् कृतिलक्यं सूक्ष्मार्थगृदपदरचनम् ॥१८॥"

अ।दिपुराण के प्रस्तुत संस्करण में जो संस्कृत टिप्पण दिया है उसके प्रारम्भ में भी टिप्पणकर्ता ने यही लिखा है ''तदनु कविपरमेश्वरेण प्रहृद्यगद्यकथारूपेण संकथितां त्रिषिटिशलाकापुरुषचरिताश्रयां परमार्थ- बृहत्कयां संगृह्य''।

चामुण्डराय ने अपने पुराण में कविपरमेश्वर के नाम से अनेक पद्य उद्धृत किये हैं जिससे डॉ॰ ए॰

रेखो, अनेकान्त वर्ष ६ किरण ८ में प्रकाशित दरवारीलालजी कोठिया का 'वादीभॉसह सूरि की एक अधुरी अपूर्व कृति' शोर्षक लेख ।

प्रस्तावना ४६

एन० उपाध्ये ने इनके पुराण को गद्यपद्यमय चम्पूमन्य होने का अनुमान किया है। यह अनुमान प्रायः ठीक जान पड़ता है और तभी गुणभद्र द्वारा प्रदत्त 'सकलष्टन्दोऽलङ्कृतिलक्ष्यम्' विशेषण की यथार्थता जान पड़ती है। कविपरमेश्वर का आदिपंप, अभिनवपंप, नयसेन, अगानदेव और कमलभव आदि अनेक कवियों ने आदर के साथ स्मरण किया है जिससे वे अपने समय के महान् विद्वान् जान पड़ते हैं। इनका ममय अभी निश्चित नहीं है फिर भी जिनसेन के पूर्ववर्ती तो हैं ही।

# आदिपुराण' में वर्णित देशविभाग में आबे हुए कुछ देशों का परिचय

सुकोसल--मध्यप्रदेश को सुकोसल कहते हैं। इसका दूसरा नाम महाकोसल भी है।

अवन्ती — उज्जैन के पार्श्ववर्ती प्रदेश को अवन्ती कहते थे। अवन्ती नगरी (उज्जैन) उसकी राज-धानी थी।

पुण्डू----आंजकल के बंगाल का उत्तर भाग पुण्डू कहलाता था। इसका दूसरा नाम गीड़ देश भी था।

चुच —यह सरस्वती की वायीं और अनेकं कोसों का मैदान है। इसको कुरुजांगल भी कहते हैं। हस्तिनागपुर इसकी राजधानी रही है।

काशी—वनारस के चारों ओर का प्रान्त इस देश के अन्तर्गत था। इस देश की राजधानी वाराणसी (बनारस) थी।

कलिक्स महास प्रान्त का उत्तर भाग और उत्कल (उड़ीसा) का दक्षिण भाग पहले कलिङ्ग नाम से प्रसिद्ध था। इसकी राजधानी कलिङ्ग नगर (राजमहेन्द्री) थी। इसमें महेन्द्रमाली नामक गिरि है।

अञ्च - बङ्गाल का पुराना नाम बङ्ग है। यह सुद्ध देश के पूर्व में है। इसकी प्राचीन राजधानी कर्ण-स्वर्ण (वनसोना) यी । इस समय कालीयट्टपुरी (कलकत्ता) राजधानी है।

सुद्धा—यह वह देश है जिसमें किपका (कोसिया) नदी बहती है। ताम्रलिप्ति (तामलूक) इसकी राजधानी थी।

काश्मीर—धह प्रान्त भारत की उत्तर सीमा पर है। इसका अब भी काश्मीर ही नाम है। इसकी राजधानी स्नीनगर है।

ज्ञानर्त — प्राचीन काल में गुर्जर (गुजरात) के तीन भाग थे : १ आनर्त, २ मुराष्ट्र (काठियावाड़) और ३ लाट । आनर्त गुर्जर का उत्तर भाग है । द्वारावती (द्वारिका) इसकी प्रधान नगरी है ।

पंचनद - इसका पुराना नाम पंचनद और आधुनिक नाम पंजाब है। इसमें वितस्ता आदि पांच नदियाँ हैं इसलिए इसका नाम पञ्चनद पड़ा। इसकी पाँच नदियों के मध्य में कुलूत, मझ, आरष्ट्र. यौधेय आदि अनेक प्रदेश थे। लवपुर (लाहौर), कुशपुर (कुशावर), तक्षशिला (टेक्सिला) और मूल-स्थान (मुल्तान) आदि इसके वर्तमानकालीन प्रधान नगर हैं।

इस प्रकरण में पं० सीताराम जयराम जोशी एम० ए० और पं० विश्वनाथ शास्त्री भारद्वाज एम० ए० के 'संस्कृत साहित्य का संक्षिप्त इतिहास' से सहायता ली गयी है।

मालब--- यह मालवा का नाम है। पहंले अवन्ती इसी के बन्तर्गंत दूसरे नाम से प्रसिद्ध था पर अब वह मालव में सम्मिलत है। उज्जैन, दशपुर (मन्दसीर), धारानगरी (धार), इन्द्रपुर (इन्दौर) आदि इसके प्रसिद्ध नगर हैं।

पंचाल—यह कुरुक्षेत्र के पूर्व में है। यह दक्षिण पञ्चाल और उत्तरपञ्चाल इन दो विभागों में था। इसका विस्तार चर्मण्वती नदी तक था। कान्यकुञ्ज (कन्नौज) इसी में है। उत्तरपञ्चाल की अहिण्छत्रा और दक्षिण पञ्चाल की काम्पिल्य राजधानियाँ थीं।

दशार्ण — यह प्रदेश मालवा का पूर्व भाग है। इस प्रदेश में वेत्रवती (वेतवा) नदी बहुती है। कुछ स्वानों में दशार्ण (धसान) नदी भी वही है और अन्त में चलकर वेत्रवती में जा मिली है। विदिशा (भेलसा) इसकी राजधानी थी।

कल्छ -- पश्चिमी समुद्र तट का प्रदेश कल्छ कहलाता था। यह कल्छ काठियायाड़ के नाम से अब भी प्रसिद्ध है।

भगध—विहार प्रान्त का गङ्गा के दक्षिण का भाग मगध कहलाता था । इसकी राजधानी पार्टाल -पुत्र (पटना) थी । गया और उच्चित्स (बुद्धगया) इसी प्रान्त में थे ।

विदर्भ-इसका आधुनिक नाम घरार है। इसकी प्राचीन राजधानी विदर्भपुर (बीदर) अथवा कुंडिनपुर थी।

महाराष्ट्र--कृष्णा नदी से नर्मदा तक का विस्तृत मैदान महाराष्ट्र कहलाता था।

सुराष्ट्र---मालवा का पश्चिमी प्रदेश सौराष्ट्र या मुराष्ट्र कहलाता या । आजकल इसको सौराष्ट्र (काठियावाड़) कहते हैं। रैवतक (गिरनार) क्षेत्र इसी में है । सौराष्ट्र के जिस भाग में द्वारिका है उसे आनर्त कहते थे ।

कोङ्कण-पश्चिमी समुदतट पर यह प्रदेश सूर्यपतन (सूरत) से रत्नागिरि तक विस्तृत है। महाम्बा पुर (बम्बई) तथा कल्याण इसी कोंकण देश में हैं।

वनवास—कर्नाटक प्रान्त का एक भाग वनवास कहताता था। आवकल यह बनौसी कहलाता है।
गुणभद्राचार्य के समय इसकी राजधानी वंकापुर थी जो धारवाड़ जिले में है।

आर्ग्झ—यह गोदावरी तथा कृष्णा नदी के बीच में था। इसकी राजधानी अन्ध्रनगर (बेंगी) थी। इसका अधिकांश भाग भाग्यपुर (हैदराबाद) राज्य में अन्तर्भूत है। इसी को त्रैलिङ्ग (तेनंग) देश भी कहते हैं।

कर्णाट — यह आन्ध्रदेश के दक्षिण वा पश्चिम का भाग था । वनवास तथा महिष्ण अथवा महीकूर (मैसूर) इसी के अन्तर्गत हैं । इसकी राजधानियाँ महिष्पुर और श्रीरंगपत्तन थीं ।

कोसल यह उत्तर कोसल और दक्षिण कोसल इस प्रकार दो भागों में विभक्त था। अयंध्या, करावती (श्रावस्ती), लक्ष्मणपुरी (लखनंक) आदि इसके प्रसिद्ध नगर हैं। यहाँ गोमती, तमसा और सरमू निद्यां बहती हैं। कुशावती का समीपवर्ती प्रदेश दक्षिण कोसल कहलाता था। तथा अयोध्या, लखनक आदि के समीपवर्ती प्रदेश का नाम उत्तर कोसल था।

श्रोल--कर्णाटक का दक्षिण पूर्वभाग अर्थात् मद्रास शहर, उसके उत्तर के कुछ प्रदेश और मैसूर रियासत का बहुत कुछ भाग पहले चोल नाम से प्रसिद्ध था।

करस--कृष्णा और तुङ्गभद्रा के दक्षिण में विद्यमान भूभाग, जो आजंकल केरल के अन्तर्गत है, पाण्ड्य केरल और सतीपुत्र नाम से प्रसिद्ध था। प्रस्तावना

शूरसेन—मथुरा का समीपवर्ती प्रदेश शूरसेन देश कहलाता था । गोकुल, वृन्दावन और अग्रवण (आगरा) इसी प्रदेश में हैं।

विदेह—द्वारवंग (दरभंगा) के समीपवर्ती प्रदेश को विदेह कहते थे। मिथिला या जनकपुरी इसी देश में है।

सिन्यु--यह देश अब भी सिन्ध नाम से प्रसिद्ध है, और करांची उसकी राजधानी है।

गान्धार (कन्यहार) — इसका आधुनिक नाम अफगानिस्तान है। यह सिन्धु नदी और काश्मीर के पश्चिम में है। यहाँ की प्राचीन राजधानियाँ पुरुषपुर (पेशावर) और पुरुकरावर्त (हस्तनगर) थीं।

यथन-यह यूनान (ग्रोक) का पुराना नाम है।

चेदि — मालवा की आधुनिक 'चन्देरी' नगरी का समीपवर्ती प्रदेश चेदि देश कहलाता था। अब यह ग्वासियर राज्य में है।

पल्लव —-दक्षिण में कांची के समीपवर्ती प्रदेश को पल्लव देश कहते थे । यहाँ इतिहास प्रसिद्ध पल्लव-वंशी राजाओं का राज्य रहा है ।

काम्बोख-इसका आधुनिक नाम बलोचिस्तान है।

आरट्ट—पंजाब के एक प्रदेश का नाम आरट्ट या।

तुरुक-इसका आधुनिक नाम तुर्किस्तान है।

शक (शकस्यान)---इसका बाधुनिक नाम बेक्ट्रिया है।

सौबीर-सिन्ध देव का एक भाग सौबीर देश कहलाता था।

केकय पंजाब प्रान्त की वितस्ता (झेलम) और चन्द्रभागः (चनाव) निदयों का अन्तरालवर्ती प्रदेश पहले केकय नाम से प्रसिद्ध था। गिरिवज, जिसका कि आजकल जलालपुर नाम है, इसकी राजधानी थी।

# आबिपुराण पर दिप्पण और टोकाएँ

मादिषुराण जैनायम के प्रथमानुयोग प्रन्यों में सर्वश्रेष्ठ प्रन्य है। यह समुद्र के समान गम्भीर है। अतः इसके उसर जिनसेन के परवर्ती आधार्यों द्वारा टिप्पण और टीकाओं का लिखा जाना स्वाभाविक है। सम्पादन करते समय सुझे बादिपुराण के टिप्पण की ३ तथा संस्कृत टीका की १ प्रति प्राप्त हुई। सम्पादनसामग्री में 'ट', 'क' और 'ब' नामवासी जिन प्रतियों का परिचय दिया गया है वे टिप्पणवाली प्रतियाँ हैं और 'द' सांकेतिक नामवाली प्रति संस्कृत टीका की प्रति है। 'ट' और 'क' प्रतियो की लिपि कर्णाटक लिपि है। 'ट' प्रांत में "श्रीमते सकलज्ञानसामाण्यपदमीयुर्वे । धर्मचकभृते भत्र नमः संसारभीमुर्वे ।" इस आद्यश्लोक पर विस्तृत टिप्पणी दी हुई है जिसमें उक्त श्लोक के अनेक अर्थ किये गये हैं। 'क' प्रति में आद्यश्लोक का 'ट' प्रति-जैसा बिस्तार नहीं है। 'ख' प्रति नागरी लिपि में लिखी हुई है। इस प्रति के अन्त में लिपि का जो सं० १२२४ वै० **इ**० ७ दिया हुआ है उससे यह बहुत प्राचीन जान पड़ती है। मंगल श्लोक के विस्तृत व्याख्यान को छोड़कर बाकी टिप्पण 'ट' प्रति के टिप्पण से प्रायः मिलते-जुलते हैं। आदिपुराण के इस संस्करण में जो टिप्पण दिया गया है उसमें आग्रस्लोक का दिप्पण 'द' प्रति से लिया गया है और वाकी टिप्पण 'क' प्रति से । 'क' 'ख' प्रति के टिप्पण 'ट' प्रति के टिप्पण से प्राचीन हैं। आदाश्लोक के टिप्पण में (पृष्ठ ४) "पंचमुक्त्य स्वयं ये, आचारामा-बरमाः परमकरणमाचारयन्ते मुमुभूम् । लोकाप्रगण्यशरण्यान् गणधरवृषभान् इत्याशाधरैतिकपणात्"---इन **बाक्यों द्वारा पं॰ आशाधरजी के प्रतिष्ठासारोद्धार प्रत्य का क्लोकांश उद्धृत किया गया है । इससे यह सिद्ध है** कि उक्त टिप्पण पं • आशाधरजी के बाद की रचना है । इन तीनों प्रतियों के आदि-अन्त में कहीं भी टिप्पणकर्ता के नाम का उल्लेख नहीं मिला, अतः यह कहने में असमर्थ हूँ कि यह टिप्पण किनके हैं और कितने प्राचीन हैं।

भाण्डारकर ओरियण्टल रिसर्च इन्स्टीट्यूट पूना से प्रो॰ वेल्हणकर द्वारा सम्पादित 'जिनरत्नकोण' नामक जो पुस्तक अंगरेजी में प्रकाशित हुई है उसमें ब्रादिपुराण की चार टीकाओं का उल्लेख है। (१) लिलत-कीर्ति की टीका, जिसका सम्पादन-सामग्री शीर्षक प्रकरण के अन्तर्गत 'द' प्रति के रूप में परिचय दिया गया है। इसके विषय में आगे कुछ और भी स्पष्ट लिखा जायेगा। (२) दूसरा टिप्पण प्रभाचन्द्र का है। (३) तीसरा अनन्त ब्रह्मचारी का और (४) चौथा हरिषेण का है। इनके अतिरिक्त एक मंगला टीका का भी उल्लेख है।

ये टीका और टिप्पण कहाँ हैं तथा 'ट', 'क' और 'ख' प्रतियों के टिप्पण इसमें-से कीन-कीन हैं इसका स्पष्ट उल्लेख तब तक नहीं किया जा सकता जब तक कि उक्त सब प्रतियों का निरीक्षण-परीक्षण नहीं कर लिया जाये। प्राचीन शास्त्रभाण्डारों के अध्यक्षों से उक्त प्रतियों के परिचय भेजने की मैं प्रवल प्रेरण। करता है।

टिप्पण की उक्त स्वतन्त्र प्रतियों के सिवाय अन्य मूल प्रतियों के आजू-बाजू में भी कितने ही पदों के टिप्पण लिखे मिले हैं जिनका कि उल्लेख मैंने 'प', 'अ' और 'इ' प्रति के परिचय में किया है। इन टिप्पणों में कहीं समानता है और कहीं असमानता भी।

'द' नामवाली जो संस्कृत टीका की प्रति है उसके अन्त में अवश्य ही टीकाकार ने अपनी प्रशस्ति दी है जिससे विदित होता है कि उसके कर्ता श्री ललितकीर्ति भट्टारक हैं। उनका संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है:

"भट्टारक लिलकीर्ति काष्ठासंघ स्थित मायुरमच्छ और पुष्करगण के विद्वान् तथा भट्टारक जगत्-कीर्ति के शिष्य थे। इन्होंने आदिपुराण और उत्तरपुराण—पूरे महापुराण पर टिप्पण लिखा है। पहला टिप्पण महापुराण के ४२ पर्वो का है जिसे उन्होंने सं. १८७४ के सार्गशीर्ष शुक्ला प्रतिपदा रविवार के दिन समाप्त किया था और दूसरा टिप्पण ४३ वें पर्व तक का है जिसे उन्होंने १८८६ में समाप्त किया है। इसके सिवाय उत्तरपुराण का टिप्पण सं० १८८६ में पूर्ण किया है।"

आदिपुराण की प्राचीन हिन्दी टीका पं० दौलतरामजी कृत है जो मुद्रित हो चुकी है। यह टीका मलोकों के क्रमांक देकर लिखी गयी है। इसमें मूल मलोक न देकर उनके अंक ही दिये हैं। स्वर्गीय पं० कललप्पा भरमप्पा 'निटवे' द्वारा इसकी एक मराठी टीका भी हुई थी-जो जैनेन्द्र प्रेस कोल्हापुर से प्रकाशित हुई थी। इसमें संस्कृत मलोक देकर उनके नीचे मराठी अनुवाद छापा गया था। इनके सिवाय एक हिन्दी टीका श्री पं० लालारामजी शास्त्री द्वारा लिखी गयी ह जो कि उपर सामूहिक मूल म्लोक देकर नीचे म्लोक क्रमांकानुसार हिन्दी अनुवादसहित मुद्रित हुई थी। यह संस्करण मूलसहित होने के कारण जनता को अधिक पसन्द आया था। अब दुष्प्राप्य है।

# आविपुराण और वर्णस्यवस्था

#### वर्णात्पसि

जैनधर्म की मान्यता है कि सृष्टि अपने रूप में अनादि काल से है और अनन्त काल तक रहेगी। इसमें अवान्तर विशेषताएँ होती रहती हैं, जो बहुत सारी प्राकृतिक होती हैं और बहुत कुछ पुरुषप्रयत्नजन्य भी। जैन शास्त्रों में उल्लेख है कि भरत और ऐरावत क्षेत्र में अवसर्पिणी के रूप में काल का परिवर्तन होता रहा है। इनके प्रत्येक के सुषमा आदि छह-छह मेद होते हैं। यह अवसर्पिणी काल है। जब इसका पहला भाग यहाँ बीत रहा था तब उत्तम भोगभूमि की व्यवस्था थी, जब दूसरा काल आया तब मध्यम भोगभूमि आयी और जब तीसरा काल आया तब जधन्य भोगभूमि हुई। तीसरे काल का जब पल्य के आठवें भाग प्रमाण काल बाकी रह तब क्रम से १४ मनुओं-कुलकरों की उत्पत्ति हुई। उन्होंने उस समय अपने विशिष्ट वैदुष्य से जनता की कितनी ही बातें सिखलायीं। चौदहवें कुलकर नाभिराज थे। उनके समय तक कल्पवृक्ष नष्ट हो चुके थे, और

प्रस्तावना ५३

लीग बिना बीये अपने-आप उत्पन्न अनाज से बाजीविका करते थे। उन्हीं नाभिराज के भगवान् ऋषभदेव उत्पन्न हुए । आप प्रथम तीर्थंकर थे । आपके समय में वह बिना बोये उत्पन्न होनेवाला धान्य भी नष्ट हो गया । लीग शुष्ठा से आयुर होकर इतस्ततः भ्रमण करने लगे । कुछ लोग अपनी दु:खगाया सुनाने के लिए नाभिराज के पास पहुँचे। वे सब लोगों को भगवान ऋषभदेव के पास ले गये। भगवान ऋषभदेव ने उस समय विदेहस्रेत्र की व्ययस्या का स्मरण कर यहाँ के लोगों को भी वही व्यवस्था बतलायी और यह कहते हुए लोगों को समझाया कि देखो अब तक तो यहाँ भोगभूमि थी, कल्पवृक्षों से आप लोगों को भोगोपभोग की सामग्री मिलती रही पर अब कर्में भूमि प्रारम्भ हो रही है-यह कर्म करने का युग है, कर्म-कार्य किये बिना इस समय कोई जीवित नहीं रह सकता । असि, मधी, कृषि, विद्या, वाणिज्य और शिल्प ये छह कमें हैं । इन कमी के करने से आप लोग अपनी आजीविका चलायें। ये तरह-तरह के धान्य-अनाज अब तक बिना बीये उत्पन्न होते रहे परन्तु अब आगे से बिना बीये उत्पन्न न होंगे । आप लोगों को कृषि-खेतीकर्म से धान्य पैदा करने होंगे । इन गाय, भैंस आदि पशुओं से दूध निकालकर उसका सेवन जीवनीपयोगी होगा । अब तक सबका जीवन व्यक्तिगत जीवन या पर अब सामाजिक जीवन के बिना कार्य नहीं चल सकेगा। सामाजिक संघटन से ही आप लोग कर्मभूमि में सुख और शान्ति से जीवित रह सकेंगे। आप लोगों में जो बलवान् हैं वे शस्त्र धारण कर निबंलों की रक्षा का कार्य करें, कुछ लोग उपयोगी वस्तुओं का संग्रह कर यथा समय लोगों को प्रदान करें वर्षात् व्यापार करें, कुछ लोग लिपि-विद्या के द्वारा अपना काम चलायें, कुछ लोग लोगों की आवश्यकताओं को पूर्ण करने वाली हुल, शकट आदि वस्तुओं का निर्माण करें, और कुछ लोग नृत्य-गीतादि आञ्चायकारी विद्याओं के द्वारा अपनी आजीविका करें। लोगों को भगवान के द्वारा बतनाये हुए बट्कर्म पसन्द आये। वे उनके बनुसार अपनी-अपनी बाजीविका करने सर्ग । भोगभूमि के समय भोग एक सद्भा योग्यता के धारक होते बे अट: किसी को किसी अन्य के सहयोग की आवश्यकता नहीं होती थी परन्त अब विसद्श शक्ति के धारक सीय उत्पन्न होने लगे । कोई निर्वल, कोई सबल, कोई अधिक परिश्रमी, कोई कम परिश्रमी, कोई अधिक बुखिमान और कोई कम बुखिमान । उद्दृष्ट सबलों से निर्वेलों की रक्षा करने की आवश्यकता महसूस होने लगी। शिल्पवृत्ति से तैयार हुए माल को लोगों तक पहुँचाने की आवश्यकता जान पड़ने लगी। खेती तथा शिल्प आदि कार्यों के लिए पारस्परिक जनसहयोग की आवश्यकता प्रतीत हुई तम भगवान ऋषभदेव ने, जो कि वास्तविक ब्रह्मा थे, अपनी भूजाओं में मस्त्र धारण कर लोगों को शिक्षा दी कि आततायियों से निवंत मानवों की रक्षा करना ,बलवान मनुष्य का कर्लब्य है। कितने ही लोगों ने यह कार्य स्वीकार किया। ऋषभदेन मगवान ने ऐसे लोगों का नाम क्षत्रिय रखा। अपनी जंघाओं से जलकर लोगों को शिक्षा दी कि सुविधा के लिए सुष्टि को ऐसे मनुष्यों की आवश्यकता है जो तैयार हुई वस्तुओं को एक स्थान से दूसरे स्थान पर ले जाकर वहाँ के लोगों को सुख-सुविधा पहुँचायें । बहुत-से लोगों ने यह कार्य करना स्वीकृत किया । भगवान ने ऐसे लोगों को बैश्य संझा दी। इसके बाद उन्होंने बतलाया कि यह कर्मयुग है और कर्म बिना सहयोग के हो नहीं सकता बदः पारस्परिक सहयोग करने वालों की बावण्यकता है। बहुत-से लोगों ने इस सेवावृत्ति को अपनाया। भादि बहुता ने उन्हें सुद्ध संज्ञा दी। इस तरह कर्मभूमि रूप सुष्टि के प्रारम्म में आदिबहुता ने क्षत्रिय, वैश्य और शह वर्ण स्थापित किय । आग चलकर भरत चक्रवर्ती के मन में यह बात आयी कि मैंने दिग्विजय के द्वारा बहत-सा धन इकट्ठा किया है। अन्य लोग भी अपनी मनित के अनुसार यथाशक्य घन एकत्रित करते हैं। आखिर उसका त्याग कहाँ किया जाये? उसका पात्र किसे बनाया जाये? इसी के साथ उन्हें ऐसे लोगों की भी आवश्यकता अनुभव में आयी कि यदि कुछ लोग बुद्धिजीवी हों तो उनके द्वारा अन्य त्रिवर्गों को सदा बौद्धिक सामग्री मिलती रहेगी। इसी विचार के अनुसार उन्होंने समस्त लोगों को अपने घर आमन्त्रित किया और मार्ग में हरी घास उगवा दी। 'हरी घास में भी जीव होते हैं, हमारे चलने पर उन जीवों को बाघा पहुँचेगी' इस बात का विचार किये बिना ही बहुत-से लोग भरत महाराज के महल में भीतर चले गये परन्तु कुछ लोग ऐसे भी रहे जो हरित घास वाले मार्ग से भीतर नहीं गये, बाहर ही खड़े रहे। भरत महाराज ने जब भीतर

न आने का कारण पूछा सब उन्होंने बतलाया कि हमारे आने से हरित घास के जीतों की बाधा पहुँकती है इसलिए हम लोग नहीं आये। महाराज भरत ने उन सबकी दयावृत्ति को मान्यता देकर उन्हें दूसरे प्रासुक मार्ग से अन्दर बुलाया और उन सबकी प्रमंसा तथा सम्मान कर उन्हें बाह्यण संज्ञा दी तथा उनका अध्ययन, अध्यापन, यजन, याजन आदि कार्य निश्चित किया। इस घटना का वर्णन जिनसेनावार्य ने अपने इसी आदिपुराण के पर्व १४३-२४६ में किया है।

### जन्मना कर्मणा वा

यह वर्णव्यवस्था जन्म से है या कर्म से, इस विषय में आजकल दो प्रकार की विचारधाराएँ प्रवाहित हो रही हैं। कुछ लोगों का ऐसा ध्यान है कि वर्णव्यवस्था जन्म से ही है अर्थात् जो जिस वर्ण में उत्पन्न हो गया वह चाहे जो अनुकूल प्रतिकूल कर्म करे उस भव में उसी वर्ण में रहेगा, मरणोत्तर काल में ही उसका वर्ण-परिवर्तन हो सकेगा। और कुछ लोग ऐसा ध्यान रखते हैं कि वर्णव्यवस्था गुण और कर्म के अधीन है। घट कर्मों को व्यवस्थित रूप देने के लिए ही चतुर्वर्ण की स्थापना हुई थी, अतः जिसके जैसे अनुकूल प्रतिकूल कर्म होंगे उसका वैसा ही वर्ण होगा।

ऐतिहासिक दृष्टि से जब इन दोनों धाराओं पर विचार करते हैं तो कर्मणा वर्णव्यवस्था की बात अधिक प्राचीन सिद्ध होती है। क्योंकि बाह्मणों तथा महाभारत आदि में जहाँ भी इसकी चर्चा की गयी है वहां कर्म की अपेक्षा ही क्यांव्यवस्था मानी गयी है। उदाहरण के लिए कुछ उल्लेख देखिए:

महाभारत में भारद्वाज भृगु महाँच से प्रक्रन करते हैं कि यदि सित अर्थात् सत्त्वगुण, लोहित अर्थात् रजोगुण, पीत अर्थात् रजस्तमोव्याभिश्च और कृष्ण अर्थात् तमोगुण इन चार मणों के वर्ण से वर्ण-भेव माना जाता है तो सभी वर्णों में वर्णसंकर दिखाई देता है। काम, क्रोध, भय, लोभ, स्रोक, चिन्ता, सुधा, श्रम शादि हम सभी के होते हैं फिर वर्णभेद क्यों होता है? हम सभी का बारीर पसीना, मूत्र, पुरीय, कफ और रुधिर को झराता है फिर वर्णभेद कैसा ? जंगम और स्थावर बीवों की असंख्यात जातियों हैं उन विविध वर्ण वाली जातियों के वर्ण का निश्चय कैसे किया थाये ?

उत्तर में भृगु महर्षि कहते हैं:

बस्तुत: वणों में कीई विशेषता नहीं है। सबसे पहले ब्रह्मा ने इस संसार की ब्राह्मण वर्ण ही सूजा था परन्तु अपने-अपने कमों से वह विविध वणेभेद को प्राप्त हो गया। जिन्हें कामभोग त्रिय है, स्वधाव से तीक्षण, कोधी तथा त्रियसाहस हैं, स्वधमं-सत्त्वगुण प्रधान धमं का त्याग करने वाले हैं और रक्तांग अर्थात् रजोगुण-प्रधान हैं वे क्षत्रियत्व को प्राप्त हुए। जो गो आदि से आजीविका करते हैं, पीत अर्थात् रजस्तमोव्यामिश्रगुण के धारक हैं, खेती आदि करते हैं और स्वधमंका पालन नहीं करते हैं वे द्विज वैध्यपने को प्राप्त हो गये। इनके सिवाय जिन्हें हिंसा, भूठ आदि त्रिय है, सुब्ध हैं, समस्त कार्य कर अपनी आजीविका करते हैं, कृष्ण अर्थात् तमोगुणप्रधान हैं, और गौच—पवित्रता से परिष्ठष्ट हैं वे सूद्रपने को प्राप्त हो गये। इस प्रकार इन कार्यों से पृथक्षु-पृथक्षुपने को प्राप्त हुए द्विज वर्णान्तर को क्राप्त हो गये। धर्म तथा यक्षत्रिया का इन सभी के लिए निषेध नहीं है।

१. भारद्वाज उवाच

<sup>&#</sup>x27;'चातुर्वेर्णस्य वर्णेन यदि वर्णो विभिन्नते । सर्वेवां सन्नु वर्णानां दृश्यते वर्णसंकरः ॥६॥
कामः कोयः भयं लोभः शोकश्चिन्ता भुधा श्रमः । सर्वेवां नः प्रभवति कस्माद् वर्णो विभिन्नते ॥७॥
स्वेदमूत्रपुरीषाणि श्लेष्मा पित्तं सशोणितम् । ततुः भरति सर्वेवां कस्माद् वर्णो विभिन्नते ॥८॥
जङ्गमानाममंत्रयेयाः स्थावराणां च जानयः । तेषां विविधवर्णानां कृतो वर्णविनिश्चयः ॥६॥'' 🛶

इसी महाभारत का एक उदाहरण और देखिए:

भारद्वाज भृगु महर्षि से पूछते हैं कि हे बक्तृश्लेष्ठ, हे बाह्मण ऋषे, कहिए कि यह पुष्प बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और सूद किस कारण से होता है ?

उत्तर में भृगु महर्षि कहते हैं:

"जो जातकर्म आदि संस्कारों से संस्कृत है, पवित्र है, वेदाध्ययन से सम्पन्न है, इज्या आदि षट्कर्मों में अवस्थित है, शौचाचार में स्थित है, यक्ताविश्वट वस्तु को खाने वाला है, गुरुओं को प्रिय है, निरन्तर व्रत धारण करता है, और संस्थ में तत्पर रहता है वह बाह्मण कहलाता है। सत्य, दान, अदोह, अकूरता, लज्जा, दया और तप जिसमें दिखाई दे वह बाह्मण है। जो अतिय कर्म का सेवन करता है, वेदाध्ययन से संगत है, दानवादान में जिसकी प्रीति है वह क्षत्रिय कहलाता है। व्यापार तथा पशुरक्षा जिसके कार्य हैं, जो खेती आदि में प्रेम रखता है, पवित्र रहता है और वेदाध्ययन से सम्पन्त है वह वैश्व कहलाता है। खाद्य-अखाद्य सभी में खिसकी प्रीति है, जो सबका काम करता है, अपवित्र रहता है, वेदाध्ययन से रहित है और आचारवर्जित है वह क्षूत्र नाना जाता है। इन क्लोकों की संस्कृत टीका में स्पष्ट किया गया है कि त्रिवर्ण में धर्म ही वर्णविभाग का कारण है, जाति नहीं।

इसी प्रकार विज्ञपुराण का एक प्रकरण देखिए, जिसमें स्पष्ट लिखा है :

"हे राजन्, द्विजस्य का कारण न जाति है, न कुल है, न स्वाध्याय है, न शास्त्रज्ञान है, किन्तु वृत्त— सर्वाचार ही उसका कारण है । वृत्तद्वीन दुरात्मा मानव का कुछ क्या कर देगा ? क्या सुगन्धित फूलों में कीड़े

"न विशेषोऽस्ति वर्णानां सर्व बाह्यमिवं जगत् । ब्रह्मणा पूर्वसुष्टं हि कर्मभिवंर्णतां गतम् ॥१०॥ कामभोगप्रियास्तीक्षणाः क्रोधनाः प्रियसाहसाः । त्यक्तस्वधर्मा रक्ताङ्गस्ते द्विजाः क्षत्रतां गताः ॥११॥ गोभ्यो वृत्ति समास्थाय पीताः कृष्युपजीविनः । स्वधर्मान्नानृतिष्ठन्ति ते द्विजाः वैश्यतां गताः ॥१२॥ हिसानृतप्रिया लुब्धाः सर्वकर्मोपजीविनः । कृष्णाः शौचपिरभ्रष्टास्ते द्विजाः शूद्रतां गताः ॥१२॥ इत्येतैः कर्मभिक्यंस्ता द्विजा वर्णान्तरं गताः । धर्मो यक्तक्रियास्तेषां नित्यं न प्रतिविव्ध्यते ॥१४॥ — म० भा०, शा० प०, अ० १८८

#### १. ''भारद्वाज उनाच

ब्राह्मणः केन भवति सत्तियो वा द्विजोत्तमः । वश्यः शूद्धश्य विप्रवे तब्बूहि वदता वर ॥१॥ भूगुरुदाच

जातकर्माविभिर्यस्तु संस्कारः संस्कृतः श्रृणः । वेशाध्ययनसंपन्नः षट्सु कर्मस्ववस्थितः ॥२॥ सौधाचारस्थितः सम्यम्विधसाशी गुरुत्रियः । नित्यन्नती सत्यपरः स वे बाह्मण उच्यते ॥३॥ सत्यं बावमणात्रीह आनृतांस्यं त्रपा धृणा । तपश्च वृश्यते यत्र स बाह्मण इति स्मृतः ॥४॥ सत्रणं तैवते कर्म वेशाध्ययनसंगतः । वानावानरतिर्यस्तु स वे क्षत्रिय उच्यते ॥६॥ विजया पसुरक्षाः च कृष्यावानरतिः गृणिः । वेवाध्ययनसंपन्नः स वेश्य इति संजितः ॥६॥ सर्वभक्षरतिन्तयं सर्वकर्मकरोऽतृथिः । त्यथतवेवस्त्यमाचारः स वे श्रृणः इति स्मृतः ॥७॥ (हिचे—श्रैणको धर्म एव वर्णविभागे कारणम् न जातिरित्यर्कः ) सं० टी०"

<sup>--&</sup>gt;भृषुख्वाच

पैदा नहीं होते ? राजन्, एकान्न से यही एक बात ग्राह्म नहीं है कि यह पढ़ता है इसलिए डिज है, चारित्र की खोज की जाये । क्या राक्षस नहीं पढ़ते ? नट की तरह दुरात्मा मनुष्य के बहुत पढ़ने से क्या ? उसी ने पढ़ा और उसी ने सुना जो कि किया का पालन करता है। जिस प्रकार कपाल में रखा हुआ पानी और कुले की मशक में रखा हुआ दूध दूषित होता है उसी प्रकार वृत्तहीन मनुष्य का श्रुत भी स्थान के दोष से दूषित होता है। दुराचारी मनुष्य भने ही चतुर्वेदों का जानकार हो, यदि दुराचारी है तो वह शूद्ध से भी कहीं अधिक नीच है। इसलिए हे राजन्, वृत्त को ही बाह्मण का लक्षण जानो।"

वृद्ध गौतमीय धर्मशास्त्र में भी उल्लेख है:

"हे राजन् ! जाति नहीं पूजी जाती, गुण ही कल्याण के करने वाले हैं, वृत्त—सदाचार में स्थित चाण्डाल को भी देवों ने ब्राह्मण कहा है ।"²

### मुक्तनीतिसार का भी उल्लेख द्रष्टव्य है:

"न केवल जाति को देखना चाहिए और न केवल कुल को । कर्म, शील और दया, दाक्षिण्य आदि गुण ही पूज्य होते हैं, जाति और कुल नहीं । जाति और कुल के ही द्वारा श्रेष्ठता नहीं प्राप्त की जा सकती ।"

ब्राह्मण कौन हो सकता है ? इसका समाधान करते हुए वैशम्पायन महर्षि महाभारत में युधिष्ठिर के प्रति कहते हैं—

"सत्यशीच, दयाशीच, इन्द्रियनिग्रह शीच, सर्वप्राणिदया शीच और तप:शीच ये पांच प्रकार के शीच हैं। जो दिज इस पञ्चलक्षण शीच से सम्पन्न होता है हम उसे बाह्मण कहते हैं। हे युधिष्ठिर, शेष दिख णूद हैं। मनुष्य न कुल से बाह्मण होता है और न जाति से किन्तु कियाओं से बाह्मण होता है। हे युधिष्ठिर, वृत्त में स्थिर रहने वाला चाण्डाल भी बाह्मण है। पहले यह सारा संसार एक वर्णात्मक था परन्तु कमें और कियाओं की विशेषता से चतुर्वणं हो गया। शीलसम्पन्न गुणवान् शूद्र भी बाह्मण हो सकता है और कियाहीन बाह्मण शूद्र से भी नीच हो सकता है। जिसने पञ्चेन्द्रिय रूप भयानक सागर पार कर लिया है—अर्थात् पञ्चेन्द्रियों को वश्च में कर लिया है, भले ही शूद्र हो उसके लिए अपरिमित दान देना चाहिए। हे राजन्,

१. "न जाति नं कुलं राजन् न स्वाध्यायः श्रुतं न च । कारणानि द्विज्ञत्वस्य वृक्तमेव हि कारणम् ॥ कि कुलं वृक्तहीनस्य करिष्यति दुरात्मनः । कृमयः कि न जायन्ते कुसुमेवु सुगन्धिषु ॥ नैकमेकान्ततो प्राह्मः पठनं हि विशाम्पते । वृक्तमन्विध्यतां तात रक्षोभिः कि न पठ्यते ॥ बहुना किमधीतेन नटस्येव दुरात्मनः । तेनाधीतं श्रुतं वापि यः कियामनृतिष्ठिति ॥ कपालस्थं यथा तोयं श्ववृतौ च यथा पयः । वृष्यं स्यात्स्थानवोषेण वृक्तहीनं तथा श्रुतम् ॥ चतुर्वेदोऽपि दुवृं सः श्रूवादल्यतरः स्मृतः । तस्माद् विद्वि महाराज वृक्तं बाह्मणसक्षणम् ॥"

<sup>---</sup>वह्मिपुराण

२. "न जातिः पूज्यते राजन् गुजाः कल्याणकारकाः । खण्डासमपि वृत्तस्यं तं देवा बाह्यजे विदुः ॥"
—-वृद्ध गौतमीय धर्मशास्त्र

 <sup>&</sup>quot;नैव जातिनं च कुलं केवलं लक्षयेविष । कर्मशीलगुणाः पूज्याः तथा जातिकुले न हि ॥ न जात्या न कुलेनैव श्रेष्ठश्वं प्रतिपद्यते ।"

<sup>---</sup> गु० नी०, सा० अ० ३

जाति महीं देखी जाती । गुण ही कल्याण करने वाले हैं इसलिए शूब से उत्पन्न हुआ मनुष्य भी यदि गुणवान् है तो बाह्मण हैं ।"

मुकनीति में भी इस आशय का एक श्लोक और आया है:

"मनुष्य, जाति से न बाह्मण हो सकता है न क्षत्रिय, न वैश्य, न शूद्र और न म्लेच्छ । किन्तु गुण और कर्म से ही ये भेद होते हैं ।"

भगवद्गीता में भी यही उल्लेख है कि ''मैंने गुण और कमें के विभाग से चातुर्वण्यं की सृष्टि की है।'' इस प्रकार हम देखते हैं कि जिसमें वर्णव्यवस्था को अत्यन्त महत्त्व मिला उस वैदिक संस्कृति में वेद, बाह्मण और महाभारत-युग तक गुण और कमें की अपेक्षा ही वर्णव्यवस्था अंगीकृत की गयी है। परन्तु ज्यों ही स्मृति-युग आया और काल के प्रभाव से लोगों के आत्मक गुणों में न्यूनता, सद्वृत्त-सदाचार का ह्यास तथा अहंकार आदि दुर्गुणों की प्रवृत्ति होती गयी त्यों-त्यों गुणकर्मानुसारिणी वर्णव्यवस्था पर परदा पड़ता गया। अब वर्णव्यवस्था का आधार गुणकर्म न रहकर आति हो गया। अब नारा लगाया जाने लगा कि ''बाह्मण' जन्म से ही देवताओं का देवता है।'' इस गुणकर्मवाद और जातिबाद का एक सन्धिकाल भी रहा है जिसमें गुण और कमें के साथ योनि वथवा जाति का भी प्रवेश हो गया। जैसा कि कहा गया है:

"जो मनुष्य जाति, कुल, वृत्त-स्वाध्याय और श्रुत से युक्त होता है वही द्विज कहलाता है।"<sup>१</sup> "विश्वा, योगि और कमें ये तीनों बाह्मणस्व के करने वाले हैं।" <sup>१</sup> "जन्म, शारीरिक वैकिष्ट्य, विद्या, आचार, श्रुत और यथोक्त समें से बाह्मणस्व किया जाता है।"

१. "सत्यं शौचं वया शौचं शौचिमिन्त्रियनिष्ठहः । सर्वभूते वयाशौचं तपःशौचं च पंचमम् ॥
पंचलकणसंपन्न ईवृशो यो अवेत् विजः । तमहं बाह्यचं बूयां शेखाः सूत्रा युधिष्ठिर ॥
त कृतेत न जात्या वा कियाभिर्वाह्यणो भवेत् । चाण्डालोऽपि हि वृत्तस्थो बाह्यणः स युधिष्ठिर ॥
एकवर्णमिवं विश्वं पूर्वभासीव् युधिष्ठिर । कर्मिक्याविशेषेण चातुर्वेण्यं प्रतिष्ठितस् ॥
शुद्रोऽपि शीलसंपम्नो गुजवान् बाह्यणो भवेत् । बाह्यणोऽपि कियाहोनः शूबावप्यवरो भवेत् ॥
पंचेन्त्रियाणंवं घोरं यवि शूबोऽपि तीर्णवान् । तस्मै वानं प्रवातव्यमप्रमेयं युधिष्ठिर ॥
व जातिवृंद्रयते राजन् गुणाः कल्याणकारकाः । तस्माच्छूबप्रसूतोऽपि बाह्यणो गुणवान्नरः"
—महाभारत

२. "न जात्या बाह्यभरकात्र क्षत्रियो वैश्य एव वा । न शूबो न च वै म्लेच्छो भेदिता गुणकर्मभिः॥" — गुकनीति

३. ''बातुर्बर्ण्यं मया सृष्टं गुणकर्मबिभागशः ।''—भ० गी० ४।१३। बाह्मजलवियविशां शूँडाणां क परंतप । कर्माण प्रविभक्तानि स्वभावप्रभवेर्गुणैः ॥''—भ० गी० १८।४१।

४. "ब्राह्मणः संभवेनैय देवानामपि देवतम् ।" — मनु० ११।५४।

४. "आत्या कुलेन बुसेन स्वाध्यायेन श्रुतेन च । धर्मेण च यखोक्तेन ब्राह्मणस्यं विधीयते ॥" —अग्नि पु०

६. "विद्या मोनिः कर्म केति त्रयं बाह्यस्यकारकम्।" पिंगलसूत्रव्याख्यायां स्मृतिवाक्यम्।

७, "जन्मशारीरविद्याभिराचारेण भूतेन च । धर्मेण च यथोक्तेन बाह्मणत्वं विधीयते ॥"

<sup>---</sup>परशरमाधवीय ६,१६

''तप, श्रुत और जाति ये तीन ब्राह्मणपन के कारण हैं।'"

परन्तु धीरे-धीरे गुण और कर्म दूर होकर एक योनि अर्थात् जाति ही वर्णव्यवस्था का कारण रह गया। आज का ब्राह्मण मांस मछली खाये, मदिरापान करे, यूतकीड़ा, देश्यासेवन आदि कितने ही दुराचार क्यों न करे परन्तु वह ब्राह्मण ही बना रहता है, वह अन्यवर्णीय लोगों से अपने चरण पुजाता हुआ गर्व का अनुभव करता है। क्षत्रिय चोरी, डकैती, नरहत्या आदि कितने ही कुकर्म क्यों न करे परन्तु 'ठाकुर-सहब' के सिवाय यदि किसीने कुछ बोल दिया तो उसकी भौंह टेढ़ी हो जाती है। यही हास वैश्य का है। आज का भूद्र कितने ही सदाचार से क्यों न रहे परन्तु वह जब देखो तब घृणा का पात्र ही समझा जाता है, उसके स्पर्श से लोग डरते हैं, उसकी छाया से दूर भागते हैं। आज केवल जातिवाद पर जवलम्बित वर्णव्यवस्था ने मनुष्यों के हृदय घृणा, ईष्यां और अहंकार आदि दुर्गुणों से भर दिये हैं। धर्म के नाम पर अहंकार, ईष्यां और घृणा आदि दुर्गुणों की अभिवृद्धि की जाती है।

### जैनधर्म और वर्ण-व्यवस्था

जैन सिद्धान्त के अनुसार विदेहक्षेत्र में गायवती कर्मभूमि रहती है, वहाँ क्षत्रिय, वैयय तथा गूद्ध ये तीन वर्ण रहते हैं और आजीविका के लिए उकत तीन वर्ण आवश्यक भी हैं। जैनधर्म ब्राह्मणवर्ण को आजीविका का साधन नहीं मानता। विदेहक्षेत्र में तो ब्राह्मणवर्ण है ही नहीं। भरतक्षेत्र में अवश्य ही भरत चत्रवर्ती ने उसकी स्थापना की थी परन्तु उस प्रकरण को आद्योपान्त देखने से यह निश्चय होता है कि भरत महाराज ने वती जीवों को ही ब्राह्मण कहा है। उन्होंने अपने महल पर आमन्त्रित मानवों में से ही दयालु मानवों को ब्राह्मण नाम दिया था तथा क्रतादिक का विशिष्ट उपदेश दिया था। और व्रती होने के चिह्नस्वरूप यज्ञोपवीत दिया था। कहने का सारांश यह है कि जिस प्रकार बौद्धधर्म में वर्ण-व्यवस्था का सर्वंधा प्रतिषेध है, ऐसा जैनधर्म में नहीं है। परन्तु इतना निश्चित है कि जैनधर्म स्मृतियुग में प्रचारित केवल जातिवाद पर अवलम्बित वर्ण-व्यवस्था को स्वीकार नहीं करता।

आदिपुराण में जो उल्लेख है वह केवल वृत्ति-आजीविका को व्यवस्थित रूप देने के लिए ही किया गया है। जिनसेनाचार्य ने उसमें स्पष्ट लिखा है:

"मनुष्यजातिरेकैव जातिनामोदयोद्भवा । वृक्षिभेदाहिताद्भेदाच्चातुर्विध्यमिहाश्नुते ॥४५॥ बाह्यणा व्रतसंस्कारात् क्षत्रियाः शस्त्रधारणात् । व्यणजोऽर्याजनान्याय्याच्छूदान्यग्वृक्षिसंश्रयात् ॥४६॥" ---आ० पु०, पर्व ३८

अर्थात् जातिनामक कर्म अथवा पंचेन्द्रिय जाति का अवान्तर भेद मनुष्य जाति नामकर्म के उदय से उत्पन्न होने वाली मनुष्य जाति एक ही है। सिर्फ आजीविका के भेद से वह चार प्रकार की हो जाती है। व्रत-संस्कार से ब्राह्मण, शस्त्रधारण से क्षत्रिय, न्यायपूर्ण धनार्जन से वैश्य और नीचवृत्ति-सेवावृत्ति से शूद्र कहलाते हैं।

यही श्लोक जिनसेनाचार्य के साक्षात् शिष्य गुणभद्राचार्य ने उत्तरपुराण में निम्न प्रकार परिवर्तित तथा परिवर्धित किये हैं:

"मनुष्यजातिरेकैव जातिकर्मोदयोद्भवा। वृत्तिभेदाहिताद्भेदाच्यातुर्विध्यमिहाश्नुते॥ नास्ति जातिकृतो भेदो मनुष्याणां गवाश्ववत्। आकृतिग्रहणात्तस्मादय्यथा परिकल्यते॥"

१. "तपः श्रुतं च जातिश्च वर्षं बाह्यण्यकारणम् ।"--आदिपुराण

इनमें से प्रथम श्लोक का भाव पहले लिखा जा चुका है। द्वितीय श्लोक का भाव यह है कि गाय, घोड़ा आदि में जैसा जातिकृत भेद पाया जाता है वैसा मनुष्यों में नहीं पाया जाता, क्योंकि उन सबकी आकृति एक है।

आदिपुराण के यही क्लोक सन्धिसंहिता तथा धर्मसंग्रह—श्रावकाचार आदि ग्रन्थों में कहीं ज्यों-के-त्यों और कहीं कुछ परिवर्तन के साथ उद्धृत किये गये हैं।

इतके सिवाय अमितगत्याचार्य का भी अभिप्राय देखिए जी उन्होंने अपनी धर्मपरीक्षा में व्यक्त किया है:

"जो सत्य, शौच, तप, शील, ध्यान, संयम से रहित हैं ऐसे प्राणियों को किसी उच्च जाति में जन्म लेने मात्र से धर्म नहीं प्राप्त हो जाता।"

"जातियों में जो यह ब्राह्मणादि की भेदकल्पना है वह आचार मात्र से है। वस्तुतः कोई ब्राह्मणादि जाति नियत नहीं है।"

"संयम, नियम, शील, तप, दान, दम और दया जिसमें विद्यमान हैं इसकी श्रेष्ठ जाति है।"

''नीच जातियों में उत्पन्न होने पर भी सदाचारी व्यक्ति स्वर्ग गये और शील तथा सयम को नष्ट करने वाले कुलीन मनुष्य भी नरक गये !''

"चूँकि गुणों से उत्तम जाति बनती है और गुणों के नाश से नष्ट हो जाती है अतः विद्वानों को गुणों में ही आदर करना चाहिए।"

श्री कुन्दकुन्द स्वामी के दर्शनपाहुड की यह एक गाया देखिए उसमें वे क्या लिखते हैं:

"ण वि देहो वंदिञ्जइ ण विय कुलो ण विय जाईसंयुत्तो । को वंदिम गुणहोणो ण हु सवणो णेव सावयो होइ ॥२७॥"

"न तो देह की वन्दना की जाती है, न कुल की और न जातिसम्पन्न मनुष्य की । गुणहीन कोई भी वन्दना करने योग्य नहीं है चाहे अमण हो चाहे श्रावक।"

# भगवान् वृषभदेव ने श्राह्मण वर्ण क्यों नहीं सुजा ?

यह एक स्वाभाविक प्रश्न उत्पन्न होता है कि भगवान् वृषभदेव ने क्षत्रिय आदि वर्णों की स्थापना की, परन्तु बाह्यणवर्ण की स्थापना क्यों नहीं की। उसका उत्तर ऐसा मालूम होता है कि भोगभूमिज मनुष्य प्रकृति से भद्र और शान्त रहते हैं। बाह्यण वर्ण की जो प्रकृति है वह उस समय के मनुष्यों में स्वभाव से ही थी। अतः उस प्रकृति वाले मनुष्यों का वर्ग स्थापित करने की उन्हें आवश्यकता महसूस नहीं हुई। हाँ, कुछ लोग उन भद्र प्रकृतिक मानवों को त्रास आदि पहुँचाने लगे थे इसलिए क्षत्रिय वर्ण की स्थापना की, अथार्जन के दिना किसी का काम नहीं चलता इसलिए वैश्य स्थापित किये और सबके सहयोग के लिए शूझों का संघटन किया।

१. "न जातिमात्रो धर्मो लम्यते बेह्धारिभिः । सत्यशौचतपःशीलघ्यानस्वाध्यायविजतैः ।। भाचारमात्रभेदेन जातीमां भेदकल्पनम् । न जाति बिह्मणाद्यास्ति नियतः कापि तात्त्विकी ।। संयमो नियतः शीलं तपो दानं दमो दया । विद्यन्ते तात्त्विकी यस्यां सा जातिर्महती सताम् ॥ शौलवन्तो गताः स्वर्गे नीचजातिभवा अपि । कुलीना नरकं प्राप्ताः शीलसंयमनाशिनः ॥ गुणैः संपद्यते जातिर्गुणध्वंसैविपद्यते । यतस्ततो बुबैः कार्यो गुणेध्वेवादरः परः ॥"

महाभारतादि' जैनेतर बन्धों में जो यह उल्लेख मिलता है कि सबसे पहले बहु । ने बाह्मण वर्ण स्थापित किया उसका भी यही अभिप्राय मालूम होता है। मूलतः मनुष्य बाह्मण प्रकृति के थे, परन्तु कालकम से उनमें विकार उत्पन्न होने के कारण क्षतियादि विभाग हुए। अन्य अवसर्पिणी तथा उत्सर्पिणी के युगों में मनुष्य अपनी भन्न प्रकृति की अवहेलना नहीं करते, इसलिए यहाँ अन्य कालों में हाह्मण वर्ण की स्थापना नहीं होती। विदेह क्षेत्र में भी बाह्मण वर्ण की स्थापना न होने का यही कारण है। यह हुण्डावस्थिणी काल है जो कि अनेकों उत्सर्पिणी तथा अवसर्पिणी युगों के बीत जाने के बाद आया है। इसमें खासकर ऐसे मनुष्यों का उत्सर्व होता है जो प्रकृत्या अभवतर होते जाते हैं। समय बीता, भरत चक्रवर्ती हुए। उन्होंने राज्य-शासन सँभाला, लोगों में उत्तरोत्तर अभवता बढ़ती गयी। मनुओं के समय में राजनैतिक दण्डविद्यान की सिर्फ दीव भाराएँ बी, 'हा,' 'मा' और 'धिक्'। किसी ने अपराध किया उसके दण्ड में शासक ने 'हा' खेद है यह कह दिया, बस, इतने से ही अपराधी सचेत हो जाता था। समय बीता, लोग कुछ अभद्र हुए तब 'हा' के बाद 'मा' अर्थात् खेद है अब ऐसा न करना, यही दण्ड निश्चित किया गया। फिर समय बीता, लोग और अभद्र हुए, तब 'हा' 'मा' 'धिक्'— खेद है अब ऐसा न करना, और मना करने पर भी नहीं मानते इसलिए तुम्हें धिक्कार हो, ये तीन दण्ड प्रचलित हुए। 'धिक्' उस समय की मानो फौसी की सजा थी। कितने भन्न परिणाम वाले सोग उस समय होते थे और आज? अतीत और वर्तमान की तुलना करने पर अविन-अन्तरिक्ष का अन्तर मालूम होता है।

### वर्ण और जाति

वर्ण के विषय में अपर पर्याप्त विचार किया जा चुका है। यहाँ जाति के विषय में भी कुछ चर्चा कर लेनी आवश्यक है। जैनागम में जाति के जो एकेन्द्रिय द्वीन्द्रिय आदि पाँच भेद वाँचत है वे सामान्य की अपेका हैं। उनके सिवाय एकेन्द्रियादि प्रत्येक जाति के असंख्यात अवान्तर विकेष होते हैं। यहाँ हम उन सबका वर्णन अनावश्यक समझ कर केवल मनुष्यजातियों पर ही विचार करते हैं।

मनुष्यजातियां निम्न भेदों में विभाजित हैं:

- १. वृत्तिकप जाति—यह वृत्ति अर्थात् व्यवसाय या पेते से सम्बन्ध रखती है। जैसे वद्दी, जुहार, सुनार, कुम्हार, तेली आदि ।
- २. वंश-गोत्र आदिरूप जाति-यह अपने किसी प्रभावशाली विशिष्ट पुरुष से सन्तानकम की अपेक्षा रखती है। जैसे गर्ग, श्रोतिय, राठौर, चौहान, खण्डेलवाल, अप्रवाल, रचुवज, सूर्यवंश आदि।
- ३. राष्ट्रीयरूप जाति-प्यह राष्ट्र की अपेका से उत्पन्न है। जैसे भारतीय, यूरोपियन, अमेरिकन, चेंदेरिया, नर्रसिहपुरिया, देवगढ़िया आदि।
- ४. साम्प्रदायक जाति यह अपने धर्म या सम्प्रदाय-विशेष से सम्बन्ध रखती है। जैसे जैन, बौद्ध, सिक्ख, हिन्दू, मुसलमान आदि।

जैन ग्रन्थों तथा यजुर्वेद और तैत्तिरीय बाह्यणों में जिन जातियों का उल्लेख है वे सभी इन्हीं अवियों में अन्तिहित हो जाती हैं। इन विविध जातियों का आविर्भाव तत्तरकारणों से हुआ अवश्य है, परन्तु आज के

१. "असुजर् बाह्मणानेव पूर्व ब्रह्मा प्रजापतीम् । आत्मतेजोऽभिनिवृत्तान् भात्मराग्निसमप्रभान् ॥ ततः सत्यं च धर्मं च तपो ब्रह्म च सारवतम् । आचारं चैव शौचं च स्वर्धाय विवये प्रभु:॥"

<sup>-</sup>महाभारत<mark>, अध्याव १</mark>८८

<sup>&</sup>quot;प्रजापतियंत्रमसृजत, यशं सृष्टमनु ब्रह्मक्षत्रे असृज्येताम् '''''' -- ऐ० ब्रा०, अ० ३४ खं० १ "ब्रह्म वा इदमग्र आसीत् एकमेव'''''---श० ब्रा० १४-४-२

युव में पुरुषार्थसाधिनी सामाजिक व्यवस्था में इन सबका उपयोग नहीं हो रहा है और नहीं हो सकता है। पुरुषार्थसाधिनी सामाजिक व्यवस्था के साथ यदि साझात् सम्बन्ध है तो वृत्ति रूप जाति का ही है। व्यक्ति अपनी प्रकृति के अनुसार वृत्तिरूप जाति को स्वीकृत करता है। यह प्रकृति कदाचित् पिता-पुत्र की एक सदृश होती है, और कदाचित् विसदृश भी। पिता सात्त्रिक प्रकृति बाला है, पर उसका पुत्र राजस प्रकृति का धारक हो सकता है। पिता बाह्मण है, पर उसका पुत्र कुलकमागत अध्ययन-अध्यापन की पसन्द न कर सैनिक बन जाना पसन्द करता है। पिता वैश्य है, पर उसका पुत्र अध्ययन-अध्यापन की वृत्ति पसन्द कर सकता है। पिता अत्रिय है, पर उसका पुत्र अध्ययन-अध्यापन की वृत्ति पसन्द कर सकता है। पिता अत्रिय है, पर उसका पुत्र विभिन्न प्रकृतियों के होते हैं और उन विभिन्न प्रकृतियों के अनुसार स्वीकृत की हुई वृत्तियाँ विविध प्रकार की होती हैं। इन सबका जो सामान्य चतुर्वर्गिकरण है वही चतुर्वर्ण है। यह बतलाने की आवश्यकता नहीं कि एक-एक वर्ण अनेक जाति-उपजातियों का सामान्य संकलन है। वर्ण सामान्य संकलन है और जाति उसका विशेष संकलन। विशेष में परिवर्तन जल्दी-जल्दी हो सकता है पर सामान्य के परिवर्तन में कुछ समय लगता है। मातृश्रंण को जाति कहते हैं। यह जो जाति की एक परिभाषा है उसकी यहाँ विवक्षा नहीं है।

# वर्ण और कुल

### वर्ण और गोव

जैनधर्म में एक गोत्र नाम का कर्म माना गया है जिसके उदय से यह जीव उच्च-नीच कुल में उत्पन्न होता है। उच्च गोत्र के उदय से उच्च कुल में और नीच गोत्र के उदय से नीच कुल में उत्पन्न होता है। देवों के हमेशा उच्च गोत्र का तथा नारिकयों और तिर्यञ्चों के नीच गोत्र का ही उदय रहता है। मनुष्यों में भी भोगभूमिज मनुष्य के सदा उच्च गोत्र का ही उदय रहता है, परन्तु कर्मभूमिज मनुष्यों के दोनों गोत्रों का उदय पाया जाता है, किन्हीं के उच्च गोत्र का और किन्हीं के नीच गोत्र का। अपनी प्रशंसा, दूसरे के विद्यमान गुणों का अपलाप तथा अहंकार वृत्ति से नीच गोत्र का और इससे विपरीत परिणति के द्वारा उच्च मोत्र का बन्ध होता है। गोत्र की परिभाषा गोम्मटसार कर्मकाण्ड में इस प्रकार लिखी है:

## "संसानकनेषाचय जीवायरणस्य गोवनिदि सन्ना । - उच्चं जीचं वरणं उच्चं जीचं हवे नोवं ॥"

अर्थात् सन्तानकम से चले आये जीव के आचरण की गोत्र संज्ञा है। इस जीव का जो उच्च-नीच आचरण है वही उच्च-नीच गोत्र है। विचार करने पर ऐसा विदित होता है कि यह लक्षण सिर्फ कर्मभूमिज मनुष्यों को लक्ष्य कर ही लिखा गया है, क्योंकि गोत्र का उदय जिस प्रकार मनुष्यों के है उसी प्रकार नारकियों; तियं ज्यों और देवों के भी है, तथापि इन सबके सन्तित का कम नहीं चलता। यदि सन्तान का अर्थ सन्तित न लेकर परम्परा या अग्ननाय लिया जाये और ऐसा अर्थ किया जाये कि परम्परा या अग्नाय से प्राप्त जीव का जो आचरण अर्थात् प्रवृत्ति है वह गोत्र कहलाता है, तो गोत्रकर्म की उक्त परिभाषा व्यापक हो सकती है, क्योंकि देवों और नारिकियों के भी पुरातन देव और नारिकियों की परम्परा सिद्ध है।

गोत्र सबंत्र है, परन्तु वर्ण का व्यवहार केवल कर्मभूमि में है। इसलिए दोनों का परस्पर सदा सम्बन्ध रहता है यह मानना उचित नहीं प्रतीत होता। निग्नंत्र साधु होने पर कर्मभूमि में भी वर्ण का व्यवहार छूट जाता है, पर गोत्र का उदय विद्यमान रहा आता है। कितने ही लोग सहसा बाह्मण, क्षत्रिय और वैश्य को उच्च गोत्री और शूढ़ को नीच गोत्री कह देते हैं। परन्तु इस युग में जब कि सभी वर्णों में वृत्ति-सम्मिश्रण हो रहा है तब क्या कोई विद्वान् दृढ़ता के साथ यह कहने को तैयार है कि अमुक वर्ण के। कहीं-कहीं बाह्मणों में एक-दो नहीं, पचासों पीढ़ियों से मास-मछली खाने की प्रवृत्ति चल रही है उन्हें बाह्मण कुल में उत्पन्न होने के कारण उच्च गोत्री माना जाये और बुन्देलखण्ड की जिन बढ़ई, लुहार, सुनार, नाई आदि जातियों में पचासों पीढ़ियों से मास-मदिरा का सेवन न किया गया हो उन्हें शूढ़ वर्ण में उत्पन्न होने से नीच-गोत्री कहा जाये, यह बात बुढ़िग्राह्म नहीं दिखती। जिन लोगों में स्त्री का करा-घरा होता हो वे शूढ़ हैं, नीच हैं और जिनमें यह बात नहीं वे तिवर्ण दिन्न हैं, उच्च है यह बात भी आज जमती नहीं है क्योंकि स्पष्ट नहीं तो गुप्तरूप से यह करे-घरे की प्रवृत्ति तिवर्णों, दिलों में भी हुजारों वर्ष पहले से चली आ रही है।

### वर्णव्यवस्था अनावि या सावि ?

वर्णव्यवस्था विदेह क्षेत्र की अपेक्षा अनादि है, परन्तु भरतक्षंत्र की अपेक्षा सादि है। जब यहाँ भोगभूमि की रचना थी तब वर्णव्यवस्था नहीं थी। सब एक सदृश आयु तथा बृद्धि-विभववाले होते थे। जैनेतर कूर्य-पुराण में भी इस बात का स्पष्ट उल्लेख है कि इत्तपुग में वर्णविभाग नहीं था। वहाँ के लोगों में ऊँच-मीच का व्यवहार नहीं था, सब समान थे, सबकी तुल्य आयु थी, सुख-सन्तोष आदि सब में समान था, सभी प्रजा आनन्द से रहती थी, भोगयुक्त थी। तदनन्तर कम से प्रजा में राग और सोभ प्रकट होने लगे, सदाचार नष्ट होने लगा तथा कोई बलवान् और कोई निर्वल होने लगे, इससे मर्यादा नष्ट होने लगी तब उसकी रक्षा के लिए भगवान् अज अर्थात् बह्या ने बाह्यणों के हित के लिए क्षत्रियों को सूजा, वर्णाश्रम की व्यवस्था की और पशुहिंसा से विवर्णित यक्ष की प्रवृत्ति की। उन्होंने यह सब काम त्रेता युग के प्रारम्भ में किया?।

जैनधर्म की भी यही मान्यता है कि पहले, दूसरे और कुछ कम तीसरे काल के अन्त तक लोग एक सवृश बुढि, बल आदि के धारक होते थे अतः उस समय वर्णाश्रम-व्यवस्था की आवश्यकता नहीं थी परन्तु तीसरे काल के अन्तिम भाग से लोगों में विषमता होने लगी, अतः भगवान् आदिश्रह्मा ऋषभदेव ने क्षत्रियादि वर्णी की व्यवस्था की।

१. "इतं त्विमधुनोत्पत्तिवृं सिः साक्षावसोलुपा । प्रजास्तृप्ताः सवा सर्वाः सर्वानन्वाश्च भोगिनः ॥ अधमोत्तमत्वं नात्स्यासां निविशेषाः पुरंजयः । तुल्यमायुः सुखं रूपं तासु तस्मिन् इते युगे ।। ततः प्रावुरभूत्तासां रागो सोभश्च सर्वशः । अवश्यं भावितार्थेन त्रेतायुगवशेन वे ॥ सवाचारे वितष्ठे तु बलात्कालबलेन च । मर्यादायाः प्रतिष्टार्थं जात्वैतव्भगवानजः ॥ ससर्वं अत्रियान् ब्रह्मा बाह्मणानां हिताय वे । वर्णाश्रमव्यवस्थां च त्रेतायां इतवान् प्रभुः ॥ यज्ञप्रवर्तनं चैत्र पशुहिसावित्रीजतम् ।"

प्रस्तावना ६३

सादि-अनादि की इस स्पष्ट व्यवस्था को न लेकर कितने ही विद्वान् भरतक्षेत्र में भी वर्णं व्यवस्था को अनादि सिद्ध करते हैं और उसमें युक्ति देते हैं कि भोगभूमि के समय लोगों के अन्तस्तल में ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र ये चार वर्णं दवे हुए रहते हैं। किन्तु उनका यह युक्तिवाद गले नहीं उतरता। भोगभूमिज ममुख्यों के जब उच्च गोत्र का ही उदय रहता है, तब उनके शूद्र वर्णं को अन्तिहित करने वाला नीच गोत्र का भी उदय क्या शास्त्रसम्मत है ? फिर ब्राह्मण वर्णं की सृष्टि तो इसी हुण्डावसिंपणी काल में वतायी गयी है; उसके पहले कभी भी यहाँ ब्राह्मण वर्णं नहीं था। विदेहक्षेत्र में भी नहीं है। फिर उसकी अव्यक्त सत्ता भोगभूमिज मनुख्यों के शरीर में कहाँ से आ गयी ?

### वर्ण और अस्पृश्यता

प्राचीन वैदिक साहित्य में जहाँ चतुवर्ण की चर्चा आयी है वहाँ अन्तयजनों का अर्थात् अस्पृष्य शुद्रों का नाम तक नहीं लिया गया है। इससे पता चलता है कि प्राचीन भारत में स्पृष्यास्पृष्य का विकल्प नहीं था। स्मृतियों तथा पुराणों में इनके उल्लेख मिलते हैं। अतः यह कहा जा सकता है कि यह विकल्प स्मृतिकाल में उठा है और पुराणकाल में उसे पोषण प्राप्त हुआ है। सुद्र दो प्रकार के होते हैं, ग्राह्मान्न और अग्राह्मान्न अपना स्पृष्य और अस्पृष्य। ये भेद सर्वप्रथम मनुस्मृति में देखने को मिलते हैं। उस समय लोक मे इनका विभाग हो गया होगा।

आदिपुराण (१६।१८६) में जिनसेन स्वामी ने भी यह लिखा हैं कि सूब दो प्रकार के होते हैं—
स्पृथ्य और अस्पृथ्य । कारू, रजक आदि स्पृथ्य तथा चाण्डाल आदि अस्पृथ्य सूब हैं। आदिपुराण के उल्लेखानुसार यदि इस चीज को साक्षात् भगवान् ऋषभदेव के जीवन के साथ सम्बद्ध करते हैं तो इसका प्राचीन
भारतीय साहित्य में किसी-न-किसी रूप में उल्लेख अवश्य मिलना चाहिए। पर कहीं इन भेदों की चर्चा भी
नहीं है। तथा भगवान् ऋषभदेव ने स्वयं किसी से कहा हो कि तुम क्षिय हो, तुम वैश्य हो, तुम स्पृथ्य हो,
और तुम अस्पृथ्य सूब। अब तक तुम हमारे दर्शन कर सकते थे—हमारे सामन आ सकते थे, पर आज से
अस्पृथ्य हो जाने के नाते यह कुछ नहीं कर सकते—यह कहने का साहस नहीं होता। भगवान् ऋषभदेव के
समय जितनी वृत्तिरूप जातियाँ होंगी उनसे सहस्रगुणी आज हैं। अपनी-अपनी योग्यता और परिस्थिति से
वशीभूत होकर लोग विभिन्न प्रकार की आजीविकाएँ करने लगते हैं और आगे चलकर उस कार्य के करने
वालों का एक समुदाय बन जाता है जो जाति कहलाने लगता है। अब तक इस प्रकार की अनेकों जातियाँ
बन चुकी हैं और आगे चलकर बनती रहेंगी। योग्यता और साधनों के अभाव में कितने ही मनुष्यों ने निम्न
कार्य स्वीकार कर लिया। परिस्थिति से विवश हुआ प्राणी क्या नहीं करता? धीरे-धीरे योग्यता और साधनों
के मद में फूले हुए मानव उन्हें अपने से हीन समझने लगे। उनके प्रति घृणा का भाव उनके हृदयों में उत्पन्न
होने लगा और वे अस्पृथ्य तथा स्पृथ्य भेदों में बाँट दिये गये। जिनसे मनुष्य का कुछ अधिक स्वार्य या सम्पर्क
रहा वे स्पृथ्य बने रहे और जिनसे मनुष्य का अधिक स्वार्य या सम्पर्क न रहा वे अस्पृथ्य हो गये।

मनुष्य का जातिकृत अपमान हो इसे जैनधर्म की आत्मा स्वीकृत नहीं करती । जैन शास्त्रों में स्पष्ट लिखा है कि चारों गतियों में सम्यग्दर्शन प्राप्त हो सकता है। फलस्वरूप आज जिसे अस्पृश्य कहा जा रहा है वह भी सम्यग्दर्शन का अधिकारी है। यदि अनन्त संसार को शान्त करने वाला सम्यग्दर्शन हाथ लग जाने पर भी उसकी अस्पृश्यता न गयी तो आश्चर्य ही समझना चाहिए।

# अनुवाद और आभारप्रदर्शन

हमारे स्नेही मित्र मूलचन्द किसनदास जी कापड़िया सूरत ने कई बार प्रेरणा की कि इस समय आदिपुराण मिल नहीं रहा है, लोगों की माँग अधिक आती है इसलिए यदि आप इसका संक्षिप्त अनुवाद कर दें तो मैं उसे अपने कार्यालय से प्रकाशित कर दुं। में आदिपुराण और उत्तरपुराण की संक्षिप्त कथा 'चौबीसी पुराण' के नाम से लिख चुका था और जिनवाणी-प्रचारक कार्यालय, कसकता से उसका प्रकाशन भी हो चुका था, अतः संक्षिप्त अनुवाद करने की केरी विच नहीं हुई। फलतः मैंने उत्तर दिया कि मैं संक्षिप्त अनुवाद नहीं करना चाहता। हाँ, म्लोक का नम्बर देते हुए मुसानुगामी अनुवाद यदि आप चाहते हैं तो मैं कर दे सकता हूँ।

कापड़ियाजी की दृष्टि में समग्र ग्रन्थ का परिमाण नहीं आया इसलिए उन्होंने प्रकासित करने का दृड़ विचार किये बिना ही मुझे अनुवाद शुरू करने का अन्तिम पत्र दे दिया। ग्रीष्मावकाश का समय था, अतः मैंने अनुवाद करना शुरू कर दिया। तीन वर्ष के ग्रीष्मावकाशों— छह माहों में जब अनुवाद का कार्य पूरा हो चुका तब मैंने उन्हें सूचना दी और पूछा कि इसे आप प्रेस में कब देना चाहते हैं। आदिपुराण का परिमाण बारह हजार अनुष्टुप् श्लोक प्रमाण है सो इतना मूल और इतने श्लोकों का हिन्दी अनुवाद दोनों ही मिलकर बृहदाकार हो गये अतः कापड़ियाजी उसके प्रकाशन से कुछ पीछे हटने लगे। महँगाई का समय और नियन्त्रण होने से इच्छानुसार कागज प्राप्त करने में कठिनाई ये दोनों कारण कापड़ियाजी के पीछे हटने में मुख्य थे।

इसी समय सागर में मध्य प्रान्तीय हिन्दी साहित्य-सम्मेलन का वार्षिक अधिवेशन होने वाला था बिसकी 'दर्जनपरिषद्' की व्यवस्था का भार मुझ पर अवलम्बित था। जैन दर्शन पर भाषण देने के लिए मैं जैन विद्वानों को आमन्त्रित करना सोच ही रहा या कि उसी समय नवउद्घाटित 'जैन ऐज्युकेशन बोर्ड' की बैठक बुलाने का भी विचार लोगों का स्थिर हो गया। बोर्ड की समिति में अनेक विद्वान् सदस्य हैं। मैंने सदस्यों को सप्रेम आमन्त्रित किया जिसमें पं० वंत्रीधरजी इन्दौर, पं० राजकुमारजी मयुरा, पं० महेन्द्रकुमारजी बनारस आदि अनेक विद्वान् पद्यार गये । साहित्य-सम्मेलन और जैन एज्युकेशन बोर्ड दोनों के कार्य सानन्द सम्पन्न तुए । उसके कुछ ही माह पहले बनारस में भारतीय ज्ञानपीठ की स्थापना हुई थी । पं० महेन्द्रकुमारजी मूर्ति देवी जैन ग्रन्थमाला के सम्पादक और नियामक हैं अतः मैंने सागर में ज्ञानपीठ की ओर से आदिपुराण प्रका-शित करने की चर्चा पं० महेन्द्रकुमारजी से की और उन्होंने बड़ी प्रसन्नता के साथ ज्ञानपीठ से उसे प्रकाशित करना स्वीकृत कर लिया। साथ ही ताड्पत्रीय तथा अस्य हस्तलिखित प्रतियाँ एकत्रित कर उनसे पाठान्तर सेने की सुविधा कर दी । इतना ही नहीं, ताड़पत्रीय कर्नाटक लिपि को नागरी लिपि में बाँचना तथा नागरी लिपि में उसका रूपान्तर करने आदि की व्यवस्था भी कर दी । एक बार पाठान्तर लेने के लिए मैं ग्रीष्माव-काश में २५ दिन के लगभग बनारस रहा तब आपने ज्ञानपीठ की और से सुविधा दी थी। दूसरे वर्ष मैं बनारस नहीं पहुँच सका अतः आपने पं॰ देवकुमारजी न्यायतीयं को बनारस से सागर भेज दिया जिससे हमें कर्नाटक निपि के पाठ सुनने में पूर्ण सह्योग प्राप्त हुआ । एं० गुलाबचन्द्र 'दण्डी' व्याकरणाचार्य, एम० ए० से बनारस में पाठभेद लेने में पर्याप्त सहयोग प्राप्त हुआ था। इस प्रकार ५-६ वर्षों के परिश्रम के बाद आदिपुराण का वर्तमान रूप सम्पन्न हो सका है। ललितकीर्ति कृत संस्कृत टीका तथा पं० दौलतरामजी और पं० लालाराम जी की हिन्दी टीकाओं से मुझे सहायता प्राप्त हुई। इसलिए इन सब महानुभावों का मैं आभार मानता हूँ। प्रस्तावना लेखन में मैंने जिन महानुभावों का साहाय्य प्राप्त किया है यद्यपि मैं तत्तत्प्रकरणों में उनका उल्लेख करता आया हूँ तथापि यहाँ पुन: उनका अनुग्रह प्रकट करना अपना कर्तव्य समझता हूँ । आदरणीय वयोव्द विद्वान् श्री नायूरामजी प्रेमी का तो मैं अत्यन्त आभारी हूँ जिन्होंने कि अस्वस्थ अवस्था में भी मेरी इस सम्पूर्ण प्रस्तावना को देखकर योग्य सुझाव दिये । जिनसेन और गुणभद्रविषयक जिस ऐतिहासिक सामग्री का संकलन इसमें किया गया है यह सब उन्हीं की कृपा का फल है। अपने सहपाठी मित्र पं० परमानन्दजी को भी मैं धन्यवाद दिये बिना नहीं रह सकता जिन्होंने कि दि० जैन पुराणों की सूची तथा आदिपुराण में जिनुसेनाचार्य-द्वारा स्मृत आचार्यों का परिचय भेजकर मुझे सहायता पहुँचायी । मैं पं० फूलचन्द्र जी सिद्धान्तकास्त्री बनारस का भी अन्यन्त आभारी हूँ कि जिन्होंने भूमिका अवलोकन कर उचित सुझाव दिये हैं।

इसका प्रकाशन भारतीय ज्ञानपीठ बनारस की ओर से हो रहा है अतः उसके संरक्षक और संचालक

महानुभावों का भी मैं अस्यन्त आभारी हूँ। उनकी उदारता के बिना यह महान् ग्रन्थ जनता के समक्ष आना कि किन कार्य या। दूरवर्ती होने से पूफ देखने का कार्य मैं स्वयं नहीं कर सका हूँ। इसके समग्र पूफ पं० महादेवजी चतुर्वेदी व्याकरणावार्य ने देखे हैं। मेरे विचार से उन्होंने अपना दायित्व पूरी तरह निभाया है। कुछ अधुद्धियाँ अवश्य रह गयी हैं पर पाठकगण अध्ययन करते समय मूल और अनुवाद का मिलान कर उन्हें ठीक कर लेंगे, ऐसी आशा है।

महापुराण का दूसरा संस्करण हो रहा है, यह प्रसन्नता का विषय है। महापुराण पहले संस्करण में भी संस्कृत मूल, हिन्दी अनुवाद, महत्त्वपूर्ण प्रस्तावना और परिधिष्ट आदि के साथ अलंकृत होकर सर्वप्रथम प्रकाश में आया था, इस दितीय संस्करण में कुछ अतिरिक्त सुधार-संशोधन और परिवर्तन-परिवर्धन किये गये हैं। पहले संस्करण के मूल और अनुवाद में जो त्रुटियाँ रह गयी थीं वे इस संस्करण में सुधार दी गयी हैं। प्रथम संस्करण प्रकाशित होने पर भूमिका के 'आदिपुराण और वर्ण-अ्यवस्था' शीर्षक प्रकरण पर कुछ अनुकूल-प्रतिकृत चर्चाएँ उठी थीं उन्हें दृष्टिगत रखते हुए उस प्रकरण में भी आवश्यक परिवर्तन कर दिये गये हैं।

प्रस्तुत संस्करण में कुछ अतिरिक्त सामग्री भी जोड़ी गयी है। प्रस्तावना के उपरान्त आदिपुराण की सूक्तियाँ दी गयी हैं। और ग्रन्थ के अन्त में एक नया परिशिष्ट शब्दानुक्रमणिका के नाम से जोड़ा गया है। इसके अन्तर्गत बादिपुराण में आग्रे भौगोलिक, पारिभाषिक तथा व्यक्तिवाचक शब्दों की सूचियाँ दी गयी हैं। इस प्रकार के परिशिष्टों की कितनी महती उपयोगिता है, वह अध्येताओं से छिपी नहीं है।

इस सम्पूर्ण रूप में प्रस्तुत संस्करण को स्वाध्याय प्रेमिओं, श्रद्धालु जनता तथा शोधार्थी विद्यार्थी एवं विद्वानों सभी के लिए उपयोगी बनाने का प्रयत्न किया गया है।

हमारे मित्र श्री रतनलाल जो कटारिया केकड़ी एक अध्ययनशील विद्वान् हैं। बारीकी से किसी चीज का अध्ययन करना उनकी प्रकृति है। पत्र लिखने पर उन्होंने पूर्वभाग में रही कमियों की ओर हमारा ध्यान आकर्षित किया, इसके लिए मैं उनका आभारी हूँ।

अन्त में इस नम्न प्रार्थना के साथ प्रस्तावना समाप्त करता हूँ कि महापुराण समुद्र के समान संभीर है। इसके बनुवाद, संशोधन और सम्पादन में त्रुटियों का रह जाना सहज संभव है। अतः विद्वज्जन मुझे अस्पन्न जानकर क्षमा करेंगे।

"महत्यस्मिन् पुराणान्धौ शासाशततरंगके । स्स्तितं यत्प्रमादास्मे तद्बुधाः अन्तुमर्ह्य ॥"

वर्णीभवन, सागर —पन्नालाल जैन

### सूक्तिसंचयः

महापुराण अनेक सुक्तियों का रत्नाकर है जैसा कि उसके निम्न उद्योकों से प्रकेट है :

यया महार्घ्यरत्नानां प्रसुतिर्मकराकरात् । तथैव सुक्तरत्नानां प्रभवोऽस्मात्पुराणतः ॥२।१९६॥

इस स्तम्भ में विद्वज्जनों के उपयोग के लिए कुछ सूक्तिरत्व समृद्धृत किये जाते हैं। भाषा अत्यन्त सरस है मत: हिन्दी अनुवाद पृथक् से नहीं दिया जा रहा है।

पौरस्त्यैः शोधितं मार्गं को वा नानुव्रजेऽजनः ।१।३१।

गुणगृह्यो हि सज्जनः ।५।३७।

त एव कवयो लोके त एव च विचक्षणाः।

येखां धर्मकथाङ्गत्वं भारती प्रतिपद्यते ॥१।६२॥

धर्मानुबन्धिनी या स्वात्कविता सैव शस्यते । शेषा पापास्रवायेव सुप्रयुक्तापि जायते ॥११६३॥

परेषां दूषणाज्जातु न बिभेति कवीश्वरः ।

किमुलूकभयाद् धुन्वन् ध्वान्तं नोदेति भानुमान् ॥१।७५॥

परे तुष्यन्तु वा मा वा किवः स्वार्थं प्रतीहताम्।

न पराराधनाच्छ्रेयः श्रेयः सन्भागंदशंनान् ॥१।७६॥

श्रेयोऽर्था हि सतां चेष्टा न लोकपरिपवतये ।१।१४४।

कस्य वान कृतार्थत्वं सन्निधौ महतो निधेः ।१।१६०।

धूतान्धतमसो भास्वान् भास्यं किमवशेषयेत् ।१।१६३।

महत्याविंशते वरमन्धनन्धः कः परिस्खलेत् ।१।१६४।

धर्मो हि मूलं सर्वासां धर्नाडिसुखसंपदाम् ।२।३३।

धर्मः कामदुधा धेनुर्धमंश्चिन्तामणिर्महान्।

धर्मः कल्पतरुः स्थेयान् धर्मो हि निधिरक्षयः ॥२।३४॥

हितमबगणयेद्वा कः सुधीर।प्तवावयम् ।२।१६१।

दुरन्ता मोहसंततिः ।४।२५।

स्पर्द्धा ह्येकत्र भूष्णूनां क्रियासाम्याद्विवर्धते ।४११३४।

🗤मिविष्टार्थसंपत्तिस्ततः कामसुखोदयः ।

सं च संप्रीतये पुंसां धर्मात्सैषा परम्परा ॥५।१५॥

#### सूक्तिसंचयः

नांकुर: स्वाद्विना बीजाद्विना वृष्टिर्न वारिदात् । छत्राद्विनापि नच्छाया विना धर्मान्न संपदः ॥५।९८॥ दयामूलो भवेद्धर्मो दया प्राण्यनुकम्पनम्। दयायाः परिरक्षार्थं गणा दोषाः प्रकोतिताः ॥५।२१॥ जन्ममृत्युजरातंकभद्यानां को न गोचरः ।६।५०। विशुद्धपरिजामेन भक्तिः किन्न फलिष्यति ।६।११०। षुण्यैः कि नु न लभ्यते ।६।१६४। भवितः श्रेयोऽनुबन्धिनी ।७।२७६। सुखं दु:खः(नुबन्धीदं सदा सनिधनं धनम्। संयोगा विषयोगान्ता विषदन्ताश्च संपदः ।। ८।७७॥ धुनोति दवथुं स्वान्तात्तनोत्यानन्दथुं परम्। धिनोति च मनोवृत्तिमहो साधुसमागमः ॥६।१६०॥ मुब्लाति दुरितं दूरात्परं पुब्लाति योग्यताम् । भृयः श्रेयोऽनुबध्नाति प्रायः साधुसमागमः ॥६।१६१॥ स्बदुःखे निर्घृणारम्भाः परदुःखेषु दुःखिता । निर्व्यपेक्षं परार्थेषु बद्धकक्ष्या मुमुक्षवः ॥६।१६४॥ रसोवविद्धः सन् धातुर्यथा याति सुवर्णताम् । तथा गुरुगुणाश्लिष्टो भन्यात्मा शुद्धिमृच्छति ॥६१९७४॥ न विना यानपात्रेण तरितुं शक्यतेऽर्णवः । नर्ते गुरूपदेशाच्य सुतरोऽयं भवार्णवः ॥६।१७५॥ बन्धको गुरवश्चेति द्वये संप्रीयते नृणाम् । बन्धबोऽत्रेव संप्रीत्यै गुरबोऽमुत्र चात्र च ॥६।१७७॥ पुष्यैः किन्नु बुरासदम् ।६।१५७। ऋते धर्मात्कुतः स्वर्गः कृतः स्वर्गादृते सुखम् । तस्मात्सुखाथिनां सेन्यो धर्मकल्पतरुश्चिरम् ॥६।१८८॥ धर्मात्सुखमधर्माण्च दुःखमित्यविगानतः । धर्मैकपरतां घत्ते बुघोऽनर्थजिहासया ॥१०।१४॥ धर्मः प्राणिबया सत्यं शान्तिः शौत्रं वितृष्णता । शानवराग्यसंपत्तिरधर्मस्तद्विपर्ययः ॥१०।१५॥ तनोति विषयासंगः सुखसंतर्षमञ्जिनः । स तीव्रमनुसंधत्ते तापं दोप्त इवानलः ॥१०।१६॥,

धर्मः प्रपाति दुःखेभ्यो धर्मः शर्म तनोत्ययम् । धर्मो नै:श्रेयसं सौख्यं दत्ते कर्मक्षयोद्भवम् ॥१०।१०७॥ धर्मादेव सुरेन्द्रत्वं नरेन्द्रत्वं गजेन्द्रता । धर्मात्तीर्थकरत्वं च परमानन्त्यमेव च ॥१०।१०८॥ धर्मो बन्धुश्च मित्रश्च धर्मोऽयं गुरुरङ्गिनाम् । तस्माद्धमें मति धत्स्व स्वर्मोक्षसुखदायिनि ॥१०।१०६॥ नीचैवृत्तिरधर्मेण धर्मेणोच्चैः स्थिति भजेत् । तस्मादुच्चैः पदं बाञ्छन्नरो धर्मपरो भवेत् ॥१०।११६॥ प्रायेणात्मवतां चित्तमात्मश्रेयसि जायते ।१०।१२४। प्रायः श्रेयोऽथिनो बुधाः ।१११४। धिगेनां संसृतिस्थितिम् ।११।७। समाध्ये हि सर्वेषां परिष्पन्दो हिताथिनाम् ।११।७१। निर्द्वन्द्ववृत्तितामान्ताः शमुशन्तीह देहिनाम् । तत्कृतस्त्यं सरागाणां द्वन्द्वोपहतचेतसाम् ॥११।१६४॥ स्त्रीभोगो न सुखं चेतः संमोहाद् गात्रसादनात् । तृष्णानुबन्धात्संतापरूपत्वाच्च यथा ज्वरः ॥११।१६५॥ मनोज्ञविषया सेवा तृष्णायं न वितृप्तये । तृष्णाचिषा च संतप्तः कथं नाम सुखी जनः ॥१९।९६७॥ रुजां यन्नोपधाताय तबौषधमनौषधम्। यन्नोदन्या विनाशाय नाञ्जसा तज्जलं जलम् ॥१९।१६८॥ मनोनिर्वृतिमेवेह सुखं वाञ्छन्ति कोविदाः। तस्कुतो विषयान्धानां निःयमायस्तचेतसाम् ॥११।१७२॥ विषयानुभवे सौख्यं यत्पराधीनमङ्गिनाम् । साबाधं सान्तरं बन्धकारणं दुःखमेव तत् ॥११।१७३॥ आपातमात्ररसिका विषया विषदारुणाः। तदुःद्भवं सुखं नॄणां कण्डूकण्डूपनोपमम् ॥११।१७४॥ दग्धत्रणे यथा सान्द्रचन्दनद्रवचर्चनम् । किचिदाश्यासजननं तथा विषयजं सुखम् ॥१९११७५॥ विवयाननुभुञ्जानः स्रीप्रधानान् सवेपथुः । श्वसन् प्रस्विन्मसर्वाङ्गः सुखी चेवसुखीह कः ॥११।१८४॥ आयासमात्रमद्राज्ञः सुखमित्यभिमन्यते । विषयाशावि**म्**ढात्मा श्वेतास्थिदश्रनैर्दशन् ॥११।१८४॥

क्षारमम्बु यथा पोत्वा तृष्यत्यतितरां नरः । तथा विषयसंभोगैः परं संतर्षमृच्छति ॥११॥१६६॥

भोग्या हि बलिनां स्त्रियः ।१३।४६।

सोपाया हि जिगीषवः ।१४।४७।

विद्यावान् पुरुषो लोके संमीत याति कोबिदैः । नारी च तद्वती धत्ते स्त्रीसृष्टेरग्निमं पदम् ॥१६।६८॥

विद्या यशस्करी पुंसां विद्या श्रेयस्करी मता। सम्यग्(राधिता विद्यादेवता कामवायिनी ॥१६।६६॥

विद्या कामदुधा धेर्नुजिद्या चिन्तामणिर्नृणाम् । विवर्गकलितां सूते विद्या संपत्परम्पराम् ॥१६।१००॥

विद्या बन्धुश्च मित्रं च विद्या कल्याणकारकम् । सह्यायि धनं विद्या विद्या सर्वार्थसाधिनी ॥१६॥१०९॥

पुण्यात् सुखं न सुखमस्ति विनेह पुण्यात् बीजाद्विना न हि भवेयुरिह प्ररोहाः ।

पुष्यं च वानवमसंयमसत्यशीच-त्यागक्षमाविशुभचेष्टितमूलमिष्टम् ॥१६।२७९॥

दानं प्रदत्त मुदिता मुनिपुङ्गवेश्यः

पूजां कुरुध्वमुपनम्य च तीर्थकुद्भ्यः ।

शीलानि पालयतं पर्वदिनोपवासान्

विक्मार्ध्ट मा स्म सुधियः सुखमीप्सवश्वेत् ॥१६।२७४॥

संध्यारागनिमारूपशोभातारुण्यमुज्ज्वलम् । पल्लबच्छविवत्सद्यः परिम्लानिमुपाइनुते ॥१७।१४॥

यौबनं वनबल्लीनामिव पुष्पं परिक्षयि । विषवल्लीनिमा भोगसंपदो भिङ्गः जीवितम् ॥१७।१५॥

घटिकाजलद्यारेव गलत्यायुः स्थितिद्वेतम् । शरीरमिदमत्यन्तपूर्तिगन्धि जुगुप्सितम् ॥१७।१६॥

निःसारे खलु संसारे सुखलेशोऽपि दुर्लभः । दुःखमेव महत्यस्मिन् सुखं काम्यति मन्दघीः ॥१७।१७॥

विरक्तः कामभोगेषु स्वश्ररीरेऽपि निःस्पृहः । सवस्तुवाहनं राज्यं तृणवन्मन्यतेऽधुना ॥१७।१५१॥

त्रयः शक्तिरहो परा ॥१८।६४॥

वर्षीयांसो यवीयांस इति भेदो वयस्कृतः । न बोधवृद्धिर्वार्धक्ये न यून्यपत्रयो धियः ॥१८॥१५॥। वयसः परिणामेन धियः प्रायेण मन्दिमा । कृतात्मनां वयस्याञ्चे ननु मेधा विवर्धते ॥१८।१५६॥ नवं वयो न बोबाय न गुणाय दशान्तरम्। नबोऽपोन्दुर्जनाङ्कादो बहत्यग्निर्जरन्निष ॥१८।१२०॥ अपृष्टः कार्यमान्नष्टे यः स धृष्टतरो मतः ॥१८।१२१॥ नामुष्टभाविणी जिह्ना चेष्टा नानिष्टकारिणी । नान्योपद्यातपरुषा स्मृतिः स्वप्नेऽपि श्रीमताम् ॥पृद्धाप्रेशः आमपाने यथा किन्तं मङ्भु क्षीरादि नश्यति । अपाद्धेऽपि तथा दसं तद्धि स्वं तच्च नाशयेत् ॥२०।१४३॥ वहि लोहमयं यानपात्रमुत्तारयेत्परम् । तथा कर्मभराकान्तो दोषवान्नेव तारकः ॥२०।१४५॥ संकल्पवशयो मूढो बस्त्विष्टानिष्टतां नयेत्। रागद्वेषौ ततस्ताभ्यां बन्धं दुर्मोचमस्तुते ॥२१।२४॥ न तत्सुखं परद्रश्यसंबन्धादुपजायते। नित्यमध्ययमक्षय्यमात्मोत्यं हि परं शिबम् ॥२१।२०६॥ सत्येव दर्शने ज्ञानं चारित्रं च फलप्रदम्। ज्ञानं च दृष्टिसच्चर्यासाम्निध्ये मुक्तिकारणम् ॥२४।१२९॥ चारित्रं दर्शनज्ञानविकलं नार्थकृत्मतम्। प्रपातायैव तद्धि स्यादन्धस्येव विवत्गितम् ॥२४॥१२२॥

## विषयानुक्रमणिका

| विषय                                    | पृष्य        | ( विषय                                                                       | पृष्ठ             |  |
|-----------------------------------------|--------------|------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--|
| प्रथम पर्व                              |              | साधुओं द्वारा गौतम गणधर का स्तवन,                                            |                   |  |
| मंगलाचरण                                | <i>७-</i> १  | ऋद्वियों का वर्णन और धर्मोपदेश                                               | के लिए            |  |
| प्रतिक्षा                               | <i>b</i>     | निवेदन                                                                       | ₹₹-₹⊏             |  |
| ग्रत्थकार का लाघवप्रदर्शन               | 3-0          | गौतम गणधर का पुराणक्या के लिए उद्यत                                          |                   |  |
| पूर्व कवि संस्मरण                       | 3            | होना । पुराण के परिणाम का वर्ण                                               |                   |  |
| कदि और कविता                            | ६-१३         | कालकम से पुराण की हीनता और अंगपूर्व-                                         |                   |  |
| कवियों के स्वभाव की विचित्रता, सज्जन-   |              | धारियों का क्रमिक वर्णन । महापुराण के<br>अधिकारों का उल्लेख करते हुए कथोपघात |                   |  |
| दुर्जन-वर्णन,                           | <i>१३-१४</i> | का प्रदर्शन। अन्तमंगल                                                        | भ्यापचात<br>४२-४४ |  |
| कवि, महाकवि, काव्य, महाकाव्य            | १५-१६        |                                                                              | 4 \- <b>6</b> 6   |  |
| महापुराण धर्मेकथा है                    | १६-१८        | तृतीय पर्व                                                                   | _                 |  |
| कथा और कथांग                            | ₹ 5          | महा गुराण की पीठिका के व्याख्यान व                                           |                   |  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |              | कालद्रव्य का वर्णन                                                           | ४५-४६             |  |
| कथा कहते वाले का लक्षण                  | \$=-\$€      | उत्सर्विणी-अवसर्विणी के सुषमासुषः                                            |                   |  |
| श्रोता का लक्षण, उसके भेद और गुण        | १६-२१        | छह-छह भेद, उत्तम-मध्यम-जधन                                                   |                   |  |
| सत्कदा के सुनने का फल                   | २ <b>१</b>   | भूमि का वर्णन                                                                | ४६-४०             |  |
| कथावतार का सम्बन्ध                      | ्र २१        | तृतीयकाल में जब पत्य का आठ                                                   |                   |  |
| कैलाश पर्वत पर भगवान् वृषभदेव से भरत    |              | अविभिष्ट रहा तब से आकाश में सूर्य-                                           |                   |  |
| की अपनी जिज्ञासा प्रकट करना             | २१-२४        | चन्द्रमा का दर्शन होना                                                       | ५०-५१             |  |
| भगवान् आदिनाथ के द्वारा भरत के प्रश्नों |              | प्रतिश्रुति आदि कुलकरों की उत्पत्ति तथा                                      |                   |  |
| का समाधान                               | २४           | उनके कार्य और आयु आदि का वर्ण                                                | नि ५१-६०          |  |
| आदिपुराण की ऐतिहासिकता, पुरा            |              | अन्तिम कुलकर नाभिराज के समय अ                                                |                   |  |
| आर्दि                                   | ₹ <b>५-</b>  | धनघटा का दिखना, उससे जलवृष्टि होना                                           |                   |  |
| पुराण प्रभुत्व और अन्तर्मगल             | २६-२८        | तथानदी निर्झर आदिका प्रवाहित                                                 | -                 |  |
| द्वितीय पर्व                            |              | कल्पवृक्षों के नष्ट होने के बाद विविध                                        |                   |  |
| मंगल और प्रतिका                         | २६           | का अपने-आप उत्पन्न होना, कल्पवृ                                              | •                 |  |
| राजा श्रेणिक का गीतम गणधर से स्तुति-    |              | अभाव होने से लोगों का आजीविका के बिना                                        |                   |  |
|                                         | - 1          | दुःखी होना तथा नाभिराज के पार                                                |                   |  |
| पूर्वक धर्मकथा कहने की प्रार्थना करना   | ₹ ₹          | निर्वाह के योग्य व्यवस्था का पूछना                                           |                   |  |
| अन्य साधुओं द्वारा मगधेष्वर के प्रश्न   |              | नाभिराज कुलकर के द्वारा, दिन                                                 |                   |  |
| भ्र <b>चं</b> सर                        | ३१-३३        | उत्पन्त हुए धान्य से, वृक्षों के फलों                                        | सतथा              |  |

| · ·                                                    |                       |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------|-----------------------|--|--|--|--|
| विचय                                                   | <b>वृ</b> ष्ठ         |  |  |  |  |
| इक्षुरस आदि से क्षुधा शान्त करने                       | का                    |  |  |  |  |
| उपदेश, कर्मभूमि का आविभाव. मिट्                        | (डी                   |  |  |  |  |
| के वर्तन बनाकर उनसे कार्य सिद्ध कर                     |                       |  |  |  |  |
| आदिका वर्णेन                                           | <b>€ 3</b> −58        |  |  |  |  |
| कुलकरों की विशेषतातथा भगवान् वृष                       |                       |  |  |  |  |
| देव और भरत चक्रवर्तीभी कुलकर ।<br>जाते हैं इसका उस्लेख | <sup>क</sup> रह<br>६४ |  |  |  |  |
| कुलकरों के समय प्रचलित दण्डव्यवस्था                    | `                     |  |  |  |  |
| कुलकराक समय अयालत दण्डण्यपस्य।<br><b>वर्ण</b> म        | 411<br><b>EX</b>      |  |  |  |  |
| कुलकरों की आयु-वर्णन में आये हुए पूर <b></b>           | ाँग <b>्र</b>         |  |  |  |  |
| पूर्व आदि की संख्याओं का वर्णन                         | ६५-६६                 |  |  |  |  |
| कुलकरों की नामावलि                                     | ६६                    |  |  |  |  |
| कुलकरों के कार्यों का संकलन                            | ६६-६७                 |  |  |  |  |
| उपसंहार                                                | ६७                    |  |  |  |  |
| चतुर्थ पर्व                                            |                       |  |  |  |  |
| पूर्वोस्त तीन पर्वों के अध्ययन का फल                   | ६द                    |  |  |  |  |
| "<br>वृषभचरित के कहने की प्रतिज्ञा                     | <b>६</b> ⊏            |  |  |  |  |
| ्<br>पुराणों के वर्णनीय आठ विषय और उन                  | का 📗                  |  |  |  |  |
| स्वरूप                                                 | ६८                    |  |  |  |  |
| वर्णनीय आठ विषयों में से सर्वप्रथम लोका-               |                       |  |  |  |  |
| क्यान का वर्णन, जिसमें ईश्वर्-सृ                       |                       |  |  |  |  |
| कर्तृत्व का निरसन कर लोक                               | i                     |  |  |  |  |
| अनादिनिधन-अकृतिमपने की सिद्धि                          | ļ                     |  |  |  |  |
| लोक के तीन भेद और उनके आकार                            | ७२-७३                 |  |  |  |  |
| मध्यमलोक तथा जम्बूदीप का वर्णन                         | ७३                    |  |  |  |  |
| विदेहक्षेत्र के अन्तर्गत 'गन्धिला' देश<br>वर्णन        | कर-७७<br>का           |  |  |  |  |
| गन्धना देश में विजयार्ध पर्वत का वर्णन                 | i                     |  |  |  |  |
| विजयाधीगरिकी उत्तर श्रेणी में अलब                      |                       |  |  |  |  |
| नगरी का वर्णन                                          | "-<br>द०-द२           |  |  |  |  |
| अतिबल विद्याधर का वर्णन                                | ¤२-¤३                 |  |  |  |  |
| अतिबल की मनोहरा राज्ञी का दर्णन                        | <b>5 2</b>            |  |  |  |  |
| अतिबल और मनोहरा के महाबल नाम                           | , }                   |  |  |  |  |
| पुत्र की उत्पेक्षि                                     | द३-द४                 |  |  |  |  |

विषय पृष्ठ
अतिबल राजा का वैराग्यचिन्तन और दीक्षाग्रहण ६४-६६
महाबल का राज्याभिषेक आदि का वर्णन ६६-६६
महाबल के महामति, संभिन्नमिति, क्षतमिति
और स्वयंबुद्ध इन चार मन्त्रियों का वर्णन ६६
उक्त मन्त्रियों पर-राज्यभार समर्पित कर
राजा का भोगोपभोग करना ६६-६०

#### पंचम पर्व

महाबल विद्याधर के जन्मोत्सव में स्वयंबुद मन्त्री के द्वाराधर्म के फल का वर्णन महामति नामक द्वितीय मन्त्री के द्वारा चैतन्यवाद का निरूपण 83-€3 संभिन्तमति के द्वारा विज्ञानवाद का स्थापन ६४-६५ शतमति मन्त्री के द्वारा नैरात्म्यदाद का ξų समर्थन उक्त तीनों निध्यावादों का स्वयंबुद्ध मन्त्री के द्वारा दार्शनिक पद्धति से सयुक्तिक खण्डन और सभा में आस्तिक्य भाव की बुद्धि ६५-१०१ स्वयंबुद्ध मंत्री के द्वारा कही गयी कमशः रोद्र, आर्त, धर्म और शुक्ल ध्यान के फल को बतलाने तथा जीव-द्रव्य के स्वतन्त्र शाश्वत अस्तित्व को सिद्ध करने वाली चार कथाएँ 📑 और अरविन्द राजा की कथा 808-80\* दण्ड विद्याधर की कथा 608-608 शतदल की कथा १०५-१०६ सहस्रवल की कथा १०६-१०७ राजा महाबल के द्वारा स्वयंबुद्ध का अभिनन्दन १०७ स्वयंबुद्ध मन्त्री का अकृत्रिम चैत्यालयों के वन्दनार्थं सुमेर पर्वत पर जाना १०७ सुमेरु पर्वत का वर्णन १०७-११० स्वयंबुद्ध मन्त्री का अकृतिम सौमनस वन के चैत्यालय में चारणऋदिधारी मुनियों से अपने स्वामी महाबल के भव्यत्व या अभव्यत्व के सम्बन्ध में पूछना १११

विषय

पृष्ठ

आदित्यगति मुनिराज ने अवधिकान से जान-कर कहा कि तुम्हारा 'स्वामी भव्य है, वह अगले दसवें भव में भरत-क्षेत्र का १११ प्रथम तीर्थंकर होगा महाबल के पूर्वभव का वर्णन १११-११५ महाबल के द्वारा देखे गये दो स्वप्नों का फल पहले ही मन्त्री को मुनिराज के द्वारा ११२-११३ बताया जाना स्वयंबुद्ध का शीध्र ही महाबल को स्वप्नों का फल बतलाते हुए कहना कि आपकी आयु सिर्फ एक माह की अविशष्ट रह गयी है। महाबल के द्वारा अपनी आयु का क्षय निकटस्य जानकर आठ दिन तक आष्टाह्निक उत्सव का किया जाना और उसके बाद पुत्र को राज्य देकर विजयार्ध के सिद्धकूट पर बाईस दिन की सल्लेखना धारण करना ११३-११६ सल्लेखना के प्रभाव से वह ऐशान स्वर्ग में सलितांग नाम का महद्भिक देव हुआ। उसके ऐश्वर्य आदि का वर्णन । 389-383 बच्ठ पर्व

आयु के छह मास बाकी रहने पर ललितांग देव का दुःखी होना और समझाने पर अच्युत स्वर्ग की जिनव्रतिमाओं की पूजा करते-करते बैत्य दक्ष के नीचे पञ्च न्मस्कार मन्त्र का जाप कर स्वर्ग की आयुका पूर्ण करना १२०-१२२ जम्बूद्वीप-पूर्व विदेहक्षेत्र पुष्कलावती देश के उत्पल्लेट नामक नगर में राजा वज्रवाहु और रानी वसुन्धरा के ललितांगदेव का वज्रजंघ नाम का पुत्र होनाः १२२-१२४ ललितांगदेव की प्रिय वल्लभा स्वयंप्रभा-देवी का जम्बूद्वीय विदेहक्षेत्र, पुण्डरीकिणी नगरी के राजा वज्रदन्त और लक्ष्मीमती रानीके श्रीमती नाम की पुत्री होना १२४-१२६ श्रीमतीका यशोधर गुरु के कैवल्य महोत्सव के लिए जाने वाले देवों को आकाश में जाते देख प्रवंभव का समरण होना और लुलितांग-

विषय

पृष्ठ

देव का स्मरण कर दुःखी होना और पण्डिता धाय को उसकी परिचर्या के लिए नियुक्त करना १२७-१२८

राजा वज्रदन्त को चकरत्न के प्रकट होने तथा
पिता को केवलज्ञान प्राप्त होने के समाचार
मिले । प्रथम ही कैवल्य महोत्सव में जाना
और वहीं अवधिज्ञान का उत्पन्न होना १२८-१२६
बाद में चकरत्न की पूजा करके दिग्विजय को
प्रस्थान करना

पण्डिता धाय का श्रीमती से पूर्वभव के लिलतांग देव सम्बन्धी समाचार का जानना और श्रीमती के द्वारा बनाये गये पूर्वभव के चित्रपट को लेकर लिलतांग का पता लगाने के लिए महापूत जिनालय की ओर जाना १२६-१३४ जिनालय की शोभा का वर्णन १३४-१३५ पण्डिता धाय का मन्दिर में चित्रपट पसारकर

बैठना १३६

चक्रवर्ती का दिग्विजय कर वापस लौटना और बड़े उत्सव से नगर में प्रवेश करना १३६-१३८ सप्तम पर्व

दिग्विजय से लौटकर राजा व क्यदन्त के द्वारा श्रीमती पुत्री से कहना कि लिलतांग इस समय मेरा भानजा है और उससे तेरा तीसरे दिन समागम होगा। १३६-१४७

पण्डिता धाय के द्वारा लिलतांग का बज्जजंघ के रूप में अवतीर्ण होने का वर्णन । चित्रपट को देखकर वज्जजंघ को हुए जातिस्मरण, मूच्र्ज आदि का निरूपण तथा उस चित्रपट के बदले में अपने पूर्वभव सम्बन्धी चित्रपट का समर्पण १४७-१५४

बहुनोई राजा वजबाहु, बहुन लक्ष्मीमती और भागिनेय वज्रजंघ का नगर में वज्रदन्त द्वारा स्वागत और यथेच्छ वस्तु माँगने को कहना । चक्रवर्नी के आग्रह पर वज्रबाहु के द्वारा पुत्र वज्रजंघ के लिए पुत्री श्रीमती की याचना और चक्रवर्ती के द्वारा सहष् स्वीकृति १५४-१५६ विषय

पृष्ठ

श्रीमती और वज्रजंघ का विवाहोत्सव १५६-१६२ वज्रजंघ और श्रीमती का जिनालय में दर्शन के लिए जाना। विवाहोत्सव में उपस्थित बन्तीस हजार मुकुटबद्ध राजाओं के द्वारा वरवधू का अभिनन्दम १६२-१६६

#### अष्टम पर्व

वद्यजंघ और श्रीमती के भोगोपभोग का वर्णन १६७-१६६ राजा वज्रवाहु ने वज्रजंघ की बहन अनुन्धरा चक्रवर्ती के पुत्र अमिततेज के लिए दी 100 बज्जिंघ का वैभव के साथ अपने नगर में प्रत्यागमन और राजसुख का समुपभोग १७०-१७१ वज्रबाहुमहाराज को शरद् ऋतु के मेध को शीध ही विलीन हुआ देखकर वैराग्य होना और पाँच सौ राजाओं और श्रीवती के सभी पुत्रों के साथ दमधर मुनीन्द्र के समीप दीक्षा ग्रहण करना, वज्रजंध का राज्य करना १७१-१७२ बज्रदन्त चक्रवर्ती का कमल में बन्द मृत भौरे को देखकर वैराग्य होना, अमिततेज तथा उसके छोटे भाई के राज्य न लेने पर अमित-तेज के पुत्र पुण्डरीक को राज्य देकर यशोधर मृति से अनेक राजाओं के साथ दीक्षा लेना, पण्डिता धाय का भी दीक्षित होना १७२-१७४ चक्रवर्तीकी पत्नी लक्ष्मीमती का पुण्डरीक को अल्पवयस्क जाम राज्य सँभालने के लिए वज्रजंघ के पास दूतों द्वारा पत्र भेजना १७४-१७६ वज्रजंघ का श्रीमती के साथ पुण्डरीकिणी नगरी में जाना 9=9-009 रास्ते में पड़ाव पर दमधर और सागरसेन नामक दो चारणऋद्धि के धारक मुनिराजों का आना, वज्रजंघ और श्रीमती के द्वारा उन्हें आहारदान, देवों द्वारा पंचाश्चर्य होना १८१-१८२ वृद्ध कं मुकी ने जब वज्रजंघ और श्रीमती को बतलाया कि दोनों मुनिराज तो आपके ही अन्तिम युगल पुत्र हैंतब उनके हुएँ और भनित

विषय पुष्ठ कापार नहीं रहा। दमधर मुनिराजने अवधिज्ञान से जानकर वज्रजंघ और श्रीमती के भवान्तर कहे १=२-१=३ मतिवर, आनन्द, धमित्र और अकम्पन के पूर्वभवों का वर्णन १८३-१८५ जिस समय दमधर मुनिराज यह सब व्याख्यान कर रहे थे उस समय शार्दूल, नकुल, वानरऔर सुकर ये चार प्राणी निश्चिन्त होकर साम्यभाव से उपदेश मुन रहेथे। राजा वज्रजंघ ने उनके विषय में भी अपनी जिज्ञासा प्रकट की १८५

मुनिराज ने कमशः उनके भवान्तर कहे।
उन्होंने यह भी कहा कि मितवर आदि चार
तथा शार्युल आदि चार ये आठों अब से
आपके साथ ही उत्पन्न होते रहेंगे और आपके
ही साथ इस भव से आठवें भव में निर्वाण-लाभ
करेंगे। आठवें भव में आप तीर्थंकर होंगे
और यह श्रीमती उस समय दानतीर्थं का
प्रवर्तंक श्रेयांस राजा होगो । मुनिराज के मुख
से यह भवावली सुनकर सब प्रसन्न हुए १८५-१८७
वज्रजंघ ने पुण्डरीकिणी नगरी में जाकर राज्ञी
लक्ष्मीमती तथा बहन अनुन्धरी को सान्त्वना
दी, उनके राज्य की समुचित व्यवस्था की
और पूर्वं की भाँति वैभव के साथ लौटकर
वे अपने नगर में वायस आ गये १८७-१८६

#### नवम पर्व

वज्जंघ और श्रीमती के षड्ऋतुसम्बन्धी
भोगोपभोगों का वर्णन १६०-१६१
एक दिन वे दोनों शयनागार में शयन कर
रहे थे। सुगन्धित द्वय का धूम फैलने से
शयनागार का भवन अत्यन्त सुवासित हो
रहा था। दुर्भाग्यवश द्वारपाल उस दिन
भवन के गवाझ खोलना भूल गये जिससे
श्वास एक जाने के कारण उन दोनों की
वाकस्मिक मृत्यु हो गयी। १६१-१६२

पृष्ठ

पृष्ठ

पात्र-दान के प्रभाव से दोनों ही अम्बूदीप के विदेह क्षेत्र में स्थित उत्तर कुरु में आर्य-आर्या हुए। इसी प्रकरण में दस प्रकार के कल्प-वृक्षों के द्वारा भोगभूमि को विशेषताओं का विशद वर्णन १६२-१६७

शार्दूल, नकुल, वानरऔर सूकर भी पात्र-दान की अनुमीदना से यहीं उत्पन्न हुए १६७ मतिवर आदि दीक्षा धारण कर यथायोग्य अधोग्रैदेयक में उत्तन्त हुए **१६७-१६**5

बञ्जंध और श्रीमती को सूर्यप्रभदेव के गगन-गामी विमान को देखकर जातिस्मरण होना। उसी समय आकाश से दो चारणऋदिधारी मुनियों का उनके पास पहुँचना और उनके द्वारा मुनियों का परिचय पूछा जाना १६५

मुनिराज ने अपना परिचय दिया कि जब आप महाबल थे तब मैं आपका स्वयंबुद्ध नामक मन्त्री था। आपके संस्यास के बाद मैंने दीक्षा धारण कर सौधर्म स्वर्ग में जन्म प्राप्त किया। बहाँसे चयकर जम्बूद्वीए के पूर्व विदेहसोत्र के पुष्कलावती देश की पुण्डरीकिणी नगरी में राजा प्रियसेन के प्रीतिकर नाम का पुत्र हुआ। यह प्रीतिदेव मेरा छोटामाई है। स्वयंप्रभ जिनेन्द्र के पास दीक्षा लेकर हम दोनों ने घोर तपश्चरण किया, उसके फल-स्वरूप अवधिकान तथा चारण ऋदि प्राप्त की है। अवधिज्ञान से आपको यहाँ उत्पन्न हुआ जानकर सम्यक्त्व का लाभ कराने के लिए आया हूँ। काललब्धि आपके अनुकूल <u>है अतः</u> आप बोनों ही सम्यवत्व ग्रहण की जिए। यह कहकर सम्यक्त्व का लक्षण तथा प्रभाव बतलाया । मुनिराज के उपदेश से दोनों ने ही सम्यक्तव ग्रहण किया। तथा शार्दूल, नकुल आदिके जीवों नेभी सम्यक्त्व से अपनी आत्मा को अलंकृत किया। उपदेश देकर मुनियुगल आकाशमार्ग सं चल गये १६६-२०३

**उक्त आर्थ और** आर्थाकी विकर मुनियाज के

विषय

इस महान् उपकार से अत्यन्त प्रसन्त हुए तथा उन्हीं के गुणों का चिन्तन करते रहे। आयुके अन्त में वज्रजंध ऐशान स्वर्गके श्रीप्रभ विमान में श्रीधर नाम का देव हुआ। श्रीमती तथा अन्य साथी भी उसी स्वर्ग में बिभिन्न देव हुए २०३-२०७

#### दशम पर्व

एक दिन श्रीधरदेव ने अवधिज्ञान से जाना कि हमारे गुरु प्रीतिकर को केवलज्ञान हुआ है और वे श्रीप्रभ नामक पर्वत पर विद्यमान हैं। ज्ञात होते ही वह पूजा की सामग्री लेकर गुरुदेव की पूजा के लिए चला। वहाँ पहुँच कर उसने उनकी पूजा की तथा पूजा के बाद पूछा कि मैं जब महाबल था और आप थे स्वयंबुद्ध मन्त्री तब मेरे शतमति, महामति तथा संभिन्तभति नाम के अन्य तीन मन्त्री भी थे। उनका क्या हुआ ? श्रीधरदेव के प्रश्न के उत्तर में केवली प्रीतिकर गुरु कहने लगे कि उनमें संभिन्तमति और महामति तो निगोद पहुँचे हैं तथा शतमति नरक में दु:ख उठा रहा है। यह कहकर उन्होंने नरक में उत्पन्न होने के कारण वहाँ के दुःख तथा वहाँ की व्यवस्था आदि का विस्तार के साथ वर्णन किया २०५-२१७

केवली के मुख से शतमति के दुःख का समाचार जानकर श्रीधर बहुत ही दुःखी हुआ और नरक में पहुँचकर शतमित के जीव को धर्म का उपदेश देकर सन्तुष्ट हुआ। श्रीधर के सदुपदेश से शतमति के जीव ने सम्यक्तव ग्रहण किया जिसके प्रभाव से पुष्कलावती देश की मंगलावती नगरी में महीधर राजा की सुन्दरी रानी के जयसेन नाम का पुत्र हुआ। उसका विवाह होने वाला ही या कि उसी समय श्रीधरदेय ने आकर उसे नरक के दुःखों की स्मृति दिला दो जिससे वह पुनः दीक्षित

होकर ब्रह्म स्वर्ग का इन्द हुआ। २१७-२१न विषय

पृष्ठ

श्रीधरदेव ने स्वर्ग से चय कर जम्बूद्वीप-पूर्व विदेह- महाबत्सकावती देश के सुसीमा नगर में सुदृष्टि राजा की सुन्दरनन्दा नामक रानी २१८ के गर्भ से सुविधि नाम का पुत्र हुआ २१६-२२० सुविधि का नख-शिख वर्णन सुविधि ने पिता के उपरोध से राज्य ग्रहण किया तथा अभयघोष चक्रवर्ती की पुत्री मनो-रमा के साथ पाणियहण किया। वज्रजंत्र के भव में जो श्रीमती था वही जीव इन दोनों के केशव नाम का पुत्र हुआ। शार्द्ल अदि के जीव भी इन्हीं के निकट उत्पन्न हुए २२०-२२१ इन सब साथियों तथा चकवर्ती ने अनेक राजाबों के साथ विमलवाह मुनिराज के पास आकर दीक्षा ले ली परन्तु सुविधि राजा पुत्र के स्नेहदश गृहत्याग नहीं कर सका अत: गृह में ही आवक के दत पालता रहा और अन्त में दीक्षा लेकर समाधि के प्रभाव से सोलहवें

स्वर्गे में अच्युतेन्द्र हुआ २२१-२२२ आयु के अन्त में केशव भी तपश्चरण के प्रभाव से उसी अच्युत स्वर्ग में प्रतीन्द्र हुआ। शार्डूल आदि के जीव भी यथायोग्य उसी स्वर्ग में देव हुए। अच्युतेन्द्र की विभूति तथा देवियों आदि का वर्णन २२२-२२६

#### एकावश पर्व

मंगल

२२७

बज्जंबका जीव अच्युतेन्द्र जब स्वर्ग से चय कर जम्बूद्वीप पूर्व-विदेहक्षेत्र पुष्कलावती देश की पुण्डरीक नगरी में राजा वजसेन और रानी श्रीकान्ता के वजनाभि पुत्र हुआ। उसके अन्य साथी भी वहीं पैदा हुए। केशव का जीव उसी नगरी के कुबेरदत्त और अनन्तमति नामक वैश्य दम्पती के धनदेव नाम का पुत्र हुआ २२७-२२६ वजनाभि का नख-शिख वर्णन २२८-२३०

क्यासेन महाराज यद्यानानिका राज्यानिषेक कर संसार से विरक्त हो गये।और फिर विषय

पृष्ठ

लौकान्तिक देवों से प्रतिबोधित होकर दीक्षित हो गर्य २३०-२३१ वज्रनाभि का राज्यवर्णन, चक्ररत्न की उत्पत्ति तथा दिग्विजय वर्णन, केशव का जीव धुनदेव चक्रवर्ती वज्रनाभि के गृहंपति नाम का पुत्र-रत्न हुआ २३१-२३२

संग्रेतिक ने वर्ण्यत्त नामक पुत्र को राज्य सौंपकर अनेक राजाओं, पुत्रों, भाइयों और धनदेव के साथ दीक्षा ग्रहण की । मुनिराज वज्जनाभि ने अपने गुरु के निकट दर्शनिवशुद्धि आदि सोलह कारण भावनाओं का चिन्तवन कर तीर्थंकर प्रकृति का बन्ध किया। तपश-चरण के प्रभाव से अनेक ऋद्धियाँ प्राप्त हुई, और आयु के अन्त में प्रायोपगमन सन्यास धारण किया। सन्यासमरण का वर्णन। आयु के अन्त में प्राण परिस्थाग कर सर्वार्थसिद्धि विमान में उत्पन्त हुए २३२-२३७

सर्वार्धसिद्धि विमान और उसमें अहमेन्द्र वज्रनाभि की उत्पत्ति का वर्णन, अहमेन्द्र की विशेषताएँ २३७-२४१

सर्वार्षसिद्धि के प्रवीचारातीत सुख का समर्थन २४६-२४६

#### द्वावश पर्व

पूर्वोक्त अहमेन्द्र ही भगवान् आदिनाय हो गये,
जम्बूद्वीप के भरत क्षेत्र की दक्षिण दिशा में
अन्तिम कुलकर नाभिराज थे। उनकी मददेवी नाम की अत्यन्त सुन्दरी स्त्री थी।
उसका नखणिख वर्णन २४६-२५५
नाभिराज और मददेवी से अलंकृत स्थान पर
स्वर्ग से आये हुए इन्द्र ने सर्वप्रथम अयोध्यापुरी की रचना की, उसकी शोभा का वर्णन

२५५-२५७

शुभ मृहूर्त में देवों ने नाभिराज का उस नव-नगरी में प्रवेश कराया। जब भगवान् ऋषभदेव को जन्म लेने में छह माह वाकी थे,

पृष्ट

386-328

विषय

पृष्ठ

२७६-२=२

विषय

तब से कुबेर ने रत्नवृष्टि शुरू कर दी। रत्न-बृष्टि का कल्पनामय वर्णन २५७-२५६ मरुदेवी का सोलह स्वप्न-दर्शन 748-787 प्रबुद्ध रानी प्रातःकालिक कार्यं कर सभा-मण्डप में पहुँची और राजा के द्वारा सम्मान

पाकर रात्रि में देखे हुए सौलह स्वप्नों का फल पूछने लगी २६२-२६३

नामिराज ने अवधिक्षान से स्वप्नों का फल जानकर मध्देवी के समक्ष प्रत्येक स्वय्न का जुदा-जुदा फल बतलाया २६३ उसी समय से श्री, ही आदि देवियाँ माता मरुदेवी की सेवा-शुश्रूषा करने लगीं। उनकी सेवा का वर्णन, साथ ही प्रहेलिका, मात्रा-च्युतक, विन्ध्यच्युतक सादि शब्दालंकार का सुन्दर और सरस वर्णन ३६४-२७६ मरुदेवी की गर्भावस्था का वर्णन

#### त्रयोदश पर्द

चैत्र मास, क्रुष्ण पक्ष, नवमी तिथि के शुभ मुहुतं में भगवान् का जन्म । आकाश निर्मल हो गया। दिशाएँ स्वच्छ हो गयीं। २८३ इन्द्र के द्वारा जन्माभिषेक के उत्सव के लिए अयोध्या नगरी में चतुर्निकाय देशों के साथ जाना और भगवान् की स्तुति कर गोद में ले ऐरावत हाथी पर आरूढ़ हो सुमेर पर्वत पर ले जाना। वहाँ पाण्डुकवन और उसकी ऐशान दिशा में पाण्डुक शिला का वर्णन २८६-२९१ सुसज्जित अभिषेक-मण्डप के मध्य में पूर्व दिशा की ओर मुँह कर पाण्डुक शिला पर जिल-बालक विराजमान किये गये। दोनों ओर खड़ी हुई देवों की पंक्तियों द्वारा क्षीरसागर के जल से १००८ कलश भरकर लाना। सौधर्म और ऐशान इन्द्र द्वारा जलबारा से भगवान् का अभिषेक। जलधाराका वर्णन, फैले हुए अभिषेक का वर्णन, अनेक सांगलिक बाजों का बजना, अप्सराओं का सुन्दर नृत्यसान, पुष्पवृष्टि आदि का वर्णन 265-503

#### चतुर्दश पर्व

अभिषेक के बाद इन्द्राणी ने जिनबालक के शरीर में सुगन्धित द्रव्यों का लेप लगाकर उन्हें वस्त्राभूषण से सुसज्जित किया 308-308 इन्द्र द्वारा जिनबालक की विस्तृत स्तुति ३०५-३०६ स्तुति के बाद इन्द्र पूर्वोक्त वैभव के साथ अन्योद्या नगरी में वापस आया, अयोद्या की सञावट का वर्णन ३०६-३११ नगर में इन्द्र का ताण्डवनृत्य करना और भगवान् का 'वृषभ' नाम रखना। इन्द्र का बालदेवों को सेवा में नियुक्त करना 388-388 भगवान् की बाल्यावस्था का वर्णन। उनके अन्तरंग और बहिरंग गुणों का व्याख्यान तथा यौवन के पूर्व में अनेक प्रकार की कीड़ाओं कावर्णन

#### पंचवश पर्व

यौवन पूर्ण होने पर भगवान् के शरीर में स्वय-मेव सुन्दरता प्रकट हो गयी। उनके शरीर में एक सौ आठ लक्षण और नौसौ व्यंजन प्रकट थे। यौवन की सुषमा उनके अंग-प्रध्यंत से फूट रही थी, परन्तु उनका सहज विरक्त स्वभाव कामकला से अछूता था। उनके रूप-लावण्य, यौवन आदि गुणरूपी पुष्पों से बाकुष्ट हुए नेत्ररूपी भ्रमर अन्यत्र कहीं भी आनन्द नहीं पाते थे **374-376** 

एक दिन पिता नाभिराज के मन में इनके विवाह के विकल्प का उठमा। पिता की आज्ञानुसार भगवान् की विवाह के लिए मौन स्वीकृति । इन्द्रं की सम्मति से कच्छ और महाकच्छ की बहुनें यशस्वती और सुनन्दा से ऋषभदेव का विवाह । यशस्वती और सुनन्दा का नख-शिख वर्णन

एक दिन महादेवी यशस्यती ने सोते समय ब्रसी हुई पृथ्वी, सुमेरु पर्वत, चन्द्रमा-सहित मूर्य, हंससहित सरोवर तथा चंचल लहरी वाला समुद्र देखा । इसी समय बन्दी जनों

द्वारा मांगलिक स्तुति और जामस्ण गीतों को सुनकर उसकी नींद टूट गयी। वह प्रातः कालिक कार्यों से निवृत्त हो भगवान् के पास पहुँची और स्वप्नों का फल पूछने लगी, भगवान् ने अवधिज्ञान से विचार कर उत्तर दिया कि तुम्हारे चक्रवर्ती पुत्र होगा। यह सुनकर वह बहुत ही प्रसन्त हुई। उसी समय व्याध्न का जीव जो कि सर्वार्थसिद्धि में अह-मेन्ट था वहाँ से च्युत होकर यसस्वती के गर्भ में आया। उसकी गर्भावस्था का वर्णन

नव मास बाद यशस्वती ने पुत्ररत्न उत्पन्न किया । वह अपनी भुजाओं से पृथ्वी का आलिगन करता हुआ उत्पन्न हुआ था । इसलिए निमित्तज्ञानियों ने घोषणा की पी कि यह चक्रवर्ती होगा ३३७-३३६

बालक भरत कमशः यौवन अवस्था को प्राप्त हुआ। उसके शारीरिक और आन्तरिक गुणों का वर्णन ३३६-३४५

#### षोडश पर्व

वृषभदेव की देवी यशस्यती से वृषभसेन आदि

निन्यानवे पुत्र तथा बाह्यी नाम की पुत्री

हुई। दूसरी रानी सुनन्दा से बाहुबली नामक

एक पुत्र और सुन्दरी नाम की एक पुत्री

उत्पन्न हुई। बाहुबली कामदेव थे। उनके

शारीर का वर्णन ३४६-३५०

भगवान् वृषभदेव ने उन सबके लिए अनेक

प्रकार के आभूषण बनवाये थे। उन आभू
थणों में हार के विविध भेदों का वर्णन ३५०-३५२

भगवान् के द्वारा बाह्यी और सुन्दरी को अंक

विद्या और लिपिविद्या सिखाना तथा पुत्रों

को विद्यारें पढ़ाना। धीरे-धीरे भगवान् का

काल के प्रभाव से भोगभूमि का अन्त होकर कर्मभूमि का प्रारम्भ होना और भगवान् का

हो गया

श्रीस लाख पूर्व बच्ची का महान् काल व्यतीत

**३**४२-३**५७** 

विषय

वृष्ठ

पूर्वापर विदेहक्षेत्रों के समान छह कर्म,
वर्णाश्रम तथा ग्राम, नगर आदि की व्यवस्था
करने का विचार करना । इन्द्र ने भगवान्
की बाजानुसार जिनमन्दिर की रचना की,
फिर उसके बाद चासे दिशाओं में कोसल
आदि छोटे-बड़े अनेक देशों की रचना
की

३५७-३६०

गाँवों के नाम तथा उनकी सीमा आदि का वर्णन ३६०-३६२

नगरों काविभाग करने के बाद उम्होंने असि, मसि, कृषि आदि छह आजीविकोपयोगी कर्मी की तथाक्षत्रिय, वैश्य और शूद्र इन तीन वर्णों की व्यवस्थाकी । भगवान् ने यह सब व्यवस्था आषाढ़ कृष्ण प्रतिपद् के दिन की थी। उसी दिन से कृतयुग का प्रारम्भ हुआ। था। नाभिराज की सम्मति से देवों के द्वारा भगवान् का राज्याभिषेक, ऋषभदेव के मस्तक पर मुकुट का बाँधा जाना ३६२-३६७ राज्य पाकर भगवान् ने इस प्रकार के नियम बनाये कि जिससे कोई अन्य वर्ण किसी अन्य वर्णकी आजीविका न कर सके। उन्होने हर-एक वर्ण के कार्य निश्चित किये, उनकी विवाहव्यवस्था मर्यादित दण्डनीति प्रचारित की और हरि, अकम्पन, काश्यप और सोमप्रभ इन चार भाग्य-शाली क्षत्रियों को बुलाकर उनका सत्कार किया तथा उन्हें महामण्डलेश्वर बनाया। इस प्रकार राज्य करते हुए भगवान् के त्रेषठ

#### सप्तदश पर्न

३६७-३७२

लाख पूर्व वर्ष व्यतीत हो गये।

नीलांजना अप्सरा का नृत्य देखते-देखते भगवान् को वैराग्य होना और संसार के स्वरूप का जिन्तवन करना ३७३-३७६

लीकान्तिक देवों का आगमन, भरत का राज्याभिषेक और अन्य पुत्रों को यथा योग्य सम्पत्ति देना। दंगी समय अगदान् का वुष्ठ

दीक्षाभिषेक होना। भगवान् देवनिर्मित पालकी पर आरूढ़ हुए। उस पालकी को सर्वप्रयम भूमिगोचरी राजा उठाकर सात कदम ले गये। फिर विद्याधर राजा और उसके बाद देवगण ले गये ३७६०३८६

पित-वियोग के शोक से दुःखी यणस्वती और
सुनन्दादेवी मन्त्रियों के साथ पीछे-पीछे
चल रही थीं। उनके नेत्र आंसुओं से व्याप्त
थे अतः उनके पैर ऊँचे-नीचे पड़ रहे थे।
अन्तः पुर की स्त्रियों का शोक वर्णन। कुछ
दूर चलकर प्रतीहारों ने अन्य स्त्रियों को
भागे जाने से रोक दिया। सिर्फ यशस्वती
और सुनन्दा कुछ मुख्य-मुख्य स्त्रियों के
साथ भागे जा रही थीं। मस्देवी और
नाभिराज भी इन सब के साथ भगवान्
का दीक्षाकल्याणक देखने के लिए जा
रहे थे

जगद्गु ह भगवान् ने सिद्धार्थं क वन में सब परिग्रह का त्याग कर पूर्वाभिमुख हो सिद्ध भगवान् को नमस्कार कर शिर के केश उखाड़ कर फेंक दिये। इस प्रकार चैत्र कृष्ण नवमी के दिन सायकाल में भगवान् ने दीक्षा ग्रहण की। इन्द्र ने भगवान् के पवित्र केश रत्नमय पिटारे में रखकर क्षीर-समुद्र में जाकर क्षेप दिये। भगवान् के साय चार हजार अन्य राजा भी दीक्षित हुए। परन्तु वे दीक्षा के रहस्य को नहीं समझते थे अतः

द्रव्यालिंग के ही धारक थे ३८८-३६२ इन्द्र द्वारा भग्रवान का स्तवन ३६२-३६५

राजा भरत भगवान् की विधिविधानपूर्वक पूजा कर सूर्यास्त के समय अयोध्या नगरी में वापस आये ३६५-३६६

#### अष्टादश पर्व

भगवान् ऋषभदेव छह माह का योग लेकर जिलापट्ट पर आसीन हुए। उन्हें दीक्षा लेते ही मनःपर्यंय ज्ञान प्राप्त हो गया था। विपय

पुष्ठ

भगवान के साथ दीक्षित हुए चार हजार राजा धैर्य से विजलित होने लगे। वे मूख-प्यास की बाधा नहीं सह सके अतः तपश्चरण में भ्रष्ट हो गये और तरह-तरह के वेष धारण कर अपनी प्राणरक्षा की। उन भ्रष्ट मुनियों में भगवान का पोता मरीचि प्रधान या जिसने परिश्राजक बनकर कार्पिल मत का संस्थापन किया

भगवान् के पास कच्छ-महाकच्छ के पुत्र निम-विनमि का कुछ माँगने के लिए आना और धरणेन्द्र का उन्हें समझाकर विजयार्ध पर्वत पर ले जाना ४०३-४१०

कवि की प्रांजल भाषा में विजया<mark>धं पर्वत का</mark> विस्तृत वर्णन ४११-४१८

#### एकोनविश पर्व

विजयार्ध पर्वत पर पहुँचकर घरणेन्द्र ने दोनों राजकुमारों के लिए उसकी विशेषता का परिचय कराया ४१६-४२१

नगरियों के नाम तथा विस्तार आदि का वर्णन ४२१-४२७

पर्वत की प्राकृतिक शोभा का विविध **छ**न्दों-में वर्णन ४२७-४४१

धरणेन्द्र द्वारा विजयार्ध का अद्भुत वर्णन मुनकर निम-विनमि उसके साथ आकाश से नीचे उतरे। धरणेन्द्र ने निम को दक्षिण श्रेणी का और विनमि को उत्तर श्रेणी का राजा बनाया। विविध विद्याएँ प्रदान की तथा तत्रस्थ विद्याधरों से इनका परिचय कराया। समस्त विद्याधरों ने इनकी आज्ञा मस्तकारूढ की

#### विश पर्व

एक वर्ष तक अन्तराय होने के बाद हस्तिनापुर नगर में श्रेयांस महाराज को पूर्वभव का स्मरण होने से आहारदान की विधि का ज्ञात होना और उनके यहाँ इक्ष्रस का आहार लेना, देवों का पंचाक्ष्यर्य 878-863

विषय पृष्ठ

करना । दाता के गुण तथा पात्रादि का

वर्णन । भरत के द्वारा राजा सोमप्रभ तथा
श्रेयांस बादि का अपूर्व सत्कार हुआ ४४५-४५६

भगवान् के तपश्चरण का वर्णन, जिसमें

पंचमहावत, उनकी भावनाएँ, २६ मून

गुण और १२ तपीं का वर्णन । भगवान् के

फाल्गुन कृष्ण एकादशी के दिन केवल-

#### एकविश पर्व

इतान की उत्पत्ति का वर्णन

श्रेणिक के प्रश्नानुसार गौतमस्वामी के द्वारा ध्यान का विस्तार के साथ वर्णन **898-899** आर्त, रौड़, धर्म्य और शुक्ल के भेद से उसके चार भेद । प्रयम आर्तध्यान का अन्तर्भेदों सहित वर्णन 800-80c रौद्र ध्यान का वर्णन 308-208 धम्यंध्यान का वर्णन, उसके योग्य स्थान, भासन, अन्तर्भेद आदि का विस्तृत विवेचन ४६२-४६७ शुक्लध्यान का विस्तृत वर्णन, उसके भेद, स्वामी तथा फल आदि का विवेचन 880 योगका वर्णन, प्रत्याहारादि का स्वरूप, जमने योग्य बीज, उनका फल 865-400 जीव में नित्यानित्यत्वादि का वर्णन 200-20X

#### द्वाविश पर्व

षाति चतुष्क का क्षय होने से भगवान् वृषभ-देव को केवलज्ञान का उत्पन्न होना ५०६-५०७ इन्द्र का अनेक देवों के साथ ज्ञान-कल्याणक का उत्सव करने के लिए आना Ø0₽ देवों के परिवार का वर्णन 304-408 ऐरावत हाथी का वर्णन **498-39** मार्गे में देवांगनाओं के नृत्यादि का वर्णन ५१२-५१३ देवों ने आकाश में स्थित होकर भगवान् का समवसरण देखा ५१३ समदसरण का वर्णन X & & - X & E विष*य* 

कुरु

#### त्रयोविश पर्व

तीन मेखलाओं से सुशोभित पीठ के ऊपर गन्धकुटी का वर्षन **480-48**5 गन्धकुटी के मध्य में सिंहासिन का वर्णन 785 सिहासन पर चार बंगुल के अन्तर से भगवान् आदिनाथ विराजमान थे। इन्द्र आदि उनकी उपासना कर रहे ये और आकाश से देव गण पुष्यवृष्टिकर रहे थे। उसका ሂሄ३-ሂሄሄ वर्णन अशोकवृक्ष का वर्णन ጸጸጸ क्षत्रत्रय का वर्णन **ሂ**ሄሄ-ሂሄሂ चमर प्रातिहायें का वर्णन प्रथ्य-प्र४७ ५४७-५४८ देवदुन्दुभिका दर्णन ሂሄሩ भामण्डल का वर्णन X8=-X86 टिट्यह्दनिका वर्णन देवों ने बड़े वैभव के साथ समयसरण भूमि में तीन प्रदक्षिणा देकर समवसरण में प्रदेश किया। विविध छन्दों द्वारा शाल **<u>440-442</u>** तथा गोपुर आदि का वर्णन देवेन्द्र ने समवसरण में पहुँचकर श्री जिनेन्द्र-देव के दर्शन किये। श्री आधाजिनेन्द्र का वर्णन, अन्य इन्द्रों ने भी उनके चरणों में ሂሂቔ•ሂሂሂ नमस्कार किया इन्द्र ने अध्यद्भय से आद्यजिनेन्द्र का पूजन **५५५-५५६** किया इन्द्रों द्वारा भगवज्जिनेन्द्र का स्तवन ५५६-५७२

#### चतुर्विश पर्व

आद्य मंगल १७३
भगवान् की कैवल्योत्पत्ति और वकरत्न की
उत्पत्ति की एक साथ सूचना मिलने पर
कैवल्यपूजा के लिए समवसरण में जाना और
पूजा के अन्त में उनके एक सौ आठ नामों
द्वारा भगवान् का स्तवन करना १७३-१७७
भगत के द्वारा स्तृति कर चुकने पर भगवान से

विषय

विवेचन किया

पुस्ठ

X58-XE0

मार्गतथा मार्गका फल आदि के स्वरूप के जानने की इच्छा प्रकट करना ४७७-५८१ भरत के प्रश्न के बाद भगवान् आदिनाथ की दिव्यध्वनि का होना । उन्होंने उसमें जीवाज़ी-वादि तत्त्वों का तथा षट्द्रव्य का विस्तृत

श्री जिनेन्द्र के मुख से दिव्यध्वनि सुनकर भरत चक्रधर बहुत ही प्रसन्त हुए । तथा सम्यग्दर्शन और व्रत की गुढ़ि को प्राप्त हुए। अन्य भव्य जीव भी यथायोग्य विश्वक्रिको प्राप्त हुए ५६०-५६१

पुरिमताल नगर के स्वामी भरत के अनुज व्यभसेन नामक मुख्य गणधर हुए। राजा श्रेयांस तथा सोमप्रभ आदि भी दीक्षा लेकर गणधर हुए। ब्राह्मी और सुन्दरी भी दीक्षा लेकर गणिनी पद को प्राप्त हुई, मरीचि को छोडकर प्राय: सभी भ्रष्ट मुनि भगवान के समीप में प्रायश्वित्त लेकर फिर से मुनि 🖟

विषय

प्रःड

गये। भरतराज भगवान् की पूजा कर वड़े वैभव के साथ अपनी राजधानी में वापस लौटे \$3**X-**\$3X

#### पंचविश पर्व

भरत के चले जाने और दिव्यध्वनि के बन्द हो जाने के कारण जब वहाँ बिलकुल शान्ति छा गयी तब आठ प्रातिहायं, चौतीस अतिशय और अनन्त चतुष्टय से सुशोभित आद्य जिनेन्द्र की सौधर्मेन्द्र स्त्ति करने लगा। इसी के अन्तर्गत जन्म, केवसज्ञान के तथा देवकृत अतिशयों का वर्णन । साधारण स्तृति करने के बाद पीठिका द्वारा सहस्रनाम रूप महा-स्तवन की भूमिका XE8-403

सहस्रनाम स्तवन

६०३-६३०

स्तवन के बाद इन्द्रने भगवान् से विहार करने की प्रार्थना की । तदनन्तर भगवान का विहार हुआ। विहार का वर्णन ६३०-६१६

## श्रीमजिनसेनाचार्यविरचितम्

# आदिपुरागाम्

## प्रथमं पर्व

श्रीमेते सकलज्ञानसाम्राज्यपदमीयुपे । धर्मचकभूते भर्त्रे नमः संसारभीमुपे ॥ १ ॥

जो अनन्तचतुष्ट्रयरूप अन्तरङ्ग और अष्ट्रप्रातिहार्यरूप बहिरङ्ग छक्ष्मीसे सहित हैं जिन्होंने समस्त पदार्थोंको जाननेवाले केवलज्ञानरूपी साम्राज्यका पद प्राप्त कर लिया है, जो धर्मचक्रके धारक हैं, लोकत्रयके अधिपति हैं और पंच परावर्तनरूप संसारका भय नष्ट करनेवाले हैं, ऐसे श्री अहन्तदेवको हमारा नमस्कार है।

विशेष—इस ऋोकमें सब विशेषण ही विशेषण हैं विशेष्य नहीं है। इससे यह बात सिद्ध होती है कि उक्त विशेषण जिसमें पाये जायें वही वन्द्रनीय है। उक्त विशेषण अहनत देवमें पाये जाते हैं अतः यहाँ उन्हींको नमस्कार किया गया है। अथवा 'श्रीमते' पद विशेष्य-वाचक है। श्री ऋषभदेवके एक हजार आठ नामोंमें एक श्रीमत् नाम भी है जैसा कि आगे इसी ग्रन्थमें कहा जावेगा—'श्रीमान् स्वयंभू कृषभः' आदि। अतः यहाँ कथानायक श्री भगवान् ऋषभदेवको नमस्कार किया गया है। टिप्पणकारने इस श्रोकका व्याख्यान विविध प्रकारसे

१. श्रीमदादितीर्यकृते नमः । ॐ नमो वक्तप्रीवाचार्याय श्रीकुन्दकुन्दस्वामिने । अयागण्यवरेण्यसकल-पृथ्यचक्रवर्तितीर्यकरपृथ्यमहिमावष्टम्प्रसम्भूतपञ्चकरूयाणाञ्चितसर्वभाषास्वभावदिन्यभाषाप्रवर्तकपरमाप्तश्चीमदा-दिइह्यादिश्रीवर्धमानान्ततीर्थकरपरमदेवर्षतो निक्षितस्य चतुरमल्बोषस्यिशिश्रीवृषभसेनाद्यगौतमान्तः गण्यस्वन्दारकृत्वं प्रमेः किविभिग्नेन्यतो ग्रावितस्य भरतसगरसक्त्रचक्रविप्रभृतिश्चेणिकमहामण्डलेख्वरपर्यन्तभहान् क्षोणीक्ष्वरैस्ससुरासुराधोववरैरमन्दानम्बसन्दोहुपूल्कितकर्णकपोलभित्तिभिराक्षणितस्य महानुमावचरित्राश्चयस्य श्रुतस्कन्धप्रममहाधिकारस्य प्रथमानुगोगमहासमुद्रस्य वेलामिव बृहद्ध्वानां प्रमृतार्थकलां ज्ञानविज्ञानसम्पन्नवर्ण-वीक्तिः पूर्वपूरिभिः कालानुरोधेन नावाप्रवन्धेन विरचितां तदनुकविपरमदेवरेण प्रवृद्धगच्छान्दक्ष्यण्यां संभवातं विद्याक्षाकापुर्वचरिताश्चयां परमार्थमृहरकथां संगृह्य महापुराणाव्यमद्भुतार्थं ग्रन्थं चिकीर्वृजिनेन्द्रवेवलालितः श्लीमदमोषवर्षमहाराज्ञमणिमुकुटबल्पिविटक्कुमंचारितचाक्ष्यरणनखचन्द्रकृति जिनसेनमुनोन्द्रो महाकवीन्दस्त-व्यकृत्वाप्रमाव्यवस्त्रतादिषुराणस्यावावनयस्य विद्याक्षयामहानायकस्य विद्यविद्याप्रसम्वयस्य दिवस्यादित्वयाम्भविन्तित्रयमाहारम्यप्रतिपादनवरां पञ्चभिः पदैः पञ्चपरमेष्टिप्रकाशिकां तत्त्रसमस्वाररूपपरममञ्जलमयीं च प्रेक्षावतामानन्दकन्दलीमिमां नान्दीमुन्मुद्रयति श्रीमत इत्यादिना । अहं श्रीमते नमस्करोमीति क्रियाकारकसंबन्धः, वस्यवद्योक्तयोर्वाक्षयः प्रतिपादकस्यायोगात् । अत्र कर्वक्रिययोस्त्वनिमिदितयोः कथं सबन्ध स्वि चेत् ?

१. श्रीमत्सालुबिस्मणिदेवेन्द्रमस्यपुण्डरीकम् ।

किया है जिसमें उन्होंने अरहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय, साधु, भरत चक्रवर्ती, बाहुबली, वृषभसेन गणधर तथा पार्श्वनाथ तीर्थंकर आदिकों भी नमस्कार किया गया प्रकट किया है। अतः उनके अभिप्रायके अनुसार कुछ विशेष व्याख्यान यहाँ भी किया जाता है। भगवान वृषभदेवके पक्षका व्याख्यान उपर किया जा चुका है। अरहन्त परमेष्ठीके पक्षमें 'श्रीमते' शब्दका अर्थ अरहन्त परमेष्ठी लिया जाता है; क्योंकि वह अन्तरङ्ग बहिरङ्ग लक्ष्मीसे सहित होते हैं। सिद्ध परमेष्ठीके पक्षमें 'सकलज्ञानसाम्राज्यपदमीयुषे' पदका अर्थ सिद्ध परमेष्ठी किया जाता है; क्योंकि साम्राज्यके पदकी लिकाप्रनिवासको प्राप्त हो चुके हैं। आचार्य परमेष्टीके पक्षमें 'धर्मचक्रभृते' पदका अर्थ आचार्य लिया जाता है; क्योंकि

सयोरपस्कृतत्वेनाभिधानात् । अन्यया वाध्यार्थस्यापरिसमाप्तेः । तत्र अहमिति कर्तृस्साक्षादनभिधानेन प्रणतजग-रित्रतयगणघरसकलश्रुतघरदशपूर्वधरैकादशाङ्गघराहमिन्द्रेन्द्रादिषु बन्दास्वृन्दारकेषु सत्सू अहं कियानिति सरे-रौद्धत्यपरिहारलक्षणं वस्तु व्यण्यते । क्रियायास्तयानभिषानेन नमस्कूर्वन्त्वत्यादीनामन्ययष्मदस्मदर्थानां ग्रहणेन सर्वेऽपि भन्यसिहास्तन्नमस्काररूपं परममञ्जलमञ्जीकूर्वन्तु येनाभिमतसिद्धिस्स्यादिति सर्वभन्यलोकोत्साहनेनाचा-र्यस्य परानुग्रहनिरतः वसुद्योतितम् । अस्तु नाम कर्त् किययोः साक्षादनभिधानस्य प्रयोजनम् । कि कर्म ? करोतेः सकर्मकत्वात ? नत्राह—'नमः' इति । अत्र नमश्शब्दो निर्भरभूतलशयालुमौलिभावलक्षणपुणावचनः । 'नमश्शब्दः पुजाबचनः' इति न्यासकारेण निरूपणात् । तत्करोमीत्यन्वयेन तस्य कर्मत्वसिद्धेः स्फूटत्वात । अत्र नम इति दिव्यनमस्कारेणान्तर्जल्पात्मको भावनमस्कारोऽपि विद्यते, तत्रभवति निस्सीमभवितयुक्तस्य सूरेरुभयत्राप्ययित्वातः। स्त नमश्राब्दः पुजावचनः, कस्मै पुज्याय नमः ? यद्योगाञ्चतुर्थी स्यादित्याकाङ्कायां विशेष्यं निर्दिशति-श्रीमत इति । पुण्यवतः पुरुषान् श्रयतीति श्रीर्लक्ष्मीः सा च बहिरङ्गान्तरङ्गभेदाद् द्विविधा । तत्र बहिरङ्गलक्ष्मीः समवसरणादिरम्यन्तरलक्ष्मीः केवलज्ञानादिस्तयोरुभयोरपि श्रीरिति ग्रहणम्, जात्यपेक्षया तथा ग्रहीतुं सुशकत्वात । यद्यप्रम्यदयलक्ष्मी राजाधिराजार्द्धमण्डलीकमण्डलीकार्द्धचक्रधरहलधरसकलचक्रघरकुलिशधरतीर्थकरसःकर्मघरा -दिसंबन्धभेदेनानेकथा तथापि निरतिशययोः प्रकृतोभयलक्ष्म्योरेवात्र ग्रहणमः। निरतिशया उन्तलक्षणा श्रीर्लक्ष्मी-रस्यास्ति 'श्रीमान्' इति, निरतिशयातिशयार्थे मतोविधानात्। ताम्यामतिशयिताया लक्ष्म्या असम्भवात न केवलमेतिस्मिन्नेवार्थे बहिरञ्जलक्ष्म्या संसर्गेऽन्तरञ्जलक्ष्म्या नित्ययोगेऽपि मतोविधानमुन्नेतव्यम् 'भूमनिन्दाप्रशंसास नित्ययोगेऽतिशायने । संसर्गेऽस्ती' त्यादिवचनात् । यद्यपि सप्ततिशतकर्मभूमिषु तीर्थकरेषु सर्वेष्वप्येतत् प्रवृत्तिनि-मित्तमाश्रित्य श्रीमद्व्यवहारी जाघटीति तथाप्येतत् क्षेत्रकालेन्द्रादिवृद्धव्यवहारतत्पुराणादिसामग्रीमाश्रित्य तन्नैव तदक्यवहारस्य प्रसिद्धिः । तस्य महाभागधेयस्याष्टीत्तरसहस्रनामधेयेषु ''श्रोमान स्वयम्भव धभः'' इत्यादिष सकलसंज्ञाजीवातुरवेन तस्यैव पुरस्कृतस्यात् । तथाप्यभिषानमाश्चित्य श्रीमच्छव्दस्य प्रजापतिश्चीपतिवादपतिश्चीधः नादिष आप्ताभासेष्विप व्यवहारसभवात्, तेम्यो नम इति स्यात्, तद्व्युदासाय विशेषणमाह-सक्लेति । सकलं सर्वद्रव्यपर्यायगतं च तज्ज्ञानं च सकलक्षानं केवलक्षानिमिति यावत्, 'सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य' इति सूत्रणातः। तदेवाभेदेन चक्रवर्तित्वपदव्या रूप्यते सकलज्ञानमेव साम्राज्यपदं सकलज्ञानसाम्राज्यपदं तथा तेनाभेदेन सकलज्ञानस्य निरूपणेन लोकोत्तरस्वातिदुर्लभत्वजगत्सारस्वादितन्माहारम्यस्य लोकेऽपि स्घटत्वात । तदीयुषे जग्मुषे, प्राप्तवते किल । अनेन तद्व्युदासः कथिति चेत् ? अन्तर्बहिर्वस्तुनः कथंचित द्रव्यपर्यायात्मकस्य सुनिश्चितासंभवद्बाधकप्रमाणेन अस्तित्वसाधनात् । सर्वथा द्रव्यमात्रस्य पर्यायमात्रस्य वा सर्वथा विभिन्नतदृद्धयस्य अभिन्नतदृद्धयस्य वा सुनिश्चितासभवत्साधकप्रमाणेन

"अभेदभेदात्मकमर्थतत्त्वं तव स्वतन्त्रान्यतरत्वपुष्पम्" इति समन्तभद्रस्वामिवचनात् । तथा चार्था-भासग्राहिणां आप्ताभासानां सर्वज्ञाभासत्वेन तेषां सकलज्ञानेत्यादिना व्युदासात् । न च तैरुपचरितसर्वज्ञैः परमार्थसर्वज्ञस्य व्यभिचारः, अतिप्रभंगात् । येनाभिधानसिद्धश्रीमद्व्यवहारेण तेम्योऽपि नमः स्यात् । तथापि सिद्धपरमेष्ठिनानैकान्तः तस्यापि केवलास्यामकेवलां श्रियमनुभवतः श्रीमत्यकलज्ञान इत्यादिविशेषणसद्भावात् । वह उत्तम क्षमा आदि दश धर्मों के चक्र अर्थात् समृहको धारण करते हैं। उपाध्याय परमेष्ठीके पक्षमें 'भर्जे' पदका अर्थ उपाध्याय किया जाता है; क्यों कि वह अज्ञानान्धकारसे दूर हटाकर सम्यग्ज्ञानरूपी सुधाके द्वारा सब जीवोंका भरण-पोषण करते हैं और साधु परमेष्ठीके पक्षमें 'संसारभीमुषे' शब्दका अर्थ साधु छिया जाता है क्यों कि वह अपनी सिंहवृत्तिसे संसारसम्बन्धी भयको नष्ट करनेवाले हैं।

इस रहोकमें जो 'श्रीमते' आदि पद हैं उनमें जातिवाचक होनेसे एकवचनका प्रत्यय हगाया गया है अतः भूत भविष्यत् वर्तमान कालसम्बन्धी समस्त तीर्थकरोंको भी इसी स्रोक-से नमस्कार सिद्ध हो जाता है। भरत चक्रवर्तीके पक्षमें इस प्रकार न्याख्यान है-जो नवनिधि और चौदह रत्नरूप लक्ष्मीका अधिपति है, जो सकलज्ञानवान् जीवोंके संरक्षणरूप साम्राज्य-पदको प्राप्त है, (सकलाश्च ये ज्ञाश्च सकलज्ञाः, सकलज्ञानाम् असं जीवनं यस्मिस्तत् तथाभूतं यत्साम्राज्यपदं तद ईयुषे) जो पूर्व जन्ममें किये हुए धर्मके फलस्वरूप चक्ररत्नको धारण करता

कि च सकलज्ञानसाम्राज्यगदप्राप्तिः कस्यायुधस्य धारणयेत्यत्र धर्मेति । धर्मः चरित्रम् ''चारित्तं खलु धम्मो'' इति कुन्दकुन्दस्वामिभिनिक्षितत्वात् । तदत्र प्रकरणबलात् यथास्यातचारित्रं तदेव चक्रमिव चक्रं दुर्जयवातिकमीरिनिर्जयेन सकलसाम्राज्यपदप्राप्तिहेसुत्वात् । तत्सदा बिभिति इति धर्मचक्रभृत् तस्मै, अनेन यथास्यातचारित्रस्य घातिकमीरिनिर्जयेन सकलज्ञानसाम्राज्यपदप्राप्तेः साध्यसाधनभावः कर्थचिन्निरितिष्यं सानुग्राहकत्वं चोषदोकितम् ।

नतु निरित्तिशयं परानुग्राहकेणापि भवितव्यम् । यतः तन्नमस्कारः पम्फुलीसीस्थनाह्—भन्नें इति । विश्वं जगत् विभित्तं पृष्णास्येवंशीलो भर्ता तस्मै भन्नें विश्वस्य जगतः स्वामिने पोषणिनरताय, अनेन अपारानुग्रह्-शीलत्वमुवतम् । कुतोऽयं निरित्तशयं पराननुगृह्णातीति निश्वयः ? इत्यत्रोत्तरयिति "संसारैति" । अत्र "गुरवो राजपाषा न भक्षणीयाः" इत्यादिवत् संसारिणां संसारभोमृद्त्वादिहेतुगर्भविशेषणेन उत्तरिति निर्णयः । स्वभत् व्यस्य स्वतंवारभीमृद्द्वस्य च प्रागुक्तविशेषणद्वयेनैव व्यव्यमानत्वात् । क्षुधातृषाजननमरणादिनानाघोर-दुःश्वानामाकरः संसारः भव इति यावत् । "क्षुतृष्णाश्वासकासज्वरमरणजरारिष्ठयोगप्रमोहस्थापत्त्याद्युग्रदुःख-प्रभवभवहते"रिति पूज्यवादेनिगदित्वात् । तस्माद्भोः तां मृष्णाति लुण्टयतीति संसारभीमृद् तस्मै । अत्र वैश्वारिणां संसारभयलुण्टाकत्वव्यावर्णनया निरायासेन संसारभयावहरणदक्षचातुर्यतिशयः प्रकाशितः तीर्थकर-स्तर्भणः तस्य ताद्विववातिशयस्य दुर्वारसंसारविज्छेदोपायनियुक्तदिव्यव्यविनप्रवर्तनामात्रेणैव संसिद्धेः । तदेवं विश्वविद्यापरमेश्वरस्य विश्वस्य जगतः सम्यक् समुद्धरणपाण्डित्यपराकाष्ठामधिष्ठितस्य परमाप्तस्यादिव्रह्माणः पारमैश्वयं चतुरलोकिकजनेऽपि प्रथिततुं स्रोमत्साम्राज्यवदचक्रभृत् भत् भीमुद्वदप्रयोगसामध्यद्भिरतचक्रधर-विदित्व श्वतेरभावाच्य व्यङ्गरताया भरतचक्रधरेणोपमालङ्कारः प्रवते । तथा हि—यथाभूतसंरक्षणादिक्षात्रधर्मस्य रिक्षतयक्षसहस्रचक्ररतस्य च धारणया धर्मचक्रभृत् भरतचक्रवती ।

<sup>&#</sup>x27;'सिद्धो लोकोत्तराभिरूयां केवलास्यामकेवलाम् । अनूपमामनन्तां तामनुबोभूयते श्रियम् ॥'' इति वादीमसिहेनोक्तत्वात् ।

तथा च प्रतिज्ञाहानिः जीवन्मुक्तस्याश्राधिकृतत्वात् इत्यत्राह-धर्मचक्रेति । द्वितीयदिवसकराप्रतिबिन्ध-विम्वशङ्काकरजाज्वलद्धर्मचक्रायुधं विमति धर्मचक्रभृत् ''स्फुरदरसहस्रमुक्चिर'' इत्यादि प्रवचनात् ''धर्मचक्रा-युधो देवः'' इति वचनाच्च, तस्मै । जीवन्मुक्तस्यैव धर्मचक्रायुधेन योग इति प्रकृतार्थस्यैव स्वीकरणात् । अनेन तदिवनाभूतं समवसरणादिकभप्युपलक्षितम् । अथवा विशेष्यस्य उभयलक्ष्मोरमणत्वस्य व्यावर्णनया एतद्वयं संभवद्विशेषणं ''सम्भवव्यभिचार।म्यां स्याद्विशेषणमध्येवत्' इति न्यायात् ।

है, (धर्मेण-पुराकृतसुकृतेन प्राप्तं यश्वकं तद् बिभर्तीति तस्मै) जो, षट्खण्ड भरतक्षेत्रकी रक्षा करनेवाला है और जिसने संसारके जीवोंका भय नष्ट किया है अथवा षट्खण्ड भरत-क्षेत्रमें सब ओर श्रमण करनेमें जिसे किसी प्रकारका भय नहीं हुआ है (समन्तान् सरणं श्रमणं संसारस्तिसन् भियं मुख्णातीति तस्मै) अथवा जो समीचीन चक्रके द्वारा सबका भय नष्ट करनेवाला है (अरै: सहितं सारं चक्ररक्षमित्यर्थः, सम्यक् च तत् सारक्ष संसारं तेन भियं मुख्णातीति तस्मै) ऐसे तद्भवमोक्षगामी चक्रधर भरतको नमस्कार है।

बाहुबलीके पक्षमें निम्न प्रकार व्याख्यान है-जो भरत चक्रधरको त्रिविध युद्धमें परास्त कर अद्भुत शौर्यलक्ष्मीसे युक्त हुए हैं जो धर्मके द्वारा अथवा धर्मके लिए चकरत्नको

अथवा कैवल्याद्युद्यत्रये निवेदिते धर्ममेव बहु मन्वाना कैवल्यपूजा विधाय 'संवितधर्मा तदनुषकं पूज्यामासेति' स्मृतेर्धर्मादनन्तरं चक्ररतं विभित्-पुष्णाति—पूज्यित—वरतीति वा धर्मचक्रभृदिति भरत एव प्रोच्यते । स च सम्यग्दर्शनादिकपधर्मसम्पत्त्या नवनिष्यादिजनितार्थसम्पत्त्या सुभद्रमहादेण्यादिवस्तु कृतकाम-सम्पत्त्या ''श्रोमान्'' आदिश्रह्मोपदिष्टकलासहितज्ञानपदप्राप्त्या साम्राज्यपदप्राप्त्या च सकलज्ञानसाम्राज्यपद-माप्तवान् षट्खण्डभूमण्डलस्वामित्वेन भर्तां संक्षोभेण सारयन्ति इतस्ततो गमयन्ति जनान् इति णिजन्तात्कर्तिर यचि, संसाराश्चोरचरटमन्त्रयादयो (?) राष्ट्रकण्टकाः तेम्थो जनतानां भियं स्वप्रतापेन मुष्णातीति संसारभोमुद् जनतायाः नमस्याश्रयो भवित । तथा सद्धमेचक्रवित्वेन चक्रभृदयं आदितीर्थेश्वरः, बहिरङ्गलक्ष्म्या संयुक्तत्वेन अनेतरङ्गलक्ष्मीभिनित्ययुक्तत्वेन श्रोमान् गणधराहिमन्ददेवेन्द्रचक्रवत्यीदिप्रार्थनीयं सकलज्ञानसाम्राज्यपदमिष-तिष्ठन् विजगतो भर्ता जनताया आजवंजवदस्युभयलुण्टाकत्वेन संसारभीमुद् अनन्तानन्तसुखदायकस्य महान् पुरुषस्य नमस्याश्रयो न स्याद् इति ।

अथवा षट्खण्डभत् चक्रधरात्त्रिजगत्स्वामिनः श्रीमत इत्यादिषु सर्वत्राधिक्यात् व्यतिरेकालङ्कारो वा ध्यन्यते, साद्श्यमात्रापेक्षया प्रागुपमालङ्कारस्य प्रकाशितत्वात् । नन्ववंविषप्रथमानुयोगमहाशास्त्रस्यादौ पञ्चपर-मेष्ठिनां नमस्कारं भगवानाचार्यः कृतो नाङ्कीचकार भूतविलभट्टारकैमेहाकमिप्रकृतिप्राभृतद्वव्यानुयोगमहाशास्त्र-स्यादावनादिसिद्धपञ्चमहाशब्दैः पञ्चपरमेष्ठिनां नमस्कारकरणादित्याकाङ्क्षायां श्रीमदित्यादि पञ्चपदरत्न-प्रदोपाः पञ्चपरमेष्ठिनां प्रकाशकत्वेन नमः शिक्षया प्रज्वलन्तीत्याह श्रीमत इत्यादि "श्रीमते नमः" । एवं सर्वत्र संबद्धव्यम् । श्रीराईन्त्यमहिमाधातिकर्मारिनिर्जयप्रादुर्भूतनवकेवललब्ध्याद्यात्मा 'श्रीराईन्त्यमहिमेति' न्यासकार-वचनात् । साऽस्यास्तीति श्रीमान् तस्म श्रीमते नमः, अर्हते नमः, 'णमो अरहताण' इति यावत्—

''केवलगाणदिवासरकिरणकलावप्पणासिअण्णाणो । णदकेवललद्धगमसुजणियपरमप्पववएसो ।''

इत्यहंत्लक्षणप्रतिपादकप्रवचनसद्भावात् । अनन्तानन्तस्विभागः संपूर्णत्वात् सकलं तच्य तज्जानं च सकलज्ञानम् उपलक्षणात् सम्यग्दर्शनादिसप्तगुणाना ग्रहण ततस्तत्सिहतं तदेव साम्राज्यपदं गुणाष्टक-साम्राज्यपदिमिति यावत् । अयवा सकलैक्षेपैरशेपैरेकार्यसमयायिभिः सायिकसम्यग्दर्शनादिसप्तगुणैः सहितं च तज्जानं च सकलज्ञानं तदेव साम्राज्यपदम् । अयवा सकलज्ञानामनन्तानन्तानां सर्वज्ञानाम् आनः प्राणनं विशुद्धचैतन्यमयभावप्राणैर्जीवनमवेति सकलज्ञानः तनुवातस्त्वेवमुच्यते तदेव साम्राज्यपदं सकलज्ञान-साम्राज्यपदं तदीयविषये प्राप्तवते नमः सिद्धन्यमेष्ठिने नमः 'णमो सिद्धाणमिति' यावत् । "अट्टगुणा किदिकच्चा लोयग्राणवासिणो सिद्धा" इति प्रवचनात् । स्वयमाचरन्, धर्मेः सम्यग्दर्शनाचारादिपञ्चाचारैर्ययाययं चक्कं द्वादश्यणं विभर्तीति धर्मचक्रमृत् गणधर आचार्यवृषभः तस्मै धर्मचक्रमृते नमः आचार्यपरमेष्ठिने नमः 'णमो आदिरयाणमिति'यावत् । "पञ्चमुक्त्ये स्वयं ये आचारानाचरन्तः परमकरणधाचारयन्ते मुमुक्तून् लोकाग्रगण्य- शरण्यान् गणधरवृषमान्" इत्याशाधरैनिरूगणात् । षड्देव्यसप्ततत्त्वादीनां सदोपदेशेनैव मुमुक्तून् विभक्ति

धारण करनेवाले भरतके स्तवन आदिसे केवलज्ञानरूप साम्राज्यके पदको प्राप्त हुए हैं। एक वर्षके कठिन कायोत्सर्गके बाद भरत-द्वारा स्तवन आदि किये जानेपर ही बाहुबली स्वामीने निक्शल्य हो शुक्लध्यान धारण कर केवलज्ञान प्राप्त किया था। जो इभर्ने—(इश्वासी भर्ता च तस्में) कामदेव और राजा दोनों हैं अथवा ईभर्ने (या भर्ता तस्में)—लक्ष्मीके अधिपति हैं और कर्मबन्धनको नष्ट कर संसारका भय अपहरण करनेवाले हैं ऐसे श्री बाहुबली स्वामीको नमस्कार हो।

इस पक्षमें रुठोकका अन्वय इस प्रकार करना चाहिए—श्रीमते, धर्मचक्रभृता, सकल-झानसाम्राज्यपदमीयुषे, संसारभीसुषे, इभर्त्रे, नमः।

वृषभसेन गणधरके पक्षमें व्याख्यान इस प्रकार है। श्रोमते यह पद चतुर्ध्यन्त न होकर सप्तम्यन्त है—(श्रिया—स्याद्वाद्छक्ष्म्या उपलक्षितं मतं जिनशासनं तस्मिन्) अतएव जो स्याद्वाद्छक्ष्मीसे उपलक्षितं जिनशासनं अर्थात् श्रुतज्ञानके विषयमें परोक्ष रूपसे समस्त पदार्थोंको जाननेवाले ज्ञानके साम्राज्यको प्राप्त हैं, जो धर्मचक अर्थात् धर्मोंके समृहको धारण करनेवाले हैं—पदार्थोंके अनन्त स्वभावोंको जाननेवाले हैं, मुनिसंघके अधिपति हैं

पुष्णातीत्येवंशीलो भर्ता तस्मै भर्ने नमः उपाध्यायपरमेष्ठिने नमः 'णमो उवज्झायाणमिति' यावत् । 'जो रयणत्यजुत्तो णिष्ट्वं धम्मोवदेसणे णिरदो । सो उद्यक्षाओ अप्पा जदिवरउस्हो णमो तस्स" इत्यागमात् ।
सद्ध्याननिलीनः सन् दर्शनज्ञानसमग्रभावमोक्षस्य साधकतमं विशुद्धचारित्रं नित्यं साधयन् यतीन्द्रो भावसंसारभियं
मुष्णातीति संसारभीमुट् तस्मै संसारभीमुषे नमः साधुपरमेष्ठिने नमः 'णमो लोए सब्बसाहूणमिति' यावत् ।
"दंसणणाणसमां ममां मोक्सस्स जोहु चारित्तं । साह्यदि सुद्धणिष्ट्वं साहू स मुणी णमो तस्स ॥" इति
प्रवचनात् । अत्र—इतरपद्यवत् चतुर्थीविभवत्यन्तत्वेन पदत्वं हित्वा सकलज्ञानसाम्राज्यपदिमित व्यासवचनं तु
भतमहातिशयक्रापनार्थं प्रतिज्ञावचनमाचार्यस्येति बूमः । तथाहि सकलतत्त्वव्यवस्थाजोबातुस्याद्धादामोघलाञ्चनलाञ्चित्रतत्वेन, सर्ववाधाविधुरसाधनसाधितत्वेन सर्वोदयवत्त्वेन च श्रीमदर्हन्मतं तीर्थं श्रीमतं "सर्वोदयं तीर्थमिदंतवैव" इति युक्त्यनुशासनात् । तिस्मन् श्रीमत एव सकलश्चानसाम्राज्यपदं श्रीमत्त्वान्यधानुपपत्तेरिति । तदीयुषे
इति संबन्धः । अत्र पुराणे न केवलमादितीर्थंकरः भरतधमंचक्रभृच्छलाकापुद्धद्व प्रतिपद्धत इति प्रकाधितः ।
अररदानश्रेयोनृपतिप्रभृतिधामिकोत्तंसो जनोऽपीति प्रतिपाद्यार्थं प्रकाशयति-श्रीमत इति । श्रीमतिपर्यायोऽस्यास्तीति
श्रीमतः "अश्रादिम्यः" इत्यद्विधानात् दानश्रेयो नृपतिरित्यर्थः तस्य श्रोमतिचरत्वात् तिस्मन् सति सकलज्ञानसाम्राज्यपदभीयुषे इति संत्रन्थः इत्यनेन नानाकथासंबन्धो दानतीर्थकर्व प्रतिपाद्य इति प्रकाशितः ।

''जीयाज्जिनो जगति नाभिनरेन्द्रसूनुः श्रेयान् नृपश्च कुरुगोत्रगृहप्रदीपः । याम्यां वभूवतुरिह<u>्य</u>तदानतीर्थे सारक्रमे परमधर्मरथस्य चक्ने ॥''

इति दानतीर्थंकरत्वप्रसिद्धः। कि च सर्वपादाद्यक्षराणां पठनेन श्रीसाधनमिति प्रयोजनप्रतिपादनातिशयः सद्धमंलक्ष्म्यां प्रेक्षाविद्धर्वगन्तव्य इत्युपरम्यते। अत्रैव पुनः प्रेक्षावतामानन्दकन्दत्यां नान्द्यां श्रीमद्वेणपुरभव्यजनं संबोधयन्नाचार्यः प्रश्नीत्तरेण सद्धमंसर्वस्वरहस्यमत्रैवेत्यन्तर्लापित्वेन दृढयन्नाशिषमाह—श्रीमत इति। लक्ष्म्यां वा मितर्यस्य असौ श्रोमतिः तस्य संबुद्धिः श्रोमते ! भो भो भरतसौधमीिषपतिदुर्लभकित्युगजैनमार्गप्रभाव-भासंतोषितसौधमेंन्द्रलौकान्तिकेन्द्रविदेहचक्कोन्द्रसालुविष्मणिदेवेन्द्र ! अम्युद्यविद्यश्चेयसलक्ष्मीस्वसात्करणलोलुपबुद्धे ! सक्तव्यानसाम्राज्यपदं क्वेति जिज्ञासायां श्रीमत एव अहंच्छासन एव तस्मिन् सति सक्तव्यानसाम्राज्यपदमीयुषे वर्मचक्रभृते भन्नें संसारभीमुषे श्रीमते आदीश्वराय अथवा पार्श्वतीर्थकृत्सम्मुखीनत्वादि प्रकरणबलात्
मुवं धरतीति धर्मो घरणीन्द्रस्तं चक्राकारेण वलयाकारेण समीपे विभर्तीति धर्मचक्रभृत् पार्श्वतीर्थकरः
तस्मै शेषविशोषणविशिष्टाय श्रीमत्पार्श्वतीर्थकृते नमस्कुरु यतस्ते सुरासुरेन्द्रमुकुटतरगतदिव्यमणिकिरणजालबालातप्रविचित्तचार्वरणारिवन्दतीर्थकरपरमदेवनिरतिशयकल्याणपरम्परा स्यादिति सर्वं समन्ततो भद्रम् ।

नमस्तमःषटण्डकागदुणोतहेतवे । जिनेन्द्रांशुमते तैन्दरप्रभामाशासिने ॥२॥
जयस्यज्ञयमाहास्म्यं विशाँ सितकुशासनम् । शासनं जैनमुद्रासि मुंकलक्ष्म्येकशासनम् ॥३॥
रस्त्रयमयं जैनं जैत्रमस्त्रं जयस्यदः । येनान्याजं व्यजेष्टार्हन् दुरितारातिवाहिनीम् ॥४॥
यः साम्राज्यमधःस्थायि गीर्वाणाधिपवैभवम् । तृणाय मन्यमानः सन् प्राष्ट्राजीद्भिमः पुमान् ॥५॥
वमनुप्रायजन् भूरि सहस्राणि महीक्षिताम् । इह्वाकुमी जमुक्यानां स्वामिमक्त्येय केवलम् ॥६॥
कच्छाधा यस्य सद्वृत्तं निर्वोद्धमसहिष्णवः । वसानाः पर्णवस्काणान् वन्यां विश्वं प्रपेदिरे ॥७॥
13 अनाक्षान्यस्तपस्तेपे वरं सोढ्वा परीवहान् । सर्वं सहस्वमाध्याये निर्वाराधानं परम् ॥८॥

और अपने सदुपदेशोंके द्वारा संसारका भय नष्ट करनैवाले हैं ऐसे वृषभसेन गणधरको नमस्कार हो।

"भुवं घरतीति धर्मो धरणीन्द्रस्तं चक्राकारेण वलयाकारेण समीपे विभर्तीति धर्म-चक्रभृत् पार्श्वतीर्थंकरः तस्मै"। उक्त न्युत्पत्तिके अनुसार 'धर्मचक्रभृते' शब्दका अर्थ पार्श्वनाथ भी होता है अतः इस श्लोकमें भगवान् पार्श्वनाथको भी नमस्कार किया गया है। इसी प्रकार जयकुमार, नारायण, बल्लभद्र आदि अन्य कथानायकोंको भी नमस्कार किया गया है। विशेष व्याख्यान संस्कृत टिप्पणसे जानना चाहिए। इस श्लोकके चारों चरणोंके प्रथम अक्षरोंसे इस प्रनथका प्रयोजन भी प्रनथकर्ताने न्यक्त किया है—'श्रीसाधन' अर्थात् कैवल्यलक्ष्मीको प्राप्त करना ही इस प्रनथके निर्माणका प्रयोजन है।।१॥

जो अज्ञानान्धकाररूप बससे आच्छादित जगत्को प्रकाशित करनेवाले हैं तथा सब ओर फैलनेवाली ज्ञानरूपी प्रभाके भारसे अत्यन्त उद्घासित-शोभायमान हैं ऐसे श्रीजिनेन्द्र-रूपी सूर्यको हमारा नमस्कार है।। २।। जिसकी महिमा अजेय है, जो मिथ्यावृष्टियोंके शासन-का खण्डन करनेवाला है, जो नय प्रमाणके प्रकाशसे सदा प्रकाशित रहता है और मोक्षलक्ष्मी-का प्रधान कारण है ऐसा जिनशासन निरन्तर जयवन्त हो।।श। श्री अरहन्त भगवान्ने जिसके द्वारा पापरूपी शत्रुओंकी सेनाको सहज ही जीत लिया था ऐसा जयनशाल जिनेन्द्र-प्रणीत रक्षत्रयरूपी अस्व हमेशा जयवन्त रहे।।श।। जिन अपपुरुष-पुरुषोत्तमने इन्द्रके वैभवको तिरस्कृत करनेवाले अपने साम्राज्यको तृणके समान तुच्छ समझते हुए मुनिदीक्षा धारण की थी, जिनके साथ ही केवल स्वामिर्भाक्तसे प्रेरित होकर इक्ष्वाकु और भोजवंशके बड़े-बड़े हजारों राजाओंने दीक्षा ली थी, जिनके निदीष चरित्रको धारण करनेके लिए असमर्थ हुए कच्छ महाकच्छ आदि अनेक राजाओंने वृक्षोंके पत्ते तथा छालको पहिनना और वनमें पैदा हुए कन्द-मूल आदिका भक्षण करना प्रारम्भ कर दिया था, जिन्होंने आहार पानीका त्यागकर सर्वसहा प्रथिवीको तरह सब प्रकारके उपसर्गोंके सहन करनेका दढ़ विचार कर अनेक परीषह सहे थे तथा कर्मनिर्जराके मुख्य कारण तपको चिरकाल तक तपा था, चिरकाल तक तपस्या करनेवाले जिन जिनेन्द्रके मस्तकपर बढ़ी हुई जटाएँ ध्यान-

१. तत्त्वप्रमाभा-अ०, प०, स०, द०, ल० । २. प्रकृष्टज्ञानम् । ३. -त्म्यविशा-स० । ४. विनाशित । ५. मृक्तिलक्ष्म्या एकमेव शासनं यस्मात् तत् । ६. जिनस्येदम् । ७. परावेर्जेरिति सूत्रादात्यनेपदी । ८. तृणं यन्यमानः 'मन्यस्थोकाकादिषु यतोऽवज्ञा' इति चतुर्थी । ९. यंन सह । १०. भोजवंशः । ११. परिद्यानाः । १२. जीवनम् । १३. अनशनवान् । १४. अत्र तपस्तपसि, तपेषतिः कर्मवत् कार्यं भवति । तपिस कर्मणोत्या-त्मनेपदी । १५. आलम्ब्य विमृत्य वा । आधाय द०, स० ।

चिरं तपस्यतो यस्य जटा मूर्ष्ति बभुस्तराम् । ध्यानाग्निद्धक मेन्धनिर्यद्ध्मशिखा इव ॥९॥

मर्यादाविष्कियाहेतोविहरनतं यद्घ्छया । चलन्तिमव हेमाद्विं दृद्ध्युर्यं सुरासुराः ॥१०॥

श्रेयसि अयते दानं यस्मै द्त्त्वा प्रसेदुषि । पञ्चरत्नमयीं दृष्टि ववृष्ठः सुरवारिदाः ॥११॥

उद्पादि विभोर्यस्य घातिकर्मारिनिर्जयात् । केवलाल्यं परं ज्योतिलोकालोकावसासकम् ॥१२॥

येनाभ्यधायि सद्धमः कर्मारातिनिवर्षणः । सदःसरोग्जलाम्भोजवनदीधितिमालिना ॥१३॥

यस्मात् स्वान्वयमाहात्म्यं शुश्रुवान् मरतात्मजः । सर्लालमनटचारुँ प्रणिधाय गुहुर्मुदुः ॥१४॥

तमादिदंवं नाभेयं वृषमं वृषमध्वजम् । प्रणोमि प्रणिपत्यादं प्रणिधाय गुहुर्मुदुः ॥१५॥

अजितादीन् महावीरपर्यन्तान् परमेश्वरान् । जिनेन्द्रान् पर्युपासेऽहं धर्मसाम्राज्यनायकान् ॥१६॥

सक्लज्ञानसाम्राज्ययौवराज्यपदे स्थितान् । जिनेन्द्रान् पर्युपासेऽहं धर्मसाम्राज्यनायकान् ॥१६॥

सक्लज्ञानसाम्राज्ययौवराज्यपदे स्थितान् । पर्योश्वर्योमि गणाधीशानाससंज्ञानकण्ठिकान् ॥१०॥

अनादिनिधनं तुक्रमनल्पकलदायिनम् । पर्यापं विपुल्च्छायं श्रुतस्कन्धमहाद्रुमम् ॥१८॥

इत्याप्रासवचः स्तोत्रैः कृतमङ्गलसिक्वयः । पुराणं सम्महीच्यामि त्रिषष्टिपुरुषाश्रितम् ॥१९॥

तीर्थेशामपि चकेश हलिनामधंचिकणाम् । त्रिषष्टिलक्षणं वृद्धये पुराणं तर्दद्विषामि ॥२०॥

पुरातनं पुराणं स्यात् तन्महन्महदाश्रयात् । महद्विस्यदिष्टस्वात् महाश्रेयोऽनुशासनात् ॥२१॥

रूपी अग्निसे जलाये गये कर्मरूप ईंधनसे निकलती हुई धूमकी शिखाओंके समान शोभायमान होती थीं, मर्यादा प्रकट करनेके अभिप्रायसे स्वेच्छापूर्वक चलते हुए जिन भगवान्को देख-कर सर और असुर ऐसा समझते थे मानो सुवर्णमय मेरु पर्वत ही चल रहा है, जिन भगवानको हस्तिनापुरके राजा श्रेयांसके दान देनेपर देघरूप मेघोंने पाँच प्रकारके रत्नोंकी वर्षा की थी, कुछ समय बाद घातियाकर्मरूपी शत्रुओंको पराजित कर देनेपर जिन्हें लोका-लोकको प्रकाशित करनेवाली केवलज्ञानरूपी उत्कृष्ट ज्योति प्राप्त हुई थी, जो सभारूपी सरोवरमें बैठे हुए भव्य जीवोंके मुखरूपी कमलोंको प्रकाशित करनेके लिए सूर्यके समान थे. जिन्होंने कर्मरूपी शत्रुओंको नष्ट करनेवाले समीचीन धर्मका उपदेश दिया था, और जिनसे अपने वंशका माहात्म्य सुनकर बल्कलोंको पहिने हुए भरतपुत्र मरीचिने लीलापूर्वक नृत्य किया था। ऐसे उन नामिराजाके पुत्र वृषभचिह्नसे सहित आदिदेव (प्रथम तीर्थंकर) भगवान् वृषभदेवको मैं नमस्कार कर एकाम चित्तसे बार-बार उनकी स्तृति करता हूँ ॥५-१५॥ इनके पश्चात्, जो धर्मसाम्राज्यके अधिपति हैं ऐसे अजितनाथको आदि छेकर महाबीर पर्यन्त तेईस तीर्थंकरोंको भी नमस्कार करता हूँ ॥१६॥ इसके बाद, केवलहानरूपी साम्राज्यके युवराज पदमें स्थित रहनेवाले तथा सम्यग्ज्ञानरूपी कण्टाभरणको प्राप्त हुए गणधरोंकी मैं बार-बार स्तुति करता हूँ ॥१७॥ हे भव्य पुरुषो ! जो द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा आदि और अन्तसे रहित है, उन्नत है, अनेक फलोंका देनेवाला है, और विस्तृत तथा सघन छायासे यक्त है ऐसे अतस्कन्धरूपी वृक्षको उपासना करो।।१८॥ इस प्रकार देव गुरु शास्त्रके स्तवनों-द्वारा मङ्गलरूप सत्क्रियाको करके मैं त्रेसठ शलाका (चौबीस तीर्थंकर, बारह चकवर्ती, सव नारायण, नव प्रतिनारायण और नव बलभद्र ) पुरुषोंसे आश्रित पुराणका संप्रह कहँगा ॥१९॥ तीर्थंकरों, चक्रवर्तियों, बलभद्रों, नारायणों और उनके शत्रुओं--प्रतिनारायणोंका भी पुराण कहुँगा ।।२०। यह मन्थ अत्यन्त प्राचीन कालसे प्रचलित हैं इसलिए पुराण कहलाता

रे. कर्मेंध-द०। एध इन्बनम् । २. प्रकटता । ३. पिवते । ४. प्रसन्ने सित । ५. जत्पन्नम् । पदः 'पदः कर्तिर लुङि तेर्ङिनित्यं भवति जिः ।' ६. मरीचिः । ७. कन्यारूपवल्कलः । ८. -वल्कलम् अ० । ९. 'णु स्तुतौ' । १०. प्रह्मो भूत्वा । ११. घ्यात्वा । १२. आराधये । १३. भृत्यं पुनः पुनः स्तौमि । १४. आराधयष्वम् । १५. पक्षे विपुलदयम् । १६. परापरगुरु-तद्वचनम् । १७. संक्षेपं करिष्ये ।

किवि पुराणमाश्रित्य प्रस्तत्वात् पुराणता । महत्त्वं स्वमहिक्षेव तस्येत्यन्यैनिहन्यते ।।२२।।
महापुरुषसंवन्धि महाभ्युद्यशासनम् । महापुराणमाम्नात्मत एतन्महिष्मिः ।।२३।।
ऋषिप्रणीतमार्षं स्यात् सूक्तं सृतृतशासनात् । धर्मानुशासनाच्चेदं धर्मशास्त्रिमितः ।१२॥।
दृतिहास हतीष्टं तद् इति हासोदिति श्रुतेः । इतिवृत्तमयैतिर्द्धमान्नायं चामनन्ति तत् ।।२५॥।
पुराणमितिहासाख्यं यत्प्रोवाच गणाधिपः । तत्किलाहमधीर्वक्ष्यं केवलं मिक्तचोदितः ।।२६॥
पुराणं गणभृत्प्रोकः विवक्षोमें महान्मरः । विवक्षोरित दम्यस्य अपुक्तिमारमुद्धतम् ॥२०॥
क गम्मीरः पुराणाविधः क माध्यकोश्रदुर्विधः । सोऽहं महोद्धि दोभ्यां तितीर्षुयामि हास्यताम् ॥२८॥
कथवास्त्वेतद्ल्योऽपि यद्षदेऽहं स्वशक्तिः । त्वनवालधिरप्युक्षा किं नोत्पुच्छयते तसम् ॥२९॥
गणाधीशैः प्रणीतेऽपि पुराणेऽस्मिन्नहं यते । सिहैरासेविते मार्गं भृगोऽन्यः केन वायंते ॥३०॥
पुराणकविमिः क्षुण्णे कथामार्गेऽस्ति मे गतिः । विगैर्पेरस्त्यैः शोधितं मार्गं को वा नानुवजेऽजनः ॥३१॥

है । इसमें महापुरुषोंका वर्णन किया गया है अथवा तीर्थंकर आदि महापुरुषोंने इसका उपदेश दिया है अथवा इसके पढ़नेसे महान् कल्याणकी प्राप्ति होती है इसलिए इसे महापुराण कहते हैं।।२१।। 'प्राचीन कवियोंके आश्रयसे इसका प्रसार हुआ है इसलिए इसकी पुराणता—प्राची-नता प्रसिद्ध ही है तथा इसकी महत्ता इसके माहात्म्यसे ही प्रसिद्ध है इसलिए इसे महापुराण कहते हैं' ऐसा भी कितने ही विद्वान महापुराणकी निरुक्ति—अर्थ करते हैं ॥२२॥ यह पुराण महापुरुषोंसे सम्बन्ध रखनेवाला है तथा महान् अध्युदय-स्वर्ग मोक्षादि कल्याणोंका कारण है इसलिए महर्षि लोग इसे महापुराण मानते हैं।।२३।। यह प्रन्थ ऋषिप्रणीत होनेके कारण आर्थ, सत्यार्थका निरूपक होनेसे सूक्त तथा धर्मका प्ररूपक होनेके कारण धर्मशास्त्र माना जाता है। 'इति इह आसीत्' यहाँ ऐसा हुआ-ऐसी अनेक कथाओंका इसमें निरूपण होनेसे ऋषि गण इसे 'इतिहास', 'इतिवृत्त' और 'ऐतिहा' भी मानर्ते हैं ॥२४-२५॥ जिस इतिहास नामक महापुराणका कथन स्वयं गणधरदेवने किया है उसे मैं मात्र भक्तिसे प्रेरित होकर कहूँगा क्यों कि मैं अल्पज्ञानी हूँ ॥२६॥ बड़े-बड़े बैट्ठों-द्वारा उठाने योग्य भारको उठानेकी इच्छा करेने-वाले बछड़ेको जैसे बड़ी कठिनता पड़ती है वैसे ही गणधरदेवके द्वारा कहे हुए महापुराणको कहनेकी इच्छा रखनेवाले मुझ अल्पझको पड़ रही है ॥२७॥ कहाँ तो यह अत्यन्त गम्भीर पुराण रूपी समुद्र और कहाँ मुझ जैसा अल्पक्ष ! मैं अपनी मुजाओंसे यहाँ समुद्रको तैरना चाहता हूँ इसलिए अवश्य ही हँसीको प्राप्त होऊँगा ॥२८॥ अथवा ऐसा समझिए कि मैं अल्पञ्चानी होकर भी अपनी शक्तिके अनुसार इस पुराणको कहनेके छिए प्रयत्न कर रहा हूँ जैसे कि कटी पूँछवाला भी बैल क्या अपनी कटी पूँछको नहीं उठाता? अर्थात् अवश्य उठाता है ॥२९॥ यद्यपि यह पुराण गणधरदेवके द्वारा कहा गया है तथापि मैं भी यथाशक्ति इसके कहनेका प्रयत्न करता हूँ। जिस रास्तेसे सिंह चले हैं उस रास्तेसे हिरण भी अपनी शक्त्यनुसार यदि गमन करना चाहता है तो उसे कौन रोक सकता है ? ॥३०॥ प्राचीन कवियों-द्वारा श्रुण्ण किये गये-निरूपण कर सुगम बनाये गये कथामार्गमें मेरी भी गति

१. पुराणं कवि—द० । पूर्वकविम् । २. पुराणस्य । ३. निरूप्यते अ०, स०, द० । ४. कथितम् । ५. उन्तम् । ६. इतिहासिमिती—म०, ल० । ७. 'पारम्पर्योपदेशे स्यादैतिह्यमिति हान्ययम्' इति बचनात्, अथवा इतिवृत्तम् ऐतिह्यम् आम्नायश्चेति नामत्रयम् । ८. —मृष्यो वामनन्ति स०, ल० । ९. कथयन्ति । १०. नोदितः द०, अ०। ११. वन्तुमिच्छोः । १२. वोदुमिच्छोः । १३. बालवत्सस्य । १४. दिरदः । १५. प्रयस्नं करोमि । १६. यान् अ०, प०, स०, ल०, म०। १७. संमदिते । १८. उपायः । १९. पुरोगमैः ।

महाकरीन्द्रसंगर्विरर्लाकृतपाद्षे । वने वन्येमकलमाः सुलभाः स्वैरचारिणः ॥३२॥
महातिमिष्टशु प्रोथपर्था कृतजलेऽणंवे । यथेष्टं पर्यटन्येव ननु पार्ठानशावकाः ॥३३॥
महामदास्त्रसंपातिनरुद्धपतियोद्धके । मद्रभुवोऽपि निर्शक्कं वरुगर्थेव रणाक्कणे ॥३४॥
कृतरपुराणकवीनेव मस्वा हस्तावलम्बनम् । महतोऽस्य पुराणाक्षेस्तरणायोखतोऽस्म्यहम् ॥३५॥
महत्यस्मिन् पुराणाक्षी शाखाशततरङ्गके । स्विलितं यन्त्रमादान्मे तद् बुधाः क्षन्तुमर्हथ ॥३६॥
कविप्रमादजान् दोषानपास्थासमात् कथामृतात् । सन्तो गुणान् जिष्धसन्त्रं गुणगृत्यो हि सज्जनः॥३७॥
सुभाषितमहारससंभृतेऽस्मिन् कथाम्बुधौ । विदेषप्राहाननाहत्य यत्रभ्वं सारसंग्रहे ॥३८॥
कवयः सिद्धसेनग्या वयं च कवयो मताः । मणयः पद्मरागाद्या ननु काचोऽपि मेचकः॥३९॥
यद्वचोद्पेणे कृत्सनं विक्मयं प्रतिबिम्बितम् । तान् कथीन् बहुमन्येऽहं किमन्यैः कविमानिभिः ॥४०॥
नमः पुराणकारेभ्यो यद्वस्त्राक्ष्ये सरस्वती । येषामद्वा विव्यतस्य

है क्योंकि आगे चलनेवाले पुरुषोंके द्वारा जो मार्ग साफ कर दिया जाता है फिर उस मार्गमें कौन पुरुष सरलतापूर्वक नहीं जा सकता है ? अर्थात् सभी जा सकते हैं।।३१॥ अथवा बड़े-बड़े हाथियों के मर्दन करनेसे जहाँ पृक्ष बहुत ही बिरले कर दिये गये हैं ऐसे वनमें जंगली हस्तियोंके बच्चे सुलभतासे जहाँ-तहाँ घूमते ही हैं।।३२।। अथवा जिस समुद्रमें बढ़े-बढ़े मच्छोंने अपने विशाल मुखोंके आघातसे मार्ग साफ कर दिया है उसमें उन मच्छोंके छोटे-छोटे बच्चे भी अपनी इच्छासे घूमते हैं।।३३।। अथवा जिस रणभूमिमें बड़े-बड़े शूर-बीर योद्धाओंने अपने शस्त्र-प्रहारोंसे शत्रुओंको रोक दिया है उसमें कायर पुरुष भी अपनेको योद्धा मानकर निःशङ्क हो उछलता है।।३४।। इसलिए मैं प्राचीन कवियोंको ही हाथका सहारा मानकर इस पुराणरूपी समुद्रको तैरनेके छिए तत्पर हुआ हूँ ॥३५॥ सैकर्ड़ो शास्त्रारूप तरङ्गोंसे व्याप्त इस पुराणरूपी महासमुद्रमें यदि मैं कदाचित् प्रमादसे स्खिलित हो जाऊँ-अज्ञानसे कोई भूल कर बेटूँ तो विद्युज्जन मुझे क्षमा हो करेंगे।।३६॥ सज्जन पुरुष कविके प्रमादसे उत्पन्न हुए दोषोंको छोड़कर इस कथारूपी अमृतसे मात्र गुणोंके ही प्रहण करनेकी इच्छा करें क्योंकि सज्जन पुरुष गुण ही प्रहण करते हैं। ॥३७॥ उत्तम-उत्तम उपदेशरूपी रब्नोंसे भरे हुए इस कथारूप समुद्रमें मगरमच्छोंको छोड़कर सार वस्तुओं के प्रहण करने में ही प्रयत्न करना चाहिए ।।३८।। पूर्वकाल में सिद्धसेन आदि अनेक कवि हो गये हैं और मैं भी कवि हूँ सो दोनोंमें कवि नामकी तो समानता है परन्तु अर्थमें उतना ही अन्तर है जितना कि पदाराग मणि और काचमें होता है ।।३९।। इसलिए जिनके वचनरूपी दर्पणमें समस्त शास्त्र प्रतिविन्त्रित थे मैं उन कवियोंको बहुत मानता हूँ-उनका आदर करता हूँ। मुझे उन अन्य कवियोंसे क्या प्रयोजन है जो ब्यर्थ ही अपनेको कवि माने हुए हैं ॥४०॥ मैं उन पुराणके रचनेवाले कवियोंको नमस्कार करता हूँ जिनके मुखकमलमें सरस्वती साक्षात् निवास करती है तथा जिनके वचन अन्य कवियोंकी कवितामें सुत्रपातका कार्य करते

१. नासिका । २. अपन्याः पत्थाः कृतं पथीकृतं जलं यत्र । ३. जलाणंत्रे म०, अ०, प०, ल० । ४. भटे । ५. भटजातिमात्रोपजीबी, तुष्छंमट इत्यर्थः । ६. तत् कारणात् । सत्पु०-अ०, स०, द० । ७. अवान्तरकथा । ८. गृहोतुमिच्छन्तु । ९. गुणगृह्या हि सज्जनाः प०, म०, ल० । गुणा एत्र गृह्या यस्यासी । १०. दोषग्रहान् ल० । ११. सर्कागमस्याकरणछन्दोऽजङ्कारादिवानप्रपञ्चः । १२. -मन्यः कवित्वस्य अ०, प०, स०, द०, म०, ल० । १३. सूत्रपतनायितम् ।

प्रवादिकरियूथानां केसरी नयकेसरः । सिद्धसेनकविजीयाद् विकल्पनलशहुरः ॥४२॥
नमः समन्तमद्राय महते कविवेषसे । यद्वचोषज्ञपातेन निर्मित्ताः द्वमताद्रयः ॥४२॥
कवीनां गमकानां च वादिनां वाग्मिनामपि । यशः सामन्तमद्रीयं मूर्ण्न चृद्धामणीयते ॥४४॥
श्रीदत्ताय नमस्तस्मै तपःश्रीदीसमूर्तये । कण्डीरवायितं येन प्रवादीमप्रभेदने ॥४५॥
विदुष्टिवणीषु संसरसु यस्य नामापि कीर्तितम् । निस्त्रवयति तद्वर्वं यशोमद्रः स पातु नः ॥४६॥
चन्द्रश्चित्रभ्रयशसं प्रभाचन्द्रकर्वि स्तुवे । कृत्वा चन्द्रोद्रयं येन श्रियदाह्यादितं जगत् ॥४७॥
चन्द्रोद्रयकुतस्तस्य यशः केन न शस्यते । यदाकल्पमनाम्लानि स्वतं शेखरतां गतम् ॥४८॥
चन्द्रोद्रयकुतस्तस्य यशः केन न शस्यते । यदाकल्पमनाम्लानि स्वतं शेखरतां गतम् ॥४८॥
भेशितीभूतं जगद्यस्य वाचाराष्यचत्रध्यम् । मोक्षमार्गं स पायाद्वः शिवकोटिर्मुनीइवरः ॥४९॥
काव्यानुचिन्तने यस्य जटाः प्रबलवृत्तयः । स्रथान् वदन्तीव अत्र जटाचार्यः स नोऽवतात् ॥५०॥
धर्मस्वानुगा हृद्या यस्य वाक्मणयोऽमलाः । कथालंकारतां भेजः काष्यभिक्षुर्जयस्यसौ ॥५१॥

हैं-मूटभूत होते हैं ॥४१॥ वे सिद्धसेन कवि जयवन्त हों जो कि प्रवादीरूप हाथियोंके झण्डके लिए सिंहके समान हैं, नैगमादि नय ही जिनकी केसर (अयाल-गरदनपर-के बाल) तथा अस्ति नास्ति आदि विकल्प ही जिनके पैने नाखून थे ॥४२॥ मैं उन महाकवि समन्तभद्रको नमस्कार करता हूँ जो कि कवियोंमें ब्रह्माके समान हैं और जिनके वचनरूप वक्रके पातसे मिध्यामतरूपी पर्वत चूर-चूर हो जाते थे ॥४३॥ स्वतन्त्र कविता करनेवाले कवि, शिष्योंको मन्थके मर्म तक पहुँचानेवाले गमक-टीकाकार, शासार्थ करनेवाले बादी और मनोहर व्याख्यान देनेवाछे वाग्मी इन सभीके मस्तकपर समन्तभद्र स्वामीका यश चूड़ामणिके समान आचरण करनेवाला है, अर्थात् वे सबसें श्रेष्ठ थे ॥४४॥ मैं उन श्रीदत्तके लिए नमस्कार करता हैं जिनका शरीर तपोलक्ष्मीसे अत्यन्त सुन्दर है और जो प्रवादीरूपी हस्तियोंके भेदनमें सिंहके समान थे ॥४५॥ विद्वानोंकी सभामें जिनका नाम कह देने मात्रसे सबका गर्व दूर हो जाता है वे यशोभद्र स्वामी हमारी रक्षा करें ॥४६॥ मैं उन प्रभाचनद्र कविकी स्तुति करता हूँ जिनका यश चन्द्रमा की किरणोंके समान अत्यन्त शुक्ष है और जिन्होंने चन्द्रोदयकी रचना करके जगतको हमेशा के लिए आह्नादित किया है।।४अ। वास्तवमें चन्द्रोदयकी (न्यायकुमुदचन्द्रोदयकी) रचना करनेवाछे उन प्रभाचन्द्र आचार्यके कल्पान्त काल तक स्थिर रहनेवाले तथा सज्जनोंके मुक्ट-भूत यशकी प्रशंसा कौन नहीं करता ? अर्थात् सभी करते हैं ॥४८॥ जिनके वचनोंसे प्रकट हुए चारों आराधनारूप मोक्षमार्ग (भगवती आराधना) की आराधना कर जगतके जीव सुखी होते हैं वे शिवकोटि मुनीश्वर भी हमारी रक्षा करें ॥४९॥ जिनकी जटारूप प्रवल-युक्ति-पूर्ण वृत्तियाँ-टीकाएँ काव्योंके अनुचिन्तनमें ऐसी शोभायमान होती थीं मानी हमें उन काव्यों-को अर्थ ही बतला रही हों, ऐसे वे जटासिंहनन्दि आचार्य (वराङ्गचरितके कर्ता) हम लोगोंकी रक्षा करें ॥५०॥ वे काणभिक्षु जयवान् हों जिनके धर्मरूप सूत्रमें पिरोथे हुए मनोहर वचनरूप निर्मल मणि कथाशास्त्रके अलंकारपनेको प्राप्त हुए थे अर्थात् जिनके द्वारा रचे गये कथाग्रन्थ

१. परवादि । २. नैगमादिः । ३. "किवर्नूतनसन्दर्भो गमकः कृतिभेदगः । वादी विजयवाखृत्तिर्वागमी तु जनरञ्जकः ॥" ४. समन्तभ – अ०, स०। ५. चूडामणिरिवाचरित । ६. विद्वांमः अत्र सन्तीति विदुष्तिष्यस्तासु । ७. सभासु । ८. नितरां ह्रस्वं करोति । ९. ग्रन्थिवशेषम् । १०. ईषद्म्लानि । न आम्लानि अनाम्लानि । नमनाम्लायि द०, स०, अ०, प०, ल० । ११. सुखीभूतम् । १२. आराधनाचतुष्टयम् । १३. तु हि च स्माह वै पादपूरणे । १४. सार्थकं पुनर्वचनम् अनुवादः । १५. क्वापिभक्ष अ०, स०।

कवीनां तीर्थं हुद्दे वः कितरां तत्र वर्ण्यते । विदुषां वाङ्मलध्वंसि तीर्थं यस्य विचोमयम् ॥५२॥ महाकलङ्कश्रीपालपात्रकेसिरणां गुणाः । विदुषां हृदयास्त्र हारायन्तेऽतिनिर्मलाः ॥५३॥ कितित्वस्य परा सीमा वाग्मित्वस्य परं पदम् । गमकत्वस्य पर्यन्तो वादिसिंहोऽच्यंते न कैः ॥५४॥ श्रीवीरसेन इत्यात्तमहारकपृथुप्रथः । स नः पुनातु प्तारमा किविवृन्दारको मुनिः ॥५५॥ लोकविच्वं कित्रतं च स्थितं महारके द्वयम् । बाङ्मिता उवाङ्मिता यस्य वाचा वाचस्यतेरि ॥५६॥ सिद्धान्तोपनिवन्धानां विधातुर्मद्गुरोश्चिरम् । मन्मनःसरित स्थेयान् सृदुपादकुरोश्चयम् ॥५७॥ धवलां भारतीं तस्य कीर्ति च विधुनिर्मलाम् । धवलोक्चतिनश्चित्रवेषभुवनां किस्मीम्यहम् ॥५८॥ जन्मभूमिस्तपोलक्ष्म्याः श्रुतप्रश्चमधोनिधिः । जयसेनगुरुः पातु श्रुधवृनद्गप्रणीः स नः ॥५९॥ स पृज्यः कविमिलोंके कवीनां परमेश्वरः । विधागर्थसंग्रहं कृत्स्नं पुराणं यः विस्मग्रहीत् ॥६०॥ कवयोऽन्येऽपि सन्त्येव विद्वसणाः । वेथा धर्मकथाकृत्व ये जगत्व्ज्यास्ते मया मङ्गलार्थना ॥६१॥ त पृत्र कवयो लोके त एव च विचक्षणाः । येथां धर्मकथाकृत्वं भारती प्रतिप्रते ॥ ६२॥

सब प्रन्थोंमें अत्यन्त श्रेष्ठ हैं ॥५१॥ जो कवियोंमें तीर्थंकरके समान थे अथवा जिन्होंने कवियों-को पथप्रदर्शन करनेके लिए किसी लक्षणप्रनथकी रचना की थी और जिनका बचनरूपी तीर्थ विद्वानोंके शब्दसम्बन्धी दोषोंको नष्ट करनेवाला है ऐसे उन देवाचार्य-देवनन्दीका कौन वर्णन कर सकता है ? ॥५२॥ भट्टाकलक्क, श्रीपाल और पात्रकेसरी आदि आचार्योंके अत्यन्त निर्मे गुण विद्वानों के हृदयमें मणिमाछा के समान सुझोमित होते हैं ॥५३॥ वे वादिसिंह कवि किसके द्वारा पूज्य नहीं हैं जो कि कवि, प्रशस्त व्याख्यान देनेवाले और गमकों-टीकाकारोंमें सबसे उत्तम थे।।५४।। वे अत्यन्त प्रसिद्ध वीरसेन भट्टारक हमें पवित्र करें जिनकी आत्मा स्वयं पवित्र है, जो कवियों में श्रेष्ठ हैं, जो लोकव्यवहार तथा काव्यस्वरूपके महान ज्ञाता हैं तथा जिनकी वाणीके सामने औरोंकी तो बात ही क्या, स्वयं सुरगुरु बृह-स्पतिकी वाणी भो सीमित-अल्प जान पड़ती है ॥५५-५६॥ धवलादि सिद्धान्तोंके ऊपर अनेक उपनिबन्ध-प्रकरणोंके रचनेवाले हमारे गुरु श्रीवीरसेन भट्टारकके कोमल चरणकमल हमेशा हमारे मनरूप सरोवरमें विद्यमान रहें॥५७॥श्रीवीरसेन गुरुकी धवल, चन्द्रमाके समान निर्मल और समस्त छोकको धवछ करनेवाछी वाणी (धवछाटीका) तथा कीर्तिको मैं बार-बार नमस्कार करता हूँ ॥५८॥ वे जयसेन गुरु हमारी रक्षा करें जो कि तपोलक्ष्मीके जन्मदाता थे, शास्त्र और शान्तिके भाण्डार थे, विद्वानोंके समूहके अमणी-प्रधान थे, वे कवि परमेश्वर लोकमें कवियों-द्वारा पूज्य थे जिन्होंने शब्द और अर्थके संम्रहरूप समस्त पुराणका संम्रह किया था ॥५९-६०॥

इन ऊपर कहे हुए कवियों के सिवाय और भी अनेक किव हैं उनका गुणगान तो दूर रहा नाम मात्र भी कहनेमें कौन समर्थ हो सकता है ? अर्थात कोई नहीं। मझल प्राप्तिकी अभिलाषासे मैं उन जगत्पूज्य सभी कवियोंका सत्कार करता हूँ ॥६१॥ संसारमें वे ही पुरुष कवि हैं और वे ही चतुर हैं जिनकी कि वाणी धर्मकथा के अंगपनेको प्राप्त होती है अर्थात्

१. कवीनां तीर्थकृदित्यननैव वर्णनेनालम् । तत्र देवे अन्यत् किमपि अतिशयेन न वर्णनीयमिति भावः । तदेव तीर्थकृत्वं समर्थम् । इतरमपरार्द्धमाह् । २. जलम् । ३. वाग्रूपम् । ४. वादिवृन्दा- स०, द० । ५. श्रेष्ठः । ६. वाग्मिनो स०, द० । ७. अवाङ्मिता अल्शिकृता । ८. व्यास्थानानाम् । ९. तां नमाम्य-द० । १०. शब्दः । ११. संग्रहमकरोत् । १२. नाममात्रेण कथितुम् । १३. समर्थः ।

धर्मानुबन्धिनी या स्यात् कविषा सैव शस्यते । शेषा पापाखवायैव सुप्रयुक्तापि जायते ॥६६॥ केचिन्निध्यादशः काव्यं प्रध्ननित श्रुतिपेशकम् । त्रश्वधर्मानुवन्धिस्याम् सतां प्रोणनक्षमम् ॥६६॥ अव्युत्पन्नतराः केचित् कवित्वाय कृतोद्यमाः । प्रयान्ति हास्यतां लोके मुका हव विवक्षवः ॥६५॥ केचिद्न्यवचीलेशानादाय कविमानिनः । छायामारोपयन्त्यन्यां वस्त्रेष्टिव वणिग्नुवाः ॥६६॥ संभोक्तुमक्षमाः केचित्तरसां कृतिकामिनीम् । सहायान् कामयन्तेऽन्यानकस्या हव कामुकाः ॥६६॥ संभोक्तुमक्षमाः केचित्तरसां कृतिकामिनीम् । सहायान् कामयन्तेऽन्यानकस्या हव कामुकाः ॥६७॥ केचिद्न्यकृतैरथैः शब्देश्च परिवर्तितैः । प्रसारयन्ति कान्यार्थान् प्रतिक्षिष्क्रयेव वाखिजाः ॥६८॥ केचिद्रणींकृत्वलां वाणीं रचयन्त्रययं दुर्वलाम् । जातुषी कण्डिकेवासी छायामुख्यति नोष्कित्तम् ॥६९॥ केचिद्रथमिष प्राप्य तद्योगवद्योजनैः । न सतां प्रोणनायालं लुक्षा लब्धित्रयो यथा ॥७०॥ यथेष्टं प्रकृतारमाः केचिन्निक्रेहणाकुलाः । कवयो वत सीवन्ति कराक्रान्तकुदुन्ध्वत् ॥ ७९॥

जो अपनी बाणी-द्वारा धर्मकथाकी रचना करते हैं ॥६२॥ कविता भी वही प्रशंसनीय समझी जाती है जो धर्मशास्त्रसे सम्बन्ध रखती है। धर्मशास्त्रके सम्बन्धसे रहित कविता मनोहर होने-पर भी मात्र पापास्त्रवके छिए होती है।।६३॥ कितने ही मिध्यादृष्टि कानोंको प्रिय छगनेवाछे-मनोहर काव्यमन्थोंकी रचना करते हैं परन्तु उनके वे काव्य अधर्मातुबन्धी होनेसे-धर्म-शास्त्रके निरूपक न होनेसे-सण्जनोंको सन्तुष्ट नहीं कर सकते ॥६४॥ छोकमें कितने ही कवि पेसे भी हैं जो काव्यनिर्माणके छिए उद्यम करते हैं परन्तु वे बोछनेकी इच्छा रखनेवाले गूँगे पुरुषकी तरह केवल हँसीको ही प्राप्त होते हैं।।६५।। योग्यता न होनेपर भी अपनेको कवि माननेवाले कितने ही लोग दूसरे कवियोंके कुछ वचनोंको लेकर उसकी खाया मात्र कर देते हैं अर्थात् अन्य कवियोंको रचनामें थोड़ा-सा परिवर्तन कर उसे अपनी मान छेते हैं जैसे कि नकछी ब्यापारी दूसरोंके थोड़े-से कपड़े छेकर उनमें कुछ परिवर्तन कर ब्यापारी बन जाते हैं॥ ६६॥ र्श्वगारादि रसोंसे भरी हुई-रसीली कवितारूपी कामिनीके भोगनेमें-उसकी रचना करनेमें असमर्थ हुए कितने ही कवि उस प्रकार सहायकोंकी वांछा करते हैं जिस प्रकार कि स्रोसंभोगमें असमर्थ कामीजन ओषधादि सहायकोंकी बांछा करते हैं ॥६०॥ कितने ही कवि अन्य कवियों-द्वारा रचे गये शब्द तथा अर्थमें कुछ परिवर्तन कर उनसे अपने कान्ययन्थोंका प्रसार करते हैं जैसे कि ब्यापारी अन्य पुरुषों-द्वारा बनाये हुए मालमें कुछ परिवर्तन कर अपनी छाप लगा कर उसे बेचा करते हैं।।६८।। कितने ही कवि ऐसी कविता करते हैं जो शब्दोंसे तो सुन्दर होती है परन्तु अर्थसे शून्य होती है। उनकी यह किवता लाखकी बनी हुई कंठीके समान उत्कृष्ट शोभाको प्राप्त नहीं होती ॥६९॥ कितने ही कवि सुन्दर अर्थको पाकर भी उसके योग्य सुन्दर पदयोजनाके बिना सज्जन पुरुषोंको आनन्दित करनेके छिए समर्थ नहीं हो पाते जैसे कि भाग्यसे प्राप्त हुई क्रुपण मनुष्यकी छक्ष्मी योग्य पद-स्थान योजनाके बिना सत्पुरुषोंको आनन्दित नहीं कर पाती।।७०॥ कितने ही कवि अपने इच्छानुसार काव्य बनानेका प्रारम्भ तो कर देते हैं परन्तु शक्ति न होनेसे उसकी पूर्ति नहीं कर सकते अतः वे टैक्सके भारसे वर्षे हुए

१. तुरित्वव्ययमवधारणार्थे वर्तते । २. स्वरसात् ह० । सामध्यति । ३. --नकत्वा प०, म०, छ० । कत्याः दक्षाः अकत्याः अदक्षाः स्त्रीसम्मोगे असमधी इत्यर्थः । 'कत्यं सञ्ज्ञे प्रभाते च कत्यो नीरोगदक्षयोः'इति विश्वप्रकाशः । अकत्याः पुंस्त्वरहिताः । ४. पर्यायान्तरं नीतैः । ५. प्रतिनिधिव्यवहारेण । ६. वर्णसमुदाय-योजनैश्च ।

भार्षपाश्चमतान्यम्थे कवयः पोषयन्त्यलम् । कुक्षित्याद् वरं तेषामक्षित्यसुपासितम् ॥७२॥ अनभ्यस्तमहाविद्याः कलाशास्त्रवहिष्कृताः । काष्यानि कर्षु मोहन्ते केषित्पस्यतं साहसम् ॥७३॥ तस्मादभ्यस्य शास्त्राधार्यानुपास्य च महाकत्रीन् । धम्यं शस्यं यशस्यं च काष्यं कुर्वन्तु धोधनाः ॥७४॥ परेषां वृषणाज्ञातु न किमेति कत्रीधरः । किमुल्क्षभयाद् धुन्वन् ध्वान्तं नोदेति मानुमान् ॥७५॥ परे तुष्यन्तु वा मा वा किनः स्वार्थं प्रतीहताम् । न पराराधनाष्ट्र्ये अयः सन्मार्गदेशनात् ॥७६॥ परे तुष्यन्तु वा मा वा किनः स्वार्थं प्रतीहताम् । न पराराधनाष्ट्र्ये अयः सन्मार्गदेशनात् ॥७६॥ पराणकत्यः केचित् केचित् केचित्वर्थस्य संपद्म् । तेषां मतानि भिक्षानि कस्तदाराधने क्षमः ॥७७॥ केचित् सौशय्यमिष्टविन केचिद्धंस्य संपद्म् । केचित् समासभूयस्त्वं परे भ्यस्तां पदावलीम् ॥७८॥ महुबन्धार्थिनः केचित् स्कुट्यन्धेषिणः परे । मध्यमाः केचिद्न्येषां सचिरन्येव लक्ष्यते ॥७९॥ इति भिक्षाभिसन्धित्वां द्राराधा मनोषिणः । पृथ्यम् जनोऽपि स्कानामनिकः सुदुर्गहः । ॥८०॥ सतीमपि कथां रम्यां तृष्यन्त्येव दुर्जनाः । सुजङ्गा इव सच्छायां वन्त्वनद्वमवद्यदीम् ॥८९॥

बहुकुटुम्बी व्यक्तिके समान दुखी होते हैं। १०१।। कितने ही कवि अपनी कविता-द्वारा कपिल आदि आप्ताभासोंके उपिदृष्ट मतका पोषण करते हैं--मिध्यामार्गका प्रचार करते हैं। ऐसे कवियोंका कविता करना व्यर्थ है क्योंकि कुकवि कहलानेकी अपेक्षा अकवि कहलाना ही अच्छा है ॥७२॥ कितने हो कवि ऐसे भी हैं जिन्होंने न्याय, व्याकरण आदि महाविद्याओं-का अभ्यास नहीं किया है तथा जो संगीत आदि कछाशास्त्रोंके ज्ञानसे दर हैं फिर भी वे काव्य करनेकी चेष्टा करते हैं, अहो ! इनके साहसको देखो ॥७३॥ इसलिए बुद्धिमानों-को शास्त्र और अर्थका अच्छी तरह अभ्यास कर तथा महाकवियोंकी उपासना करके ऐसे काव्यकी रचना करनी चाहिए जो धर्मोपदेशसे सहित हो, प्रशंसनीय हो और यशको बढ़ाने-वाला हो ॥७४॥ उत्तम कवि दूसरोंके द्वारा निकाले हुए दोषोंसे कभी नहीं डरता । क्या अन्ध-कारको नष्ट करनेवाला सूर्य उल्लक्के भयसे उदित नहीं होता ? ॥७५॥ अन्यजन सन्तुष्ट हों अथवा नहीं कविको अपना प्रयोजन पूर्ण करनेके प्रति ही उद्यम करना चाहिए। क्योंकि कल्याणकी प्राप्ति अन्य पुरुपोंकी आराधनासे नहीं होती किन्तु श्रेष्ठ मार्गके उपदेशसे होती है ।।७६।। कितने हो कवि प्राचीन हैं और कितने ही नवीन हैं तथा उन सबके मत जुदे-जुदे हैं अतः उन सबको प्रसन्न करनेके लिए कौन समर्थ हो सकता है ? ॥७०॥ क्योंकि कोई राज्योंकी सुन्दरताको पसंद करते हैं, कोई मनोहर अर्थसम्पत्तिको चाहते हैं, कोई समासकी अधिकताको अच्छा मानते हैं और कोई प्रथक-प्रथक रहनेवालो अलमस्त पदावलीको ही चाहते हैं।।७८॥ कोई मृदुल-सरल रचनाको बाहते हैं, कोई कठिन रचनाको चाहते हैं, कोई मध्यम श्रेणीको रचना पसन्द करते हैं और कोई एसे भी हैं जिनकी रुचि सबसे विलक्षण-अनोखी है।।७९॥ इस प्रकार भिन्न-भिन्न विचार होनेके कारण बुद्धिमान पुरुषोंको प्रसन्न करना कठिन कार्य है। तथा सुभाषितींसे सर्वथा अपरिचित रहनेवाछे मूर्ख मनुष्यको बशमें करना उनकी अपेक्षा भी कठिन कार्य है।।८०।। दुष्ट पुरुष निर्दोष और मनोहर कथाको भी दृषित कर देते हैं, जैसे चन्दनवृक्षकी मनोहर कान्तिसे युक्त नयी कोपलोंको सर्प दृषित कर देते हैं।। ८१।।

१. भास्करः । २. दर्शनात् स० । ३. अभिन्नायाः । ४. सौष्ठवम् । ५. व्यस्तवदावलीम् अ०, व्यस्तवदाविलम् म० । ६. विलष्टबन्धः । गाइबन्ध इत्यर्थः । ७. अभिन्नायः । ८. दुराराध्या अ०, प०, स०, द०, म०, ल०, । ६. विपश्चितः अ०,स० । १०. पामरः । ११. सुष्ठु दुःखेन महता कष्टेन ग्रहीतुं शक्यः । १२. मञ्जरीम् ल० ।

कवीनां कृतिनिर्वाहे सतो मत्वावलम्बनम्। कविताममोधिमुद्रेलं लिळक्षविषुरस्यहम् ॥९३॥ कवेमिवोऽथवा कर्म काव्यं तज्ज्ञैनिंहच्यते । तत्प्रतीनार्थमग्राम्यं सालंकारमनाकुलम् ॥९४॥ केचिद्र्यस्य सौन्द्र्यमपरे पदसौष्ठवम् । वाचामलंकियां प्राहुस्तद्द्वयं नो मतं मतम् ॥९५॥ सालंकारमुपारूढरसमुद्रभूतसौष्ठवम् । अनुच्छिष्टं सतां काव्यं सरस्वत्या मुखायते ॥९६॥ अस्पृष्टवन्धलालित्यमपेतं रसवत्त्या । न तत्काव्यमिति प्राम्यं केवलं कटु कर्णयोः ॥९७॥ सुहिल्प्ट्पद्विन्यासं प्रवन्धं रचयन्ति ये । श्राव्यवन्धं प्रसन्नार्थं ते महाकवयो मताः ॥९८॥ महापुराणसंबन्धि महानायकगोचरम् । त्रिवर्गफलसंद्रमं महाकाव्यं तदिष्यते ॥९९॥ निस्तनन् कितिच्छ्लोकान् सवींऽपि कुक्ते कविः । पूर्वापरार्थघटनैः प्रवन्धो दुष्करो मतः ॥९००॥ शब्दराशिरपर्यन्तः स्वाधीनोऽर्थः स्कुटा रसाः। सुल्माश्र प्रतिच्छन्दाः वित्वे का दरिष्ठता ॥९००॥

करना चाहिए और न दुर्जनोंका अनादर ही करना चाहिए॥९१-९२॥ कवियोंके अपने कर्तब्य-की पूर्तिमें सज्जन पुरुष ही अवलम्बन होते हैं ऐसा मानकर मैं अलंकार, गुण, रीति आदि लहरों-से भरे हुए कवितारूपी समुद्रको छाँघना चाहता हूँ अर्थान् सत्पुरुषोंके आश्रयसे ही मैं इस महान् काव्य प्रन्थको पूर्ण करना चाहता हूँ ॥९३॥ काव्यस्वरूपके जाननेवाले विद्वान्, कविके भाव अथवा कार्यको काव्य कहते हैं। कविका वह काव्य सर्वसंमत अर्थसे सहित, मान्यदोषसे रहित, अलंकारसे युक्त और प्रसाद आदि गुणोंसे शोभित होना चाहिए।।९४॥ कितने ही विद्वान् अर्थकी सुन्दरताको वाणीका अलंकार कहते हैं और कितने ही पदोंकी सुन्दरताको, किन्तु हमारा मत है कि अर्थ और पद दोनोंकी सुन्दरता ही वाणीका अलंकार है ॥९५॥ सज्जन पुरुषोंका बनाया हुआ जो काव्य अलंकारसहित, ऋंगारक्ष्टि रसोंसे युक्त, सौन्दर्यसे ओतप्रोत और उच्छिष्टतारहित अर्थान् मौलिक होता है वह काव्य सरस्वतीदेवीके मुखके समान शोभायमान होता है अर्थात् जिस प्रकार शरीरमें मुख सबसे प्रधान अंग है उसके विना शरीरकी शोभा और स्थिरता नहीं होती उसी प्रकार सर्वछक्षणपूर्ण काव्य ही सब शास्त्रोंमें प्रधान है तथा उसके बिना अन्य शास्त्रोंको शोभा और स्थिरता नहीं हो पाती ॥९६ ॥ जिस कान्यमें न तो रोतिकी रमणीयता है, न पर्नोका लालित्य है और न रसका ही प्रवाह है उसे काव्य नहीं कहना चाहिए वह तो केवल कानोंको दुःख देनेवाली प्रामीण भाषा ही है।।९७। जो अनेक अर्थोंको सूचित करनेत्राले पदिबन्याससे सहित, मनोहर रीतियोंसे युक्त एवं स्पष्ट अर्थसे उद्ग्रासित प्रवन्धों-काव्योंकी रचना करते हैं वे महाकृषि कहलाते हैं ।।९८।। जो प्राचीनकालके इतिहाससे सम्बन्ध रखनेवाला हो, जिसमें तीर्थंकर चक्रवर्ती आदि महापुरुषोंके चरित्रका चित्रण किया गया हो तथा जो धर्म, अर्थ और कामके फलको दिखाने वाला हो उसे महाकाव्य कहते हैं। १९९।। किसी एक प्रकीर्णक विषयको लेकर कुछ इलोकोंकी रचना तो सभी-कवि कर सकते हैं परन्तु पूर्वापरका सम्बन्ध मिलाते हुए किसी प्रबन्धकी रचना करना कठिन कार्य है ॥१००॥ जब कि इस संसारमें शब्दोंका समृह अनन्त है, वर्ण-नीय विषय अपनी इच्छाके आधीन है, रस स्पष्ट हैं और उत्तमोत्तम छन्द सुलभ हैं तब कविता करनेमें दरिद्रता क्या है ? अर्थात् इच्छानुसार सामग्रीके मिलनेपर उत्तम कविता ही करना

१. वेलामितिकान्तम् । २. ग्राम्यं 'दु:प्रतीतिकरं ग्राम्यम्, यथा-'या भवतः प्रिया' । ३. रसालंकारैर-सङ्कोणंम् । ४. सहृत्वयहृत्वयाह्मादकत्वम् । ५. प्रादुर्भृते । ६. उन्छिष्टं परप्रकृषितम् । ७. -मित्र्याम्यं स०, प०, द०, म०। ८. कान्यम् । ९. श्रन्यवन्धं स०, प०, ल०। १०. निस्तन्वन् म०। निस्वनन् ल०, द०, प०, स०। क्लिक्यम् । ११. रफुटो रसः द०, प०, । १२. प्रविच्छन्दाः ल०। प्रतिनिध्यः ।

कवीनां कृतिनिर्नाहे सतो मस्वावलम्बनम्। कविताम्मोधिमुद्देलं लिखक्षयिषुरसम्यहम् ॥९३॥ कवेर्मावोऽथवा कर्म कान्यं तज्ज्ञैनिंहच्यते । तस्प्रतीनार्थमप्राम्यं सालंकारमनाकुलम् ॥९४॥ केचिद्र्थस्य सौन्द्र्यमपरे पदसौष्ठवम् । वाचामलंकियां प्राहुस्तद्द्र्यं नो मतं मतम् ॥९५॥ सालंकारमुपारूदरसमुद्र्भृतसौष्ठवम् । अजुच्छिष्टं सतां कान्यं सरस्वस्या मुलायते ॥९६॥ अस्पृष्टवन्धलालिस्यमपेतं रसवत्त्या । न तत्कान्यमिति प्राम्यं केवलं कटु कर्णयोः ॥९७॥ सुद्दिलप्टपद्विन्यासं प्रवन्धं रचयन्ति ये । श्रान्यकन्धं प्रसन्नार्थं ते महाकवयो मताः ॥९८॥ महापुराणसंबन्धि महानायकगोचरम् । त्रिवर्गकलसंद्रमं महाकान्यं तदिष्यते ॥९९॥ निस्तनन् व कितिचच्छ्लोकान् सर्वोऽपि कुरुते कविः । पूर्वापरार्थघटनैः प्रवन्धो दुष्करो मतः ॥९००॥ शन्द्रशिरपर्यन्तः स्वाधोनोऽर्थः स्कुटां । रसाः । सुलमाश्र प्रतिच्छन्दाः व वित्ये का दरिद्रता ॥१०१॥

करना चाहिए और न दुर्जनोंका अनादर ही करना चाहिए।।९१-९२।। कवियोंके अपने कर्तव्य-की पूर्तिमें सज्जन पुरुष हो अवलम्बन होते हैं ऐसा मानकर मैं अलंकार, गुण, रीति आदि लहरों-से भरे हुए कवितारूपी समुद्रको छाँघना चाहता हूँ अर्थान् सत्पुरुषोंके आश्रयसे ही मैं इस महान् काव्य प्रन्थको पूर्ण करना चाहता हूँ ॥९३॥ काव्यस्वरूपके जाननेवाले विद्वान्, कविके भाव अथवा कार्यको कान्य कहते हैं। कविका वह कान्य सर्वसंमत अर्थसे सहित, मान्यदोपसे रहित, अलंकारसे युक्त और प्रसाद आदि गुणोंसे शोभित होना चाहिए।।९४॥ कितने ही विद्वान् अर्थकी सुन्दरताको वाणीका अलंकार कहते हैं और कितने ही पदोंकी सन्दरताको, किन्तु हमारा मत है कि अर्थ और पद दोनोंकी सुन्दरता ही वाणीका अलंकार है ॥९५॥ सज्जन पुरुषोंका बनाया हुआ जो काव्य अलंकारसहित, शृंगारादि रसोंसे युक्त, सौन्दर्यसे ओतप्रोत और उच्छिष्टतारहित अर्थात् मौलिक होता है वह काव्य सरस्वतीदेवीके मुखके समान शोभायमान होता है अर्थात् जिस प्रकार शरीरमें मुख सबसे प्रधान अंग है उसके विना शरीरकी शोभा और स्थिरता नहीं होती उसी प्रकार सर्वछक्षणपूर्ण काव्य ही सब शास्त्रोंमें प्रधान है तथा उसके बिना अन्य शास्त्रोंकी शोभा और स्थिरता नहीं हो पाती ॥९६॥ जिस काव्यमें न तो रीतिकी रमणीयता है, न पदोंका छाछित्य है और न रसका ही प्रवाह है उसे काव्य नहीं कहना चाहिए वह तो केवल कानोंको दुःख देनेवाली प्रामीण भाषा ही है। १९७१ जो अनेक अथौंको सूचित करनेवाले पदविन्याससे सहित, मनोहर रीतियोंसे यक्त एवं स्पष्ट अर्थसे उद्घासित प्रबन्धों-काव्योंकी रचना करते हैं वे महाकि कहलाते हैं ।।९८।। जो प्राचीनकालके इतिहाससे सम्बन्ध रखनेवाला हो, जिसमें तीर्थकर चक्रवर्ती आदि महापुरुषोंके चरित्रका चित्रण किया गया हो तथा जो धर्म, अर्थ और कामके फलको दिखाने वाला हो उसे महाकाव्य कहते हैं ॥९९॥ किसी एक प्रकीर्णक विषयको लेकर कुछ इलोकोंकी रचना तो सभी कवि कर सकते हैं परन्तु पूर्वापरका सम्बन्ध मिलाते हुए किसी प्रबन्धकी रचना करना कठिन कार्य है ॥१००॥ जब कि इस संसारमें शब्दोंका समृह अनन्त है, वर्ण-नीय विषय अपनी इच्छाके आधीन है, रस स्पष्ट हैं और उत्तमोत्तम छन्द सुलभ हैं तब कविता करनेमें दरिद्रता क्या है ? अर्थात इच्छानुसार सामप्रीके मिलनेपर उत्तम कविता ही करना

१. वेलामितकान्तम् । २. ग्राम्यं 'दुःप्रतीतिकरं ग्राम्यम्, यथा-'या भवतः प्रिया' । ३. रसालंकारैर-सङ्कीणंम् । ४. सहृदयहृदयाह्नादकत्वम् । ५. प्रादुर्भृत । ६. उच्छिष्टं परप्रकपितम् । ७. —मितग्राम्यं स⇒, प०, द०, म० । ८. काव्यम् । ९. श्रव्यवन्धं स०, प०, छ० । १०. निस्तन्वन् म० । निस्वनन् छ०, द०, प०, स० । क्लिश्यन् । ११. रुफुटो रसः द०, प०, । १२. प्रविच्छन्दाः छ० । प्रतिनिधयः ।

प्रयानमहति वाक्मार्गे खिक्कोऽर्घगेहनाटनैः । सहाकवितरुक्कायां विश्वमायाश्रयेत् कविः ॥३०२॥ प्रज्ञाम्लो गुणोदमस्कन्धो वाक्पल्लवोग्ज्वलः । सहाकवितरुक्षेत्ते यशःकुसुममञ्जरीम् ॥१०३॥ प्रज्ञावेलः प्रसादोसिंगुणरस्नपरिमहः । सहाध्वानः पृथुलोताः कविरम्मोनिधीयते ॥१०४॥ यथोक्तसुपथुक्जीध्वं दुधाः काक्ष्यरसायनम् । येन कल्पान्तरस्थायि वधुन्नेः स्याद् यशोमयम् ॥१०६॥ यशोधनं विवीर्ष्णां पुण्यपुण्यपणायिनाम् । परं मूक्ष्यमिहान्नातं कान्यं धर्मकथामयम् ॥१०६॥ हदमध्यवसार्याहं कथां धर्मानुवन्धिनीम् । प्रस्तुवे प्रस्तुतां सिद्धमेहापुरुष्णोवरास् ॥१००॥ विस्तीर्णानेकशास्त्राक्षां स्वतां कस्यलतामिव॥१०८॥ प्रस्तानिकशास्त्राक्षां भे स्वतां विश्ववीर्षात्राम् ॥१००॥

चाहिए ॥१०१॥ विशाल शब्दमार्गमें भ्रमण करता हुआ जो किव अर्थरूपी सघन वनों में घूमनेसे खेद-खिन्नताको प्राप्त हुआ है उसे विश्रामके लिए महाकविरूप बृक्षों की छायाका आश्रय लेना चाहिए। अर्थात् जिस प्रकार महाबृक्षों की छायासे मार्गकी थकावट दूर हो जाती है और चित्त हलका हो जाता है उसी प्रकार महाबृक्षों के काव्यप्रन्थों के परिशीलनसे अर्थामावसे होनेवाली सब खिन्नता दूर हो जाती है और चित्त प्रसन्न हो जाता है ॥१०२॥ प्रतिमा जिसकी जड़ है, माधुर्य, ओज, प्रसाद आदि गुण जिसकी उन्नत शाखाएँ हैं, और उत्तम शब्द ही जिसके उज्ज्वल पत्ते हैं ऐसा यह महाकविरूपी बृक्ष यशरूपी पुष्पमञ्जरीको धारण करता है ॥१०३॥ अथवा बुद्धि ही जिसके किनारे हैं, प्रसाद आदि गुण ही जिसमें लहरें हैं, जो गुणरूपी रत्नोंसे भरा हुआ है, उन्न और मनोहर शब्दोंसे युक्त है, तथा जिसमें गुरुशिष्य-परम्पर रूप विशाल प्रवाह चला आ रहा है ऐसा यह महाकवि समुद्रके समान आचरण हरता है ॥१०४॥

हे विद्वान पुरुषो! तुम लोग ऊपर कहे हुए काव्यरूपी रसायनका भरपूर उपयोग करो जिससे कि तुम्हारा यशरूपी शरीर कल्पान्त काल तक स्थिर रह सके। भावार्थ—जिस प्रकार रसायन सेवन करनेसे शरीर पुष्ट हो जाता है उसी प्रकार ऊपर कहे हुए काव्य, महाकवि आदि- के स्वरूपको समझकर कविता करनेवालेका यश चिरस्थायी हो जाता है।।१०५॥ जो पुरुष यशरूपी धनका संवय और पुण्यरूपी पण्यका व्यवहार—लेनदेन करना चाहते हैं उनके लिए धर्मकथाको निरूपण करनेवाला यह काव्य मूल्धन (पूँजी) के समान माना गया है।।१०६॥ यह निश्चय कर मैं ऐसी कथाको आरम्भ करता हूँ जो धर्मशाखसे सम्बन्ध रखनेवालो है, जिसका प्रारम्भ अनेक सञ्जन पुरुषोंके द्वारा किया गया है तथा जिसमें ऋषभनाथ आदि महापुरुषोंके जीवनचरित्रका वर्णन किया गया है।।१००॥ जो धर्मकथा कल्पलताके समान, फैली हुई अनेक शाखाओं (डालियों, कथा-उपकथाओं) से सहित है, छाया (अनातप,

१. गच्छन् । २. गहर्नं काननम् । ३. विश्वामाया--व०, स०, प०, स०, ल० । ४. अविच्छिन्नशब्द-प्रवाहः । ५. चित्रीवृणां स०, द० । पोषितुमिच्छूनाम् । 'चृ भरणे' इति क्रयादिधातोः सन् तत उप्रत्ययः । ६. पणायिताम् स० । क्रेतृणाम् । ७. कथितम् । ८. निश्चित्य । ९. धर्मानुर्वतिनीम् स०, व० । १०. प्रारेभे । ११. चाला--कथा । १२. समीचीनपुरातनकाव्यच्छायाम् । उवतं चालंकारचूडामणिदर्पणे-'मुलच्छायेन यस्य काव्येषु पुरातनकाव्यच्छाया संक्रामित स महाकविः' इति । १३. भोगभूमिजैः । १४. सुलाय शीतलाम् । १५. निर्वासित-म० ।

गुरुप्रवाहसंभृतिमपद्भां तापविच्छिदम् । कृतावतारां कृतिभिः पुण्यां भ्योमापगामिव ॥११०॥ चेतःप्रसादजननीं कृतमङ्गलसंप्रहाम् । कोडोकृतजगर्विम्यां हसन्तीं दर्पणित्रयम् ॥१११॥ कल्पाङ्मिपादिवोत्तुङ्गादमोष्टफलदायिनः । महाशाखामिवोदमां श्रुतस्कन्धादुपाहृताम् ॥११२॥ प्रथमस्यानुयोगस्य गम्भोरस्योदधेरपि । वेलामिव बृहद्ध्वानां प्रसृतार्थमहाजलाम् ॥११३॥ जाक्षिप्ताशेषतन्त्रार्थां विक्षिप्तपरशासनाम् । सतां संवेगजननीं निवेदरसबृहिणीम् ॥११४॥ अद्भुतार्थामिमां दिन्यां परमार्थबृहत्कथाम् । लम्भैरनेकैः संदन्धां गुणाक्यैः पूर्वसूरिमिः ॥११५॥ यशःश्रेयस्करीं पुण्यां भुक्तिमुक्तिफलप्रदाम् । पूर्वानुपूर्वीमाश्रित्य वक्ष्ये श्रुणुत सज्जनाः ॥११६॥ नविनः कुलकम्

कथाकथकथोरत्र श्रोत्णामपि स्रक्षणम् । स्थावर्णनीयं प्रागेत्र कथारम्भे मनीषिमिः ॥११७॥ पुरुषार्थोपयोगित्वास्त्रिवर्गकथनं कथा । तत्रापि सरकथां अर्म्यामामनन्ति मनीषिणः ॥११८॥

कान्ति नामक गुण ) से युक्त है, फलों ( मधुर फल, स्वर्ग मोक्षादिकी प्राप्ति ) से शोभायमान है, आयों (भोगभूमिज मनुष्य, श्रेष्ठ पुरुषों)-द्वारा सेवित है, मनोहर है, और उत्तम है। अथवा जो धर्मकथा बड़े सरोवरके समान प्रसन्न ( स्वच्छ, प्रसादगुणसे सहित ) है, अत्यन्त गम्भीर (अगाध, गूढ़ अर्थसे युक्त ) है, निर्मल (कीचड़ आदिसे रहित, दुःश्रवत्व आदि रोगोंसे रहित ) है, सुस्तकारी है, शीतल है, और जगत्त्रयके सन्तापको दूर करनेवाली है। अथवा जो धर्मकथा आकाशगंगाके समान गुरुप्रवाह (बड़े भारी प्रवाह, गुरुपरम्परा) से युक्त है, पंक (कीचड़, दोष) से रहित है, ताप (गरमी, संसारभ्रमणजन्य खेद) को नष्ट करने-वाली है, कुशल पुरुषों (देवों, गणधरादि चतुर पुरुषों)-द्वारा किये गये अवतार (प्रवेश, अवगाहन ) से सहित है और पुण्य (पवित्र, पुण्यवर्धक) रूप है। अथवा जो धर्मकथा चित्त-को प्रसन्न करने, सब प्रकारके मंगलोंका संग्रह करने तथा अपने-आपमें जगत्त्रयके प्रति-बिस्वित करनेके कारण दर्पणको शोभाको हँसती हुई-सी जान पड़ती है। अथवा जो धर्मकथा अत्यन्त उन्नत और अभीष्ट फलको देनेवाले श्रुतस्कन्धरूपो कल्पवृक्षसे प्राप्त हुई श्रेष्ठ बड़ी शास्त्राके समान शोभायमान हो रही है। अथवा जो धर्मकथा, प्रथमानुयोगरूपी गहरे समुद्रकी वेला (किनारे) के समान महागम्भीर शब्दोंसे सहित है और फैंछे हुए महान अर्थ रूप जलसे युक्त है। जो धर्मकथा स्वर्ग मोक्षादिके साधक समस्त तन्त्रोंका निरूपण करनेवाली है, मिध्या-मतको नष्ट करनेवाली है, सज्जनोंके संवेगको पैदा करनेवाली और वैराग्य रसको बढ़ानेवाली है। जो धर्मकथा आइचर्यकारी अथोंसे भरी हुई है, अत्यन्त मनोहर है, सत्य अथवा परम प्रयोजनको सिद्ध करनेवाली है, अनेक बड़ी-बड़ी कथाओंसे युक्त है, गुणवान् पूर्वीचार्यो-द्वारा जिसकी रचना की गयी है। जो यहां तथा कल्याणको करनेवाली है, पुण्यरूप है और स्वर्ग-मोक्षादि फलोंको देनेवाली है ऐसी उस धर्मकथाको मैं पूर्व आचार्योकी आम्नायके अनुसार कहँगा । हे सजान पुरुषो, उसे तुम सब ध्यानसे सुनो ॥१०८-११६॥ बुद्धिमानोंको इस कथा-रम्भके पहले ही कथा, बक्ता और श्रोताओं के लक्षण अवस्य ही कहना चाहिए ॥११७॥ मोक्ष पुरुषार्थके उपयोगी होनेसे धर्म, अर्थ तथा कामका कथन करना कथा कहलाती है। जिसमें

१. तापविच्छिद्युम् ब०, प०। २. बबतारः अवगाहः । ३. क्रोबीकृतं स्वीकृतम् । ४. महाध्वानां क०, द०, प०, स०। ध्वानः शब्दपरिपाटी । ५. वाक्षिप्तः स्वीकृतः । ६. तन्त्रं सिद्धान्तः । ७. बिक्षिप्तं तिरस्कृतम् । ८. परमार्थौ बृहत्कथाम् स०, द०, छ०, ब०। ९. ध्रेयस्करां स०। १०. बना अभ्यासे ।

ैतरफलाभ्युद्याङ्गरवादर्थकामकथा कथा। श्रन्यथा विकथेषासावपुण्यास्त्रवकारणम् ॥११९॥
यतोऽभ्युद्यिनःश्लेयसार्थसंसिद्धिरण्जसा। सद्धमंस्तिश्वद्धाः या सा सद्धमंकथा स्मृता ॥१२०॥
प्राहुर्धमंकथाङ्गानि सप्त सप्तिधिमूषणाः। येभूषिता कथाऽऽहार्ये नंदीव रसिका भवेत् ॥१२२॥
द्वब्यं क्षेत्रं तथा तीर्थं कालो मावः फलं महत्। प्रकृतं चेत्यमृन्याहुः सप्ताङ्गानि कथामुखे ॥१२२॥
द्वब्यं जीवादि षोढा स्यारक्षेत्रं त्रिभुवनस्थितः। जिनेन्द्रचरितं तीर्थं कालस्त्रेषा प्रकीतितः ॥१२२॥
प्रकृतं स्यात् कथावस्तु फलं तत्त्वावबोधनम् । मावः क्षयोषश्चमजस्तस्य स्यारक्षायिकोऽथवा ॥१२४॥
इत्यमृनि कथाङ्गानि यत्र सा सत्कथा मता। यथावसरमेवैषां प्रपद्धो द्वशिव्यते ॥१२५॥
तस्यास्तु कथकः सृरिः सद्वृतः स्थिरधीवंशी। कृत्येन्द्रियः प्रशस्ताङ्गः प्रशस्ताङ्गः प्रस्ताः ॥१२५॥
यः सर्वञ्चमताम्मोधिवाधीतिविम्हाशयः। अशेषवाङ्महाणियाद्वुज्ज्वला यस्य मारती ॥१२७॥
श्रीमाञ्जितसभो वाग्मो प्रगस्मः प्रतिमानवान् । यः मतां संमतन्याख्यो विविद्यदंभरक्षमः॥१२८॥

धर्मका विशेष निरूपण होता है उसे बुद्धिमान् पुरुष सत्कथा कहते हैं ॥११८॥ धर्मके फल्क्ष्य जिन अभ्युद्योंकी प्राप्ति होती है उनमें अर्थ और काम भी मुख्य हैं अतः धर्मका फल दिखानेके लिए अर्थ और कामका वर्णन करना भी कथा कहलातो है। यदि यह अर्थ और कामको कथा धर्मकथासे रहित हो तो विकथा ही कहलायेगी और मात्र पापास्त्रवका ही कारण होगी ॥११९॥ जिससे जीवोंको स्वर्ग आदि अभ्युदय तथा मोक्षकी प्राप्ति हो जाती है वास्त्रवमें वही धर्म कहलाता है उससे सम्बन्ध रखनेवाली जो कथा है उसे सद्धर्मकथा कहते हैं ॥१२०॥ सप्त ऋद्वियोंसे शोभायमान गणधरादि देवोंने इस सद्धर्मकथाके सात अंग कहे हैं। इन सात अङ्गोसे भूषित कथा अलङ्कारोंसे सजी हुई नटोके समान अत्यन्त सरस हो जाती है ॥१२१॥ द्रव्य, क्षेत्र, तीर्थ, काल, भाव, महाफल और प्रकृत ये सात अंग कहलाते हैं। प्रंथके आदिमें इनका निरूपण अवश्य होना चाहिए ॥१२२॥ जीव, पुद्रल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल यह छह द्रव्य हैं, जर्ध्व, मध्य और पाताल ये तीन लोक क्षेत्र हैं, जिनेन्द्रदेवका चित्र ही तीर्थ है, भूत, भविष्यत् और वर्तमान यह तीन प्रकारका काल है, श्वायोपशमिक अथवा श्वायिक ये दो भाव हैं, तत्त्वज्ञानका होना फल कहलाता है, और वर्णनीय कथावस्तुको प्रकृत कहते हैं ॥ १२३-१२४॥ इस प्रकार अपर कहे हुए सात अंग जिस कथामें पाये जायें उसे सत्कथा कहते हैं। इस प्रन्थमें भी अवसरके अनुसार इन अंगोंका विस्तार हिस्ताया जायेगा। ॥१२५॥

#### वक्ताका लक्षण

उपर कही हुई कथाका कष्ट्रनेवाला आचार्य वही पुरुष हो सकता है जो सदाचारी हो, स्थिरबुद्धि हो, इन्द्रियोंको वशमें करनेवाला हो, जिसकी सब इन्द्रियों समर्थ हों, जिसके अंगो-पांग सुन्दर हों, जिसके वचन स्पष्ट परिमार्जित और सबको प्रिय लगनेवाले हों, जिसका आशय जिनेन्द्रमतरूपी समुद्रके जलसे धुला हुआ और निर्मल हो, जिसकी वाणी समुस्त दोषोंके अभावसे अत्यन्त उज्ज्वलहो, श्रीमान हो, सभाओंको वशमें करनेवाला हो, प्रशस्त वचन बोलनेवाला हो, गम्भीर हो, प्रतिभासे युक्त हो, जिसके व्याख्यानको सत्पुरुष पसंद करते हों, अनेक

१. घर्मफलक्ष्माम्युदयाङ्गत्वात् । २. कथनम् । ३. -कारिणी म०, छ०, । ४. भूषणैः । ५. -मेतेषां स०, द० । ६. कल्पेन्द्रियः म०, छ०, अ० । प्रशस्तनयनादिद्रव्येन्द्रियः । ७. मृष्टा शुद्धा । ८. गम्भीराशयः । 'विद्रस्प्रगत्भाविशी' । ९. 'कालुत्तरप्रदात्री भा प्रतिभा सर्वतीमुखी' । १०. प्रश्नसहः ।

दयास्त्रवंत्सको धीमान् परेक्कितैविशारदः। योऽश्रीती विश्वविद्यासु स श्रीरः कथयेत् कथाम् ॥१२९॥
नानोपाख्यानकुशको नानाभाषाविशारदः। नानाशास्त्रकलामिक्चः स मवेत् कथकामणीः ॥१३०॥
नाकुलीमन्त्रनं कुर्यास्त्र भुवौ नर्तयेद् हुवन्। नाधिक्षिपेश्व च इसेश्वास्युर्व्वनं शनैवंदेत् ॥१३१॥
उद्यैः प्रभाषितन्यं स्यात् समामध्ये कदाचन। तत्राप्यनुद्धतं ह्याद् वचः सम्यमनाकुलम् ॥१३२॥
हितं ह्यानिमतं ह्याद् ह्याद् धम्यं यशस्त्रस्म्। प्रसङ्गाद्पि न ह्यादधम्यंमयशस्त्रस्म् ॥१३३॥
हत्यालोच्य कथायुक्तिमयुक्तिपरिहारिणीम्। प्रस्त्याद् यः कथावस्तु स शस्तो वदतां वरः ॥१३४॥
आक्षेपिणीं कथां कुर्यात् प्राक्तः स्वमतसंग्रहे । विक्षेपिश्वीं कथां तज्ज्ञः कुर्याद् दुर्मतनिग्रहे ॥१३५॥
संवेदिनीं कथां पुण्यफलसंपद्मपञ्चने । निर्वेदिनीं कथां कुर्याद् वैराग्यजननं प्रति ॥१३६॥
इति धर्मक्याङ्गरवादर्याक्षिसां चतुष्टपीम् । कथां यथाई श्रोतृभ्यः कथकः प्रतिपादयेत् ॥१३०॥
धर्मश्रतौ नियुक्ता वे श्रोतारस्ते मता हुषेः । तेषां च सदसन्नावस्यक्ती दशान्तकस्पना ॥१३८॥

प्रश्न तथा कुतकोंको सहनेवाला हो, दयालु हो, प्रेमी हो, दूसरेके अभिप्रायको समझनेमें निपुण हो, जिसने समस्त विद्याओंका अध्ययन किया हो और धीर, वीर हो ऐसे पुरुषको ही कथा कहनी चाहिए।।१२६-१२९।। जो अनेक उदाहरणोंके द्वारा वस्तुस्वरूप कहनेमें कुशल है, संस्कृत, प्राकृत आदि अनेक भाषाओं में निपुण है, अनेक शास्त्र और कलाओंका जानकार है वही उत्तम वक्ता कहा जाता है।।१३०।। वक्ताको चाहिए कि वह कथा कहते समय अंगुलियाँ नहीं चट-कावे, न भौंह ही चलावे, न किसीपर आक्षेप करे, न हँसे, न जोरसे बोले और न धीरे ही बोले ।।१३१।। यदि कदाचित् सभाके बीचमें जोरसे बोलना पड़े तो उद्धतपना छोड़कर सत्य-प्रमाणित वचन इस प्रकार बोले जिससे किसीको श्लोभ न हो।।१३२।। वक्ताको हमेशा वही वचन बोलना चाहिए जो हितकारी हो, परिमित हो, धर्मोपदेशसे सहित हो और यशको करनेवाला हो। अवसर आनेपर भी अधर्भयुक्त तथा अकीर्तिको फैलानेवाले वचन नहीं कहना चाहिए ॥१३३॥ इस प्रकार अयुक्तियोंका परिहार करनेवाली कथाकी युक्तियोंका सम्यक् प्रकारसे विचार कर जो वर्णनीय कथावस्तुका प्रारम्भ करता है वह प्रशंसनीय श्रेष्ठ वक्ता समझा जाता है ॥ १३४ ॥ बुद्धिमान् वक्ताको चाहिए कि वह अपने मतकी स्थापना करते समय आक्षेपिणी कथा कहे, मिथ्या मतका खण्डन करते समय विश्वेपिणी कथा कहे, पुण्यके फलस्वरूप विभूति आदिका वर्णन करते समय संवेदिनी कथा कहे तथा वैराग्य उत्पादनके समय निर्वेदिनी कथा कहे।। १३५-१३६।। इस प्रकार धर्मकथाके अंगभूत आक्षेपिणी, विक्षेपिणी, संवेदिनी और निर्वेदिनी रूप चारों कथाओंका विचार कर श्रोताओंकी योग्यता-नुसार वक्ताको कथन करेना चाहिए।।१३७।। अब आचार्य श्रोताओंका स्रक्षण कहते हैं-

## श्रोताका लक्षण

जो हमेशा धर्मश्रवण करनेमें लगे रहते हैं विद्वानोंने उन्हें श्रोता माना है। अच्छे और बुरेके भेदसे श्रोता अनेक प्रकारके हैं, उनके अच्छे और बुरे भावोंके जाननेके लिए नीचे लिखे

१. इङ्गितं चित्तविकृतिः। २. बहुकथानिपुणः। ३. धिक्कारं कुर्यात्। ४. सत्य-द०, स०, अ०, प०, स०, ल०। ५. प्रारभेत । ६. शास्तां प०, द०। ७. संवेजनीं स०, प०, द०। ८. पुण्यां फल-म०, छ०। ९. निर्वेदनीं प०, स०, द०। १०. अर्थायातम्।

सृचाकिन्यजमार्जारशुककक्कशिकाहिभिः। गोहंसमहिषश्चित्रघटदंशजलौककैः । १२२॥ श्रोतारः समभावाः स्थुरुसमाधममध्यमाः। अन्यादशोऽपि सन्त्येव तर्षिक तेषामियसया ॥१४०॥ गोहंससदशान् प्राहुरुत्तमान् सृष्कुकोपमान्। मध्यमान् विदुरन्येश्च समकक्ष्योऽधमो मतः॥१४१॥ भोगुष्यवदतुलादण्डनिकषोपलसिक्षमाः। श्रोतारः सस्क्रधारस्नपरीक्षाध्यक्षकाःमताः॥ १४२॥

अनुसार दृष्टान्तोंको कल्पना की जाती है।। १३८।। मिट्टी, चलनी, बकरा, बिलाब, तोता, बगुला, पाषाण, सर्प, गाय, इंस, भैंसा, फूटा घड़ा, डाँस और जोंक इस्प्रकार <del>चीवृह प्रकार-</del> के श्रीताओं के दृष्टान्त समझना चाहिए। माबार्थ-(१) जैसे मिट्टी पानीका संसर्ग रहते हुए कोमल रहती है, बादमें कठोर हो जाती है। इसी प्रकार जो श्रोता शास सुनते समय कोमल-परिणामी हो परन्तु बाद्में कठोरपरिणामी हो जार्य वे मिट्टीके समान श्रोता हैं। (२) जिस प्रकार चलनी सारभूत आटेको मीचे गिरा देती है और छोकको बचा रखती है उसी प्रकार जो श्रोता वक्ताके उपदेशमें-से सारभूत तत्त्वको छोड़कर निःसार तत्त्वको प्रहण करते हैं वे चलनी-के समान श्रोता हैं। (३) जो अत्यन्त कामी हैं अर्थात् शास्त्रोपदेशके समय शृंगारका वर्णन सुनकर जिनके परिणाम शृंगार रूप हो जावें वे अजके समान श्रोता हैं। (४) जैसे अनेक उपदेश मिलनेपर भी बिलाब अपनी हिंसक प्रवृत्ति नहीं छोडता, सामने आते ही चुहेपर आक्रमण कर देता है उसी प्रकार जो श्रोता बहुत प्रकारसे समझानेपर भी करताको नहीं छोड़ें, अवसर आनेपर कर प्रवृत्ति करने छगें वे मार्जारके समान श्रोता हैं। (५) जैसे तोता स्वयं अज्ञानी है दूसरों के द्वारा कहलानेपर ही कुछ सीख पाता है वैसे ही जो श्रोता स्वयं झानसे रहित हैं दसरोंके बतलानेपर ही कुछ शब्द मात्र प्रहण कर पाते हैं वे शुक्रके समान श्रोता हैं। (६) जो बगुलेके समान बाहरसे भद्रपरिणामी मालूम होते हो परन्तु जिनका अन्तरङ्ग अत्यन्त दुष्ट हो वे बगुलाके समान श्रोता हैं। (७) जिनके परिणाम हमेशा कठोर रहते हैं तथा जिनके हृदयमें समझाये जानेपर जिनवाणी रूप जलका प्रवेश नहीं हो पाता वे पाषाणके समान श्रोता हैं। (८) जैसे साँपको पिछाया हुआ दूध भी विषरूप हो जाता है वैसे ही जिनके सामने उत्तमसे-उत्तम उपदेश भी खराब असर करता है दे सपैके समान श्रोता हैं। (९) जैसे गाय रुण खाकर दूध देती है वैसे ही जो थोडा-सा उपदेश सुनकर बहुत लाभ लिया करते हैं वे गायके समान श्रोता हैं। (१०) जो केवल सार वस्तुको प्रहण करते हैं वे हंसके समान श्रोता हैं। (११) जैसे भैंसा पानी तो थोडा पीता है। पर समस्त पानीको गँदला कर देता है। इसी अकार जो श्रोता उपदेश तो अल्प ग्रहण करते हैं परन्तु अपने कृतकोंसे समस्त सभामें क्षोभ पैटा कर देते हैं वे भैंसाके समान श्रोता हैं। (१२) जिनके हृदयमें कुछ भी उपदेश नहीं ठहरे वे छिद्र घटके समान श्रोता हैं। (१३) जो उपदेश तो बिलकुल ही ग्रहण न करें परन्तु सारी सभाको ब्याकुछ कर दें वे डाँसके समान श्रोता हैं। (१४) जो गुण छोड़कर सिर्फ अवगुणोंको ही प्रहण करें वे जोंकके समान श्रोता हैं। इन ऊपर कहे हुए श्रोताओं के उत्तम, मध्यम और अधमके भेदसे तीन-तीन भेद होते हैं। इनके सिवाय और भी अन्य प्रकारके श्रोता हैं परन्तु उन सबकी गणनासे क्या छाभ है ? ॥ १३९-१४० ॥ इन श्रोताओंमें जो श्रोता गाय और हंसके समान हैं वे उत्तम कहलाते हैं, जो मिट्टी और तोताके समान हैं उन्हें मध्यम जानना चाहिए और बाकीके समान अन्य सब श्रोता अधम माने गये हैं।।१४१॥ जो श्रोता नेत्र, दर्पण, तराजू और कसौटीके समान गुण-दोषोंके बतलानेवाले हैं वे सत्कथारूप

१. तथाक्ष्यब्द---द०, स०, अ०, प०, ल० t

श्रोता न चैहिकं किंचिरफलं वाष्ट्रोस्कथाश्रुतौ । नेच्छेट् वक्ता च संस्कारधनभेषजसिक्कयाः ॥१४३॥ श्रेयोऽर्थं केवलं ब्र्यात् सन्मार्गं श्रणुयाच वै । श्रेयोऽर्था हि सत्तां चेष्टा न लोकपरिएक्तयं ॥१४४॥ श्रोता ग्रुश्रृषताचैः स्वैर्गुणैयुंकः प्रशस्यते । वक्ता च वरसल्रवादियथोक्तगुणभूषणः ॥१४५॥ श्रुश्रृषा श्रवणं चैव प्रहणं धारणं तथा । स्मृत्यूहापोहनिर्णातीः श्रोतुरद्दौ गुणान् विदुः ॥१४६॥ सरकथाश्रवणात् पुण्यं श्रोतुर्यदुप्यायते । तेनाभ्युद्यसंसिद्धिः क्रमाचैःश्रेयसी स्थितिः ॥१४७॥ हत्यासोक्त्यनुसारेग् कथितं वः कथामुखम् । कथावतारसंबन्धं वस्त्यामः श्रुणुतापुना ॥१४८॥ हत्यनुश्रृषते देवः पुराकल्पं स नामिजः । अध्युवास सुवो मौलि केंकलसादि यहच्छया ॥१४९॥ सश्रासीनं च तं देवाः परिचेदः सपर्यया । तुष्टुवुश्च किरीटाप्रसंदृष्टकरकुद्मलाः ॥१५०॥ समाविरचनं तत्र सुत्रामा त्रिजगद्गुरोः । प्रीतः प्रवर्तयामास प्राप्तकैवल्यसंपदः ॥१५०॥

रत्नके परीक्षक माने गये हैं ॥१४२॥ श्रोताओं को शास सुननेके बदले किसी सांसारिक फलकी चाह नहीं करनी चाहिए। इसी प्रकार बक्ताको भी श्रोताओं से सरकार, धन, ओषधि और आश्रय—घर आदिकी इच्छा नहीं करनी चाहिए ॥१४३॥ स्वर्ग, मोक्ष आदि कल्याणों की अपेक्षा रखकर ही बक्ताको सन्मार्गका उपदेश देना चाहिए तथा श्रोताको सुनना चाहिए क्यों कि सत्युरुषों-की चेष्टाएँ बास्तविक कल्याणकी प्राप्तिके लिए ही होती हैं अन्य लौकिक कार्यों के लिए नहीं ॥१४४॥ जो श्रोता शुश्रूषा आदि गुणों से युक्त होता है वही प्रशंसनीय माना जाता है। इसी प्रकार को बक्ता बात्सल्य आदि गुणों से भूषित होता है वही प्रशंसनीय माना जाता है। ११४५॥ शुश्र्षा, श्रवण, महण, धारण, स्मृत, उह, अपोह और निर्णीति ये श्रोताओं के आठ गुण जानना चाहिए॥ भावार्थ—सत्कथाको सुननेकी इच्छा होना शुश्र्षा गुण है, सुनना श्रवण है, समझकर महण करना महण है, बहुत समय तक उसकी धारणा रखना धारण है, पिछले समय प्रहण किये हुए उपदेश आदिका स्मरण करना स्मरण है, तर्क-द्वारा पदार्थके स्वरूपके विचार करनेकी शक्ति होना उह है, हेय बस्तुओं को छोड़ना अपोह है और युक्तिद्वारा पदार्थका निर्णय करना निर्णीति गुण है। श्रोताओं में इनका होना अत्यन्त आवश्यक है।।१४६॥ सत्कथा के सुननेसे श्रोताओं को जो पुण्यका संचय होता है उससे उन्हें पहले तो स्वर्ग आदि अभ्युत्यों की प्राप्ति होती है और किर कमसे मोक्षकी प्राप्ति होती है । १४०॥ इस प्रकार मैंने शाकों के अनुसार आप लोगों को कथा मुख (कथा के प्रारम्भ) का वर्णन किया है अब इस कथा के अवतारका सम्बन्ध कहता हूँ सो सुनो।।१४८॥

## कथावतारका वर्णन

गुरुपरम्परासे ऐसा सुना जाता है कि पहले तृतीय कालके अन्तमें नाभिराजके पुत्र भगवान ऋषभदेव विद्वार करते हुए अपनी इच्छासे पृथिवीके मुकुटभूत कैलास पर्वतपर आकर बिराजमान हुए ॥१४९॥ कैलासपर विराजमान हुए उन भगवान वृषभदेवकी देवोंने भक्तिपूर्वक पूजा की तथा जुड़े हुए हाथोंको मुकुटसे लगाकर स्तुति की ॥१५०॥ उसी पर्वतपर त्रिजगद्गुरु भगवानको केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई, उससे हर्षित होकर इन्द्रने वहाँ समवसरणकी रचना करायी

१. संश्रयात् अ०, प०, स०, द०, म०, छ०। २. परिपङ्कतये द०, छ०, म०, अ०। परिपाकाय १ ३. गुणाः स्मृताः म०। ४. वक्ष्यामि अ०, स०, द०। ५. पूर्वशास्त्रे। 'कल्पः स्यात् प्रलये न्याये शास्त्रे बह्यदिने विधी।' अथवा पुराकल्पे युगादी। ६. कैलासाही। 'वसामनूपाच्याङ्' इति सूत्रात् सप्तम्यर्थे द्वितीया। ७. तिरोटाय— छ०, म०, अ०। ८. कुट्मलाः म०, ल०।

तत्र देवसमे देवं स्थितमध्यद्भुतस्थितिम् । प्रणानाम मुदाम्येत्य मरतो मिकिनिर्मरः ॥१५२॥ स तं स्तुतिमिरध्यामिरम्यच्यं नृसुराचितम् । यथोचितं समास्थानमध्यास्त विनयानतः ॥१५३॥ समा समासुरसुरा पीत्वा धर्मामृतं विमोः । पित्रिये पित्रनीवोधदंशुजालमलं रवेः ॥१५४॥ मध्येसममथोत्थाय मरतो रचिताञ्जलिः । व्यज्जिष्यदिदं वाक्यं प्रश्रयो मृतिमानिव ॥१५५॥ नृवतोऽस्य मुखाम्मोजालसद्न्तांशुकेसरात् । निर्ययौ मधुरा वाणी प्रसक्षेव सरस्वती ॥१५६॥ त्वतः प्रवोधमायान्ती समेयं ससुरासुरा । प्रशुक्तवदनाम्मोजा व्यक्तमम्मोजिनीयके ॥१५०॥ तिमःप्रलयलीनस्य जगतः सर्जनं प्रति । त्वयामृतिमवासिक्तमिदमास्वश्यते वचः ॥१५८॥ नोदमास्यन् यदि ध्वान्तविध्विद्दस्त्वद्वचोंऽशवः । तमस्यन्धे जगत्कृत्स्तमपतिष्यदिदं ध्रुवम् ॥१५९॥ युष्मत्सदर्शनादेव देवामून्मे फृतार्थता । कस्य वा तु कृतार्थत्वं संनिधौ महतो निधेः ॥१६०॥ श्रुत्वा पुनर्मवद्वाचं कृतार्थत्रकोऽसम्यहम् । हष्ट्वामृतं कृती लोकः कि पुनस्तद्वसोपयुक् ॥१६९॥ इष्ट एव किलारण्ये वृष्टो देवे इति श्रुतिः । स्पर्धामृताध मे देव वृष्टं धर्मम् वैद्वा ।।१६२॥

॥१५१॥ देवाधिदेव भगवान् आश्चर्यकारी विभृतिके साथ जब समवसरण सभामें विराजमान थे तव भक्तिसे भरे हुए महाराज भरतने हुर्षके साथ आकर उन्हें नमस्कार किया ॥१५२॥ महाराज भरतने मनुष्य और देवोंसे पूजित उन जिनेन्द्रदेवकी अर्थसे भरे हुए अनेक स्तोत्रों-द्वारा पूजा की और फिर वे विनयसे नत होकर अपने योग्य स्थानपर बैठ गये ॥१५३॥ देवीप्यमान देवोंसे भरी हुई वह सभा भगवान्से धर्मरूपी अमृतका पान कर उस तरह संतुष्ट हुई थी जिस तरह कि सूर्यके तेज किरणोंका पान कर कमिलनी संतुष्ट होती है ॥१५४॥ इसके अनन्तर मुर्तिमान् विनयकी तरह महाराज भरत हाथ जोड़ सभाके बीच खड़े होकर यह वचन कहने छगे ॥१५५॥ प्रार्थना करते समय महाराज भरतके दाँतोंकी किरणरूपी केशरसे शोभायमान मुखसे जो मनोहर वाणी निकल रही थी वह ऐसी मालूम होती थी मानो उनके मुखसे प्रसन्न हुई उज्ज्वलवर्णधारिणी सरस्वती ही निकल रही हो ॥१५६॥ हे देव, देव और धरणेन्द्रोंसे भरी हुई यह सभा आपके निमित्तसे प्रबोध—प्रकृष्ट ज्ञानको (पक्षमें विकासको) पाकर कमिलनीके समान शोभायमान हो रही है क्योंकि सबके मुख, कमलके समान अत्यन्त प्रपुक्षित हो रहे हैं।।१५७। हे भगवन्, आपके यह दिव्य क्चन अज्ञानान्धकाररूप प्रख्यमें नष्ट हुए जगतूकी पुनरुत्पत्तिके लिए सींचे गये अमृतके समान मालूम होते हैं ॥१५८॥ हे देव, यदि अर्झाना-न्धकारको नष्ट करनेवाले आपके वचनरूप किरण प्रकट नहीं होते तो निश्चयसे यह समस्त जगत् अज्ञानरूपी सघन अन्धकारमें पड़ा रहता ॥१५९॥ हे देव, आपके दर्शन मात्रसे ही मैं कृतार्थ हो गया हूँ, यह ठीक ही है महानिधिको पाकर कौन कृतार्थ नहीं होता ? ॥१६०॥ आपके वचन सुनकर तो मैं और भी अधिक कृतार्थ हो गया क्योंकि जब लोग अमृतको देख-कर ही कृतार्थ हो जाते हैं तब उसका स्वाद छेनेवाला क्या कृतार्थ नहीं होगा ? अर्थात् अवस्य ही होगा ॥१६१॥ हे नाथ, वनमें मेघका बरसना सबको इष्ट है यह कहावत जो सुनी जाती थीं सो आज यहाँ आपके द्वारा धर्मरूपी जलकी वर्षा देखकर मुझे प्रत्यक्ष हो गयी। भावार्थ-जिस प्रकार वनमें पानीकी वर्षा सवको अच्छी लगती है उसी प्रकार इस कैलासके काननमें

१. सभास्याने । 'सीङ्स्थासोरघेराधारः' इति सूत्रात्सप्तम्यर्थे द्वितीया । २. तमःप्रलयः— अज्ञानमूच्छी । 'प्रलयो मृत्युकल्पान्तमूच्छि द्विषु प्रयुज्यते ।' अथवा 'प्रलयो नष्टचेष्टता' इत्यमरः । ३. भवद्वावर्य अ० । ४. -रसोपभुक् न०, अ०, प०, स०, द०, म०, ल० । ५. इन्द्रः मेघः । ६. यस्मात् कारणात् ।

खयोपदिशता तस्वं किं नाम परिशेषितम् । धूतान्धतमसो मास्वान् मास्यं किमवशेषयेत् ॥१६३॥
वयोपदिशितं तस्वं सतां मोमुद्यते न धोः । महत्यादिशितं वर्त्यान्यनन्धः कः परिस्कलेत् ॥१६४॥
व्यद्वचित्तरे कृत्स्नं वस्तुबिम्बं मयेक्षितम् । त्रैलोक्यश्रीमुखालोकमङ्गलाब्दतलायितं ॥१६५॥
तथापि किमपि प्रष्टुमिच्ला मे हृदि वर्त्तते । मवद्वचोमृतामीक्ष्णं पिपासा तत्र कारणम् ॥१६६॥
गणेशमथवोल्लक्ष्य त्वां प्रष्टुं क इवाहकम् । मको न गणयामीदमतिमिक्ष्य नेष्यते ॥१६७॥
किंविशेषैिषतेषा मे किमनीषल्लमादरः । श्रद्धोत्कर्षांचिकीर्षा तु श्रिखरीकुरुतेश्य माम्॥१६८॥
मगवन् श्रोतुकामोऽस्मि विश्वभुष्धमंसम्बद्धम् । पुराणं महतां पुंसां प्रसीद कुरु मे द्याम् ॥१६९॥
व्यत्समाः कित सर्वज्ञा मत्समाः कित चिक्रणः । केशवाः कित वा देव सरामाः कित तद्विषः ॥१७०॥
कींदशं विज्ञानकं तेषां वृत्तं वरस्यंच सांप्रतम् । तस्सर्वं वर्षानुकामोऽस्मि वद मे वदतां वर ॥१७०॥
कींदशं विनामानश्च ते सर्वे किंगोत्राः किंसनामयः । किंलक्षमाणः किमाकाराः विनाहार्याः किमानुधाः॥१००॥

आपके द्वारा होनेवाली धर्मरूपी जलकी वर्षा सबको अच्छी लग रही है ॥१६२॥ हे भगवन्, उपदेश देते हुए आपने किस पदार्थको छोड़ा है ? अर्थात् किसीको भी नहीं। क्या सघन अन्धकारको नष्ट करनेवाला सूर्य किसी पदार्थको प्रकाशित करनेसे बाकी छोड देता है? अर्थात् नहीं ।।१६३।। हे भगवन्, आपके द्वारा दिखलाये हुए तत्त्वोंमें सत्पुरुषोंकी बुद्धि कभी भी मोहको प्राप्त नहीं होती। क्या महापुरुषोंके द्वारा दिखाये हुए विशाल मार्गमें नेत्रवाला परुष कभी गिरता है ? अर्थात् नहीं गिरता ॥१६४॥ हे स्वामिन, तीनों लोकोंकी लक्ष्मीके मुख देखनेके छिए मंगछ दर्पणके समान आचरण करनेवाले आपके इन वचनोंके विस्तारमें प्रतिबिन्धित हुई संसारकी समस्त वस्तुओं को यद्यपि में देख रहा हूँ तथापि मेरे हृदयमें कुछ पछनेकी इच्छा उठ रही है और उस इच्छाका कारण आपके वचनरूपी अमृतके निरन्तर पान करते रहनेकी छालसा ही समझनी चाहिए।।१६५-१६६।। हे देव, यदापि लोग कह सकते हैं कि गणधरको छोड़कर साक्षात् आपसे पूछनेवाला यह कौन है ? तथापि मैं इस बातको कुछ नहीं समझता. आपकी सातिशय भक्ति ही मुझे आपसे पूछनेके छिए प्रेरित कर रही है ॥१६७॥ हे भगवन्, पदार्थका विशेष स्वरूप जाननेकी इच्छा, अधिक लाभकी भावना, श्रद्धाकी अधिकता अथवा कुछ करनेकी इच्छा ही मुझे आपके सामने वाचाछ कर रही है।।१६८॥ हे भगवन् , मैं तीर्थंकर आदि महापुरुषोंके उस पुण्यको सुनना चाहता हूँ जिसमें सर्वज्ञप्रणीत समस्त धर्मीका संब्रह किया गया हो ! हे देव, मुझपर प्रसन्न होइए, दया कीजिए और कहिए कि आपके समान कितने सर्वज्ञ-तीर्थंकर होंगे ? मेरे समान कितने चक्रवर्ती होंगे ? कितने नारायण, कितने बलभद्र और कितने उनके शत्रु-प्रतिनारायण होंगे ? उनका अतीत चरित्र कैसा था ? वर्तमानमें और भविष्यत्में कैसा होगा ? हे वक्त्रेष्ठ, यह सब मैं आपसे सुनना चाहता हूँ ॥१६९-१७१॥ है सबका हित करनेवाले जिनेन्द्र, यह भी कहिए कि वे सब किन-किन नामोंके धारक होंगे ? किस-किस गोत्रमें उत्पन्न होंगे ? उनके सहोदर कौन-कौन होंगे ? उनके क्या-क्या लक्षण होंगे ? वे किस आकारके धारक होंगे ? उनके क्या-क्या

१. प्रकाश्यम् । २. महतादिशते ल० । ३. पुनः पुनः । ४. कुरिसतोऽहम् । ५. नेक्ष्यते अ० । ६. विशेषमेऽदुिमच्छन्तोत्येवं शोलः विशेषणे तस्य भावः । ७. सुदुर्लभादरः । ८. न्तर्विश्च-ल० । ९. -र्षा मु-स० । १०. सुमुखरी-प०, द०, । ११. चारित्रम् । १२. भविष्यत् । १३. वर्तमानम् । १४. श्रोतु-म०. स० । १५. वदतां वरः आ०, प० । १६. कानि नामानि येषां ते । १७. किमाभरणम् ।

कि तेषामायुषो मार्न कि वर्षो किमधान्तरम् । कुत्इलमिदं ज्ञातं विश्वं विश्वजनीन मे ॥१०३॥ किसन् थुगे कियन्तो वा अवादाः कि युगान्तरम् । युगानां परिवर्तो वा कितकृत्वः प्रवर्तते ॥१७४॥ युगस्य कियते कितये ने मन्त्रो मन्त्रो मन्त्रो च किस् । कि वा मन्दन्तरं देव तत्त्वं मे ब्रूह तत्त्वतः॥१७५॥ लोकं कालावतारं च वंशोत्पत्तिलयस्थितीः । वर्णसंभूतिमन्यस् वुभुत्सेऽहं मवन्भुलात् ॥१७६॥ सनादिवासनोद्मृतमिथ्याज्ञानसमुध्यतम् । तुद् मे संशयध्यान्तं जिनाकंवसनां कुमिः ॥१७७॥ इति प्रश्नमुपन्यस्य मरतः वातमातुरः । विरसाम यथास्थानमासीन् वे क्योत्सुकः ॥१७०॥ लक्ष्यावसरमिदार्थं असंबद्धमृत्वतम् । अभ्यनन्दत् सभा कृत्स्ना प्रश्नमस्येशितुर्विशाम् ॥१७०॥ तत्क्षणं सस्कथाप्रश्नात्त्वपितदशः सुराः । पुष्पवृष्टिमिवातेनुः प्रतीता मरतं प्रति ॥१८०॥ साधु मो मरताधीश प्रतिक्षोऽसि त्वमस्य नः । प्रश्नशंसुरितीन्द्रास्तं प्रश्नयात् को न शस्यते ॥१८२॥ प्रश्नाद्विने प्रतीवा जानसपित स सर्ववित् । तत्त्रभानतसुरैक्षिष्ट प्रतिपत्रनुरोधतः ॥१८२॥

आभूषण होंगे ? उनके क्या क्या अस होंगे ? उनकी आयु और हारीरका प्रमाण क्या होगा ? एक-दूसरेमें कितना अन्तर होगा ? किस युगमें कितने युगोंके अंश होते हैं ? एक युगसे दूसरे युगमें कितना अन्तर होगा ? युगोंका परिवर्तन कितनी बार होता है ? युगके कीन-से भागमें मनु-कुलकर उत्पन्न होते हैं ? वे क्या जानते हैं ? एक मनुसे दूसरे मनुके उत्पन्न होने-तक कितना अन्तराल होता है ? हे देव, यह सब जाननेका मुझे कीतू-हल उत्पन्न हुआ है सो यथार्थ रीतिसे मुझे इन सब तत्त्वोंका स्वरूप कहिए ॥१७२-१७५॥ इसके सिवाय छोकका स्वरूप, कालका अवतरण, वंशोंकी उत्पत्ति, विनाश और स्थिति. क्षत्रिय आदि वर्णोंकी उत्पत्ति भी मैं आपके श्रीमुखसे जानना चाहता हूँ।।१७६॥ हे जिने-न्द्रसूर्य, अनादिकालकी वासनासे उत्पन्न हुए मिथ्याझानसे सातिशय बढ़े हुए मेरे इस संशय-रूपी अन्धकारको आप अपने वचनरूप किरणोंके द्वारा शीघ ही नष्ट कीजिए।।१७७॥ इस प्रकार प्रश्न कर महाराज भरत जब चुप हो गये और कथा सुननेमें उत्सुक होते हुए अपने योग्य आसनपर बैठ गये तब समस्त समाने भरत महाराजके इस प्रभकी सातिशय प्रशंसा की जो कि समयके अनुसार किया गया था, प्रकाशमान अथौंसे भरा हुआ था, पूर्वापर सम्बन्धसे सहित था तथा उद्धतपनेसे रहित था ॥१७८-१७९॥ उस समय उनके इस प्रश्नको सुनकर सब देवता लोग महाराज भरतकी ओर आँख उठाकर देखने लगे जिससे ऐसा मालम होता था मानो वे उनपर पुष्पवृष्टि ही कर रहे हैं।।१८०।। हे भरतेश्वर, आप धन्य हैं, आज आप हमारे भी पूज्य हुए हैं। इस प्रकार इन्द्रोंने उनकी प्रशंसा की थीं सो ठीक ही है, विनयसे किसकी प्रशंसा नहीं होती ? अर्थात् सभीकी होती है ॥ १८१ ॥ संसारके सब पदार्थीको एक साथ जाननेवाले भगवान् वृषभनाथ यद्यपि प्रश्नके बिना ही भरत महाराजके अभिप्रायको जान गये थे तथापि वे श्रोताओंके अनुरोधसे प्रभके पूर्ण होनेकी प्रतीक्षा करते रहे ॥१८२॥

१. वष्मं प्रमाणं शरीरोत्सेष इत्यर्थः । २. विष्वजनेम्यो हित । ३. युगान्ताः म०। सुषमादयः । ४. अविषः । ५. कतीनां पूरणम् । ६. जानन्ति । ७. तत् त्विमिति पदिविमागः । ८. वंशीत्पत्ति स्वयस्थितो स०। ९. बोद्घृमिण्झामि । १०. शतस्य माता शतमाता, शतमातुरपत्यं शातमातुरः । 'संस्थासम्भद्रान्मस्तुर्ङ् कुर्ं'। ११. तूष्णीं स्थितः । १२. उपविष्टः । १३. इद्धः समृद्धः । १४. विशामीशितुः राज्ञः । १५ प्रतीतां द०, म०, स०। प्रतीतं प०। १६. पूष्यः । १७ विनापि द०, प०। १८ प्रतिपत्रविरोधतः स०।

इति विक्रापितस्तेन मगवानादितीर्थंकत् । व्यावहार पुराणार्थमितगरमीरया गिरा ॥१८६।

व्यादिस्यन्द्रताल्वादेरस्यष्टद्रशनयुतेः । स्वयंभुवो मुलारमोजाक्राता चित्रं सरस्वती ॥१८४॥

प्रस्तवागारमेतस्याः सस्यं तद्वक्तपङ्कलम् । तत्र लब्धारमलामा सा यक्तगद्वशमानयत् ॥१८५॥

विवक्षया विनैवास्य दिश्यो वाक्प्रसरोऽभवत् । महत्तं चेष्टितं चित्रं जगदम्युक्तिहोर्वताम् ॥१८८॥

एकस्त्रापि तद्वाचा श्रोतृत् प्राप्य प्रथग्विधान् । मेत्रे नानारमतां कृश्याजकस्रुतिरिवाक्तियान् ॥१८७॥

परार्थं स कृतार्थोऽपि यदैहिष्टं जगद्गुतः । तन्त्व्नं महतां चेष्टा परार्थेव निसर्गतः ॥१८८॥

व्वन्मुलात् प्रस्ता वाणी दिश्या तां महतीं समाम् । प्रीणयामास सौधीव धारा संतापद्दारिणी ॥१८९॥

वत्युक्तात् प्रस्ता वाणी दिश्या तां महतीं समाम् । प्रीणयामास सौधीव धारा संतापद्दारिणी ॥१८९॥

वत्युक्तात् तत् सर्वमनुपूर्ववाः । वाचस्यितरनायासाद् मरतं प्रस्यबृद्धभत् ॥१९९॥

प्रोगेवोत्सर्विणीकाकसंयन्त्रि पुरुवाश्रयम् । पुराणमितगर्मारं स्थाजहार जगद्गुरः ॥१९९॥

तत्तोऽवसर्विणीकाकमाश्रित्य प्रस्तुर्तां कथाम् । प्रस्तोष्यन् स पुराचस्य पीठिकां प्राक्तमाद्वे ॥१९२॥

वितोष्टत्वां पुराकस्य यत्प्रोवाच विगतिर्वारातिः । गणी वृष्यसरेमान्यस्तस्वति

इस प्रकार महाराज भरतके द्वारा प्रार्थना किये गये आदिनाय भगवान सातिशय गम्भीर वाणीसे पुराणका अर्थ कहने लगे ॥ १८३॥ उस समय भगवान्के मुखसे जो वाणी निकल रही थी वह बढ़ा ही आश्चर्य करनेवाली थी क्योंकि उसके निकलते समय न तो ताल, कण्ठ, ओठ, आदि अवयव ही हिलते ये और न दाँताकी किरण ही प्रकट हो रही थी ॥ १८४॥ अथवा सचगुचमें भगवान्का गुलकमळ ही इस सरस्वतीका उत्पत्तिस्थान था उसने वहाँ उत्पन्न होकर ही जगत्को यसमै किया ।। १८५ ।। भगवान्के मुखसे जो दिव्य ध्वनि प्रकट हो रही थी वह बोछनेकी इच्छाके विनाही प्रकट हो रही थी सो ठीक है क्योंकि जगत्का उद्घार चाहनेवाले महापुरुषोंकी चेष्टाएँ आश्चर्य करने-वाली ही होती हैं ॥ १८६॥ जिस प्रकार नहरोंके जलका प्रवाह एकरूप होनेपर भी अनेक प्रकारके वृक्षोंको पाकर अनेकरूप हो जाता है उसी प्रकार जिनेन्द्रदेवकी वाणी एकरूप होनेपर भी पृथक-पृथक श्रोताओंको प्राप्तकर अनेकरूप हो जाती है। भावार्य-भगवानको दिव्य ध्वनि उद्गम स्थानसे एकरूप ही प्रकट होती है परन्तु उसमें सर्वभाषारूप परिणमन होनेका अतिशय होता है जिससे सब श्रोता छोग उसे अपनी-अपनी भाषामें समझ जाते हैं।।१८७। वे जगद्गुरु भगवान् स्वयं कृतकृत्य होकर भी धर्मोपरेशके द्वारा दूसरोंकी भलाईके लिए उद्योग करते थे। इससे निश्चय होता है कि महापुरुषोंकी चेष्टाएँ स्वभावसे ही परोपकारके लिए होती हैं।।१८८।। उनके मुलसे प्रकट हुई दिव्यवाणीने उस दिशास सभाको अमृतकी धाराके समान सन्तुष्ट किया था क्योंकि अमृतधाराके समान ही उनकी बाणी भव्य जीवोंका सन्ताप दूर करनेवाली थी, जन्म-मरणके दुःखसे खुड़ानेवाली थी।।१८९।। महाराज भरतने पहले जो कुछ पूछा था उस सबको भगवान शृषभदेव बिना किसी कष्टके क्रमपूर्वक कहने छगे ।।१९०॥ जगद्गुरु भगवाम् वृषभदेवने सबसे पहछे उत्सर्पिणीकाल सम्बन्धी तिरेसठ शहाकापुरुषोंका चरित्र निरूपण करनेवाहे अत्यन्त गम्भीर पुराणका निरूपण किया, फिर अवसर्पिणीकालका आश्रय कर तत्सम्बन्धी तिरेसठ शलाकापुरुषोंकी कथा कहनेकी इच्छासे पीठिकासहित उनके पुराणका वर्णन किया ॥१९१-१९२॥ भगवान् मुषभनाथने तृतीय कालके

१. यत् कारणात् । २. मानयेत् द०, स० । ३. अम्युद्धत् निष्कताम् । ४. 'पयःप्रणाकोसरितोः कुल्या' । ५. चेष्ट्यामास । ६. अनुक्रमेण । ७. पुरुषाश्रितम् । ८. प्रकृताम् । ९. प्रवस्यन् । १०. माददे प०, द०, स० । ११. ऐतिह्यम् । १२. सर्वज्ञः । १३. तदाधिनगदेऽर्घतः स० । १४. जातवान् । इङ् अध्ययने । 'गाङ्किटि' इडो किटि गाङ् भवति इति गाङ्किटि । १५. गन्धरणनां विना ।

ततः स्वायंश्वनी वाणीमवधार्यार्थतः कृती । जगदिसाय सोऽप्रन्थीतरपुराणं गणाप्रणीः ॥१९४॥ शेषैरिपि तया तीर्यकृद्धिर्गणधरैरिप । महिद्धि भिर्यथाम्नायं तरपुराणं प्रकाशितम् ॥१९५॥ ततो युगान्ते भगवान् वीरः सिद्धार्थनम्दनः । विपुष्ठाद्विमखंकुर्वन्नेकदास्ताखिळार्थदक् ॥१९६॥ स्रयोपसृत्य तन्नेनं पश्चिमं तीर्थनायकम् । पप्रच्छामुं पुराणार्थं श्रेणिको विनयानतः ॥१९७॥ तं प्रत्यनुप्रहं मर्तुरवकुष्य गणाधिपः । पुराणसंप्रहं कृत्स्नमन्ववोचत् स गौतमः ॥१९८॥ तत्तः प्रभृत्यविच्छिन्नगुरुपर्वक्रमागतम् । पुराणमधुनास्मामिर्यथाशिक्त प्रकाश्यति ॥१९९॥ तत्राऽत्र मृत्यतन्त्रस्य कर्ता पश्चिमतीर्थकृत् । गौतमश्चानुष्ठम्त्रस्य प्रत्यासिक्तमाश्रयात् ॥२०९॥ श्रेणिकप्रक्रममुद्दिश्य गौतमः प्रत्यभावत । इतीदमनुसंघाय प्रक्रमोऽर्यं निवष्यते ॥२०९॥ श्रेणिकप्रक्रममुद्दिश्य गौतमः प्रत्यभावत । इतीदमनुसंघाय प्रक्रमोऽर्यं निवष्यते ॥२०२॥ इतीदं प्रमुखं नाम कथासंबन्धसूचनम् । कथाप्रामाण्यसंसिद्धानुपयोगीति वर्णितम् ॥२०३॥ पुराणसृषितः प्रोक्तं प्रमाणं सूक्तमान्तसम् । ततः श्रद्धेयमध्येयं ध्येयं श्रेयोऽर्थनामिदम् ॥२०३॥ दुर्गणसृषितः प्रोक्तं प्रमाणं सूक्तमान्तसम् । ततः श्रद्धेयमध्येयं ध्येयं श्रेयोऽर्थनामिदम् ॥२०॥ इदं पुण्यमिदं पूत्तमिदं प्रमादं भिन्नकृत्वमम् । इदमायुष्यमध्येयं ध्येयं श्रेयोऽर्थनामिदम् ॥२०५॥ इदं पुण्यमिदं पूत्तमिदं प्रमाद्वी प्रक्रमाम्बसम् । वतः श्रद्धेयमध्येयं ध्येयं श्रेयोऽर्थनामिदम् ॥२०५॥

अन्तमें जो पूर्वकालीन इतिहास कहा था, वृषभसेन गणधरने उसे अर्थरूपसे अध्ययन किया।।१९३॥ तदनन्तर गणधरोंमें प्रधान वृषभसेन गणधरने भगवान्की वाणीको अर्थरूपसे हृदयमें धारण कर जगत्के हितके लिए उसकी पुराणरूपसे रचना की।।१९४॥ वही पुराण अजितनाथ आदि शेष तीर्थकरों, गणधरों तथा बढ़े-बढ़े ऋषियों-द्वारा प्रकाशित किया गया।।१९५॥

तदनन्तर चतुर्थं कालके अन्तमें एक समय सिद्धार्थं राजाके पुत्र सर्वज्ञ महाबीर स्वामी विहार करते हुए राजगृहीके विपुछाचछ पर्वतपर आकर विराजमान हुए ॥१९६॥ इसके बाद पता चलनेपर राजगृहीके अधिपति विनयवान् श्रेणिक महाराजने जाकर उन अन्तिम तीर्थंकर-भगवान् महावीरसे उस पुराणको पूछा ॥१९७॥ महाराज श्रेणिकके प्रति महावीर स्वामीके अनुप्रहका विचार कर गौतम गणधरने उस समस्त पुराणका वर्णन किया।।१९८।। गौतम स्वामी चिरकाल तक उसका स्मरण-चिन्तवन करते रहे, बादमें उन्होंने उसे सुधर्माचार्यसे कहा और सुधर्माचार्यने जम्बूस्वामीसे कहा ॥१९९॥ उसी समयसे लेकर आज तक यह पुराण बीचमें नष्ट नहीं होनेवाली गुरुपरम्पराके क्रमसे चला आ रहा है। इसी पुराणका मैं भी इस समय शक्तिके अनुसार प्रकाश करूँगा ॥२००॥ इस कथनसे यह सिद्ध होता है कि इस पुराणके मूल-कर्ता अन्तिम तीर्थंकर भगवान महावीर हैं और निकट क्रमकी अपेक्षा उत्तर प्रन्थकर्ता गौतम गणधर हैं ॥२०१॥ महाराज श्रेणिकके प्रश्नको उद्देश्य करके गौतम स्वामीने जो उत्तर दिया था उसीका अनुसंघान-विचार कर मैं इस पुराण प्रन्थको रचना करता हूँ ॥ २०२ ॥ यह प्रतिमुख नामका प्रकरण कथाके सम्बन्धको सूचित करेनेवाला है तथा कथाकी प्रामाणिकता सिद्ध करनेके लिए उपयोगी है अतः मैंने यहाँ उसका वर्णन किया है।।२०३।। यह पुराण ऋषियोंके द्वारा कहा गया है इसिछए निश्चयसे प्रमाणभूत है। अतएव आत्मकल्याण थाहनेवालोंको इसका श्रद्धान, अध्ययन और ध्यान करना चाहिए।।२०४॥ यह पुराण पुण्य बढानेवाला है, पवित्र है, उत्तम मङ्गलरूप है, आयु बढ़ानेवाला है, श्रेष्ठ है, यश बढ़ानेवाला

१. महिषिभि-म०, ल० । २. प्रोक्तम् । ३. समयसरणे । ४. प्रत्यासत्तिः संबन्धः । ५. अवधार्यः ६. पुराणम् । ७. इदं प्रतिमुखं अ०, प०, स०, द०, भ०, ल० । ८. इदं प्रमुखम् एतदादि । ९. सूक्तमञ्जसा द०, म०, प०, ल० । १०. माङ्कल्य-अ०, प०, स०, द०, म० ल० । ११. आयुःकरम् ।

इदमर्चयतां शान्तिस्तुष्टिः पुष्टिश्च प्रच्छताम् । पठतां क्षेममारोग्यं श्वण्वतुमं कर्मनिर्जरा ॥२०६॥ इतो दुःस्वप्ननिर्णाशः सुस्वप्नस्फातिरेव च । इतोऽभीष्टफलम्यकिनिमित्तमभिपस्यताम् ॥२०७॥

## हरिणीच्छन्दः

ेबृषभकविभिर्यातं मार्गः वयं च किलापुना व्रजितुमनसो हास्यं लोके किमन्यदतः परम् । घटितमथवा नैतश्चित्रं पतत्पत्तिस्रञ्जितं<sup>४</sup> गगनमित्तरे नाकामेयुः किमस्पशकुन्तयः॥२०८॥

## मासिनीच्छुन्दः

इति बृषभकवीन्द्रैधौतितं मार्गमेनं वयमपि च यथावद् घोतयामः स्वशक्त्या । सवितृक्तिरणजालैधौतितं न्योभमार्गं विरलमुहुगणोऽयं मासयेत् किं न छोके ॥२०९॥

है और स्वर्ग प्रदान करनेवाला है ॥२०५॥ जो मतुष्य इस पुराणकी पूजा करते हैं उन्हें शान्ति-की प्राप्ति होती है, उनके सब विघन नष्ट हो जाते हैं; जो इसके विषयमें जो कुछ पूछते हैं उन्हें सन्तोष और पृष्टिकी प्राप्ति होती है; जो इसे पढ़ते हैं उन्हें आरोग्य तथा अनेक मक्कलोंकी प्राप्ति होती है और जो सुनते हैं उनके कर्मीकी निर्जरा हो जाती है।। १०६।। इस पुराणके अध्ययनसे दु:ख देनेवाले खोटे स्वप्न नष्ट हो जाते हैं, तथा सुख देनेवाले अच्छे स्वप्नोंकी प्राप्ति होती है, इससे अभीष्ट फलकी प्राप्ति होती है तथा विचार करनेवालोंको सुभ असुभ आदि निमित्तों-शकुनोंकी उपलब्धि भी होती है ॥२०७॥ पूर्वकालमें वृषभसेन आदि गणधर जिस मार्गसे गये थे इस समय मैं भी उसी मार्गसे जाना चाहता हूँ अर्थात् उन्होंने जिस पराणका निरूपण किया था उसीका निरूपण मैं भी करना चाहता हूँ सो इससे मेरी हँसी ही होगी, इसके सिवाय हो ही क्या सकता है ? अथवा यह कोई आश्चर्यकी बात नहीं है क्योंकि जिस आकाशमें गरुड़ आदि बड़े-बड़े पक्षी उड़ते हैं उसमें क्या छोटे-छोटे पक्षी नहीं उड़ते ? अर्थात् अवश्य उड़ते हैं ॥ २०८ ॥ इस पुराणरूपी मार्गको वृषभसेन आदि गणधरोंने जिस प्रकार प्रकाशित किया है उसी प्रकार मैं भी इसे अपनी शक्तिके अनुसार प्रकाशित करता हूँ। क्योंकि छोकमें जो आकाश सूर्यकी किरणोंके समृहसे प्रकाशित होता है उसी आकाशको क्या तारागण प्रकाशित नहीं करते ? अर्थात् अवश्य करते हैं। भावार्थ-में इस पुराणको कहता अवश्य हूँ परन्तु उसका जैसा विशद निरूपण वृषभसेन आदि गणधरोंने किया था वैसा मैं नहीं कर सकता। जैसे तारागण आकाशको प्रकाशित करते

१. सुस्वप्नस्फीति-प०, सुस्वप्नस्याप्तिरेव छ०, म०, द०, अ०। २. स्फातिः वृद्धिः। ३. वृष्यः मुख्यः। ४. पतत्र्वतिलङ्क्षितम् म०, द०, छ०।

#### **क्षान्धराच्छ**न्दः

श्रीमज्ञश्याध्जिनीनां हृद्यमुकुलितं धुन्यदाधार्यं शेधं मिध्यावादान्धकारस्थितिमपघटयद् वाक्मयूलप्रतानैः । देसद्वृतं ग्रुद्धमार्गप्रकटनमहिमालम्ब यद् श्र<sup>ु</sup>ध्नविम्ब-प्रस्पर्कीद्विद्धं जैनं जगति विजयतां पुण्यमेतत् धुराणम् ॥२१०॥

इत्यार्षे भगविजनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलक्ष्यामहापुराणसंमहे कथामुखवर्णनं नाम प्रथमं पर्व ॥१॥

अवश्य हैं परन्तु सूर्यकी भाँ ति प्रकाशित नहीं कर पाते ॥२०९॥ बोध-सम्यग्झान (पक्षमें विकास) की प्राप्ति कराकर सातिशय शोभित भव्य जीवों के हृदयरूपी कमलों के संकोचको दूर करनेवाला, वचनरूपी किरणों के विस्तारसे मिध्यामतरूपी अन्धकारको नष्ट करनेवाला सद्युत्त-सदाचारका निरूपण करनेवाला अथवा उत्तम छन्दोंसे सिह्त (पक्षमें गोलाकार) शुद्ध मार्ग-रक्षत्रयरूप मोक्षमार्ग (पक्षमें कण्टकादिरहित उत्तम मार्ग) को प्रकाशित करनेवाला और इद्धि -प्रकाशमान शब्द तथा अर्थरूप सम्पत्तिसे (पक्षमें उञ्जवल किरणोंसे युक्त) सूर्यविम्बके साथ स्पर्धा करनेवाला यह जिनेन्द्रदेवसम्बन्धी पवित्र-पुण्यवर्धक पुराण जगत्में सद्दा जयशील रहे ॥२१०॥

इस प्रकार आर्थ नामसे प्रसिद्ध भगर्थाञ्जनसेनाचार्य विरचित त्रिषष्टिलक्ष्मण महापुराणके संग्रहमें 'कथामुखवर्णन' नामक प्रथम पर्व समाप्त हुआ ॥ १ ॥

१. कृत्वा । २. सतां वृत्तं यस्मिन् तत् । ३. बच्नः भानुः ।

## द्वितीयं पर्व

तमादिदेवं देवानामधिदेवं स्वयंशुवम् । प्रणम्य तत्पुराणस्य बच्ययुपोद्याते विस्तरम् ॥ १ ॥ अथातो धर्मजिङ्गासासमाहित मितः कृतो । श्रेशिकः परिपप्रच्छ गौतमं गणशृक्षशुम् ॥ २ ॥ सगवद्यर्थतः कृत्सनं श्रुतं स्वायंशुवान्ध्रुत्वात् । प्रम्थतः श्रोतुमिच्छामि पुराणं स्वदनुप्रहात् ॥ ३ ॥ स्वमकारणवन्धुर्नस्त्वमकारणवन्त्यलः । स्वमकारणवेद्योऽसि दुःसातङ्कार्वितात्मनाम् ॥ ४ ॥ पुण्यामिषेकमितः कुर्वन्तीव शिरस्तु नः । स्योमगङ्गाम्बुत्यच्छाया युष्मत्यादनसांशवः ॥ ५ ॥ तय दीसत्तपोलक्षे रङ्गच्छक्ष्मीः प्रतायिनी । प्रकालेऽप्यनुतंधसे सानद्रवाकातपश्चिमम् ॥ ६ ॥ स्वया क्रगदिदं कृत्सनम् विद्यामोलितेक्षणम् । सद्यः प्रवोधमानीतं मास्वतेवाञ्जिनीवनम् ॥ ७ ॥ स्वोन्दुक्तिरणैः स्पृष्टमनालीदं रवेः करैः । तस्वया हेख्योद् स्तमम्तर्ध्वान्तं वर्षोऽश्रुमिः ॥ ६ ॥ तवोष्ण्याः स्पुरन्यता योगिन् सप्त महर्द्यः । कर्मेन्धनदहोहोसाः भ्रसार्विष इवार्विषः ॥ ९ ॥

अब मैं देवाधिदेव स्वयम्भू भगवान् वृषभदेवको नमस्कार कर उनके इस महापुराण-सम्बन्धी उपोद्धात-प्रारम्भका विस्तारके साथ कथन करता हूँ ॥१॥ अथानन्तर धर्मका स्वरूप जाननेमें जिसकी बुद्धि छग रही है, ऐसे बुद्धिमान श्रेणिक महाराजने गणनायक गौतम स्वामी-से पूछा ॥२॥ हे भगवन् , श्रीवर्द्धमान स्वामीके मुखसे यह सम्पूर्ण पुराण अर्थरूपसे मैंने सुना है अब आपके अनुमहसे उसे प्रन्थरूपसे सुनना चाहता हूँ ॥३॥ हे स्वामिन् , आप हमारे अकारण बन्धु हैं, हमपर बिना कारणके ही प्रेम करनेवाले हैं तथा जन्म-मरण आदि दुसदायी रोगोंसे पीड़ित संसारी प्राणियोंके छिए अकारण-स्वार्थरहित वैद्य हैं ॥॥ हे देव, आकाशगङ्गाके जलके समान स्वच्छ, आपके चरणोंके नस्तोंकी किरणें जो हमारे शिरपर पढ़ रही हैं वे ऐसी मालूम होती हैं मानों मेरा सब ओरसे अभिषेक ही कर रही हों।।।।। हे स्वामिन, उप तपस्याकी लिब्धसे सब ओर फैलनेवाली आपके शरीरकी आभा असमयमें ही प्रातःकालीन सूर्यकी सान्द्र-सघन शोभाको धारण कर रही है ॥६॥ हे भगवन् , जिस प्रकार सूर्य रातमें निमीलित हुए कमलोंको शीध हो प्रबोधित-विकसित कर देता है उसी प्रकार आपने अज्ञान रूपी निद्रामें निमीलित-सीथे हुए इस समस्त जगत्की प्रबोधित-जागृत कर दिया है ॥ हे देव, हृदयके जिस अझानरूपी अन्धकारको चन्द्रभा अपनी किरणोंसे छू नहीं सकता तथा सूर्य भी अपनी रश्मियोंसे जिसका स्पर्श नहीं कर सकता उसे आप अपने बचनरूपी किरणोंसे अनायास ही नष्ट कर देते हैं ॥८॥ हे योगिन, उत्तरोत्तर बढ़ती हुई आपकी यह बुद्धि आदि सात ऋदियाँ ऐसी मालूम होती हैं मानो कर्मरूपी ईंधनके जलानेसे उद्दीप्त हुई

१. उपक्रमः । 'उपोद्धात उदाहरः' इत्यभिषानात् । २. समाहिता संलोना । ३. दुःखातक्क्काद्धिनात्मनाम् द०, स०, अ०, प०, ल० । ४. समानाः । ५. ऋद्धेः । ६. विस्तारिणी । ७. अविद्या अनित्याऽशुचिदुःखाज्ञाना-त्मसु विपरीता व्यापृतिरविद्या । ८. निरस्तम् । ६. कर्मेन्धनदहोदीप्ताः ट० । कर्मेन्धनानि दहन्तीति कर्मेन्धन-दहः । १०. अग्नेः ।

इदं पुण्याश्रमस्थानं पवित्रं त्वत्प्रतिश्रयात् । रक्षारण्यमिषामाति तपोछक्ष्म्या निराकुछम् ॥१०॥ अत्रैते पश्चो वन्या पुष्टा मृष्टेस्तृणाक्षुरैः । न क्र्युगसंबाधां जानन्यपि कदाचन ॥११॥ पादश्रधावनोत्स्ष्टैः कमण्डलुजलैरिमे । अस्तैरिष वर्धन्ते मृगशायाः पवित्रिताः ॥१२॥ सिंहस्तनन्ध्रयानत्र करिण्यः पाययन्त्यम् । सिंहधेनुस्तनं स्वैरं रपुशन्ति कछमा इमे ॥१३॥ अहो परममाश्चर्यं यदवाचोऽप्यमी मृगाः । सर्जन्ति सगवस्थाद्ध्रायां मुनिगणा इव ॥१४॥ अहो परममाश्चर्यं यदवाचोऽप्यमी मृगाः । धर्मारामतस्यन्ते परितो वनपादपाः ॥१५॥ इमा वनलता रम्याः अपुरुद्धा अमरैर्वृताः । न विदुः करसंबाधा राजन्यस्य इव प्रजाः ॥१६॥ तपोत्रनमिदं रम्यं वपितो विपुलाचलम् । दयावनिमयोद्ध्रतां प्रमादयित मे मनः ॥१७॥ इमे तपोधना दीसतपसो वातवल्कलाः । सर्वस्याद्ध्यसादेन मोक्षमार्गमुपासते ॥१८॥ इति प्रस्पष्टमाहारम्यः कृती जगदनुप्रहे । सगवन् मध्यसार्थस्य विश्वरः स्वर्थित स्वान् ॥१९॥ ततो श्रृहि महायोगिन् च ते कश्चिद्याचरः । तव ज्ञानांश्वो दिश्वरः प्रसरन्ति जगस्त्रये ॥२०॥

अग्निकी सात शिखाएँ ही हों ॥९॥ हे भगवन् , आपके आश्रयसे ही यह समवसरण पुण्य-का आश्रमस्थान तथा पवित्र हो रहा है अथवा ऐसा मालूम होता है मानो तपरूपो लक्ष्मीका उपद्रवरहित रक्षावन ही हो ॥१०॥ हे नाथ, इस समवसरणमें जो पशु वैठे हुए हैं वे धन्य हैं, इनका शरीर मीठी घासके स्वानेसे अत्यन्त पृष्ट हो रहा है, ये दुष्ट पशुओं (जानवरों )-द्वारा होनेवाली पीड़ाको कभी जानते ही नहीं हैं।।११।। पादप्रक्षालन करनेसे इधर-उधर फैले हुए कमण्डलके जलसे पिवत्र हुए ये हरिणोंके अच्चे इस तरह बढ रहे हैं मानो अमृत पीकर ही बढ़ रहे हों।।१२।। इस ओर ये हथिनियाँ सिंहके बच्चेको अपना दूध पिला रही हैं और ये हाथींके बच्चे स्वेच्छासे सिंहिनीके स्तनोंका स्पर्श कर रहे हैं-दूध पी रहे हैं।।१३॥ अहो ! बड़े आश्चर्यकी बात है कि जिन हरिणोंको बोलना भी नहीं आता वे भी मुनियोंके समान भगवान्के चरणकमलोंकी छायाका आश्रय हे रहे हैं।।१४॥ जिनकी छालोंको कोई छोल नहीं सका है तथा जो पुष्प और फलोंसे शोभायमान हैं ऐसे सब ओर लगे हुए ये वनके वृक्ष ऐसे मालूम होते हैं मानो धर्मरूपी बगीचेके ही वृक्ष हैं।।१५।। ये फुली हुई और भ्रमरोंसे यिरी हुई वनलताएँ कितनी सुन्दर हैं ? ये सब न्यायवान राजाकी प्रजाकी तरह कर-त्राधा (हाथसे फल-फूल आदि तोइनेका दुःख, पक्षमें टैक्सका दुःख) को तो जानती ही नहीं हैं।।१६॥ आपका यह मनोहर तपोवन जो कि विपुराचर पर्वतके चारों ओर विद्यमान है, प्रकट हुए द्यावनके समान मेरे मनको आनन्दित कर रहा है।।१७। हे भगवन् , उप्र तपश्चरण करनेवाले ये दिगम्बर तपस्वीजन केवल आपके चरणोंके प्रसादसे ही मोक्षमार्गकी उपासना कर रहे हैं ॥१८॥ हे भगवन् , आपका माहात्म्य अत्यन्त प्रकट है, आप जगतके उपकार करनेमें सातिशय कुशल हैं अतएव आप भन्य समुदायके सार्थवाह-नायक गिने जाते हैं ॥१९॥ हे महायोगिन् , संसारमें ऐसा कोई भी पदार्थ नहीं है जो आपके ज्ञानका विषय न हो, आपकी मनोहर ज्ञानिकरणें तीनों लोकोंमें फैल रही हैं इसलिए हे देव, आप हीं

१. धन्याः अ०, प०, द०, स०, म०, ल०। २. पादप्रधावनोत्सृष्टविशिष्टसिल्लैरिमे प०, द०। १. अकृतः अच्छित्रः। ४. विकसिताः। ५. करः हस्तः विलिश्च। ६. विपुल्लिगरेरिभितः। "हाधिक्समयानिकवाप-र्युपर्यभोज्ञ्यन्तरान्तरेणतस्पर्यभिसरोऽभगैश्चाप्रधानेऽमौट्शस्।" ७. वायुर्यस्कल्लं येषां ते दिगम्बराः। ८. कुशलः। ९. भग्यसार्थस्य सार्थस्य अ०, स०। १०. सङ्घस्य। ११. सार्थवाहः विणक्ष्रेष्टः। १२. दीप्ताः अ०, स०।

विज्ञाण्यमन्यदृष्यस्ति समाधाय मनः श्रणु । यतो मगवतिश्वतं दृढं स्यानमद्नुमहे ॥२१॥ पुरा परितमज्ञानान्मया दुश्वरितं महत् । तस्यैनसः प्रशान्त्वर्यं प्रायिवतं चराम्यहम् ॥२२॥ हिंसानृतौ न्यरैरामारत्यारम्भपरिमहेः । मया संचित्तमज्ञंन पुरैनो निरयोचितम् ॥२३॥ कृतो मुनिवधानन्दस्तीन्नो मिथ्याद्या मया । येनायुष्कर्यं दुर्मोचं बद्धं द्वाभ्रीं गांते प्रति ॥२४॥ तत्यसीद् विमो वक्तुमामूकात् पावनीं कथाम् । निष्कर्यो दुष्कृतस्यास्तु मम पुण्यकथाश्रुतिः ॥२५॥ इति प्रश्रयिणीं वाचमुदीर्यं मगधाधिषः । म्यरमद्यन्वयोत्स्नाकृतपुष्पाचंनस्तुतिः ॥२६॥ तत्यस्तम्ययो दीसतपोक्षस्मीविभूषणाः । प्रश्रासंसुरिति प्रीता धार्मिकं मगधेश्वरम् ॥२०॥ साधु भो मगधाधीयः! साधु प्रसविदां वर ! । पृष्कृताय स्वया तत्त्वं साधु नः प्रीणितं मनः ॥२८॥ पृष्टिकृषितमस्मामिर्यदेव परमार्थकम् । तदेवाय स्वया पृष्टं संवादः पृष्ट कीदशः ॥२९॥ वश्वरक्षितमस्मामिर्यदेव परमार्थकम् । तदेवाय स्वया पृष्टं संवादः पृष्ट कीदशः ॥२९॥ वश्वरक्षावेदनं प्रसः स ते धर्मो दुसुस्तितः । त्वया वसुरसुना प्रमे धर्मे वश्वरक्षित दुसुत्सतम् ॥३०॥ प्रस्य धर्मतरोर्थः फलं कामस्तु तदसः । सिन्नवगित्रयस्थास्य मूलं वश्वरक्षाश्रुतिः ॥३१॥

यह पुराण कहिए ॥२०॥ हे भगवन्, इसके सिवाय एक बात और कहनी है उसे चित्त स्थिर कर सुन लीजिए जिससे मेरा उपकार करनेमें आपका चित्त और भी हढ़ हो जाये ॥२१॥ वह बात यह है कि मैंने पहले अझानवश बड़े-बड़े दुराचरण किये हैं। अब उन पापों-की शान्तिके लिए ही यह प्रायश्चित्त ले रहा हूँ ॥२२॥ हे नाथ, मुझ अझानीने पहले हिंसा, झूठ, चोरी, परस्त्रीसेवन और अनेक प्रकारके आरम्भ तथा परिप्रहादिके द्वारा अत्यन्त घोर पापोंका संचय किया है ॥२३॥ और तो क्या, मुझ मिण्यावृष्टिने मुनिराजके वध करनेमें भी बड़ा आनन्द माना या जिससे मुझे नरक ले जानेवाले नरकायु कर्मका ऐसा वन्ध हुआ जो कभी खूट नहीं सकता ॥२४॥ इसलिए हे प्रभो, उस पवित्र पुराणके प्रारम्भसे कहनेके लिए मुझपर प्रसन्न होइए क्योंकि उस पुण्यवर्धक पुराणके सुननेसे मेरे पापोंका अवश्य हो निराकरण हो जायेगा ॥२५॥ इस प्रकार दाँतोंकी कान्तिक्पी पुष्पोंके द्वारा पूजा और स्तुति करते हुए मगधसम्राट् विनयके साथ उपर कहे हुए बचन कहकर चुप हो गये ॥२६॥

तदनन्तर श्रेणिक के प्रश्नसे प्रसन्न हुए और तील तपश्चरणरूपी छक्ष्मीसे शोमायमान मुनिजन नीचे छिखे अनुसार उन धर्मात्मा श्रेणिक महाराजकी प्रशंसा करने छने।।२७। हे मगधेश्वर, तुम धन्य हो, तुम प्रश्न करनेवालोंमें अत्यन्त श्रेष्ठ हो, इसिछए और भी धन्य हो, आज महापुराणसम्बन्धी प्रश्न पूछते हुए तुमने हम छोगोंके चित्तको बहुत ही हिषित किया है।।२८।। हे श्रेणिक, श्रेष्ठ अक्षरोंसे सहित जिस पुराणको हम छोग पूछना चाहते थे उसे ही तुमने पूछा है। देखो, यह कैसा अच्छा सम्बन्ध मिछा है।।२९।। जाननेकी इच्छा प्रकट करना प्रश्न कहछाता है। आपने अपने प्रश्नमें धर्मका स्वरूप जानना चाहा है। सो हे श्रेणिक, धर्मका स्वरूप जाननेकी इच्छा करते हुए आपने सारे संसारको जानना चाहा है अर्थात् धर्मका स्वरूप जाननेकी इच्छासे आपने अखिल संसारके स्वरूपको जाननेकी इच्छा प्रकट की है।।३०।। हे श्रेणिक, देखो, यह धर्म एक वृक्ष है। अर्थ

१ विज्ञापनात् समाधानात् । २ भवतः । ३ अन्यधनवनितारित । ४ दित निकाचितम् अ०, स०, द०, प० । ५ निःक्रिया ट० । ६ उन्तवा । ७ प्रष्टुमिष्टम् । ८ परमाक्षरम् अ०, स०, प०, ल०, द० । ६ प्रकृतायदिविचलनं संवादः । १० बोद्धुमिष्छा । ११ वेदनं विज्ञापनम् । वेदनः अ०, स०, द० । १२ बुभूत्सता द०, स०, अ०, प०, म०, छ० । १३ सर्वमेव द०, प० । १४ धर्मकया म०, प० ।

धर्माद्र्यंत्र कामश्र स्वर्गेश्वेरविगानतः । धर्मः कामार्थयोः मृतिरिरवायुक्तन् विनिश्चित्र ॥३२॥ धर्मार्थी सर्वकामार्थी धर्मार्थी धनसीरुप्यक्षत् । धर्मे स्वर्गे सर्वासं धनिर्देशुक्तसंप्रदाम् ॥३२॥ धर्मः कामदुषा धेनुधंर्मश्चिम्तामणिर्महान् । धर्मः कस्पतरुः स्थेयान् धर्मो हि निधिरक्षयः ॥३४॥ एइय धर्मस्य माहारम्यं योऽधायात्परिरक्षति । वयत्र स्थितं नरं दूरावा तिकामन्ति देवताः ॥३५॥ विचारनृपछोकारमदिग्यप्रस्यतोऽपि च । धीमन् धर्मस्य माहारम्यं निर्विचारमवेहि मोः ॥३६॥ स धर्मो विनिपावम्यो यस्मान् संधारयेवसम् । धर्मे चाम्युद्यस्थाने निरपायसुक्तोदये ॥३७॥ स च धर्मः पुराणार्थः पुराणं पद्मधा विदुः । क्षेत्रं काष्टश्च तीर्यं च सर्युस्त्रकृषिष्टितम् ॥३८॥ क्षेत्रं त्रेष्ठोक्यविम्यासः कास्टस्त्रेकाक्यविस्तरः । गुक्त्युपायो मवेत्तीर्थं पुरुषास्त्रविविद्यः ॥३८॥ न्याय्यमाचरितं तेषां चरितं दुरितिष्ठिद्याम् । इति कृत्सनः पुराबार्थः प्रइने संमावितस्त्रया ॥४०॥ वाहो प्रसक्तावनीरः प्रइनोऽयं विश्वगोषरः । क्षेत्रक्षेत्रज्ञसन्मार्गकास्त्रवारिताश्ववः ॥४९॥

उसका फल है और काम उसके फलेंका रस है। धर्म, अर्थ और काम इन तीनोंको जिन्हों कहते हैं, इस त्रिवर्गको प्राप्तिका मूल कारण धर्मका सुनना है ॥३१॥ हे आयुष्मन् , सम यह निकाय करो कि धर्मसे ही अर्थ, काम, स्वर्गकी प्राप्ति होती है। सचमुच वह धर्म ही अर्थ और कामका उत्पत्तिस्थान है।।३२।। जो धर्मकी इच्छा रखता है वह समस्त इष्ट पदार्थीको इच्छा रखता है। धर्मकी इच्छा रखनेवाला मनुष्य ही धनी और सुखी होता है क्योंकि धन, ऋदि, सख-संपत्ति आदि सबका मूल कारण एक धर्म ही है ॥३३॥ मनचाही वस्तुओंको देनेके लिए धर्म ही कामचेत्र है, धर्म ही महान् चिन्तामणि है, धर्म ही स्थिर रहनेवाला कल्पवृक्ष है और धर्म ही अविनाशी निधि है ॥३४॥ हे श्रेणिक, देखो धर्मका कैसा माहात्म्य है, जो पुरुष धर्ममें स्थिर रहता है- निर्मेख भावोंसे धर्मका आचरण करता है वह उसे अनेक संकटोंसे बचाता है। तथा देवता भी उसपर आक्रमण नहीं कर सकते. दूर-दूर ही रहते हैं।।३५॥ हे बुद्धिमन्, विचार, राजनीति, छोकप्रसिद्धि, आत्मानुभव और उत्तम ज्ञानादिकी प्राप्तिसे भी धर्मका अचित्स्य माहात्म्य जाना जाता है। भावार्थ-प्रव्योंकी अनन्त शक्तियोंका विचार, राज-सम्मान. ळोकप्रसिद्धि, आत्सानुभव और अवधि मनःपर्यय आदि ज्ञान इन सबकी प्राप्ति धर्मसे ही होती है। अतः इन सब बातोंको देखकर भर्मका अखैकिक माहात्म्य जानना चाहिए ॥३६॥ यह धर्म नरक निगोद आदिके दुःश्लोंसे इस जीवकी रक्षा करता है और अविनाशी सुससे युक्त मोक्ष-स्थानमें इसे पहुँचा देता है इसिखप इसे धर्म कहते हैं।।३७। जो पुराणका अर्थ है वही धर्म है, मुनिजन पुराणको पाँच प्रकारका मानते हैं—क्षेत्र, काल, तीर्थ, सत्युरुष और उनकी चेष्टाएँ ॥३८॥ अर्थ, मध्य और पातालरूप तीन लोकोंकी जो रचना है उसे क्षेत्र कहते हैं। भूत, भवि-ध्यत और वर्त्तमानरूप तीन कार्जोंका जो विस्तार है उसे काछ कहते हैं। मोक्षप्राप्तिके उपायभूत सम्बन्दर्भन, सम्यन्धान और सन्यक्वारित्रको तीर्थ कहते हैं। इस तीर्थको सेवन करनेवाले शळाकापुरुष सत्पुरुष कहळाते हैं और पापोंको नष्ट करनेवाले उन सत्पुरुषोंके न्यायोपेत आचरणको उनकी बेष्टाएँ अथवा क्रियाएँ कहते हैं। हे श्रेणिक, तुमने पुराणके इस सम्पूर्ण अर्थको अपने प्रश्नमें समाविष्ट कर दिया है ॥३९-४०॥ अहो श्रेणिक, तुम्हारा यह प्रश्न सरल होनेपर भी गम्भीर है. सब तत्त्वोंसे भरा हुआ है तथा क्षेत्र, क्षेत्रको जाननेवाका आत्मा,

१ अविवादतः । २ कारणमित्यर्थः । ३ धर्मे । ४ अतिद्ययेन । ५ विकारं नृप लोकात्म≕द० । ६ प्रस्ययः द्यपद्यः :

इतमेव युगस्थादी पप्रच्छ मरतः पुरुष् । ततोऽनुयुयुको सम्राट् सागरोऽजितमच्युतम् ॥४२॥ इति प्रमाणभूतेयं वक्तृश्रोतृपरम्परा । त्वयाशालङ्कृता भीमन् ! पृच्छतेमं महाभियम् ॥४२॥ स्वं प्रष्टा भगवान् वक्ता सहग्रुश्रूषवो वयम् । सामग्री नेदशी जातु जाता नैव जिन्यते ॥४४॥ तस्मात् पुण्यकथामेनां श्र्णुयाम समं वयम् । प्रज्ञापारमितो देवो वक्तुमुत्सहतामयम् ॥४५॥ इति प्रोत्साद्य तं भर्मे ते समाधानचक्षुषः । ततो गण्धरस्तोत्रं पेठुरित्युच्चकैस्तदा ॥४६॥ स्वां प्रत्यक्षविदां बोधरप्यबुद्धमहोदयम् । प्रत्यक्षस्तवनैः स्तोतुं वयं चाद्य किलोधताः ॥४७॥ वतुर्दशमहाविद्यास्थानाकृपारपारगम् । त्वामृषे ! स्तोतुकामाः स्मः केवलं मक्तिचोदिताः ॥४८॥ मगवन् मन्यसार्थस्य नेतुस्तव शिवाकरम् । पताकेवोच्छिता भाति कीर्तिरेषा विभूज्ञवला ॥४९॥ श्रीलवालीकृताम्मोधिवलया कीर्तिवल्लरो । जगन्नादीतरोरग्रमाकामित तवोच्छिला ॥५०॥ स्वामामनन्ति मुनयो योगिनामधियोगिनम् । स्वां गण्यं गणनातीतगुणं गणधरं विदुः ॥५९॥

सन्मार्ग, काल और सत्पुरुषोंका चरित्र आदिका आधारभूत है। ।४१।। हे बुद्धिमान् श्रेणिक, युगके आदिमें भरत चक्रवर्तीने भगवान् आदिनाथसे यही प्रश्न पूछा था, और यही प्रश्न चक्रवर्ती सगरने भगवान् अजितनाथसे पूछा था। आज तुमने भी अत्यन्त बुद्धिमान् गौतम गणधरसे यही प्रश्न पूछा है। इस प्रकार बक्ता और श्रोताओंकी जो प्रमाणभूत-सच्ची परम्परा चली आ रही थी उसे तुमने सुशोभित कर दिया है। ।४२-४३।। हे श्रेणिक, तुम प्रश्न करनेवाले, भगवान् महावीर स्थामी उत्तर देनेवाले और हम सब तुम्हारे साथ सुननेवाले हैं। हे राजन्, ऐसी सामग्री पहले न तो कभी मिली है और न कभी मिलेगी। ।४४।। इसलिए पूर्ण श्रुतङ्कानको धारण करनेवाले थे गौतम स्वामी इस पुण्य कथाका कहना प्रारम्भ करें और हम सब तुम्हारे साथ सुनें। ।४४।। इस प्रकार वे सब ऋषिजन महाराज श्रेणिकको धर्ममें उत्साहित कर एकाग्रचित्त हो उच स्वरसे गणधर स्वामीका नीचे लिखा हुआ स्तोत्र पढने लगे।। ४६।।

हे स्वामिन, यद्यपि प्रत्यक्ष ज्ञानके धारंक बड़े-बड़े मुनि भी अपने ज्ञान-द्वारा आपके अभ्युद्यको नहीं जान सके हैं तथापि हम लोग प्रत्यक्ष स्तोत्रोंके द्वारा आपकी स्तुति करनेके लिए तत्पर हुए हैं सो यह एक आश्चर्यकी ही बात है ॥४०॥ हे ऋषे, आप चौदह महाविद्या (चौदह पूर्व) रूपी सागरके पारगामी हैं अतः हम लोग मात्र भक्तिसे प्रेरित होकर ही आपकी स्तुति करना चाहते हैं ॥४८॥ हे भगवन, आप भन्य जीवोंको मोक्षस्थानकी प्राप्ति करानेबाले हैं आपकी चन्द्रमाके समान उब्बल्ल कीर्ति फहराती हुई पताकाके समान शोभायमान हो रही है ॥४९॥ देव, चारों ओर फैले हुए समुद्रको जिसने अपना आलवाल (क्यारी) बनाया है ऐसी बढ़ती हुई आपकी यह कीर्तिरूपी लता इस समय जसनाड़ीरूपी वृक्षके अभभागपर आक्रमण कर रही है—उसपर आरूढ़ हुआ चाहती है ॥५०॥ हे नाथ, बड़े-बड़े मुनि भी यह मानते हैं कि आप योगियोंमें महायोगी हैं, प्रसिद्ध हैं, असंख्यात गुणोंके धारक हैं तथा संघके अधिपति—गणधर हैं ॥५९॥

१. प्रश्नमकरोत् । २. ऋषयः । ३. चत्वारो वेदाः, शिक्षा करपो व्याकरणं छन्दोविचितिः ज्योतिषं निरु-क्तम् इतिहासः पुराणं मीमांसा न्यायशास्त्रं चेति चतुर्दशमहाविद्यास्थानानि चतुर्दशपूर्वणि वा चतुर्दशमहाविद्या-स्थानानि । ४. नोदिताः अ०, स०। ५. संघस्य । ६. मोक्षस्रनिम् । ७. आल्वालः आवापः ।

गोतमा गौ प्रकृष्टा स्यात् सा च सर्वक्रमारती। तां वेस्सि तामधीषे च स्वमतो गौतमो मतः ॥५२॥ गोतमादागतो देवः स्वर्गाप्राद् गौतमो मतः । तेन प्रोक्तमधीयानस्त्वं चासौ गौतमश्रुतिः ॥५३॥ इन्ब्रेण प्राक्षपुनर्स्विस्त्विस्त्विमध्यसे। साक्षात् सर्वज्ञपुत्रस्त्वमाससंज्ञानकिण्ठकः ॥५४॥ चतुर्मिश्रामछेबेधिरबुद्धस्त्वं जगद् यतः। प्रज्ञापारमितं बुद्धं त्वां निराष्टुरसो बुधाः ॥५५॥ पारेतमः परं उचोतिस्त्वामदृष्ट्वा दुरासदम्। अयोतिर्मयः प्रदोपोऽसि त्वं तस्यामिप्रकाशनात् ॥५६॥ श्रुतदेक्याहितक्षेणप्रयद्या बोधदीपिका। तवैषा प्रज्वलत्युष्वेद्योत्त्यन्ती जगद्गृहम् ॥५७॥ तव वाक्प्रकरो दिक्यो विधुन्वन् जगतां तमः। प्रकाशयति सन्मार्गं स्वेरिष करोत्करः ॥५८॥ तव छोकातिगा प्रज्ञा विद्यानां पारदश्वरी। श्रुतस्कन्थमहासिन्धीरमजद् यानपात्रतास् ॥५९॥- त्वयात्रतारिता तुङ्गान्यहावीरिहमाच्छात् । श्रुतामरसरित्युण्या निर्धुनानास्त्वं रजः ॥६०॥ प्रत्यक्षश्र परोक्षश्र हिधा ते ज्ञानपर्ययः। केषळं केषिकन्येकस्त्रसस्त्वं श्रुतकेवछी॥६१॥

उस्कृष्ट वाणीको गौतम कहते हैं और वह उत्कृष्ट वाणी सर्वज्ञ-तीर्थकरकी दिव्य ध्वनि ही हो सकती है उसे आप जानते हैं अथवा उसका अध्ययन करते हैं इसलिए आप गौतम माने गये हैं अर्थात् आपका यह नाम सार्थक है (श्रेष्ठा गौः,गोतमा, तामधीते वेद वा गौतमः 'तद्धीते वेद वा' इत्यण्यत्ययः ) ॥५२॥ अथवा यों समझिए कि भगवान् वर्धमान स्वामी, गोतम अर्थात् उत्तम सोलहवें स्वर्गसे अवतीर्ण हुएहैं इसलिए वर्धमान स्वामीको गौतम कहते हैं इन गौतम अर्थात् वर्ध-मान स्वामी-द्वारा कही हुई दिन्यध्वनिको आप पढ़ते हैं, जानते हैं, इसलिए लोग आपको गीतम कहते हैं। (गोतमादागतः गौतमः 'तत आगतः' इत्यण् , गौतमेन प्रोक्तमिति गौतमम्, गौतमम् अधीते वेद वा गौतमः) ॥५३॥ आपने इन्द्रके द्वारा की हुई अर्चोरूपी विभूतिको प्राप्त किया है इसिलिए आप इन्द्रभूति कहलाते हैं। तथा आपको सम्यन्ज्ञानरूपी कण्ठाभरण प्राप्त हुआ है अतः आप सर्वे इदेवे श्री वर्धमान स्वामीके साक्षान् पुत्रके समान हैं।।५४।। हे देव, आपने अपने चार निर्मल ज्ञानोंके द्वारा समस्त संसारको जान लिया है तथा आप बुद्धिके पारको प्राप्त हुए हैं इसिछए विद्वान छोग आपको बुद्ध कहते हैं ॥५५॥ हे देव, आपको बिना देखे अज्ञानान्धकारसे परे रहनेवाली केवलज्ञानरूपी उत्कृष्ट ज्योतिका प्राप्त होना अत्यन्त कठिन है, आप उस ज्योतिके प्रकाश होनेसे ज्योतिस्वरूप अनोखे दीपक हैं।।५६॥ हे स्वामिन्, श्रत देवताके द्वारा स्त्रीरूपको धारण करनेवाली आपकी सम्यग्नानरूपी दीपिका जगत्रूपी घरको प्रकाशित करती हुई अत्यन्त शोभायमान हो रही है।।५७। आपके दिन्य वचनोंका समृह छोगोंके मिथ्यात्व रूपी अन्धकारको नष्ट करता हुआ सूर्यको किरणोंके समृहके समान समीचीन मार्गका प्रकाश करता है।।५८।। हे देव, आपकी यह प्रज्ञा छोकमें सबसे चढी-बढी है, समस्त विद्याओं में पारंगत है और द्वादशांगरूपी समुद्रमें जहाजपनेकी प्राप्त है-अर्थात् जहाजका काम देती है।।५९॥ हे देव, आपने अत्यन्त ऊँचे वर्धमान स्वामीरूप हिमालयसे उस श्रतज्ञानरूपी गङ्का नदीका अवतरण कराया है जो कि स्वयं पवित्र है और समस्त पाप-रूपी रजको धोनेवाली है ॥६०॥ हे देख, केवलीभगवान्में मात्र एक फेवलज्ञान ही होता है और आपमें प्रत्यक्ष परोक्षके भेदसे दो प्रकारका ज्ञान विद्यमान है इसलिए आप श्रुतकेवली

१. वाक् । 'गौ: पुमान् वृषभे स्वर्गे खण्डवज्रहिमाशुषु । स्वी गवि भूमिदिरनेत्रवाग्वाणसिलले त्रिषु ॥' इति विद्यवलो० । २. नमधोष्टे म०, ल० । ३. तीर्यंकरः । ४. जिनः अ०, स०, द०, प० । ५. तमस: पारं गतम् । ६. केवलकानम् । दुरासदं भवतीति संबन्धः । ७. द्योति स० । ८. क्वतस्त्रीसंबन्धि । ९. प्रसरो म०, ल० ।

पारेतमः परंधाम प्रवेष्टुमनसो वयम् । तद्द्वारोद्घाटनं यीजं स्वामुपास्य क्रमेमहि ॥६२॥ विद्यास्य हि ब्रह्मसुतो मुनिः । परं ब्रह्म स्वदायसमतो ब्रह्मविदो विदुः ॥६३॥ मुनयो वातरशनाः पदमुप्यं विधित्सयः । स्वां मूर्युवन्दिनो भूस्या तदुपायमुपासते ॥६४॥ महायोगिन् नमस्तुभ्यं महाप्रक्त नमोऽस्तु ते । नमो महारमने तुभ्यं नमः स्तासे महर्युये ॥६५॥ नमोऽविधित्ये तुभ्यं नमो देशाविधित्यये । परमावध्ये तुभ्यं नमः सर्वाविधित्युये ॥६६॥ कोष्ठशुद्धे नमस्तुभ्यं नमस्ते देशावुद्धये । पदानुसारिन् समिक्षभोतस्तुभ्यं नमो नमः ॥६७॥

कहळाते हैं।।६१।। हे देव, हम छोग मोह अथवा अज्ञानान्थकारसे रहित मोक्षरूपी परम धाममें प्रवेश करना चाहते हैं अतः आपकी उपासना कर आपसे उसका द्वार उघाड़नेका कारण प्राप्त करना चाहते हैं।।६२।। हे देव, आप सर्वक्ष देवके द्वारा कही हुई समस्त विद्याओंको जानते हैं इसलिए आप ब्रह्मसुत कहलाते हैं तथा परंब्रह्मरूप सिद्ध पदकी प्राप्ति होना आपके अधीन है, ऐसा ब्रह्मका स्वरूप जाननेवाले योगीश्वर भी कहते हैं।।६३।। हे देव, जो दिगम्बर मुनि मोक्ष प्राप्त करनेके अभिलाषी हैं वे आपको मस्तक ब्लुकाकर नमस्कार करते हुए उसके जपायभूत-सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्रकी उपासना करते हैं ॥६४॥ हे देव, आप महायोगी हैं-ध्यानी हैं अतः आपको नमस्कार हो, आप महाबुद्धिमान हैं अतः आपको नमस्कार हो, आप महात्मा हैं अतः आपको नमस्कार हो, आप जगत्त्रयके रक्षक और बड़ी-बड़ी ऋद्वियोंके धारक हैं अतः आपको नमस्कार हो ॥६५॥ हे देव, आप देशावधि, परमावधि और सर्वावधिरूप अवधिज्ञानको धारण करनैवाले हैं अतः आपको नमस्कार हो।। ६६।। हे देव, आप कोष्ठबुद्धि नामक ऋद्धिको धारण करनेवाले हैं अर्थात् जिस प्रकार कोठेमें अनेक प्रकारके धान्य भरे रहते हैं उसी प्रकार आपके हृदयमें भी अनेक पदार्थोंका ज्ञान भरा हुआ है, अतः आपको नमस्कार हो। आप बोजबुद्धि नामक ऋदिसे सहित हैं अर्थात् जिस प्रकार उत्तम जमीनमें बोया हुआ एक भी बीज अनेक फल उत्पन्न कर देता है उसी प्रकार आप भी आगमके बीजरूप एक दो पर्दोको महण कर अनेक प्रकारके ज्ञानको प्रकट कर देते हैं इसलिए आपको नमस्कार हो। आप पदानुसारी ऋदिको धारण करनेवाले हैं अर्थात् आगमके आदि, मध्य, अन्तकी अथवा जहाँ-कहींसे भी एक पदको सनकर भी समस्त आगमको जान छेते हैं अतः आपको नमस्कार हो। आप संभिन्नश्रोत् ऋदिको धारण करनेवाले हैं अर्थात् आप नौ योजन चौड़े और वारह योजन लम्बे क्षेत्रमें फैले हुए चक्रवर्तीके कटकसम्बन्धी समस्त मनुष्य और निर्यक्क्षोंके अक्षरात्मक तथा अनक्षरा-त्मक मिले हुए शब्दोंको एक साथ प्रहण कर सकते हैं अतः आपको बार-बार नमस्कार

१. कारणम् । २. ब्रह्मणा सर्वज्ञेनोकता । ३. विद्वास्त्वं द०, ल० । ४. वायुकाञ्चीदामा । ५. विदिस्तवः ट० । वेर् मिच्छवः लब्धुमिच्छव इत्यर्थः । 'विद्लु लाभे' इति घातो हत्पभ्रत्वात् । ६. नमस्त्रात्ते ल० । स्तात् अस्तु । ७. कोष्ठागारिकधृतभूरिधान्यानामविनष्टाव्यतिकोणीनां यथास्यानं तथैवावस्थानमवघारितग्रन्थार्थानां यस्यां बुद्धौ सा कोष्ठबुद्धः । ८. विशिष्टक्षेत्रकालादिसहायमेकमप्युप्तं बीजमनेकबीजप्रदं यथा भवति तथैकबीजपदग्रहणादनेक-पदार्थप्रतिपत्तिर्यस्यां बुद्धौ सा वीजबुद्धिः । ९. बादावन्तं यत्र तत्र चैकपदग्रहणात् समस्तग्रन्थार्थस्यावधारणा यस्यां बुद्धौ सा पदानुसारिणौ वुद्धः । १०. सं सम्यक्संकरव्यतिकरव्यतिरेकेण भिन्नं विभन्नतं शब्दरूपं प्रशाति।ति संभिन्नश्रोतृष्टद्धिः द्वादशयो जनायामनवयो जनविस्तारचक्रवरस्कन्थवारोत्पन्नतरकरभादाक्षरानक्षरात्मकशब्दसंदो-हस्यान्योन्यं विभिन्नस्यापि युगपरप्रतिभासो यस्यामृद्धौ सत्यां भवति सा संभिन्नश्रोतीत्वर्थः ।

नमोऽस्स्वृज्जमते सुभ्यं नमस्ते विपुकासमे । नमः प्रत्येकबुद्धाय देनमः ॥६८॥ सिम्मव्यवाप्वित्वात् प्राप्तपृजाय ते नमः । नमस्ते पूर्वविद्यानां विश्वासां पारदश्वने ॥६९॥ दीप्तोमतपसे तुभ्यं नमस्तप्तमहातपः । नमो घोरगुयाबद्धाचारिणे घोरतेजसे ॥७०॥ नमस्ते विकियद्धीनामष्टशा सिद्धिमीयुषे । आग्रमं क्ष्वेलवाग्वियुद्धज्ञह्यसवौषधे नमः ॥७१॥ नमोऽम्यसमधुक्षीरसर्पिरास्रविणेऽस्तु ते । नमो मनोवचःकायबिलनां ते बलीयसे ॥७२॥

हो ॥६७॥ आप ऋजुमति और विपुलमति नामक दोनों प्रकारके मनःपर्ययज्ञानसे सहित हैं अतः आपको नमस्कार हो। आप प्रत्येकबुद्ध हैं इसछिए आपको नमस्कार हो तथा आप स्वयंबुद्ध हैं इसलिए आपको नमस्कार हो ॥ ६८ ॥ हे स्वामिन् , दशपूर्वीका पूर्ण झान होनेसे आप जगत्में पूज्यताको प्राप्त हुए हैं अतः आपको नमस्कार हो। इसके सिवाय आप समस्त पूर्व विद्याओं के पारगामी हैं अतः आपको नमस्कार हो ॥६९॥ हे नाथ, आप पक्षोपवास, मासोपवास आदि कठिन तपस्याएँ करते हैं, आतापनादि योग लगाकर दीर्घकाल तक कठिन-कठिन तप तपते हैं। अनेक गुणोंसे सहित अखण्ड ब्रह्मचर्यका पालन करते हैं और अत्यन्त तेजस्वी हैं अतः आपको नमस्कार हो ॥७०॥ हे देव, आप अणिमा, महिमा, गरिमा, रुघिमा, प्राप्ति, प्राकान्य, ईशित्व और वशित्व इन आठ विक्रिया ऋद्भियोंकी सिद्धिको प्राप्त हुए हैं अर्थात् (१) आप अपने शरीरको परमाणुके समान सूक्ष्म कर सकते हैं, (२) मेरसे भी स्थूल बना सकते हैं, (३) अत्यन्त भारी (वजनदार) कर सकते हैं, (४) हलका (कम वजनदार) बना सकते हैं, (५) आप जमीनपर बैठे-बैठे ही मेरु पर्वतकी चोटी छू सकते हैं अथवा देवोंके आसन कम्पाय-मान कर सकते हैं, (६) आप अढ़ाई द्वीपमें चाहे जहाँ जा सकते हैं अथवा जलमें स्थलकी तरह स्थलमें जलको तरह चल सकते हैं, (७) आप चक्रवर्तीके समान विभूतिको प्राप्त कर सकते हैं और (८) विरोधी जीवोंको भी वशमें कर सकते हैं अतः आपको नमस्कार हो। इनके सिवाय हे देव, आप आमर्ष, क्ष्वेल, बाग्विगुट, जल्ल और सर्वौषधि आदि ऋद्वियोंसे सुशोभित हैं अर्थात् (१) आपके वमनकी बायु समस्त रोगोंको नष्ट कर सकती है, (२) आपके मुससे निकले हुए कफको स्पर्शकर बहनेवाली वायु सब रोगोंको हर सकती है, (३) आपके गुरूसे निकली हुई वायु सब रोगोंको नष्ट कर सकती है, (४) आपके मलको स्पर्श कर बहती हुई वायु सब रोगोंको हर सकती है और (४) आपके शरीरको स्पर्श कर बहती हुई बायु सब रोगों-को दूर कर सकती है। इसलिए आपको नमस्कार हो।।७१॥ हे देव, आप अमृतस्नाविणी, मधुस्राविणी, क्षीरस्राविणी और धृतस्राविणी आदि रस ऋद्भियोंको धारण करनेवाले हैं अर्थात् (१) भोजनमें मिला हुआ विष भी आपके प्रभावसे अमृतरूप हो सकता है, (२) भोजन मीठा न होनेपर भी आपके प्रभावसे मीठा हो सकता है, (३) आपके निमित्तसे भोजनगृह अथवा भोजनमें दूध झरने छग सकता है और (४) आपके प्रभावसे भोजनगृहसे घी-की कमी दूर हो सकती है। अतः आपको नमस्कार हो। इनके सिवाय आप मनोबल, वचन-बल और कायबल ऋदिसे सम्पन्न हैं अर्थात् आप समस्त द्वादशाङ्गका अन्तर्मुहूर्तमें अर्थरूपसे

१. वैराग्यकारणं किञ्चिद्दृष्ट्वा यो वैराग्यं गतः सः प्रत्येकबुद्धः । प्रत्येकान्तिमित्ताद्बुद्धः प्रत्येकबुद्धः । यथा नीलाञ्जनाविलयात् वृषभनायः । २. वैराग्यकारणं किचिद्दृष्ट्वा परोपदेशं चानपेक्ष्य स्वयमेव यो वैराग्यं गतः स स्वयंबुद्धः । ३. छर्दिः । ४. क्ष्वेलः ( उगुलु क० ) [ मुखमलम् ] । 'थूक' । ५. सर्वाङ्गमलम् । ६. —स्राविणे नमः म० । -स्राविणेऽस्तु ते स०, द०, प० ।

जष्ठजङ्काफळश्रेणीतन्तुपुष्पाम्बरश्रयात् । चारणर्द्विज्ञचे तुभ्यं नमोऽश्वीणमहर्द्वये ॥७३॥ स्वमेव परमो गुरुः । स्वामेव सेवमानानां मवन्ति ज्ञानसंपदः ॥७४॥ स्वमेव परमो गुरुः । स्वामेव सेवमानानां मवन्ति ज्ञानसंपदः ॥७४॥ स्वचेव मगवन् विश्वा विहिता धर्मसंहिता । श्रत एव नमस्तुभ्यममी कुर्वन्ति योगिनः ॥७५॥ स्वच्च एव परं श्रेयो मन्यमानास्ततो वयम् । तव पादाङ्ग्रिपच्छायां स्वय्यास्तिक्यादुपास्महे ॥७६॥ वाग्गुसेस्स्वस्तुतौ हानिर्मनोगुसेस्तव स्मृतौ । कायगुक्तेः प्रणामे ते काममस्तु सदापि नः ॥७७॥ स्तुत्वेति स्तुतिमः स्तुत्यं मदन्तं भुवनाधिकम् । पुराणश्रुतिमेवैनां तस्फर्लं प्रार्थयामहे ॥७८॥ पुराणश्रुतितो धर्मो योऽस्माकमिसंस्कृतः । पुराणश्रुतिनोवैनां तस्मादाशास्महे वयम् ॥७९॥

चिन्तवन कर सकते हैं, समस्त द्वादशाङ्गका अन्तर्मुहूर्तमें शब्दों-द्वारा उचारण कर सकते हैं और अरीरसम्बन्धी अतुल्य बलसे सहित हैं अतः आपको नमस्कार हो ॥७२॥ हे देव, आप जल्नारण, जंघाचारण, फल्लचारण, श्रेणीचारण, तन्तुचारण, पुष्पचारण और अम्बरचारण आदि चारण ऋद्भियोंसे युक्त हैं अर्थात् (१) आप जलमें भी स्थलके समान चल सकते हैं तथा ऐसा करनेपर जलकायिक और जलचर जीवोंको आपके द्वारा किसी प्रकारकी बाधा नहीं होगी। (२) आप बिना कदम उठाये ही आकाशमें चल सकते हैं। (३) आप वृक्षोंमें लगे फलोंपर-से गमन कर सकते हैं और ऐसा करनेपर भी वे फल वृक्षसे टूटकर नीचे नहीं गिरेंगे। (४) आप आकाशमें श्रेणीबद्ध गमन कर सकते हैं, बीचमें आये हुए पर्वत आदि भी आपको नहीं रोक सकते। (५) आप सूत अथवा मकड़ों के जालके तन्तुओं पर गमन कर सकते हैं पर वे आपके भारसे टूटेंगे नहीं। (६) आप पुष्पोंपर भी गमन कर सकते हैं परन्तु वे आपके भारसे नहीं दुटेंगे और न उसमें रहनेवाले जीवोंको किसी प्रकारका कष्ट होगा। और (७) इनके सिवाय आप आकाशमें भी सर्वत्र गमनागमन कर सकते हैं। इसलिए आपको नमस्कार हो। हे स्वामिन्, आप अक्षीण ऋद्धिके धारक हैं अर्थान् आप जिस भोजनशालामें भोजन कर आवें उसका भोजन चक्रवर्तीके कटकको खिलानेपर भो क्षीण नहीं होगा और आप यदि छोटेसे स्थानमें भी बैठकर धर्मोपदेश आदि देंगे तो उस स्थानपर समस्त मनुष्य और देव आदिके बैठनेपर भी संकीर्णता नहीं होगी। इसलिए आपको नमस्कार हो । ७३।। हे नाथ, संसारमें आप ही परम हितकारी बन्धु हैं, आप ही परमगुरु हैं और आपकी सेवा करनेवाले पुरुषोंको ज्ञानरूपी सम्पत्तिकी प्राप्ति होती है ॥७४॥ हे भगवन् , इस संसारमें आपने ही समस्त धर्मशास्त्रींका वर्णन किया है अतः ये बड़े-बड़े योगी आपको ही नमस्कार करते हैं।। ७५।। हे देव, मोक्षरूपी परम कल्याणकी प्राप्ति आपसे ही होती है ऐसा मानकर हम लोग आपमें श्रद्धा रखते हुए आपके चरणरूप वृक्षाँकी छायाका आश्रय छेते हैं ॥७६॥ हे देव, आपकी स्तुति करने-से हमारी बचनगुप्तिकी हानि होती है, आपका स्मरण करनेसे मनोगुप्तिमें बाधा पहुँचती है तथा आपको नमस्कार करनेमें कायग्रप्तिकी हानि होती है सो भन्ने ही हो हमें इसकी चिन्ता नहीं, हम सदा ही आपको स्तृति करेंगे, आपका स्मरण करेंगे और आपको नमस्कार करेंगे।।७०।। हे स्वामिन, जगतुमें श्रेष्ठ और स्तुति करनेके योग्य आपकी हम होगोंने जो ऊपर हिस्ते अनुसार स्तुति की है उसके फलस्वरूप हमें तिरसठ अलाकापुरुषोंका प्राण सुनाइए, यहीं हम सब प्रार्थना करते हैं। । । हे देव, पुराणके सुननेसे हमें जो सुयोग्य धर्मकी प्राप्ति होगी उससे हम कवितारूप पुराणकी ही आज्ञा करते हैं ॥ ७९॥ हे नाथ, आपके चरणोंकी

१. स्मृतिः । २. निश्चयबुद्धेः । ३.--मेवैतां स०, द० । ४. स्तुतिफलम् । ५. वासितः । ६. प्रार्थयामहे ।

स्वस्पदाराधनात् पुण्यं यदस्मामिरुपार्जितम् । तैवैव तेन भूयाप्तः परार्था संपद्किता ॥८०॥ स्वस्पदाराधनात् पुण्यं यदस्मामिरुपार्जितम् । सार्थं राजिधियानेन श्रोतृननुगृहाण नः ॥८१॥ इत्युष्ठैः स्तोत्रसंपार्टेस्तरक्षणं प्रविजृत्मितः । पुण्यो सुनिसमाजेऽस्मिन् महान् करूकलोऽभवत् ॥८२॥ इत्यं स्तुवित्ररोधेन सुनि वृन्दारकैस्तदा । प्रसादितो गणेन्द्रोऽभूद् मिक्त्याद्या हि योगिनः ॥८३॥ तदा प्रशान्तगम्मीरं स्तुत्वा सुनिमिरिथेतः । मनो न्यापार्थामास गौतमस्तदनुष्रहे ॥८४॥ ततः प्रशान्तसंजल्पे प्रम्यक्तकरकुद्मले । शुश्रृषावहिते साधुसमाजे निम्तं स्थिते ॥८५॥ वाक्मलानामशेषाणामपायादतिनर्मलाम् । वाग्देवी दश्रनज्योत्स्नाम्याजेन स्तुत्यश्वित ॥८६॥ सुमाधितमहारक्षप्रसारमिव दर्शयत् । यथाकामं जिष्ट्रभूणां मिक्तमूल्येन योगिनाम् ॥८७॥ लसद्शनदोत्रांशुप्रस्तृतेशिकरन् सदः । सरस्वतीप्रवेशाय पूर्वरक्षमिवाचरन् ॥८८॥ मनःप्रसादमितते विमजित्रस्वायतैः । प्रसक्षविक्षितैः कृत्सनां समां प्रक्षालयश्वित ॥८९॥ तपोऽनुभावसंजातमध्यासोनोऽपि विष्टरम् । जगतासुपरीवोष्टिमा घटितस्थितिः ॥१०॥

आराधना करनेसे हमारे जो कुछ पुण्यका संचय हुआ है उससे हमें भी आपकी इस उत्कृष्ट महासम्पत्तिकी प्राप्ति हो ॥८०॥ हे देव, आपके प्रसादसे हमारी यह प्रार्थना सफल हो। आज राजर्षि श्रेणिकके साथ-साथ हम सब श्रोताओंपर कृपा कीजिए॥८१॥

इस प्रकार मुनियोंने जब उच स्वरसे स्तोत्रोंसे जो गणधर गौतम स्वामीकी स्तुति की थी उससे उस समय मुनिसमाजमें पुण्यवर्द्धक बढ़ा भारी कोलाहल होने लगा था ॥८२॥ इस प्रकार समुदाय रूपसे बड़े-बड़े मुनियोंने जब गणधर देवकी स्तुति की तब दे प्रसन्न हुए। सो ठीक ही है क्योंकि योगीजन भक्तिके द्वारा वशीभूत होते ही हैं।।८३।। इस प्रकार मुनियों-ने जब बड़ी शान्ति और गम्भीरताके साथ स्तुति कर गणधर महाराजसे प्रार्थमा की तब उन्होंने उनके अनुप्रहमें अपना चित्त लगाया-उस ओर ध्यान दिया।।८४।। इसके अनन्तर जब स्तृतिसे उत्पन्न होनेवाला कोलाहल ज्ञान्त हो गया और सब लोग हाथ जोडकर पुराण सुननेकी इच्छासे सावधान हो चुपचाप बैठ गये तब दे भगवान गौतम स्वासी श्रोताओंको संबोधते हुए गम्भीर मनोहर और उत्कृष्ट अर्थसे भरी हुई वाणी-द्वारा कहने छगे। उस समय जो दाँतोंकी उज्ज्वल किरणें निकल रही थीं उनसे ऐसा मालूम होता था मानों वे शब्दसम्बन्धी समस्त दोवोंके अभावसे अत्यन्त निर्मल हुई सरस्वती देवीको ही साझात प्रकट कर रहे हों। उस समय वे गणधर स्वामी ऐसे शोभायमान हो रहे थे जैसे भक्तिरूपी मृल्यके द्वारा अपनी इच्छानुसार खरीदनेके अभिलापी सुनिजनोंको सुभाषित रूपी महारब्लोंका समृह ही दिखला रहे हों। उस समय वे अपने दाँतोंके किरणरूपी फूलोंको सारी सभामें विखेर रहे थे जिससे ऐसा मालूम होता था मानो सरस्वतो देवीके प्रवेशके लिए रङ्गभूमिको ही सजा रहे हों। मन-की प्रसन्नताको विभक्त करनेके लिए ही मानो सब ओर फैली हुई अपनी स्वच्छ और प्रसन्न दृष्टिके द्वारा वे गौतम स्वामी समस्त सभाका प्रक्षालन करते हुए-से मालूम होते थे। यद्यपि वे ऋषिराज तपश्चरणके माहात्म्यसे प्राप्त हुए आसनपर बैठे हुए थे तथापि अपने उत्कृष्ट माहात्म्य-से ऐसे मालूम होते थे मानो समस्त लोकके उत्पर ही बैठे हों। उस समय वे न तो सरस्वती-को ही अधिक कष्ट देना चाहते थे और न इन्द्रियोंको ही अधिक चलायमान करना चाहते थे।

१. तदेव म०। २. समुदायेन । ३. मुख्यैः । ४. इति प्रशान्तगम्भीरः स्तुत्वा स्तुतिभिर्यायतः । म०। तथा प०, स०। ५. प्रार्थितः । ६. सावधाने । ७. निश्चलं यथा भवति तथा । ८. प्रसारः [ समृहः ] ।

सरस्वसीपरिक्छेशमिनच्छिश्व नाधिकम् । तीव्रयन् करेणस्पन्दमिमस्युखसीष्टवः ॥९१॥

त रिक्षक परिश्राग्यको त्रस्यस परिस्कलन् । सरस्वतीमितर्गाढामनायासेन योजयन् ॥९२॥

समम्बन्धायतस्थानमास्याय रिवतासनः । पल्यक्केन परां कोटी वैराग्यस्येव स्पयन् ॥९३॥

करं वामं स्वपर्यक्के निधायोत्तानितं शनैः । देशनाहस्तमुश्किप्य मार्दवं नाटयस्थिव ॥९४॥

स्याजहारातिगम्मीरमधुरोदारया गिरा । मगवान् गौतमस्वामी श्रोतृन् संबोधयस्ति ॥९५॥

श्रुतं मया श्रुतस्कन्धादायुष्मन्तो महाधियः । निबोधत पुराणं मे यथावत् कथयामि वः ॥९६॥

यत् प्रजापतये ब्रह्मा भरतायादितीर्थकृत् । प्रोवाच तद्दहं तेष्ट्य वहये श्रेणिक भोः श्रुणु ॥९७॥

महाधिकाराश्चत्वारः श्रुतस्कन्धस्य वर्णिताः । तेषामाचोऽनुयोगोऽयं सत्तां सचिरताश्रयः ॥९८॥

दितीयः करणादिः स्यादनुयोगः स यत्र वै । त्रेष्ठोक्यक्षेत्रसंख्यानं कुलपत्रेऽधिरोपितम् ॥९०॥

चरणादिस्तृतीयः स्यादनुयोगो जिनोदितः । यत्र धर्माणनयनिक्षेपैः सदाग्रेश्वरे किमादिभिः ॥१००॥

सुर्यो द्रक्यानुयोगस्तु द्रव्याचां यत्र निर्णयः । प्रमाणनयनिक्षेपैः सदाग्रेश्वरे किमादिभिः ॥१००॥

आनुप्र्यादिभेदेन पञ्चधोपक्रमो मतः । स प्राणावतारेऽस्मिन् योजनीयो यथागमम् ॥१०२॥

बोलते समय उनके मुसका सौन्दर्य भी नष्ट नहीं हुआ था। उस समय उन्हें न तो पसीना आता था, न परिश्रम ही होता था, न किसी बातका भय ही लगता था और न वे बोलते-बोलते स्विलित ही होते थे-चूकते थे। वे बिना किसी परिश्रमके ही अतिशय प्रौद-गम्भीर सरस्वतीको प्रकट कर रहे थे। वे उस समय सम, सीधे और बिस्तृत स्थानपर पर्यद्वासनसे बैठे हुए थे जिससे ऐसे मालूम होते थे मानो शरीर-द्वारा वैराग्यकी अन्तिम सीमाको ही प्रकट कर रहे हों। उस समय उनका बायाँ हाथ पर्यद्वपर था और दाहिना हाथ उपदेश देनेके लिए कुछ उपरको उठा हुआ था जिससे ऐसे मालूम होते थे मानो वे मार्वव (विनय) धर्मको नृत्य हो करा रहे हों अर्थात् उचतम विनय गुणको प्रकट कर रहे हों॥ ८५—९५॥ वे कहने लगे—हे आयुष्मान् बुद्धिमान् भव्यजनो, मैंने श्रुतस्कन्धसे जैसा कुछ इस पुराणको सुना है सो व्योका-त्यों आप लोगोंके लिए कहता हूँ, आप लोग ध्यानसे सुने ॥९६॥ हे श्रेणिक, आदि ब्रह्मा प्रथम तीर्थंकर भगवान् वृष्यमदेवने भरत चक्रवर्तीके लिए जो पुराण कहा था उसे ही मैं आज तुम्हारे लिए कहता हूँ, तुम ध्यान देकर सुनो ॥९७॥

श्रुतस्कन्धके चार महा अधिकार वर्णित किये गये हैं उनमें पहले अनुयोगका नाम प्रथमानुयोग है। प्रथमानुयोगमें तीर्थंकर आदि सत्पुरुषोंके चरित्रका वर्णन होता है। १९६॥ दूसरे महा-धिकारका नाम करणानुयोग है। इसमें तीनों लोकोंका वर्णन उस प्रकार लिखा होता है जिस प्रकार किसी ताम्रपत्रपर किसीकी वंशावली लिखी होती है। १९५। जिनेन्द्रदेवने तीसरे महाधिकारको चरणानुयोग बतलाया है। इसमें मुनि और श्रावकोंके चारित्रकी शुद्धिका निरूपण होता है। १९०॥ चौथा महाधिकार द्रव्यानुयोग है इसमें प्रमाण नय निश्चेष तथा सत्संख्या क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव, अल्पबहुत्व, निर्देश, स्वामित्व, साधन, अधिकरण, स्थिति, विधान आदिके द्वारा द्रव्योंका निर्णय किया जाता है। १९०१। आनुपूर्वी आदिके भेदसे उपक्रमके पाँच भेद माने गये हैं।

१. [इन्द्रियं शरीरं वा] । २. सिद्यम् अ० । ३.—मुज्वासनस्थान⊷द०, प० । मुज्यागतः स्थान— स० । ४. दर्शयन् । ५. जानीत । ६. पुराणार्थं स०, छ० । ७. में इत्यव्ययम् 'अहमित्यर्थः'। ८. सन्तानक्रमादागत-ताम्रमयादिपत्रं कुलपत्रमिति वदन्ति । ९. चर्या चरित्रम् । १०. निक्षेपः न्यासः । ११. सत् अस्ति कि स्यात् । अथवा सदाद्यः सत्संस्याक्षेत्रादिभिः । १२. निर्देशस्वामित्वादिभिः ।

प्रकृतस्यार्थतस्वस्य श्रोतृबुद्धौ समर्पणम् । उपक्रमोऽसौ विज्ञेयस्तथोपोद्धात इस्यपि ॥१०३॥ आनुपूर्वी तथा नाम प्रमाणं सामिधेयकम् । अर्थाधिकारश्चेत्वेतं पन्त्रेते स्युरुपक्रमाः ॥१०४॥ 'पूर्वानुपूर्व्या प्रथमश्चरमोऽयं विलोमतः' । यथातथानुपूर्व्या च यां कांचिद्गणनां श्वितः ॥१०५॥ श्रुतस्कन्धानुयोगानां चतुर्णां प्रथमो मतः । ततोऽन्योगं प्रथमं प्राहुरन्वर्थसंज्ञ्या ॥१०६॥ प्रमाणमधुना तस्य वस्यते प्रन्थतोऽर्थतः । प्रन्थगौरवभीरूणां श्रोतृणामनुरोधतः ॥१०७॥ सोऽर्थतोऽपरिमेयोऽपि संख्येयः शब्दत्तो मतः । कृत्यनस्य वाक्ष्मयस्यास्य संख्येयः वानुतिक्रमान् ॥१०८॥ द्वे लक्षे पञ्चपञ्चात्रत्वस्याणि चतुः शतम् । चत्वारिंशत्तथा द्वे च कोठ्योऽस्मिन् प्रन्थसंख्यया ॥१०९॥ एकत्रिशच लक्षाः स्युः शतानां पञ्चसप्ततिः । प्रन्थसंख्या च विज्ञेया श्लोकेनानुष्टुभेन हि ॥१९०॥ प्रन्थप्रमाणनिश्चित्ये पद्संख्योपवण्यते । पञ्चवेद्द सहस्राणि पदानां गणना मता ॥१९१॥ शतानि घोदशेव स्युरुचतुर्द्वित्रशच कोटयः। ब्यशीतिलक्षाः सप्तेव सहस्राणि शताष्टकम् ॥१९२॥ अष्टाशीतिरच वर्णाः स्युः संहितां मध्यमं पदम् । पदेनैतेन मीयन्ते पूर्वाङ्गप्रन्थविस्तराः ॥१९३॥

इस पुराणके प्रारम्भमें उन उपक्रमोंका शास्त्रानुसार सम्बन्ध छगा छेना चाहिए॥१०२॥ प्रकृत अर्थात् जिसका वर्णन करनेकी इच्छा है ऐसे पटार्थको श्रोताओंकी बुद्धिमें बैठा देना—उन्हें अच्छी तरह समझा देना सो उपक्रम है इसका दूसरा नाम उपोद्धात भी है ॥१०३॥ १ आतु-पूर्वी, २ नाम, ३ प्रमाण, ४ अभिधेय और ५ अर्थाधिकार ये उपक्रमके पाँच भेद हैं ॥१०४॥ यदि चारों महाधिकारोंको पूर्व क्रमसे गिना जाये तो प्रथमानुयोग पहला अनुयोग होता है और यदि उलटे क्रमसे गिना जाये तो यही प्रथमानुयोग अन्तका अनुयोग होता है। अपनी इच्छानुसार जहाँ कहींसे भी गणना करनेपर यह दूसरा तीसरा आदि किसी भी संख्याका हो सकता है।।१०५।। प्रन्थके नाम कहनेको नाम उपक्रम कहते हैं यह प्रथमानुयोग श्रुतस्कन्धके चारों अनुयोगोंमें सबसे पहला है इसलिए इसका प्रथमानुयोग यह नाम सार्थक गिना जाता है।।१०६।। ग्रन्थ-विस्तारके भयसे डरनेवाले श्रोताओं के अनुरोधसे अब इस प्रन्थका प्रमाण बतलाता हूँ। वह प्रमाण अक्षरोंकी संख्या तथा अर्थ इन दोनोंकी अपेक्षा बतलाया जायेगा।।१०७। यद्यपि यह प्रथमानुयोग रूप प्रन्थ अर्थकी अपेक्षा अपरिमेय है-संख्यासे रहित है तथापि शब्दोंकी अपेक्षा परिमेय है-संख्येय है तब उसका एक अंश प्रथमानुयोग असंख्येय कैसे हो सकता है ? ॥१०८॥ ३२ अख़रोंके अनुष्टुप् रुलोकोंके द्वारा गणना करनेपर प्रथमा-नुयोगमें दो लाख करोड़, पचपन हजार करोड़, चार सौ बयालीस करोड़ और इकतीस लाख सात हजार पाँच सौ (२५५४४२३१०७५००) इलोक होते हैं ॥१०९-११०॥ इस प्रकार प्रनथप्रमाणका निश्चय कर अब उसके पदोंकी संख्याका वर्णन करते हैं। प्रथमानुयोग प्रनथके पटोंकी गणना पाँच हजार मानी गयी है और सोलह सी चौंतीस करोड़ तिरासी लाख सात हजार आठ सौ अठासी (१६३४८३०७८८८) अक्षरोंका एक मध्यम पद होता है। इस मध्यमपदके द्वारा ही ग्यारह अङ्ग तथा चौदह पूर्वीकी प्रनथसंख्याका वर्णन किया जाता

१. पूर्वपरिपाटचा । २. अपरतः, अपरानुपूर्व्यत्यर्थः । ३.-व्रिच्दगुणनां स० । ४. प्रथमानुयोगस्य । ५. परिकर्मादिभेदेन पञ्चिवधस्य द्वादशतमाञ्जस्य दृष्टिवादास्यस्य तृतीयो भेदः प्रथमानुयोगः । तत्र पञ्चसहस्र-मध्यमपदानि भवन्ति तानि मध्यमपदवर्णः १६३४८३०७८८८ गुणियत्वा द्वात्रिभत्संस्यया भक्ते द्वे लक्षे पञ्च-पञ्चाशिदत्यादिसंस्या स्यात् । ६. प्रमाणं निविचत्य द०, प०, छ० । ७. गणिपानतः द० । गणधरतः । ८. संहताः द० । संयुक्ताः ।

दृश्यत्रमाणिम्युक्तं भावतस्तु श्रिताह्वयम् । प्रमाणमिवसं गिद् परमिषिप्रणेतृकम् ॥११४॥
पुराणस्यास्य वक्तव्यं कृत्स्तं वाक्त्ययिष्यते। यता नासमाद् बिह्मूतमस्ति वस्तु वचोऽपि वा॥११५॥
यथा महाव्यंरक्षानां प्रस्तिर्मकराकरात् । तथैव स्क्तरक्षानां प्रमचोऽस्मात् पुराणतः ॥११६॥
तीर्थकृत्वक्तवर्तांन्द्रबलकेशवसंपदः । मुनीनामृद्धप्रश्लास्य वक्तव्याः सह कारणेः ॥११७॥
बद्धो मुक्तरतथा बन्धो मोक्षस्तद्द्वयकारणम् । षद्व्रस्याणि पदार्थाश्च नवेत्यस्यार्थसंग्रहः ॥१९८॥
बग्नत्वयनिवेशश्च त्रैकाल्यस्य च संग्रहः । जगतः सृष्टिसंहारौ चेति कृत्सनिष्टोचते ॥११९॥
भगो मार्गफलं चेति पुरुषार्थसमुख्यः । यावान् प्रविस्तरस्तस्य धक्ते सोऽस्यामिधेयताम् ॥१२०॥
किमत्र बहुनोक्तेन धर्मसृष्टिरिषप्तुता । यावता सास्य वक्तव्यपद्वीमवगाहते ॥१२१॥
सुदुर्लमं यदन्यत्र चिरादपि सुमाधितम् । सुरुमं स्वैरसंग्राद्धं तदिहास्ति पदे पदे ॥१२२॥
यदत्र सुस्थितं वस्तु तदेव निकषक्षमम् । यदत्र दुःस्थितं नाम तत्सवंत्रेव दुःस्थितम् ॥१२३॥
एवं महामिधेयस्य पुराणस्यास्य भूयसः । क्रियतेऽर्थाधिकाराणामिर्यं तानुगमोऽधुता ॥१२४॥
त्रयः षष्टिरिष्टार्थाधिकाराः प्रोक्ता महर्षिमः । कथाषुरुषसंख्यायास्तत्माणानतिक्रमात् ॥१२४॥
त्रिषध्व्यवयवः सोऽयं पुराणस्कन्ध इष्यते । अवान्तराधिकाराणामपर्यन्तोऽत्र विस्तरः ॥१२६॥

है।।१११-११३।। यह जो ऊपर प्रमाण बतलाया है सो द्रव्यश्रुतका ही है, भावश्रुतका नहीं है। वह भावकी अपेश्रा श्रुतझान रूप है जो कि सत्यार्थ, विरोधरहित और केवलिप्रणीत है।।११४।। सम्पूर्ण द्वादशाङ्ग ही इस पुराणका अभिषेय विषय है क्योंकि इसके बाहर न तो कोई विषय ही है और न शब्द ही है।।११५॥ जिस प्रकार महामूल्य रह्नोंकी उत्पत्ति समुद्रसे होती है उसी प्रकार सुभाषितरूपी रल्लोंकी उत्पत्ति इस पुराणसे होती है ॥११६॥ इस पुराण-में तीर्थंकर, चक्रवर्ती, इन्द्रे, बलभद्र और नारायणोंकी सम्पदाओं तथा मुनियोंकी ऋदियों-का उनकी प्राप्तिके कारणोंके साथ-साथ वर्णन किया जायेगा ॥११७॥ इसी प्रकार संसारी जीव, मुक्त जीव, बन्ध, मोक्ष, इन दोनोंके कारण, छह द्रव्य और नव पदार्थ ये सब इस प्रनथके अर्थसंग्रह हैं अर्थात् इस सबका इसमें वर्णन किया जायेगा ॥११८॥ इस पुराणमें तीनों होकोंको रचना, तीनों कालोंका संग्रह, संसारकी उत्पत्ति और विनाश इन सबका वर्णन किया जायेगा ॥ ११९ ॥ सम्यन्दर्शन, सम्यन्ज्ञान और सम्यक्चारित्र रूप मार्ग, मोक्ष रूप इसका फल तथा धर्म, अर्थ और काम ये पुरुषार्थ इन सबका जो कुछ विस्तार है वह सब इस प्रनथको अभिघेयताको धारण करता है अर्थात् उसका इसमें कथन किया जायेगा ॥१२०॥ अधिक कहनेसे क्या. जो कुछ जितनी निर्बाध धर्मको सृष्टि है वह सब इस प्रन्थकी वर्णनीय वस्तु है ।।१२१।। जो सुभाषित दूसरी जगह बहुत समय तक खोजनेपर भी नहीं मिल सकते उनका संप्रह इस पुराणमें अपनी इच्छानुसार पद-पदपर किया जा सकता है ॥१२२॥ इस प्रन्थमें जो पदार्थ उत्तम ठहराया गया है वह दूसरी जगह भी उत्तम होगा तथा जो इस प्रनथमें बुरा ठहराया गया है वह सभी जगह बुरा ही ठहराया जायेगा। भावार्थ-यह प्रनथ पदार्थीको अच्छाई तथा बुराईको परीक्षा करनेके लिए कसौटीके समान है।।१२३।। इस प्रकार यह महापुराण बहुत भारों विषयोंका निरूपण करनेवाला है। अब इसके अर्थाधिकारींकी संख्याका नियम कहते हैं ॥१२४॥

इस प्रन्थमें तिरसठ महापुरुषोंका वर्णन किया जायेगा इसिछए उसी संख्याके अनुसार ऋषियोंने इसके तिरसठ ही अधिकार कहे हैं ॥१२५॥ इस पुराण स्कन्धके तिरसठ अधिकार

१. श्रुतज्ञानं (नामा) । २. अभिषेयम् । ३. अर्थः । ४. --मिहोच्यते द०, प०, स०, म०, रू० । ५. रस्तत्रयात्मकः । ६. अवाधिता । ७. विचारक्षमम् । ८. --नाधिगमो - अ०, द० ।

तीर्थं कर्नुपुराणेषु शेषाणामिप संग्रहात् । चतुर्विशितिरेवात्र पुराणानीति केचन ॥१२७॥
पुराणं वृष्यस्थायं द्वितीयमिकितिशितः । तृतीयं संमन्नस्येष्टं चतुर्थमिमनन्दने ॥१२८॥
पद्ममं सुमतेः प्रोक्तं षष्ठं प्रध्यमस्य च । सप्तमं स्थात्तुपार्श्वस्य विन्द्रमासोऽद्यमं ॥१२९॥
नवमं पुष्पदन्तस्य द्वामं शीतकेशितः । अध्यसं च परं तस्ताद् द्वादशं वासुप्ज्यगम् ॥१३०॥
अयोदशं च विमके ततोऽनन्तिकतः परम् । जिने पद्मदशं धर्मे शान्तेः षोदशमीशितुः ॥१३१॥
कुन्थोः सप्तदशं ज्ञेयमरस्याष्टादशं मतम् । महकेरेकोनविशं स्थाद् विशं च सुनिसुन्नते ॥१३२॥
पुक्तिशं नमेमंतुंन्मेद्विशितर्हताम् । महापुराणमेतेषां समृहः परिभाष्यते ॥१३४॥
पुराणान्येवमेतानि चतुर्विशितर्हताम् । महापुराणमेतेषां समृहः परिभाष्यते ॥१३४॥
पुराणं अमहत्यस्वे यदस्मामिरनुस्मृतम् । पुरा युगान्ते तन्त्र्नं कियद्य्यविश्वत्यते ॥१३५॥
दोषाद् दुःषमकाकस्य प्रहास्यन्ते धियो गृणाम् । तासां हानेः पुरायास्य हीयते प्रन्यविस्तरः ॥१३६॥
तथाहीदं पुराणं नः स्थिमं श्रुतकेवली । सुधर्मः प्रचयं नेष्यत्यत्विकं मदनन्तरम् ॥१३७॥
जम्बूनामा ततः कृत्स्नं पुराणमि जुन्धुवान् । प्रययिष्यति लोकेऽस्मिन् सोऽन्त्यः केविलनामिह ॥१३८॥
अद्यक्ति अध्वति केविक श्रुतधारिणः । क्रमात् कैवस्यमुत्याव निर्वात्यामस्ततो वयम् ॥१३९॥
अथाणामस्मदादीनां काकः केविलनामिह । द्वाष्टिवर्षपिण्डः स्याद् मगविन्द्वंतः परम् ॥१४०॥

व अवयव अवश्य हैं परन्तु इसके अवान्तर अधिकारोंका विस्तार अमर्यादित है ॥१२६॥ कोई-कोई आचार्य ऐसा भी कहते हैं कि तीर्थंकरोंके पुराणोंमें चक्रवर्ती आदिके पुराणोंका भी संम्रह हो जाता है इसिल्ए चौबीस हो पुराण समझना चाहिए। जो कि इस प्रकार हैं—पहला पुराण ध्रमनाथका, दूसरा अजितनाथका, तीसरा संभवनाथका, चौथा अभिनन्दननाथका, पाँचवाँ सुमितनाथका, छठा पद्मप्रभका, सातवाँ सुपार्थनाथका, आठवाँ चन्द्रप्रभका, नौवाँ पुष्पदन्तका, दसवाँ शीतलनाथका, ग्यारहवाँ श्रेयान्सनाथका, बारहवाँ वासुपूज्यका, तेरहवाँ विमलनाथका, चौदहवाँ अनन्तनाथका, पन्द्रहवाँ धर्मनाथका, सोलहवाँ शान्तिनाथका, सत्रहवाँ कुन्धुनाथका, अठारहवाँ अरनाथका, उन्नीसवाँ मिनाथका, वीसवाँ मुनिसुन्नताथका, इक्कीसवाँ निमनाथका, बाईसवाँ नेमिनाथका, तेईसवाँ पार्थनाथका और चौबीसवाँ सन्मित—महावीर स्वामीका ॥१२०-१३३॥ इस प्रकार चौबीस तीर्थंकरोंके ये चौबीस पुराण हैं इनका जो समूह है वही महापुराण कहलाता है ॥१३४॥ आज मैंने जिस महापुराणका वर्णन किया है वह इस अवसर्पिणी युगके अन्तमें निश्चयसे बहुत हो अल्प रह जायेगा ॥१३४॥ क्योंकि दुःषम नामक पाँचवें कालके दोषसे मनुष्योंकी बुद्धियाँ उत्तरोत्तर घटती जायेंगी और बुद्धियोंके घटनेसे पुराणके प्रन्थका विस्तार भी घट जायेगा ॥१३६॥

उसका स्पष्ट निरूपण इस प्रकार समझना चाहिए—हमारे पीछे श्रुतकेवली सुधर्माचार्य जो कि हमारे ही समान हैं, इस महापुराणको पूर्णरूपसे प्रकाशित करेंगे ॥१३७॥ उनसे यह सम्पूर्ण पुराण श्री जम्बूस्वामी सुनेंगे और वे अन्तिम केवली होकर इस लोकमें उसका पूर्ण प्रकाश करेंगे ॥१३८॥ इस समय में, सुधर्माचार्य और जम्बूस्वामी तीनों ही पूर्ण श्रुतज्ञानको धारण करनेवाले हैं-श्रुतकेवली हैं। हम तीनों कम-कमसे केवलज्ञान प्राप्त कर मुक्त हो जायेंगे ॥१३९॥ हम तीनों केवलियोंका काल भगवान वर्षमान स्वामीकी मुक्तिके बाद बासठ वर्षका

१. चन्दप्रभस्य । २. श्रेयस इदम् । श्रेयांसं अ०, प०, ल० । ३. महदाद्यत्वे अ०, प०, स०, ल० । ४. कथितम् । ५. अथे । ६. सुधर्मा अ०, प० । ७. सुधर्मप्र⊸प्र० । ८. निर्वृति गमिष्यामः । ९. भगवन्नै-वृतेः ल० ।

ततो यथाकमं विच्छुनंन्दिमित्रोऽपराजितः । गोवर्भनो मद्रबाहुरित्याचार्य महाभियः ॥१४१॥ चतुदंशमहाविद्यास्थानानां पारगा हमे । पुराणं चोत्रियच्यन्ति कारस्न्येन शरदः शतम् ॥१४२॥ विसालप्रोष्टिलाचार्यो क्षत्रियो जयसाह्यः । नागसेनम्र सिद्धार्थो धृतिवेद्यस्त्यैन च ॥१४२॥ विजयो बुद्धमान् गन्नदेन्नो धर्मादिशक्त्रनः । सेनम्र दशपूर्वाणां धारकाः स्युर्वधाकमम् ॥१४४॥ व्यशीतिशैतमब्दानामेतेषां कालसंग्रहः । तदा च कुत्स्नमेवेदं पुराणं विस्तरिष्यते ॥१४५॥ ततो नक्षत्रनामा च जयपालो महातपाः । पाण्डुम ध्रुवसेनम्र कंसाचार्य हति कमात् ॥१४६॥ एकादशाङ्गविद्यानां पारगाः स्युर्भुनीश्वराः । विशं द्विशतमब्दानामेतेषां काल इष्यते ॥१४६॥ एकादशाङ्गविद्यानां पारगाः स्युर्भुनीश्वराः । विशं द्विशतमब्दानामेतेषां काल इष्यते ॥१४६॥ सम्बद्ध यशोभद्दो मद्रबाहुर्महायशाः । लोहार्यश्रेत्यमी श्रेयाः प्रथमाङ्गाविष्ठपारगाः ॥१४९॥ ध्रुवस्त्र यशोभद्दो मद्रबाहुर्महायशाः । लोहार्यश्रेत्यमी श्रेयाः प्रथमाङ्गाविष्ठपारगाः ॥१४९॥ विश्वरानसंपत्रकृत्यते पुराणं स्वस्पमात्रया । ध्रिप्रमोषादिद्रोषेण विरक्षेत्रियष्यते ॥१५१॥ विश्वरानसंपत्रकृत्यान्वयादिदम् । प्रमाणं श्रेयच्यात्र यदास्थन्यते ॥१५९॥ विद्यरानस्यत्व ध्रियनः ध्रियनः । जिनसेनामगाः पूज्याः कवीनां परमेश्वराः ॥१५३॥ तदापीदमसुसम्तं श्रेपकात्रतं स्वयस्थना । प्रराणामासमन्यन् केवलं वाक्मलं विदुः ॥१५४॥

है ॥१४०॥ तदनन्तर सौ वर्षमें क्रम-क्रमसे विष्णु, नन्दिमित्र, अपराजित, गोवर्धन और भद्रबाहु व बुद्धिमान् आचार्य होंगे । ये आचार्य न्यारह अङ्ग और चौदह पूर्वरूप महाविद्याओं के पारंगत अर्थात् श्रुतकेवली होंगे और पुराणको सम्पूर्ण रूपसे प्रकाशित करते रहेंगे ॥१४१-१४२॥ इनके अनन्तर क्रमसे विशासाचार्य, प्रीष्ठिलाचार्य, क्षत्रियाचार्य, जयाचार्य, नागसेन, सिद्धार्थ, धृतिषेण, विजय, बुद्धिमान्, गङ्गदेव और धर्मसेन ये ग्यारह आचार्य ग्यारह अङ्ग और दश पूर्वके धारक होंगे। उनका काल १८३ वर्ष होगा। उस समय तक इस पुराणका पूर्ण प्रकाश होता रहेगा ॥१४३-१४५॥ इनके बाद क्रमसे नक्षत्र, जयपाल, पाण्डु, भ्रुवसेन और कंसाचार्य ये पाँच महा तपस्वी मुनि होंगे। ये सब ग्यारह अङ्गके धारक होंगे, इनका समय २२० दो सौ बीस वर्ष माना जाता है। उस समय यह पुराण एक भाग कम अर्थात् तीन चतुर्थांश रूपमें प्रकाशित रहेगा फिर योग्य पात्रका अभाव होनेसे भगवान्का कहा हुआ यह पुराण अवश्य हो कम होता जायेगा ॥१४६-१४८॥ इनके बाद सुभद्र, यशोभद्र, भद्रबाहु और छोहाचार्य ये चार आचार्य होंगे जो कि विशास कीर्तिके धारक और प्रथम अंग (आचारांग) रूपी समुद्रके पारगामी होंगे। इन सबका समय अठारह वर्ष होगा। उस समय इस पुराणका एक चौथाई भाग ही प्रचित्रत रह जायेगा ।।१४९-१५०।। इसके अनन्तर अर्थात् वर्धमान स्वामीके मोक्ष जानेसे ६८३ छह सौ तिरास्री वर्ष बाद यह पुराण क्रम-क्रमसे थोडा-थोड़ा घटता जायेगा। उस समय लोगोंकी बुद्धि भी कम होती जायेगी इसलिए विरले आचार्य ही इसे अल्परूपमें धारण कर सकेंगे ॥१५१॥ इस प्रकार ज्ञान-विज्ञानसे सम्पन्न गुरुपरिपाटी-द्वारा यह पुराण जब और जिस मात्रामें प्रकाशित होता रहेगा उसका स्मरण करनेके छिए जिनसेन आदि महाबुद्धिमान् पुज्य और श्रेष्ठ कवि उत्पन्न होंगे ॥१५२-१५३॥ श्री वर्धमान स्वामीने जिसका निरूपण किया

१. संबत्सरस्य । २. शब्दतः अ०, प०, म०, द०, ल० । शब्दितः स० । ३. त्र्यशीतं शत-अ०, स०, प०, म०, द०, ल० । ४. -मेतच्च अ० । ५. पश्चात् । ६. जायेताज्ञा-ल० । ७. समानां अ०, द०, प०, म०, छ०, द०, स० । ८. -प्रेतः अ०, द०, म०, प०, स० । ९. प्रहीणं भूत्वा । १०. ज्ञानं [ मतिज्ञानं ] विज्ञानं [ लिखितपठितादिकं श्रुतज्ञानम् ] । ११. यत्र द०, प० । १२. समर्था भविष्यन्ति । १३. प्रमाणमिद-अ०, स०, प०, द०, म०, ल० ।

नाममहणमात्रं च युनाति परमंष्टिनाम् । कि युनमुंहुरापीतं तत्कथाश्रवसामृतम् ॥१५५॥
ततो सम्यजनैः शाद्धरेषगाश्चमिदं मुहुः । युराणं युण्ययुर्त्नेशृंतमञ्जीयितं महत् ॥१५६॥
तश्च पूर्वानुपूर्वेदं पुराणमनुवर्ण्यते । तत्राद्यस्य पुराणस्य संग्रहे कारिकां विदुः ॥१५७॥
स्थितिः कुळधरोत्पत्तिर्वेशानामथ निर्गमः । युरोः साम्राज्यमाहंन्त्यं निर्वाणं युगविष्ठिद्यं ॥१५८॥
एते महाधिकाराः स्युः युराणे वृषभेशिनः । यथावसरमन्येषु पुराणेश्वंपि स्क्षयंत् ॥१५९॥
कथोपोद्धात पृष स्थात् कथायाः पीठिकामितः । वक्ष्ये कालावतारं च स्थितीः कुळश्रवामपि ॥१६०॥

## मास्त्रिनीच्छन्दः

प्रणिगदति सत्तोरथं गौतमे भक्तिनम्रा सुनिपरिषद्शेषा श्रीतुकामा पुराणम् । मगधनुपतिनामा सावधाना तदाभूद्धितमवगणेयेट् वा केः सुधीराप्तवाक्यम् ॥१६१॥

## शार्वुलविक्रीडितम्

इत्याचार्यपेरेम्परीणममलं पुण्यं पुराणं पुरा कल्पे यद्भगवानुवाच वृषमश्रकादिमत्रें जिनः । तद्वः पापकलक्कपक्कमिललं प्रभाष्य ग्रुद्धि परा देयात् पुण्यवचीजलं परिमदं तीर्यं जगरपावनम् ॥१६२॥ इत्यार्षे भगविजनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलक्षण्यसम्हापुराण्यसंग्रहे कथामुखवर्णनं नाम द्वितीयं पर्व ॥२॥

है वह पुराण ही श्रेष्ठ और प्रामाणिक है इसके सिवाय और सब पुराण पुराणाभास हैं उन्हें केवल बाणीके दोषमात्र जानना चाहिए ॥१५४॥ जब कि पद्मपरमेष्ठियोंका नाम लेना ही जीवोंको पेक्ट्रिंग कर देता है तब बार-बार उनकी कथारूप अमृतका पान करना तो कहना ही क्या है ! बह तो अवश्य ही जीवोंको पवित्र कर देता है-कममलसे रहित कर देता है ॥१५५॥ जब यह बात है तो श्रद्धालु मन्य जीवोंको पुण्यरूपी रत्नोंसे मरे हुए इस पुराणरूपी समुद्रमें अवश्य ही अवगाहन करना चाहिए ॥१५६॥ उपर जिस पुराणका लक्षण कहा है अब यहाँ कमसे उसीको कहेंगे और उसमें भी सबसे पहले भगवान वृषभनाथक पुराणकी कारिका कहेंगे ॥१५७॥ श्री वृषभनाथक पुराणमें कालका वर्णन, कुलकरोंको उत्पत्ति, वंशोंका निकलना, भगवानका साम्राज्य, अरहन्त अवस्था, निर्वाण और युगका विच्छेद होना ये महाधिकार हैं। अन्य पुराणोंमें जो अधिकार होंगे वे समयानुसार बताये जायेंगे ॥१५८-१५९॥

यह इस कथाका उपोद्धात है, अब आगे इस कथाकी पीठिका, कालाबतार और कुलकरोंको स्थिति कहेंगे। ।। १६०।। इस प्रकार गौतम स्वामीके कहनेपर भक्तिसे नम्न हुई वह मुनियोंकी समस्त सभा पुराण सुननेको इच्छासे श्रेणिक महाराजके साथ सावधान हो गयी, सो ठीक हो है क्योंकि ऐसा कौन बुद्धिमान होगा जो कि आप्त पुरुषोंके हितकारी वचनोंका अनादर करे।। १६१।। इस प्रकार जो आचार्य-परम्परासे प्राप्त हुआ है, निर्दोष है, पुण्यरूप है और युगके आदिमें भरत चक्रवर्तीके छिए भगवान वृष्ठभदेवके द्वारा कहा गया था, ऐसा यह जगत्को पवित्र करनेवाला उत्कृष्ट तीर्थस्वरूप पुराणरूपी पवित्र जल तुम लोगोंके समस्त पाप कलंकरूपी कीचड़को धोकर तुम्हें परम शुद्धि प्रदान करे।। १६२।।

इस प्रकार ऋार्ष नामसे प्रसिद्ध, श्रीभगविष्जनसेनाचार्य विरचित त्रिषष्टिलद्धाण महापुराणके संग्रहमें 'कथामुखवर्णन' नामक द्वितीय पर्व समाप्त हुआ।। २॥

१. श्रद्धानयुक्तैः । २. पुण्यसंरत्नै-अ० । ३. कारिकां द०, अ०, ल० । ४. उत्पत्तिः । ५. विच्छिदा भेदः । ६. एषोऽस्याः प०,म०,द०,ल० । ७. स्थिति स०,प०,द०,म०, ल० । ८. अमा सह । ९. अवज्ञां कुर्यात् । १०. तथाहि । ११. परम्परागतम् ।

# तृतीयं पर्व

पुराणं मुनिमानस्य जिनं वृषभमच्युतम् । महतस्तरपुराणस्य पीठिका स्याकरिष्यते ॥१॥ स्रमादिनिधनः कालो वर्त्तनालक्षणो मतः । लोकमात्रः सुसूक्ष्माणुपरिष्ठिस् प्रमाणकः ॥२॥ सोऽसंक्येयोऽष्यनन्तस्य वस्तुराभोरूपप्रहे<sup>र्षे</sup> । वर्त्तते स्वगतानन्तसामर्थ्यपरिचृष्टितः ॥३॥ यथा कुलालचकस्य आन्तेहें तुरधिक्षाला । तथा कालः पदार्थानां वर्शनोपप्रहे<sup>र्षे</sup> मतः ॥४॥ रेस्वतोऽपि वर्त्तमानानां सोऽर्थानां परिवर्त्तकः । यथास्वं पुणपर्यापरतो नान्योऽन्यसंप्लवः ॥५॥ सोऽक्तिकायेष्वसंपातास्यास्तिको निमन्वते । पद्मान्योऽस्तिकायेष्वसंपातासास्तिर्वे विमन्वते । पद्मान्यविष्टत्वाणुक्तियोगाच तर्गतिः ।।६॥ सोऽक्तिकायेष्वसंपातासास्तिर्वे विमन्वते । पद्मान्यविष्टत्वाणुक्तियोगाच तर्गतिः ।।६॥

मैं उन वृषभनाथ स्वामीको नमस्कार करके इस महापुराणकी पीठिकाका व्याख्यान करता हूँ जो कि इस अवसर्पिणी युगके सबसे प्राचीन मुनि हैं, जिन्होंने कर्मरूपी शत्रुओंको जीत लिया है और विनाशसे रहित हैं।।१॥

कालद्रव्य अनादिनिधन है, वर्तना उसका लक्षण माना गया है (जो द्रव्योंकी पर्यायोंके बदलनेमें सहायक हो उसे वर्तना कहते हैं ) यह कालद्रव्य अत्यन्त सूक्ष्म परमाणु बराबर है और असंख्यात होनेके कारण समस्त लोकाकाशमें भरा हुआ है। भावार्थ-कालद्रव्यका एक-एक परमाणु लोकाकाशके एक-एक प्रदेशपर स्थित है।।२।। उस कालद्रव्यमें अनन्त पदार्थीके परिणमन करानेकी सामर्थ्य है अतः वह स्वयं असंख्यात होकर भी अनन्त पदार्थीके परिणमन-में सहकारी होता है ॥३॥ जिस प्रकार कुम्हारके चाकके घूमनेमें उसके नीचे लगी हुई कील कारण है उसी प्रकार पदार्थों के परिणमन होनेमें काल द्रव्य सहकारी कारण है। संसारके समस्त पदार्थ अपने-अपने गुणपर्यायों-द्वारा स्वयमेव ही परिणमनको प्राप्त होते रहते हैं और काल-द्रव्य उनके उस परिणमनमें मात्र सहकारी कारण होता है। जब कि पदार्थीका परिणमन अपने-अपने गुणपर्याय रूप होता है तब अनायास ही सिद्ध हो जाता है कि वे सब पदार्थ सर्वदा पृथक्-पृथक् रहते हैं अर्थात् अपना स्वरूप छोड़कर परस्परमें मिछते नहीं हैं ॥४॥ जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश ये पाँच अस्तिकाय हैं अर्थात् सत्स्वरूप होकर बहुप्रदेशी हैं। इनमें कालद्रव्यका पाठ नहीं है, इसलिए वह है ही नहीं इस प्रकार कितने ही लोग मानते हैं परन्त उनका वह मानना ठीक नहीं है क्योंकि यद्यपि एक प्रदेशी होनेके कारण काल द्रव्यका पंचास्तिकायोंमें पाठ नहीं है तथापि छह द्रव्योंमें तो उसका पाठ किया गया है। इसके सिवाय युक्तिसे भी काल द्रव्यका सद्भाव सिद्ध होता है। वह युक्ति इस प्रकार है कि संसारमें जो घड़ी, घण्टा आदि ज्यवहार कालप्रसिद्ध है वह पर्याय है। पर्यायका मुलभूत कोई-न-कोई पर्यायी अवश्य होता है क्योंकि बिना पर्यायीके पर्याय नहीं हो सकती इसल्लिए ज्यवहार कालका मल-

१. परिच्छिन्नः निविचतः । २. उपकारे । – रुपग्रहः म० । ३. –ग्रहो मतः प० । ४. स्वसामध्यात् । ५. विवर्त-द०, स०, प०, म०, ल० । ६. यथायोग्यम् । ७. –स्वगुण-स०, ल० । ८. परस्परसंकरः । ९. द्राविकाः । १० उपायः ।

मुख्यकरुपेन कालोऽस्ति व्यवहारप्रतीतितः । मुख्यादते न गौयोऽस्ति सिंहो माणवको यथा ॥७॥ प्रदेशभ्रचयापायात् कालस्यानस्तिकायता । गुणप्रचयमोगोऽस्य प्रव्यत्वादस्ति सोऽस्त्यतः ॥८॥ अस्तिकायश्रुतिर्वक्ति कालस्यानस्तिकायताम् । सर्वस्य सविपक्षत्वाज्ञीवकायश्रुतिर्वर्थया ॥९॥ कालोऽन्यो व्यवहारात्मा मुख्यकालव्यपाश्रयः । परापरत्वसंस्क्यो वणितः सर्वदर्शिभः ॥१०॥ वर्षितो व्यवहारात्मा मुख्यकालव्यपाश्रयः । परापरत्वसंस्क्यो वणितः सर्वदर्शिभः ॥१०॥ वर्षितो व्यवहारात्र कल्यते ॥११॥ समयाविककोच्छ्वास-नालिकादिप्रभेदतः । ज्योतिश्रकश्रभायत्तं कालचकं विद्वर्द्धभाः ॥१२॥ समयाविककोच्छ्वास-नालिकादिप्रभेदतः । ज्योतिश्रकश्रभायत्तं कालचकं विद्वर्द्धभाः ॥१२॥ अस्तिष्रविक्षयकर्मादिस्थितिसंकलनात्मकः । सोऽनन्तसमयस्तस्य परिवर्त्तीऽप्यनन्त्रभा ॥१३॥ उत्सर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्यवसर्पिण्या ।

भूत मुख्य काल द्रव्य है। मुख्य पदार्थके बिना व्यवहार-गौण पदार्थको सत्ता सिद्ध नहीं होती। जैसे कि वास्तविक सिंहके बिना किसी प्रतापी बालकमें सिंहका व्यवहार नहीं किया जा सकता, वैसे ही मुख्य कालके बिना घड़ी, घण्टा आदिमें काल द्रव्यका व्यवहार नहीं किया जा सकता । परन्तु होता अवश्य है इससे काल द्रव्यका अस्तित्व अवश्य मानना पड़ता है ॥५-७॥ यद्यपि इनमें एकसे अधिक बहुपदेशोंका अभाव है इसलिए इसे अस्तिकायोंमें नहीं गिना जाता है तथापि इसमें अगुरुछघु आदि अनेक गुण तथा उनके विकारस्वरूप अनेक पर्याय अवश्य हैं क्योंकि यह द्रव्य है, जो-जो द्रव्य होता है उसमें गुणपर्यायोंका समृह अवश्य रहता है। द्रव्यत्वका गुणपर्यायोंके साथ जैसा सम्बन्ध है वैसा बहुप्रदेशोंके साथ नहीं है। अतः बहुप्रदेशोंका अभाव होनेपर भी काल पदार्थ द्रव्य माना जा सकता है और इस तरह काल नामक पृथक् पदार्थकी सत्ता सिद्ध हो जाती है ॥८॥ जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म और आकाश-को अस्तिकाय कहनेसे ही यह सिद्ध होता है कि काल द्रव्य अस्तिकाय नहीं है क्योंकि विपक्षी-के रहते हुए ही विशेषणकी सार्थकता सिद्ध हो सकती है। जिस प्रकार छह द्रव्योंमें चेतनरूप आत्मद्रव्यको जीव कहना ही पुद्गलादि पाँच द्रव्योंको अजीव सिद्ध कर देता है उसी प्रकार जीवादिको अस्तिकाय कहना ही कालको अनस्तिकाय सिद्ध कर देता है।।९।। इस मुख्य कालके अतिरिक्त जो घड़ी, घण्टा आदि है वह व्यवहारकाल कहलाता है। यहाँ यह याद रखना आवश्यक होगा कि व्यवहारकाल मुख्य कालसे सर्वथा स्वतन्त्र नहीं है वह उसीके आश्रयसे उत्पन्न हुआ उसकी पर्याय ही है। यह छोटा है, यह बड़ा है आदि बातोंसे ज्यवहारकाल स्पष्ट जाना जाता है ऐसा सर्वझदेवने वर्णन किया है।।१०।। यह व्यवहारकाल वर्तना लक्षणरूप निश्चय काल द्रव्यके द्वारा ही प्रवर्तित होता है और वह भूत, भविष्यत् तथा वर्तमान रूप होकर संसारका व्यवहार चलानेके लिए समर्थ होता है अथवा किल्पत किया जाता है ॥११॥ वह व्यवहारकाल समय, आवलि, उच्छ्वास, नाड़ी आदिके भेदसे अनेक प्रकारका होता है। यह व्यवहारकाल सूर्यादि ज्योतिश्चकके घूमनेसे ही शकट होता है ऐसा विद्वान लोग जानते हैं ॥१२॥ यदि भव, आयु, काय और शरीर आदिकी स्थितिका समय जोड़ा जाये तो वह अनन्त समयरूप होता है और उसका परिवर्तन भी अनन्त प्रकारसे होता है ॥१३॥

१. स्वरूपेण । २. अंगुरुलघुगुणः । ३. जीवास्तिकायः । ४. संश्रयः । ५. मुख्यकालेन । ६. कल्पितः म० । ७. युः काय-ल०, अ०, म०, स०, प०, द० । ८. संकल्पनात्मकः प० । ९. -नग्तकः स० । १०. वर्ष्म प्रमाणम् । ''वर्ष्म देहप्रमाणयोः'' इत्यमरः ।

कोटीकोठ्यो दशैकस्य प्रमा सागरसंख्यया । शेषस्याप्येवमेवेष्टा ताबुमी कल्प इष्यते ॥१५॥ बोढा स पुनरेकैको भिग्नते स्वभिदारमिनः । तक्षामान्यनुकीर्त्यन्ते श्रणु राजन् यथाक्रमम् ॥१६॥ द्विरुक्तसुषमाग्रासीत् द्वितीया सुषमा मता । सुषमा दुःषमान्तान्या सुषमान्ता च दुःपमा ॥१७॥ पञ्चमी दुःषमा क्षेया समा षष्ट्यतिदुःषमा । भेदा इमेऽवसपिंण्या उरसपिंण्या विवर्थयाः ॥१८॥ समा कालविभागः स्यात् सुदुसावर्दगर्दयोः । सुषमा दुःषमेरयेवमतोऽन्वर्थरवमेतयोः ॥१८॥ उरसपिंण्यवसपिंण्यो कालौ सान्तमिदाविमौ । स्थित्युरसपिवसपिंग्यां कश्यान्वर्थामिधानकौ ॥२०॥ कालचकपरिभ्रान्त्या षट्समापरिवर्त्तनैः । ताबुमौ परिवर्तते वतासिक्षेतरपक्षवत् ॥२१॥ पुराऽस्यामवसपिंण्यां क्षेत्रेऽस्मिन् मरताह्वये । मध्यमं खण्डमाभित्य ववृथे प्रथमा समा ॥२२॥ सागरोपमकोटीनां कोटी स्याच्यतुराहता । तस्य कालस्य परिमा तदा स्थितिरियं मता ॥२३॥ देवोत्तरकुरुस्मासु या स्थितिः समवस्थिता । सा स्थितिर्मारते वर्षे युगारम्भे सम जायते ॥२४॥

उस ज्यवहारकालके दो भेद कहे जाते हैं-१ उत्सर्पिणी और २ अवसर्पिणी। जिसमें मनुष्योंके बल, आयु और शरीरका प्रमाण कम-कमसे बढ़ता जाये उसे उत्सर्पिणी कहते हैं और जिसमें वे क्रम-क्रमसे घटते जायें उसे अवसर्पिणी कहते हैं।।१४।। उत्सर्पिणी कालका प्रमाण दस कोड़ाकोड़ी सागर है तथा अवसर्पिणी कालका प्रमाण भी इतना ही है। इन दोनोंको मिलाकर बीस कोड़ाकोड़ी सागरका एक कल्प काल होता है।।१५॥ हे राजन्, इन उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी कालके प्रत्येकके छह-छह भेद होते हैं। अब क्रमपूर्वक उनके नाम कहे जाते हैं सो सुनो ॥१६॥ अवसर्पिणी कालके छह भेद ये हैं-पहला सुषमासुषमा, दूसरा सुषमा, तीसरा सुषमादुःषमा, चौथा दुःषमासुषमा, पाँचवाँ दुःषमा और छठा अतिदुःषमा अथवा दुःषम-दु:षमा ये अवसर्पिणीके भेद जानना चाहिए। उत्सर्पिणी कालके भी छह भेद होते हैं जो कि उक्त भेदोंसे विपरीत रूप हैं, जैसे १ दुःषमादुःषमा, २ दुःषमा, ३ दुःषमासुषमा, ४ सुषमादुःषमा, ५ सुषमा और ६ सुषमासुषमा ॥१७-१८॥ समा कालके विभागको कहते हैं तथा सु और दुर उपसर्ग-क्रमसे अच्छे और बुरे अर्थमें आते हैं। सु और दुर् उपसर्गोको पृथक्-पृथक समाके साथ जोड़ देने तथा व्याकरणके निममानुसार स को प कर देनेसे सुपमा तथा दु:पमा शब्दोंकी सिद्धि होती है। जिनका अर्थ कमसे अच्छा काल और दूरा काल होता है, इस तरह उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी कालके छहों भेद सार्थक नामवाले हैं ॥१९॥ इसी प्रकार अपने अयान्तर भेदोंसे सहित उत्सिपंणी और अवसर्पणी काछ भी सार्थक नामसे युक्त हैं क्योंकि जिसमें स्थिति आदिकी वृद्धि होती रहे उसे उत्सर्पिणी और जिसमें घटती होती रहे उसे अवसर्पिणी कहते हैं।।२०।। ये उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी नामक दोनों ही भेद कालचक्रके परिभ्रमणसे अपने छहों कालोंके साथ-साथ कृष्णपक्ष और शुक्रपक्षकी तरह घूमते रहते हैं अर्थात् जिस तरह कृष्णपक्षके बाद शुक्रपक्ष और शुक्रपक्षके बाद कृष्णपक्ष बदछता रहता है उसी तरह अवसर्पिणोके बाद उत्सर्पिणी और उत्सर्पिणीके बाद अवस्पिणी बदलती रहती है।।२१।।

पहले इस भरतक्षेत्रके मध्यवर्ती आर्यसण्डमें अवसर्पिणीका पहला भेद सुषमा-सुषमा नामका काल बीत रहा था उस कालका परिमाण चार कोड़ाकोड़ी सागर था, उस समय यहाँ नीचे लिखे अनुसार ज्यवस्था थी ॥२२-२३॥ देवकुरु और उत्तरकुरु नामक उत्तर भोगभूगियोंमें जैसी स्थिति रहती है ठीक वैसी हो स्थिति इस भरतक्षेत्रमें युगके

१. प्रमितिः । २. कालः । ३. तामिस्रेतरौ कृष्णशुक्लौ। ४. प्रथते स०,५० । बब्दे द०,८० । बब्दे वर्तते स्मीः 🕾

तदा स्थितिर्मनुष्याणां विष्वल्योपमसम्मिता । षट्सहस्राणि चापानामुस्सेधो वपुषः स्मृतः ॥२५॥ विद्यास्थवन्थनाः सौम्याः सुन्दराकारचारवः । निष्टमकनकच्छाया वीष्यन्ते ते नरीत्तमाः ॥२६॥ सुकुटं कुण्डलं हारो मेखला कटकाङ्गदौ । केयूरं ब्रह्मसूत्रं च तेषां शश्वद् विभूषणम् ॥२७॥ वे स्वपुण्योदयोद्धृतस्प्रणावण्यसंपदः । रंरम्यन्ते चिरं खोसिः सुरा इव सुरालयं ॥२८॥ महोसस्या महाध्या महोरस्का महौजसः । महानुभावास्ते सर्वे महोयन्ते महोदयाः ॥२९॥ तेषामाहारसंप्रीतिर्जायते दिवसैकिसः । कुवलीफलमात्रं च दिष्यान्तं विष्वणन्ति ते ॥२०॥ निर्वायामा भिरातङ्का निर्णीहारा निराधयः । निस्स्वेदास्ते विद्यान्तं विष्वणन्ति ते ॥२०॥ विद्यायामा भिरातङ्का निर्णीहारा निराधयः । निस्स्वेदास्ते विद्यायामा जीवन्ति पुरुषायुषाः॥३१॥ कियोऽपि तावदायुष्कास्तावदुरसेषवृत्तयः । कस्पदुमेषु संसक्ताः कस्पवस्य इवोज्ज्यकाः ॥३२॥ पुरुषेक्वनुरक्तास्तास्ते च तास्वनुरागिणः । यावजीवमसंक्षिष्टा सुक्षते मोगसंपदः ॥३३॥ स्वभावसुन्दरं स्पं स्वमावसपुरं चचः । स्वभावचतुरा चेष्टा तेषां स्वर्गजुषामिव ॥३४॥ स्वभावसुन्दरं स्पं स्वमावसपुरं वचः । स्वभावचतुरा चेष्टा तेषां स्वर्गजुषामिव ॥३४॥ स्वमावस्यभूषाम्बरादिकम् । मोगसाधनमेतेषां सर्वं कल्यतस्त्रवन्त्वम् ॥३५॥

प्रारम्भ अर्थात् अवसर्पिणीके पहले कालमें थी।।२४।। उस समय मनुष्योंकी आयु तीन पल्यको होती थी और शरीरकी ऊँचाई छह हजार धनुषकी थी ॥२५॥ उस समय यहाँ जो मनुष्य थे उनके शरीरके अस्थिबन्धन वन्नके समान सुदृढ़ थे, वे अत्यन्त सीम्य और सुन्दर आकारके धारक थे। उनका शरीर तपाये हुए सुवर्णके समान देदीप्यमान था ॥२६॥ मुकुट, कुण्डल, हार, करधनी, कड़ा, बाजूबन्द और यह्नोपनीत इन आभूषणोंको वे सर्वदा धारण किये रहते थे ।।२७॥ वहाँके मनुष्योंको पुण्यके उदयसे अनुपम रूप सौन्द्यं तथा अन्य सम्पदाओंकी प्राप्ति होती रहती है इसलिए वे स्वर्गमें देवोंके समान अपनी-अपनी क्षियोंके साथ चिरकाल तक कीड़ा करते रहते हैं ॥२८॥ वे पुरुष सबके सब बड़े बलवान् , बड़े धीर-बीर, बड़े तेजस्वी, बड़े प्रतापी, बड़े सामध्येवान् और बड़े पुण्यशाली होते हैं। उनके वक्षःस्थल बहुत ही त्रिस्तृत होते हैं तथा वे सब पूज्य समझे जाते हैं।।२९।। उन्हें तीन दिन बाद भोजनकी इच्छा होती है सो कल्पवृक्षोंसे प्राप्त हुए बदरीफल बराबर उत्तम भोजन प्रहण करते हैं।।३०।। उन्हें न तो कोई परिश्रम करना पहता है, न कोई रोग होता है, न मलमूत्रादिकी बाधा होती है, न मानसिक पीड़ा होती है. न पसीना ही आता है और न अकालमें उनकी मृत्यु ही होती है। वे बिना किसी बाधाके सुखपूर्वक जीवन बिताते हैं।।३१॥ वहाँकी कियाँ भी उतनी ही आयुकी धारक होती हैं, उनका शरीर भी उतना ही ऊँचा होता है और वे अपने पुरुषोंके साथ ऐसी शोभायमान होती हैं जैसी कल्पवृक्षोंपर लगी दुई कल्पलताएँ।।३२॥ वे सियाँ अपने पुरुषोंमें अनुरक्त रहती हैं और पुरुष अपनी सियोंमें अनुरक्त रहते हैं। वे दोनों ही अपने जीवन पर्यन्त विना किसी क्लेशके भोग-सम्पदाओंका उपमोग करते रहते हैं ॥३३॥ देवोंके समान उनका रूप स्वमावसे सुन्दर होता है, उनके वचन स्वभावसे मीठे होते हैं और उनको चेष्टाएँ भी स्वभावसे चतुर होती हैं ॥३४॥ इच्छानुसार मनोहर आहार, घर, बाजे, माला, आभूषण और वस्र आदिक समस्त भोगोपभोगकी सामग्री

१. त्रिभिः पत्यैरुपमा यस्यासौ त्रिपल्योपमस्तेन सम्मिता। २. अस्थीनि च बन्धनानि च अस्यि-बन्धनानि, वज्ञवत् अस्थिबन्धनानि येषां ते। ३. एते पुण्ये-अ०, प०, स०, द०, छ०। ४. महौजसः। ५. महौड् बृद्धौ पूजायां च, कण्ड्वादित्वाद् यक्। ६. बदरफलम्। ७. स्वन शब्दे। अश्ननित। 'वैश्च स्वनोऽशने' इत्यशनार्थे यत्वम्। ८. श्रमजनकगमनागमनादिक्यापाररहिताः। ९. निरामयाः स०। १० परकृतवाधा-रहिताः। निरावाधं अ०, ल०। ११. पुरुषायुषम् द०, प०, म०।

मन्दगन्धवहाधृतवल्दं शुक्रपरूलवाः । निरवालोकां विराजनते कल्पोपपद्पाद्पाः ॥३६॥
काळानुमवसंभूतक्षेत्रसामध्यंतृहिताः । कल्पद्रमास्तथा तेषां कल्पन्तेऽमीष्टसिद्धये ॥३७॥
मनोमिरुचिताः मेगान् यस्मात् पुण्यकृतां गृणाम् । कल्पयन्ति ततस्तज्ज्ञैनिरुक्ताः कल्पपाद्पाः ॥३८॥
मनोमिरुचिताः भोगान् यस्मात् पुण्यकृतां गृणाम् । कल्पयन्ति ततस्तज्ज्ञैनिरुक्ताः कल्पपाद्पाः ॥३८॥
मचत्यंविभूवास्मग्ज्योतिर्द्रीपगृहाङ्गकाः । भोजनामग्रेत्रखाङ्गा दृशखा कल्पशास्तिनः ॥३९॥
इति स्त्रनामनिर्दिष्टां कुर्वन्तोऽर्यक्रियाममी । संज्ञामिरेव विस्पष्टा ततो नातिप्रतन्यते ॥४०॥
तथा भुक्ता चिरं मोगान् स्वपुण्यपरिपाकजान् । स्वायुश्नते विलीयन्ते ते वना इव शारदाः ॥४३॥
ज्ञानिकारममान्त्रणे तस्कालोरधश्चतेन वा । जीवितान्ते तनुं त्यवस्या ते दिवं यान्त्यनेनसः ॥४२॥
स्वमावमार्द्वायोगवक्रतादिगुणैर्युताः । भङ्गकाश्चिद्वं यान्ति तेषां नान्या गतिस्ततः ॥४३॥
इत्याद्यः कालभेदोऽत्रसर्पण्यां वर्णितो मनाक् । उद्दक्क्रसमः शेषो विधिरत्रावधार्यताम् ॥४४॥
स्वमालक्षणः कालो द्वितियः समवर्षते । सागरोपमकोदीनां तिस्रः कोव्योऽस्य संमितिः ॥४६॥
सुषमालक्षणः कालो द्वितियः समवर्षते । सागरोपमकोदीनां तिस्रः कोव्योऽस्य संमितिः ॥४६॥
तदास्मिन् मारते वर्षे मध्यभोगभुवां स्थितः । जायते स्म पर्रा भूति तन्वाना कल्पपादपैः ॥४०॥
तदास्मर्याभा द्विपल्योपमजीविताः । । चतुःसहस्रचापोचवित्रदाः ग्रुभचेष्टिताः ॥४८॥

इन्हें इच्छा करते ही कल्पबृक्षोंसे प्राप्त हो जाती है।।३५।। जिनके पङ्कवरूपी वस्त्र मन्द सुग-न्धित वायुके द्वारा हमेशा हिस्ते रहते हैं। ऐसे सदा प्रकाशमान रहनेवाले वहाँके कल्पपृक्ष अत्यन्त् शोभायमान रहते हैं ॥३६॥ सुषमासुषमा नामक कालके प्रभावसे उत्पन्न हुई क्षेत्रकी सामर्थ्यसे वृद्धिको प्राप्त हुए वे कल्पवृक्ष वहाँ के जीवोंको मनोवांछित पदार्थ देनेके छिए सदा समर्थ रहते हैं ॥३७॥ वे कल्पबृक्ष पुण्यात्मा पुरुषोंको मनचाहे भोग देते रहते हैं इसलिए जानकार पुरुषोंने उनका 'कल्पबृक्ष' यह नाम सार्थक ही कहा है।।३८।। वे कल्पबृक्ष दस प्रकारके हैं–१ मद्याङ्ग,२ तूर्योङ्ग,३ विभूषाङ्ग,४ स्नगङ्ग (माल्याङ्ग), ५ ज्योतिरङ्ग,६ दीपाङ्ग, ७ गृहाङ्ग, ८ भोजनाङ्ग, ९ पात्राङ्ग और १० वस्त्राङ्ग । वे सब अपने-अपने नामके अनुसार ही कार्य करते हैं इसलिए इनके नाम मात्र कह दिये हैं; अधिक विस्तारके साथ उनका कथन नहीं किया है।।३९-४०।। इस प्रकार वहाँ के मनुष्य अपने पूर्व पुण्यके उदयसे चिरकाल तक भोगोंको भोगकर आयु समाप्त होते ही शरद्ऋतुके मेघोंके समान विछीन हो जाते हैं ॥४१॥ आयुके अन्तमें पुरुषको जम्हाई आती है और स्त्रीको छींक। उसीसे पुण्यात्मा पुरुष अपना-अपना शरीर छोड़कर स्वर्ग चले जाते हैं।।४२।। उस समयके मनुष्य स्वभावसे ही कोमल-परिणामी होते हैं, इसिछए वे अद्रपुरुष मरकर स्वर्ग ही जाते हैं। स्वर्गके सिवाय उनकी और कोई गति नहीं होती ॥४३॥ इस प्रकार अवसर्पिणी कालके प्रथम सुषमासुषमा नामक कालका कुछ वर्णन किया है। यहाँकी और समस्त विधि उत्तरकुरुके समान समझना चाहिए।।४४॥ इसके अनन्तर जब कम-कमसे प्रथम काल पूर्ण हुआ और कल्पवृक्ष, मनुष्योंका बल, आयु तथा शरीस्की ऊँचाई आदि सब घटतीको प्राप्त हो चले तब सुषमा नामक दूसरा काल प्रवृत्त हुआ। इसका प्रमाण तीन कोड़ाकोड़ी सागर था।।४५-४६॥ उस समय इस भारतवर्षमें कल्पकृक्षोंके द्वारा उत्कृष्ट विभृतिको विस्तृत करती हुई मध्यम भोगभूमिकी अवस्था प्रचलित हुई ॥४७॥ उस वक्त यहाँ के मनुष्य देवोंके समान कान्तिके धारक थे, उनकी आयु दो पल्यकी

१. अंशुकं वस्त्रम् । २. नित्यप्रकाशाः । ३. समर्था भवन्ति । ४.—भिरुषितान् प०, म०, छ०। ५. अमत्रं माजनम् । ६ प्रतन्त्रते अ०, प०, म०, द०। ७. —धकाल अ०, स०। ८. —त्रवार्यते प०, म०। ९. भुवः म०, क०। १०. जीत्रितः अ०, स०।

8

कळाघरकलास्पर्दिदेहण्योत्स्नास्मितोज्ज्वलाः । दिनद्वयेन तेऽस्नन्ति वार्श्वमन्धोऽश्वमात्रकम् ॥४९॥ शेषो विधिस्तु निक्षेषो हरिवर्षसमो मतः । ततः क्रमेण कालेऽस्मिन् नवसर्पत्यनुक्रमात् ॥५०॥ प्रहीणा वृक्षवीर्यादिविशेषाः प्राक्तना यदा । जघन्यमोगभूमीनां मर्यादाविरभूत्तदा ॥५०॥ यथावसरसंप्राप्तस्तृतीयः कालपर्ययः । प्रावर्तत सुराजेव स्वां मर्यादामलङ्कयन् ॥५२॥ सागरोपमकोटीनां कोल्यो हे अल्ब्यसंस्थितौ । कालेऽस्मिन् मारते वर्षे मर्त्याः पत्थापमायुषः ॥५३॥ सागरोपमकोटीनां कोल्यो हे अल्ब्यसंस्थितौ । कालेऽस्मिन् मारते वर्षे मर्त्याः पत्थापमायुषः ॥५३॥ विस्तृतिप्रमितोष्ट्याः प्रियकुरुवामविप्रहाः । दिनान्तरेण संप्राप्तपात्रीक्षणिकमिताकानाः ॥५४॥ ततस्तृतीयकालेऽस्मिन् व्यतिक्रामस्यनुक्रमाद् । पत्थोपमाष्टमागस्तु यदास्मिन् परिक्रिच्यते ॥५५॥ कल्पानोकहवीर्याणां क्रमादेव परिष्युतौ । ज्योतिरक्रास्त्रदा वृक्षा गता मन्दप्रकावताम् ॥५६॥ पुष्पवन्तावथावाक्यां पौर्णमास्यां स्कुरस्यमौ । सावाक्के प्रादुरास्तां तौ गगनोमयमागयोः ॥५६॥ वामोकरमयौ पोताविव तौ गगनार्णवे । वियद्गलस्य विर्याणां किल्वतौ तिक्रकाविच ॥५८॥ पौर्णमासीविल्यासन्याः कोक्यमानौ समुज्ज्वलौ । परस्परकराविल्लौ निर्याणां कात्रविच गोलकौ ॥५९॥ पर्णमासीविल्यास्त्रवा कोल्यमानौ समुज्ज्वलौ । परस्परकराविल्लौ विर्यमयौ ॥६०॥ सगद्गिष्टा महाद्वारि विन्यस्तौ कालभूभृतः । भूष्टा प्रतेशाय कुम्माविच हिरण्ययौ ॥६०॥

थी, उनका शरीर चार हजार धनुष ऊँचा था तथा उनकी सभी चेष्टाएँ सुभ थी। ॥४८॥ उनके शरीरकी कान्ति चन्द्रमाकी कलाओंके साथ स्पर्धा करती थी अर्थात् उनसे भी कहीं अधिक सुन्दर थी, उनको मुसकान बड़ी ही उज्ज्वल थी। वे दो दिन बाद कल्पवृक्षसे प्राप्त हुए बहेड़ेके बराबर उत्तम अन स्वाते थे।।४९।। उस समय यहाँकी रोष सब व्यवस्था हरिक्षेत्रके समान थी फिर कमसे जब द्वितीय काल पूर्ण हो गया और कल्पवृक्ष तथा मनुष्योंके बल, विक्रम आदि घट गये तब जघन्य भोगभूमिकी व्यवस्था प्रकट हुई ॥५०-५१॥ उस समय न्यायवान् राजाके सदृश मर्यादाका उल्लेंघन नहीं करता हुआ तीसरा सुषमादुःषमा नामका काल यथा-कमसे प्रवृत्त हुआ ॥५२॥ उसकी स्थिति दो कोड़ाकोड़ी सागरकी थी। उस समय इस भारत-वर्षमें मनुष्योंकी स्थिति एक पल्यकी थी। उनके शरीर एक कोश ऊँचे थे, वे प्रियक्क समान रयामवर्णे थे और एक दिनके अन्तरसे आँवलेके बराबर भोजन प्रहण करते थे ॥५३ँ५४॥ इस प्रकार क्रम-क्रमसे तीसरा काल व्यतीत होनेपर जब इसमें पल्यका आठवाँ भाग शेष रह गया तब कल्पमृक्षोंको सामध्ये घट गयी और ज्योतिरङ्ग जातिके कल्पमृक्षोंका प्रकाश अत्यन्त मन्द हो गया ॥५५-५६॥ तदनन्तर किसी समय आबाद सुदी पूर्णिमाके दिन सायंकालके समय आकाशके दोनों भागोंमें अर्थात् पूर्व दिशामें उदित होता हुआ चमकीला चन्द्रमा और पश्चिममें अस्त होता हुआ सूर्य दिखलायी पड़ा ॥५०॥ उस समय वे सूर्य और चन्द्रमा ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानी आकाशरूपी समुद्रमें सोनेके बने हुए दो जहाज ही हो अथवा आकाशरूपी हस्तीके गण्डस्थलके समीप सिन्दूरसे बने हुए दो चन्द्रक (गोलाकार चिह्न) ही हों। अथवा पूर्णिमारूपी स्त्रीके दोनों हाथोंपर रखे हुए खेळनेके मनोहर छास्रनिर्मित दो गोछे ही हों । अथवा आगे होनेवाले दुःषम सुषमा नामक कालरूपी नवीन राजाके प्रवेशके लिए जगत्-रूपी घरके विशाल दरवाजेपर रखे हुए मानो दो सुवर्णकलश ही हों । अथवा तारारूपी फेन

१. वृक्षस्येदम् । २. --नां द्वे कोटघौ लब्ध-द० । कोटघौ द्वौ लब्ध-अ०, म०, स०, ल० । ३. रुब्धा संप्राप्ता । ४. कोशः । ५. कलिनो । ६. आमलको । ७. सूर्याचन्द्रमसौ । पुष्पदन्ता-द०, स०, म०, ल० । ८. आषाद्रमासे । ९. अपराह्णे । १०. अपाङ्गदेशो निर्याणम् । ११. --णलक्षितौ अ० ।--ण चन्द्रकाविद लक्षितौ द०, प०, म० ल० । १२. आहवौ । १३. अतोविकारौ । १४. नृतनस्य ।

ताराफेनप्रहमाइवियस्सागरसध्यगे । चार्माकरसयौ दिब्यावस्मःक्रीशागृहाविव ॥६१॥ सद्वृत्तस्वाद्सकृत्वात् साधुवर्गानुकारिणौ । क्षीततीक्रकरवाच सद्सद्भूमिपाविव ॥६२॥ प्रतिश्रुतिरिति ख्यातस्तदा कुळधरोऽप्रिमः । विश्वक्छोकातिगं तेचः प्रजानां नेत्रवट् बसौ ॥६३॥ पर्व्यस्य दशसो मागस्तस्यायुर्जिनदेशितस् । धनुःसहस्रसुरसेधः शतैरिधकमष्टभिः ॥६४॥ जाज्जवस्यमानमकुटो कसन्मकरकुण्डळः । कनकाद्रिरिदोत्तुक्को विश्वाणो हारनिर्धरम् ॥६५॥ नानामरणमामारभासुरोदारिद्यम् । प्रोत्सर्पचेत्रसा स्वेन निर्मार्त्सत्तवग्रहः ॥६६॥ महान् जगद्गृहोन्मानमानदण्ड इवोच्छितः । दधज्जन्मान्तराभ्यासजनितं वोधमिद्धभीः ॥६७॥ स्फुरहन्तांग्रुसिळ्लेर्मुहः प्रक्षाळवन् दिवः । प्रजानां प्रीणनं शक्यं २तीधं रसमिवोद्गिरन् ॥६८॥ सहपूर्वी तौ ह्या समीतान् भोगभूमिजान् । भोतिर्नवर्त्तयामास करस्वरूपिति मुवन् ॥६९॥ एतौ तौ प्रतिहर्यते सूर्याचन्द्रमसौ महौ । ज्योतिरक्रप्रभाषायात् काकहासवद्योज्ञवात् ॥७०॥ सदाप्यधिनभोमार्गं आस्यतोऽस् महाचुती । न वस्ताभ्यां भयं किंचिदतो मा भैष्ट महकाः ॥७१॥

और बुध, मंगल आदि महरूपी मगरमच्छोंसे भरे हुए आकाशरूपी समुद्रके मध्यमें सुवर्णके दो मनोहर जलकोड़ागृह ही बने हों। अथवा सद्वृत्त-गोलाकार (पक्षमें सदाचारी) और असंग-अकेले (पक्षमें परिमहरहित ) होनेके कारण साधुसमृहका अनुकरण कर रहे हों अथवा शीतकर-शीतल किरणोंसे युक्त (पक्षमें अल्प टैक्स लेनेवाला ) और तीवकर-उष्ण किरणोंसे युक्त (पक्षमें अधिक टैक्स छेनेवाला ) होनेके कारण क्रमसे न्यायी और अन्यायी राजाका ही अनुकरण कर रहे हों ॥५८-६२॥ उस समम वहाँ प्रतिश्रुति नामसे प्रसिद्ध पहले कुलकर विद्यमान थे जो कि सबसे अधिक तेजस्वी थे और प्रजाजनोंके नेत्रके समान शोभायमान थे अर्थात् नेत्रके समान प्रजाजनोंको हितकारी मार्ग बतलाते थे ॥६३॥ जिनेन्द्रदेवने उनकी आयु पत्यके दसवें भाग और ऊँचाई एक हजार आठ सौ धनुष बतलायी है।।६४॥ उनके मस्तकपर प्रकाशमान मुकुट शोभायमान हो रहा था, कानोंमें सुवर्णसय कुण्डल चमक रहे थे और वे स्वयं मेर पर्वतके समान ऊँचे थे इसिछए उनके वक्षःस्थलपर पड़ा हुआ रत्नोंका हार झरनेके समान मालूम होता था 🗓 उनका उन्नत और श्रेष्ठ झरीर नाना प्रकारके भाभूषणोंकी कान्तिके भारसे अतिशय प्रकाशमान हो रहा था, उन्होंने अपने बढ़ते हुए तेजसे सूर्यको भी तिरस्कृत कर दिया था। दे बहुत ही ऊँचे ये इसिछए ऐसे माल्म होते थे मानो जगत्रूपो घरकी ऊँचाईको नापनेके लिए खड़े किये गये मापदण्ड ही हों। इसके सिवाय वे जन्मान्तरके संस्का<u>र</u>से प्राप्त-हुए <del>अवधिक्रानको</del> भी धारण किये हुए थे इसलिए बही सबमें उत्कृष्ट बुद्धिमान् गिने जाते थे।।६५-६७। वे देदीप्यमान दाँतोंकी किरणोंरूपी जलसे दिशाओंका बार-बार प्रकालन करते हुए जब प्रजाको सन्तुष्ट करनेवाले वचन बोलते में तब ऐसे माल्म होते थे मानो अमृतका रस ही प्रकट कर रहे हों। पहले कभी नहीं दिखने-बाहे सूर्य और चेन्द्रमाको देखकर भयभीत हुए भोगभूमिज मनुष्योंको उन्होंने उनका निम्त-छिखित स्वरूप बतलाकर भयरहित किया था ॥६८-६९॥ उन्होंने कहा-हे भद्र पुरुषो, तुम्हें जो ये दिख रहे हैं वे सूर्य, चन्द्रमा नामके यह हैं, ये महाकान्तिके धारक हैं तथा आकाशमें सर्वदा घुमते रहते हैं । अभीतक इनका प्रकाश ज्योतिरङ्ग जातिके कल्प-कृंगोंके प्रकाशसे तिरोहित रहता था इसिछए नहीं दिखते थे परन्तु अब चूँकि कालबोषके

१. लसत्कनककुण्डलः द०, प०, म०, ल० । २. सुधाया अयम् । ३. भ्रमतो म०, ल० ।

इति तद्वचनारेषां प्रस्थाक्षासो महानभूत् । [ अत्रे सोऽतः परं चास्मिन् नियोगान् मानिनोऽन्वज्ञात्]॥७२॥ प्रतिश्रुतिरयं घीरो यद्यः प्रस्थल्योद् वचः । इतिश्रं चिक्ररे नाम्ना ते तं संप्रोतमानसाः ॥७३॥ अहो घीमन् महाभाग चिरंजीव प्रसीद नः । यानपात्राधितं वेन त्वचास्मद्व्यसमाणंत्रे ॥७४॥ इति स्तुत्वार्यकास्ते तं सत्कृत्य च पुनः पुनः । कश्यानुज्ञास्ततः स्वं स्वमोको जग्मः अत्रानयः ॥७५॥ मनौ याति दिवं तस्मिन् काक्षे गकति च क्रमात् । मन्वम्तरमसंक्षेया वर्षकोटीक्यंतीत्य च ॥७६॥ सम्मतिः सन्मतिनाम्ना द्वितोयोऽभूत्मवुस्तदा । प्रोस्तर्पतंश्चकः प्रोध्यक्षरूक्ष्यतस्प्रमः ॥७०॥ सम्मतिः सन्मतिनामा द्वितोयोऽभूत्मवुस्तदा । प्रोस्तर्पतंश्चकः प्रोध्यक्षरूक्षत्वपुरस्थन्तसावभौ ॥००॥ तस्यायुरममप्रक्यमासीत् संक्येयद्वायनम् । सद्वकं त्रिकातीयुक्तमुस्तेष्ठो अनुषी मतः ॥७९॥ ज्योतिर्विटिपनां भूयोऽप्यासीत् काक्षेत्र मन्दिमा । प्रहाणामिनुकं तेको निर्वास्यति हि दीपवत् ॥८०॥ नमोऽङ्गणमथापूर्वं तारकाः प्रचक्रविति । जात्यम्थकारकञ्चष्यक्षामास प्राणिहत्येव योगिनः ॥८२॥ वक्षस्थात् त्वारका द्वा संभ्रात्मान् मोगभूतुवः । सीतिर्विचक्यामास प्राणिहत्येव योगिनः ॥८२॥ वक्षस्थात् त्वारका द्वा संभ्रात्मान् मोगभूतुवः । सीतिर्विचक्यामास प्राणिहत्येव योगिनः ॥८२॥

वशसे ज्योतिरङ्ग पृक्षोंका प्रभाव कम हो गया है अतः दिखने छगे हैं। इनसे तुम छोगोंको कोई भय नहीं है अतः भयभीत नहीं होओ ॥७०-७१॥ प्रतिश्रुतिके इन वचनोंसे उन छोगों-को बहुत ही आश्वासन हुआ। इसके बाद प्रतिश्रुतिने इस भरतक्षेत्रमें होनेवालो ल्यव-स्थाओंका निरूपण किया। ७२॥ इन धीर-बीर प्रतिश्रुतिने हमारे बचन सुने हैं इसिछए प्रसन्न होकर उन भोगभूमिजोंने प्रतिश्रुति इसी नामसे स्तुति की और कहा कि-अहो महाभाग, अहो बुद्धिमान, आप चिरंजीब रहें तथा इमपर प्रसन्न हों क्योंकि आपने हमारे दुःखरूपी समुद्रमें नौकाका काम दिया है अर्थात् हितका उपदेश देकर हमें दुःखरूपी समुद्रसे उद्भृत किया है।।७३-७४। इस प्रकार प्रतिश्रुतिका स्तवन तथा बार-बार सत्कार कर वे सब आर्थ उनकी आज्ञानुसार अपनी-अपनी स्त्रियोंके साथ अपने-अपने घर चले गये।।७५॥ इसके बाद क्रम-क्रमसे समयके व्यतीत होने तथा प्रतिश्रुति कुलकरके स्वर्गवास हो जानेपर जब असंख्यात करोड़ वर्षीका मन्धन्तर ( एक कुलकरके बाद दूसरे कुलकरके उत्पन्न होने तक बीचका काल ) व्यक्षीत हो गया तब समीचीन बुद्धिके धारक सन्मति नामके द्वितीय कुलकरका जन्म हुआ । उनके वस बहुत ही शोभायमान थे तथा वे स्वयं अत्यन्त ऊँचे थे इस-लिए चलते-फिरते कल्पवृक्षके समान मालूम होते थे ॥७६-७०। उनके केश बढ़े ही सुन्दर थे, वे अपने मस्तकपर मुकुट बाँचे हुए थे, कानोंमें कुण्बल पहिने थे, चनका वक्षःस्थल हारसे सुज्ञोभित था, इन सब कारणेंसि वे अत्यन्त शोभायमान हो रहे थे ॥७८॥ उनकी आयु अमम-के बराबर संख्यात वर्षों की थी और झरीरकी ऊँचाई एक इजार तीन सौ धनुष थी।।७९॥ इनके समयमें ज्योतिरङ्ग जातिके कल्पयृक्षोंकी प्रभा बहुत ही मन्द पढ़ गयी थी तथा उनका तेज बुझते हुए दीपकके समाम नष्ट होनेके सम्मुख ही था ॥८०॥ एक दिन रात्रिके प्रारम्भमें जब थोड़ा-थोड़ा अन्धकार था तब तारागण आकाशस्पी अङ्गणको ज्याप्त कर-सब ओर प्रकाशमान होने छगे ॥८१॥ उस समय अकस्मात् तारोंको देखकर भोगभूमिज मनुष्य अत्यन्त भ्रममें पर गये अथवा अत्यन्त ज्याकुल हो गये। उन्हें भयने इतना कम्पायमान कर दिया

१. तसंज्ञिते ताडपत्रपुस्तके कोष्ठकान्तर्गतः पाठो लेखकप्रमादारप्रभ्रष्टोऽतः व०, अ०, प०, र०, म०, द०, स०, संज्ञितपुस्तकेम्पस्तरपाठो गृहोतः । २. कारणेन । ३. सभामाः । ४. उन्नतः । ५. पञ्चपञ्चाशत् शून्याप्रं विश्वतिप्रमाणचतुरक्षीतीनां परस्परगुणनम् अममवर्षप्रमाणम् । ६. प्रहीणाभिमुखं अ०, प०, म०, र० । ७. अत्यन्धकारकलुषा न भवतीति नात्यन्धकारकलुषा ताम् । ८. प्राणिहतिः ।

स सम्मतिरनुष्याय क्षणं प्रायोचतार्यकान् । नोत्यातः कोऽप्ययं मद्रास्तन्मागात नियो वश्चम् ॥८६॥
एतास्तास्तारका नामैतच नक्षत्रमण्डकम् । प्रहा ह्मं सदोचोता ह्दं तारिकतं नमः ॥८५॥
उयोत्तिश्वक्रमिदं शश्यद् स्पोममार्गे कृतस्थिति । स्पष्टतामधुनायातं अ्पोतिरक्षप्रमाक्षयात् ॥८५॥
हतः प्रभृत्यहोरात्रविमागश्च प्रवर्तते । उद्यास्तमयैः सूर्याचन्द्रयोः सहतारयोः ॥८६॥
प्रहणप्रहविक्षेपदिनान्ययमसंक्रमात् । ज्योतिर्ज्ञानस्य नीजानि सोऽन्यवोचद् विद्यां वरः ॥८७॥
स्य तद्वचनादार्या जाताः सपदि निर्मयाः । स हि क्षोकोत्तरं ज्योतिः प्रजानाग्नुपकारकम् ॥८८॥
अयं सन्मतिरेवास्तु प्रभुनंः सन्मतिप्रदः । हति प्रशस्य संपूज्य ययुस्ते तं स्वमास्पद्म् ॥८९॥
ततोऽन्तरमसंक्येयाः विदेशस्त्रकृष्य वस्तरान् । तृतीयो मनुरत्रासोत् क्षेमंकरसमाह्वयः ॥९०॥
युगवाहुर्महाकायः पृथुवक्षाः स्कुरत्प्रमः । सोऽत्यशेतं निर्दि मेरं उवलन्मुकुटच्लिकः ॥९१॥
युरा किल सृगा मद्राः प्रजानां हस्तकाकिताः । तदा तु विकृति भेजुर्वात्तास्याः भीषवस्यनाः ॥९३॥
तेषां विकियया साम्तर्गर्ज्ञया तत्रशुः प्रजाः । प्रप्रकृते त्मभ्येत्य सर्नु स्थितमविस्मतम् ॥९४॥

जितना कि प्राणियोंकी हिंसा मुनिजनोंको कम्पायमान कर देती है।।८२।। सम्मति कुछकरने क्षण-भर विचार कर उन आर्य पुरुषोंसे कहा कि है भद्र पुरुषो, यह कोई उत्पात नहीं है इस-छिए आप व्यर्थ ही भयके वशीभूत न हों ॥८३॥ ये तारे हैं, यह नक्षत्रीका समृह है, ये सदा प्रकाशमान रहनेवाले सूर्य, चन्द्र आदि वह हैं और यह तारोंसे भरा हुआ आकाश है।।८४॥ यह ज्योतिरचक सर्वदा आकाशमें विद्यमान रहता है, अबसे पहले भी विद्यमान था, परन्तु ज्योतिरङ्ग जातिके युक्षोंके प्रकाशसे तिरोभृत था। अब उन वृक्षोंकी प्रभाक्षीण हो गयी है इसलिए स्पष्ट दिस्तायी देने लगा है।।८५॥ आजसे लेकर सूर्य, चन्द्रमा, तारे आदिका उदय और अस्त होता रहेगा और उससे रात-दिनका विभाग होता रहेगा ॥८६॥ उन बुद्धिमान् सन्मति-ने सूर्येप्रहण, चन्द्रप्रहण, प्रहोंका एक राशिसे दूसरी राशिपर जाना, दिन और अयन आदि-का संक्रमण बतलाते हुए ज्योतिष विद्याके मूल कारणोंका भी उल्लेख किया था ॥८७॥ वे आये छोग भी उनके वचन सुनकर शीघ्र ही भयरहित हो गये। बास्तवमें वे सन्मति प्रजाका उपकार करनेवाली कोई सर्वश्रेष्ठ ज्योति ही थे।।८८॥ समीचीन बुद्धिके देनेवाले यह सन्मति ही हमारे स्वामी हों इस प्रकार उनकी प्रशंसा और पूजा कर वे आर्थ पुरुष अपने-अपने स्थानीपर चले गये।।८९॥ इनके बाद असंख्यात करोड़ वर्षीका अन्तराल काल बीत जानेपर इस भरतक्षेत्रमें क्षेमंकर नामके तीसरे मनु हुए ॥९०॥ उनकी भुजाएँ युगके समान छम्बी थी। शरीर ऊँचा था, बह्मस्यल विशाल था, आभा चमक रही थी तथा मस्तक मुकुटसे शोभायमान था। इन सब बातोंसे वे मेरु पर्यतसे भी अधिक शोभायमान हो रहे थे ॥९१॥ इस महाप्रतापी मनुकी आयु बटट बराबर भी और शरीरकी ऊँचाई आठ सौ धनुषकी थी ॥९२॥ पहले जो पशु, सिंह, ज्याघ कादि अत्यन्त भद्रपरिणामी थे जिनका छालन-पालन प्रजा अपने हाथसे ही किया करती थी वे अब इनके समय विकारको प्राप्त होने लगे-सुँह फाइने लगे और भयंकर शब्द करने लगे ॥९३॥ उनकी इस भयंकर गर्जनासे मिले हुए विकार भावको देखकर प्रजाजन हरने लगे तथा

१. सदाचोता प० । २. कारणानि । ३. संस्येयकोटी—म० । ४. अतिकायितवान् । ५. स्फुरन्मुकुट-द०, प०, ल० । ६. पञ्चपञ्चाकाच्छून्यामम्हादशप्रमाणचतुरशीतिसंगुणनमटटवर्षप्रमाणम् । ७. व्यासं विवृतम् । ८. पप्रच्छुस्य स०, छ०, द०, स० ।

इमे मद्रसृगाः पूर्व देवादीयोमिस्तृणाङ्करैः । रसायनः सैः पुष्टाः सर्सां सिक्छिरिष ॥९५॥ अक्काधिरोपणैहं स्तकाकनैरिष सान्त्विताः । अस्माभिरित विश्वकधाः संवसन्तोऽनुपद्रवाः ॥९६॥ इदानीं तु विना हेतोः श्वक्रैरिममवन्ति नः । दंष्ट्रामिर्नक्षरामेश्व विभिन्तन्ति च दारुणाः ॥९७॥ कोऽभ्युपायो महामाग श्रृह नः क्षेमसाधनस् । क्षेमंकरो हि स भवान् जगतः क्षेमचिन्तनैः ॥९८॥ इति तद्वचनाजातसीहार्दो मनुरववीत् । सस्यमेतसथापूर्वमिदानीं तु मयावहाः ॥९९॥ तदिमे परिहर्तकथाः कालाद्विकृतिमागताः । कर्तक्यो नेषु विश्वासो विभाः कुर्वन्थ्यपेक्षिताः ॥१००॥ इत्याकर्ण्य वचस्तस्य परिजहुस्तदा सृगान् । श्वक्षिणो दंष्ट्रिणः क्रूपान् होषेः स्वासमाययुः ॥१०१॥ व्यतीयुषि ततः काले मनीरस्य व्यतिक्रमे । मन्वन्तरमसंक्ष्येषाः समाकोदीर्विकृत्वः ॥१०२॥ व्यतीयुषि ततः काले मनीरस्य व्यतिक्रमे । मन्वन्तरमसंक्ष्येषाः समाकोदीर्विकृत्वः ॥१०२॥ व्यतीयुषि ततः काले मनीरस्य व्यतिक्रमे । अप्रेसरः सतामासीन्मभुः क्षेमंघराङ्ग्यः ॥१०३॥ विश्वविद्यहः । अप्रेसरः सतामासीन्मभुः क्षेमंघराङ्ग्यः ॥१०३॥ वदा प्रविकृतिः ॥१०५॥ यदा प्रवलता याताः विश्वकर्ता महाकुधः । तदा विकृतयायौः स रक्षाविधिमन्वद्यात् ॥१०५॥ क्षेमंघर हित क्यार्ति प्रजानां क्षेमधारवात् ॥१०५॥ क्षेमंघर हित क्यार्ति प्रजानां क्षेमधारवात् । स दधे पाकसस्वस्यो रक्षोपायानुशासनैः ॥१०६॥

बिना किसी आश्चर्यके निश्चल बैठे हुए क्षेमंकर मनुके पास जाकर उनसे पूछने लगे।।९४॥ है देव, सिंह ज्याध आदि जो पशु पहुँछे बढ़े शान्त थे, जो अत्यन्त स्वादिष्ट घास खाकर और तालाबोंका रसायनके समान रसीला पानी पीकर पृष्ट हुए थे, जिन्हें हम लोग अपनी गोदीमें बैठाकर अपने हाथोंसे खिलाते थे. हम जिनपर अत्यन्त विश्वास करते थे और जो बिना किसी उपद्रवके हम लोगोंके साथ-साथ रहा करते थे आज वे ही पशु बिना किसी कारणके हम लोगों-को सीगोंसे मारते हैं, दाड़ों और नखोंसे हमें विदारण किया चाहते हैं और अत्यन्त भयंकर दीख पड़ते हैं। हे महाभाग, आप हमारा कल्याण करनेवाला कोई उपाय बतलाइए। चूँ कि आप सकल संसारका क्षेम-कल्याण सोचते रहते हैं इसलिए सन्ने क्षेमंकर हैं ॥९५-९८॥ इस प्रकार उन आर्योंके वचन सुनकर क्षेमंकर मनुको भी उनसे मित्रभाव उत्पन्न हो गया और वे कहने लगे कि आपका कहना ठीक है। ये पशु पहले वास्तवमें शान्त थे परन्तु अब भयंकर हो गये हैं इसलिए इन्हें छोड़ देना चाहिए। ये कालके दोषसे विकारको प्राप्त हुए हैं अब इनका विश्वास नहीं करना चाहिए। यदि तुम इनकी उपेक्षा करोगे तो ये अवश्य ही बाधा करेंगे ॥९९-१००॥ क्षेमंकरके उक्त बचन सुनकर उन छोगोंने सीगवाले और दादवाले दुष्ट पशुओंका साथ छोड़ दिया, केवल निरुपद्वी गाय-भैंस आदि पशुओंके साथ रहने लगे ॥१०१॥ क्रम-कमसे समय बीत नेपर क्षेमंकर मनुकी आयु पूर्ण हो गयी। उसके बाद जब असंख्यात करोड़ वर्षीका मन्वन्तर न्यतीत हो गया तब अत्यन्त ऊँचे शरीरके धारक, दोषींका निमह करनेवाले और सज्जनोंमें अग्रसर क्षेमंकर नामक चौथे मन हुए। उन महात्माकी आयु तुटिक प्रमाण वर्षोंकी थी और अरीरकी ऊँचाई सात सौ पचहत्तर धनुष थी। इनके समयमें जब सिंह, ज्याघ आदि दुष्ट पशु अतिशय प्रबल और क्रोधो हो गये तब इन्होंने लकड़ी लाठी आदि उपायोंसे इनसे बचनेका उपदेश दिया । चूँ कि इन्होंने दुष्ट जीवोंसे रक्षा करनेके उपायोंका उपदेश

१. अत्यर्थं स्वादुभिः । २. रसायनवत्स्वादुभिः । ३. अक्ट्रः उत्सङ्गः । ४. सामनीताः । ५. -भिरिति म०, ल० । ६. विश्वासिताः । ७. भेतुमिन्छन्ति । ८. साधने ल० । ९. भयंकराः । १०. बाधां व०, प०, म०, स०, द०, ल० । ११. सहवासम् । १२. तत्रान्तरे अ०, प०, स०, द०, म०, ल० । १३. पञ्चवत्वारिशत् शून्याधिकं षोडशप्रमितचतुर्दश-प्रमाणचतुरशोतिसंगुणनं तुटिकान्दप्रमाणम् । १४. कूरमृगाः । १५. 'यष्टिः स्यात् सप्तपविका' । १६. दध्ये अ०, प०, द०. म०, ल० । १७. शासनात् स०, प०, द०, म०, ल० ।

पुनर्मन्वन्तरं तत्र संजातं पूर्ववक्षमात् । मनुः सीमंकरो जहे प्रजानां पुण्यपाकतः ॥१०७॥ स चित्रवक्षमाल्यादिभूषितं वपुरुद्वहन् । सुरेकः स्वगंलस्येव मोगलस्योपलालितः॥१०८॥ कमलप्रमितं तस्य प्राहुरायुर्महाधियः । शास्ति सस पद्धाशदुच्छायो प्रमुषां मतः ॥१०९॥ कस्याक्ष्म्यपा यदा जाता विरला मन्दकाः फलैः । तदा तेषु विसंवादो बभूवेषां परस्परम् ॥११०॥ ततो मनुरसी मत्वा वाचा सीमविधि व्यपात् । अतः सीमंकराख्यां तैर्लम्भतो उन्वर्धतां गताम् १११॥ पुनर्मन्वन्तरं प्राग्वदत्तिलक्ष्म्य महोदयः । मनुः सीमंघरो नाम्ना समजायत पुण्यघीः ॥११२॥ अन्वनन्तरं प्राग्वदत्तिलक्ष्म्य महोदयः । धनुषां पद्धवर्गाममुज्ञितः शतससकम् ॥११३॥ अन्यन्तविरला जाताः हमाजा मन्दफला यदा । नृणां महान् विसंवादः केशाकेशि तदावृधत् ॥११४॥ अमनुर्सि ततस्तेषां मन्दानः स मनुस्तद् । सीमानि तस्गुद्धमादिचिद्धितान्यकरोत् कृती ॥११५॥ ततोऽन्तरमभूद् भूयोऽप्यसंख्या वर्षकोटयः । हीयमानेषु सर्वेषु नियोगेष्वनुपूर्वशः ॥११६॥ तदन्तरस्यतिकान्तावभूद् विमलबाहनः । मनुनां सप्तमो मोगलस्यालिङ्गितविप्रहः ॥११७॥ पद्मितस्यस्यायुः पद्मादिल्हहतोरभूत् । धनुःशतानि ससैव तन्तस्थोऽस्य वर्णितः ॥११८॥

देकर प्रजाका कल्याण किया था इसिछए इनका क्षेमंधर यह सार्थक नाम प्रसिद्ध हुआ था ।।१०२-१०६।। इनके बाद पहलेकी भाँति फिर भी असंख्यात करोड़ वर्षीका मन्वन्तर पड़ा। फिर क्रमसे प्रजाके पुण्योदयसे सीमंकर नामके कुछकर उत्पन्न हुए। इनका शरीर चित्र-विचित्र वस्त्रों तथा माला आदिसे शोभायमान था। जैसे इन्द्र स्वर्गकी लक्ष्मोका उपभोग करता है वैसे ही यह भी अनेक प्रकारकी भोगलक्ष्मीका उपभोग करते थे। महाबुद्धिमान् आचार्योने उनकी आयु कमल प्रमाण वर्षोंकी बतलायी है तथा शरीरकी ऊँचाई सात सौ पचास धनुषकी। इनके समय-में जब कल्पवृक्ष अल्प रह गये और फल भी अल्प देने लगे तथा इसी कारणसे जब लोगोंमें विवाद होने लगा तब सीमंकर मनुने सोच-विचारकर वचनों-द्वारा कल्पवृक्षोंकी सीसा नियत कर दी अर्थात् इस प्रकारकी व्यवस्था कर दी कि इस जगहके कल्पवृक्षसे इतने लोग काम लें और उस जगहके कल्पवृक्षसे उतने लोग काम लें ! प्रजाने उक्त व्यवस्थासे ही उन मनुका सीमंकर यह सार्थक नाम रख लिया था।।१०७-१११।। इनके बाद पहलेकी भाँति मन्वन्तर न्यतीत होनेपर सीमन्धर नामके छठे मनु उत्पन्न हुए। उनकी बुद्धि बहुत ही पवित्र थी। वह निलन प्रमाण आयुके धारक थे, उनके मुख और नेत्रोंकी कॉन्ति कमलके समान थी तथा शरीरकी ऊँचाई सात सौ पच्चीस धनुषकी थी। इनके समयमें जब कल्प-वृक्ष अत्यन्त थोड़े रह गये तथा फल भी बहुत थोड़े देने लगे और उस कारणसे जब लोगोंमें भारी कछह होने लगा, कछह ही नहीं, एक-दूसरेको बाल पकड़-पकड़कर मारने लगे तब उन सीमन्धर मनुने कल्याण स्थापनाकी भावनासे कल्पवृक्षोंकी सीमाओंको अन्य अनेक वृक्ष तथा छोटी छोटी झाड़ियोंसे चिह्नित कर दिया था।।११२-११५।। इनके बाद फिर असं-स्वित करोड़ वर्षीका अन्तर हुआ और कल्पवृक्षोंकी शक्ति आदि हरएक उत्तम वस्तुओं में क्रम-क्रमसे घटती होने लगी तब मन्वन्तरको व्यतीत कर विमलवाहन नामके सातवें मनु हुए। उनका शरीर भोगलक्ष्मोसे आलिङ्गित था, उनकी आयु पद्म-प्रमाण वर्षीकी थी।

१. चत्वारिशच्छून्याधिकं चतुर्देशप्रमाणचतुरशीतिसंगुणनं कमलवर्धप्रमाणम् । २. प्रापितः । ३. प्रव्य-विसत् शून्याग्रं द्वादशप्रमितचतुरशीतिसंगुणनं निलनवर्षप्रमाणम् । ४. 'वृष्ट् वृद्धौ' द्युतादित्वात् "शुद्भ्यो लुङ्" इति सूत्रेण लुङ परस्मैपदमपि । ५. विशच्छून्याधिको दशप्रमाणचतुरशीतिसंवर्गः पद्मवर्षप्रमाणम् ।

तेतुपत्रं गजादीनां वभूवारोहणकमः । क्षेत्राराहुकापयांणमुखमाण्याग्रुपक्रमैः ॥११९॥
पुनरन्तरमत्राभूद्संक्येयावद्कोटयः ।ततोऽष्टमो मनुर्जातश्रद्धामानिति शब्दितः ॥१२०॥
पश्चाङ्गप्रमितायुष्कश्चापानां पश्चसस्तिः । षट् छतान्यप्युद्मश्रीरुष्धिताङ्गो वभूव सः ॥१२१॥
तस्य कालेऽभवत्तेवां क्षणं पुत्रमुलेक्षणम् । अर्ष्टपूर्वमार्याणां महृदुश्चासकारणम् ॥१२२॥
ततः सपिद् संजातसाध्वसानार्यकांस्तदा । तद्यायात्म्योपदेशेन स संत्रासमयोज्ञ्चयत् ॥१२२॥
चश्चुष्मानिति तेनाभृत् तत्काले ते यतोऽर्मकाः । जनियत्रोः क्षणं जाताश्रश्चदंशंनगोषरम् ॥१२४॥
पुनरप्यन्तरं तावद् वर्षकोटीर्विलक्ष्य सः । यशस्यात्रित्यभूक्षामा यहस्त्री व्यक्तिकृतिः ॥१२४॥
पुनरप्यन्तरं तावद् वर्षकोटीर्विलक्ष्य सः । यशस्यात्रित्यभूक्षामा यहस्त्री व्यक्तिकृतिः ॥१२४॥
कुमुद्रप्रमितं तस्य परमायुमंहीयसः । षट्छतानि च पञ्चात्रद्धन् वि वपुक्षिकृतिः ॥१२६॥
तस्य काले प्रजा जन्यमुखालोकपुरस्तरम् । कृताशिषः क्षणं स्थित्वा लोकान्तरमुपागमन् ॥१२०॥
यशस्यानित्यभूतेन शश्चेसुस्तवशो यतः । प्रजाः वस्त्रात्राः भीताः । पुत्रावासनदेशनात् ॥१२८॥
ततोऽन्तरमितिक्रम्य तत्रायोग्यान्दसंमितम् । अभिचन्द्रोऽभवच्यामा चन्द्रसौन्याननो मनुः ॥१२९॥
विश्वदक्षमितायुष्को अत्रलन्युकुटकुण्डलः । पश्चवर्गाप्रषट्वापक्षतोत्वसेषः स्पुरत्तनः ।।१२२॥

शरीर सात सौ धनुष ऊँचा और छक्ष्मीसे विभूषित था। इन्होंने हाथी, घोड़ा आदि सवारी-के योग्य पशुओंपर कुथार, अंकुश, पलान, तोवरा आदि लगाकर सवारी करनेका उपदेश दिया था ।।११६-११९।। इनके बाद असंख्यात करोड़ वर्षोंका अन्तराल रहा । फिर चक्षुष्मान् नामके आठवें मनु उत्पत्न हुए, वे पद्माङ्ग प्रमाण आयुके धारक थे और छह-सी पचहत्तर धनुष ऊँ वे थे। उनके शरीरकी शोभा बड़ी ही सुन्दर थी। इनके समयसे पहलेके लोग अपनी सन्तानका मुख नहीं देख पाते थे, उत्पन्न होते ही माता-पिताकी मृत्यु हो जाती थी परन्तु अब वे क्षण-भर पुत्रका मुख देखकर मरने लगे। उनके लिए यह नयी बात थी इसलिए भयका कारण हुई। उस समय भयभीत हुए आर्य पुरुषोंको चश्रुष्मान् मनुने यथार्थ उपदेश देकर उनका भय छुड़ाया था। चूँकि उनके समय माता पिता अपने पुत्रोंको क्षण-भर देख सके ये इसलिए उनका चक्षुष्मान् यह सार्थक नाम प्रसिद्ध हुआ।।१२०-१२४॥ तदनन्तर करोहों वर्षीका अन्तर ब्यतीत कर यशस्वान नामके नीवें मनु हुए। वे बड़े ही यशस्वी थे। उन महा-पुरुषकी आयु कुमुद प्रमाण वर्षोंकी थी। उनके शरीरकी ऊँचाई छह सौ पचास धनुषकी थी। उनके समयमें प्रजा अपनी सन्तानोंका मुख देखनेके साथ-साथ उन्हें आशीर्वाद देकर तथा क्षण-भर ठहर कर परलोक गमन करती थी--मृत्युको प्राप्त होती थी। इनके उपदेशसे प्रजा अपनी सन्तानोंको आशीर्वाद देने लगी थी इसलिए उत्तम सन्तानवाली प्रजाने प्रसन्न होकर इनको यश वर्णन किया इसी कारण उनका यशस्वान् यह साथेक नाम पढ़ गया था।।१२५-१२८।। इनके बाद करोड़ों वर्षोंका अन्तर व्यतीत कर अभिचन्द्र नामके दसवें मनु उत्पन्न हुए। उनका मुख चन्द्रमाके समान सीम्य था, कुमुदाङ्ग प्रमाण उनकी आयु थी, उनका मुकुट और कुण्डल अतिशय देदीप्यमान था। वे छह सौ पच्चीस धनुष ऊँचे तथा देदीप्यमान

१. तस्य प्रथमोपदेशः आवातुकमोपशमिति नपुंसकत्वम् । २. कुठाराक्षुश-अ०, प०, म०, छ० । कुषववाक्षुश-द० । ३. पञ्चिवशित्वाद्वाद्वा नवप्रमाणचतुरशितिहितिहि पद्याञ्चवप्रमाणम् । ४. तद्शतान्य-अ०,
द०, स० । ५. जननीजनकयोः । ६. पञ्चिवशित्यात्र्याप्रमष्टप्रमाणचतुरशितिसंगुणनं कुमुदवर्षप्रमाणम् । ७.—िष
च तन् चिद्वितः द०, प०, म०, छ० । ८. जन्यः पुत्रः । ९. कारणेन । १०. शोभनाः प्रजाः पुत्रा यासां ताः सुप्रजसः ।
'नञ्चद्वसोः सिवदः हलेवीम्' इत्यनुवर्तमाने 'अस्प्रजयाः' इति समासान्तः । ११. आशासनम् आशीर्वचनम् ।
१२. विश्वतिश्चाचिका सन्तप्रमितिचतुरशीतिहितः कुमुदाञ्चवर्षप्रमाणम् । १३ —ञ्चप्रमायु--अ०, स०, द०,म० प०, छ० ।

कल्पद्रस इवोसुङ्गफलशाली सहायुतिः। स बमार यथास्थानं नानाभरसमञ्जतीः ॥१३१॥
तस्य काले प्रजास्तोकं मुखं वोक्ष्य सकौतुकम् । आशास्याकीहनं चकुर्निशि धनद्रामिद्रशंनैः ॥१३२॥
ततोऽभिचन्द्र इत्यासीयत्रचन्द्रममिस्थिताः । पुत्रानाकीह्यामासुस्तत्काले सन्मताज्जनाः ॥१३३॥
पुनरन्तरमुल्लक्ष्य तत्यायोग्यसमात्रातैः । चन्द्राभ इत्यभूत् स्यातःचन्द्रास्यः कालविन्मनुः ॥१३४॥
नयुतप्रमितायुष्को विलसल्लक्षणोज्ज्वलः । धनुषां पद्जतान्युषैः प्रोधदकंसमञ्जतिः ॥१३५॥
स पुष्कलाः कला विश्वदुदितो जगतां प्रियः । स्मित्वयोग्यनामिराह्यदं शशीव समजीजनत् ॥१३६॥
तस्य कालेऽतिसंत्रीताः पुत्राशासनदर्शनः। द्विमः सह स्म जीवन्ति दिनानि कतिचित् प्रजाः ॥१३७॥
ततो लोकान्तरप्राप्तिमभजन्त यथासुखम् । स तदाह्लादनादासीधन्त्राम इति विश्वतः ॥१३८॥
मरुद्देवोऽभवत् कान्तः कुल्लभूत्वनन्तरम् । स्वोचितान्तरमुल्लक्षय प्रजानामुत्सवो हताम् ॥१३९॥
शतानि पञ्च पर्वामां सप्तति च समुच्छितः । धनुषि । वनुत्राक्षायुविवस्यानिव सास्वरः ॥१४०॥

शरीरके धारक थे। यथायोग्य अवयवोंमें अनेक प्रकारके आभूषणरूप मंजरियोंको धारण किये हुए थे। उनका शरीर महाकान्तिमान् था और स्वयं पुण्यके फलसे शोभायमान थे इसलिए फूले-फले तथा ऊँचे कल्पवृक्षके समान शोभायमान होते थे। उनके समय प्रजा अपनी-अपनी सन्तानोंका मुख देखने लगी--उन्हें आशीर्वाद देने लगी तथा रातके समय कौतुकके साथ चन्द्रमा दिखला-दिखलाकर उनके साथ कुछ कीड़ा भी करने लगी। उस समय प्रजाने उनके उपदेशसे चन्द्रमाके सम्मुख खड़ा होकर अपनी सन्तानोंको क्रीडा कराबी थी-उन्हें सिलाया था इसलिए उनका अभिचन्द्र यह सार्थक नाम प्रसिद्ध हुआ।।१२९-१३३॥ फिर उतना ही अन्तर ज्यतीत कर चन्द्राभ नामके ग्यारहवें मनु हुए। उनका मुख चन्द्रमाके समान था, ये समयको गतिविधिके जाननेवाले थे। इनकी आयु नयुत प्रमाण वर्षोकी थी। ये अनेक शोमायमान सामुद्रिक लक्षणोंसे उज्ज्वल थे। इनका शरीर छह सौ धनुष ऊँचा था तथा उदय होते हुए सूर्यके समान देदीप्यमान था । ये समस्त कलाओं⊢विद्याओंको धारण किये हुए ही उत्पन्न हुए थे, जनताको अतिशय प्रिय थे, तथा अपनी मन्द मुसकानसे सबको आह्नादित करते थे इसलिए उदित होते ही सोलह कलाओंको धारण करनेवाले लोकप्रिय और चन्द्रिकासे युक्त चन्द्रमाके समान शोभायमान होते थे। इनके समयमें प्रजाजन अपनी सन्तानोंको आशीर्वाद देकर अत्यन्त प्रसन्न तो होते ही थे, परन्तु कुछ दिनों तक उनके साथ जीवित भी रहने छने थे. तदनन्तर सुखपूर्वक परलोकको प्राप्त होते थे। उन्होंने चन्द्रमाके समान सब जीवोंको आह्वादित किया था इसलिए उनका चन्द्राभ यह सार्थक नाम प्रसिद्ध हुआ था ॥१३४–१३८॥ तदनन्तर अपने योग्य अन्तरको व्यतीत कर प्रजाके नेत्रोंको आनन्द देनेवाले, मनोहर शरीरके धारक मरुरेव नामके बारहवें कुलकर उत्पन्न हुए। उनके शरीरकी ऊँचाई पाँच सौ पचहत्तर धनुषकी थी और आयु नयुत प्रमाण वर्षोंको थी। वे सूर्यके समान देदीप्यमान थे अथवा वह स्वयं ही एक विद्यक्षण सूर्य थे, क्यों कि सूर्यके समान तेजस्वी होनेपर भी लोग उन्हें सुस्तपूर्वक देस सकते थे जब कि चकाचौंधके कारण सूर्यको कोई देख नहीं सकता। सूर्यके समान उदय होनेपर भी वे कभी अस्त नहीं होते थे-उनका कभी पराभव नहीं होता था जब कि सूर्य

१ शालो स०, छ०। २. तोकः पुत्रः । ३. संबत्सरशतैः । ४. विश्वतिशून्यायं बट्प्रमितचतुरशीतिसंगुणनं नयुत्वर्षप्रमाणम् । ५. षट्शतान्युच्चैः ४०, प०, स०, द०, छ०। ६. पुष्कलाः (पूर्णाः) । ७. जनताप्रियः ४०, प०, म०, स०, द०, छ०। ८. पुत्रैः । ९. कुलभूतः-द०, प०, म०। कुलकृतः-अ०, स०।
र०-नन्तरः प०। ११. पञ्चायसप्ततिश्च ४०। १२. समुण्छितः म०, छ०। १३. पञ्चदशशूम्याधिकः
पञ्चिमितिचत्रशोतिसंवर्गा नयताञ्चवर्षप्रमा ।

स तेजस्वी सुलाकोकः सीवयोऽनस्तसंगतिः । भूभिष्ठोऽप्यम्बरोद्वाती मास्त्रानिव<sup>े</sup> विकक्षणः ॥१४१॥ सस्य काले प्रजा दीर्घं अप्रजामिः स्वाभिरन्यिताः । भूगिणपुस्तन्युखाकोकतदङ्गस्पर्शनोत्सवैः ॥१४२॥ स व दुच्छ्वसितं यस्मात् तदायसस्वजीविकाः । प्रजा जीवन्ति तेनाभिर्मस्देव द्वतीरितः ॥१४३॥ नौद्रोणीसंक्रमादीनि जकदुर्गेष्वकास्यत् । गिरिदुर्गेषु सोधानपद्वतीः सोऽधिरोहणे ॥१४४॥

> तस्येष काले [काले तस्येष] कुम्हीकाः कुसमुद्राः कुनिस्तगाः । जाताः सासारमेषाश्च किराजान इषास्थिराः ॥१४५॥

ततः प्रसेनिजिजने प्रमविष्णुर्मेनुर्मेहान् । कर्मभूमिस्थितावेवसभ्यणीयाँ सनैः हानैः ॥१४६॥ पर्वप्रमितमाम्नातं मनोरस्यायुरक्षसा । क्षतानि पञ्चचापानां क्षताई च तदुन्छितिः ॥१४७॥ प्रजानामधिकं चक्षुस्तमोदोषैरविष्कुतः । क्षतानि पञ्चचापानां क्षताई च तदुन्छितः ॥१४७॥ प्रजानामधिकं चक्षुस्तमोदोषैरविष्कुतः । स्रोऽमाद्रविश्वास्युष्क् चे प्रभावस्यशिष्ठहात् ॥१४८॥ तत्रसंकोत्पत्तिजेरायुपटळावृता । ततस्तत्कर्षणोपायं अस्य प्रसेनजिदसी स्मृतः ॥१४९॥ तनुसंवरणं यत्राज्ञरायुपटळं नृणाम् । स प्रसेनो अयात्तस्य प्रसेनजिदसी स्मृतः ॥१४०॥

अस्त हो जाता है और जमीनमें स्थित रहते हुए भी वे आकाशको प्रकाशित करते थे जब कि सूर्य आकाशमें स्थित रहकर ही उसे प्रकाशित करता है (पक्षमें वस्तोंसे शोभायमान थे)। इनके समयमें प्रजा अपनी-अपनी सन्तानोंके साथ बहुत दिनों तक जीवित रहने छगी थी तथा उनके मुख देखकर और शरीरको स्पर्श कर सुखी होती थी। वे मरुद्देव ही वहाँ के छोगोंके प्राण थे क्योंकि उनका जीवन मरुदेवके ही आधीन था अथवा यों समझिए—वे उनके द्वारा ही जीवित रहते थे इसलिए प्रजाने उन्हें मरुदेव इस सार्थक नामसे पुकारा था। इन्हीं मरुदेवने उस समय जलरूप दुर्गम स्थानोंमें गमन करनेके लिए छोटी-बड़ी नाव चलानेका उपदेश दिया था तथा पहाड़ रूप दुर्गम स्थानपर चढ़नेके लिए इन्होंने सीढ़ियाँ बनवायी थीं । इन्होंके समयमें अनेक छोटे-छोटे पहाड़, उपसमुद्र तथा छोटी-छोटी निद्याँ उत्पन्न हुई थीं तथा नीच राजाओं के समान अस्थिर रहनेवाछे मेघ भी जब कभी वरसने छगे थे।। १३९-१४५॥ इनके बाद समय व्यतीत होनेपर जब कर्मभूमिकी स्थिति धीरे धीरे समीप आ रही थी--अंथीत् कर्मभूमिकी रचना होनेके लिए जब थोड़ा ही समय बाकी रह गया था तब बड़े प्रभावशाली असेनजित् नामके तेरहवें कुछकर उत्पन्न हुए। इनकी आयु एक पर्व प्रमाण थी और शरीरकी ऊँचाई पाँच-सौ पचास धनुषकी थी। वे प्रसेनजित् महाराज मार्ग-प्रदर्शन करनेके लिए प्रजाके तीसरे नेत्रके समान थे, अज्ञानरूपी दोषसे रहित थे और उदय होते ही पद्मा-छक्ष्मीके करप्रहणसे अतिशय शोभायमान थे, इन सब बातोंसे वे सूर्यके समान मालूम होते थे क्योंकि सूर्य भी मार्ग दिखानेके लिए तीसरे नेत्रके समान होता है, अन्धकारसे रहित होता है और उदय होते ही कमलोंके समृहको आनन्दित करता है। इनके समयमें बालकोंकी उत्पत्ति जरायुसे छिपटी हुई होने छगी अर्थात् उत्पन्न हुए बास्नकोंके शरीरपर मांसकी एक पतली शिल्ली रहने लगी। इन्होंने अपनी प्रजाको उस जरायुके श्रीचने अथवा फाइने आदिका अपदेश दिया था। मनुष्योंके शरीरपर जो आवरण होता है उसे जरायुपटल अथवा प्रसेम कहते हैं। तेरहवें मनुने उसे जीतने-दूर करने आदिका उपदेश दिया था इसलिए

प्रसा-प्रवृतिः संरोधादिनस्तस्याः प्रसेवकः । तद्धानोपायकथनात् तज्जयाद् वा प्रसेनजित् ॥१५१॥ तद्गन्तरमेवाभूकामिः कुछधरः सुधीः । युगादिपुरुषैः पूर्वेहत्वां प्रसमुद्धहत् ॥१५२॥ पूर्वकोटीमितं तस्य परमायुस्तदुष्छितः । शतानि पञ्च वापानां पञ्चवर्गाधिकानि वै ॥१५३॥ सुकुटोज्ञासिमूर्द्धासौ कुण्डलाभ्यामलङ्कृतः । सुमेहरिव चन्द्राकंसंदिल्हाधित्यको वमौ ॥१५४॥ पार्वणं शिशनं गर्वात् स्वलयत्तन्सुलाम्बुजम् । स्मितोहलसितदन्तां कुकेसरं भृशमावमौ ॥१५५॥ स हारमूषितं वक्षो वमारामरणोऽज्वलः । हिमवानिव गङ्गाम्बुप्रवाहचितं तद्यम् ॥१५६॥ सदङ्गुलितलौ बाह् सोऽधाक्षागाविवोस्त्रणौ । केयूरहचिरावंसौ साही निधिचटाविव ॥१५७॥ वसुसहतं दधौ मध्यं स्थेयौ वस्नास्यवन्धनम् । लोकस्कन्ध इवोध्वधिविस्तृतक्षाहनामिकम् ॥१५८॥ कटीतटं कटीस्त्रचटितं स्म विमर्त्तं सः । रत्नद्वीपमिवाग्मोधिः पर्यन्तस्थितरस्तकम् ॥१५०॥ वस्रसारौ दधावृत्व एरिवृत्तौ सुसंहतो । जगद्गृहान्तविन्यस्तसुस्थितस्तग्मसिक्षमौ ॥१६०॥

वे प्रसेनजित् कहलाते थे। अथवा प्रसा शब्दका अर्थ प्रसृति-जन्म लेना है तथा इन शब्दका अर्थ स्वामी होता है। जरायु उत्पत्तिको रोक छेती है अतः उसीको प्रसेन-जन्मका स्वामी कहते हैं ( प्रसा 🕂 इन = प्रसेन ) इन्होंने उस प्रसेनके नष्ट करने अथवा जीतनेके उपाय बतलाये थे इसलिए इनका प्रसेनजित् नाम पड़ा था ॥१४६-१५१॥ इनके बाद ही नाभिराज नामके कुलकर हुए थे, ये महाबुद्धिमान् थे। इनसे पूर्ववर्ती युग-श्रेष्ठ कुलकरोने जिस लोकव्यवस्थाके भारको धारण किया था यह भी उसे अच्छी तरह धारण किये हुए थे। उनकी आयु एक करोड़ पूर्वकी थी और शरीरकी ऊँचाई पाँच-सौ पश्चीस धनुष थी। इनका मस्तक मुकुटसे शोभायमान था और दोनों कान कुण्डलोंसे अलंकत थे इसलिए वे नाभिराज उस मेरु पर्वतके समान शोभायमान हो रहे थे जिसका उपरी भाग दोनों तरफ घूमते हुए सूर्य और चन्द्रमासे शोभायमान हो रहा है। उनका मुखकमल अपने सौन्दर्यसे गर्वपूर्वक पौर्णमासीके चन्द्रमाका तिरस्कार कर रहा था तथा मन्द मुसकानसे जो दाँतोंकी किरणें निकल रही थीं वे उसमें केसर की भाँति शोभायमान हो रही थीं। जिस प्रकार हिमवान पर्वत गङ्गाके जल-प्रवाहसे युक्त अपने तटको धारण करता है उसी प्रकार नाभिराज अनेक आभरणोंसे उज्जवल और रत्नहारसे भूषित अपने वक्षःस्थलको धारण कर रहे थे। वे उत्तम अँगुलियों और हथेलियोंसे युक्त जिन दो मुजाओंको धारण किये हुए थे वे ऊपरको फण उठाये हुए सर्पेकि समान शोभायमान हो रहे थे। तथा बाजूबन्दोंसे सुरोभित उनके दोनों कन्धे ऐसे मालूम होते थे मानो सर्पसहित निधियोंके दो घोड़े हो हों। वे नाभिराज जिस कटि भागको धारण किये हुए थे वह अत्यन्त सुदृढ़ और स्थिर था, उसके अस्थिवन्ध वजमय थे तथा उसके पास ही सुन्दर नाभि शोभाय-मान हो रही थी। उस कटि भागको धारण कर वे ऐसे मालूम होते थे मानो मध्यलोकको धारण कर अर्थ्व और अधीभागमें विस्तारको प्राप्त हुआ छोकस्कन्ध ही हो। वे करधनीसे शोभायमान कमरको धारण किये थे जिससे ऐसे मालूम होते थे मानो सब ओर फैले हुए रह्नोंसे युक्त रब्रद्वीपको धारण किये हुए समुद्र ही हो। वे वज्रके समान मजबूत, गोलाकार और एक-दूसरेसे सटी हुई जिन जंघाओंको धारण किये हुए थे ने ऐसी मालूम होती थी मानो जगदुरूपी

१. छेदनोपायः । २.--दुच्छ्यः अ०, द०, स०, प०, म०, स०। ३. ऊर्घ्वभूमिरिधस्यका । ४. --णोज्ज्व-लम् अ०, स०, ल०। ५. दिचरी चांसी अ०, प०, म०, स०, ल०। ६. 'दृढसन्धिस्तु संहतः'। ७. स्विरतरम्।

मत्वोरसिलं मस्योद्धंकायं वेधा महामरम् । उपाजेकतुं मध्यूकः स्थिरं जक्के न्यधाद् ध्रुवम् ॥१६१॥ चन्द्राकंसिद्दम्मोधिमस्यक्मीदिलक्षणम् । द्येऽधिचरणं मक्तुं चराचरमिवाशितम् ॥१६२॥ इति स्वभावमाधुर्यसीन्द्यंषिटतं वपुः । मन्ये तादक् सुरेन्द्राक्षामित खायेत वुष्करम् ॥१६२॥ तस्य काले सुतोश्यत्ती नामिनालमदस्यतः । सः तिक्रकतंगोपायमादिक्षक्षामिरित्यमृत् ॥१६४॥ तस्यैव काले जलदाः कालिकाकर्तुरत्विषः । प्रावुरासक्षभोभागे सान्द्राः सेन्द्रक्षरासनाः ॥१६५॥ तस्यैव काले जलदाः कालिकाकर्तुरत्विषः । प्रावुरासक्षभोभागे सान्द्राः सेन्द्रक्षरासनाः ॥१६५॥ नमो नीरन्धमारुन्धज्ञात्रमेश्रमसुष्यां चयः । कालावुद्भृतसामध्यैरास्त्रः स्कृतपुद्गलेः ॥१६५॥ विवुद्गन्तो महाध्वाना वर्षन्तो रेजिरे घनाः । अस्याकोद्यमिकादेशः महिनो नागा द्वयः सक्षृहिक्ताः ॥१६५॥ धनाधनधनध्वानैः प्रहता गिरिजित्तयः । प्रस्थाकोद्यमिवातेषुः प्रस्थः प्रतिकाद्यकैः ॥१६८॥ विवाववा ततान् कृत्वेन् कलापोधान् कलापिनाम् । घनाधनालिमुक्ताम्मःक्वावाही समीरणः ॥१६९॥ धातका मधुरं रेणुरभिनन्दा घनागमम् । अकस्माचाण्डवारम्भमातेने विवित्रां कुकम् ॥१७०॥ अभिषेक्तुमिवारक्षा गिरीनम्भोभुषां चयाः । मुक्तधारं प्रवर्षन्तः प्रक्षरदातुं निक्षरान् ॥१००॥

घरके भीतर छगे हुए दो मजबूत खम्भे हों। उनके शरीरका कुर्ध्व भाग वक्षःस्थलरूपी शिलासे युक्त होनेके कारण अत्यन्त वजनदार था मानो यह समझकर हो ब्रह्माने उसे निश्च छरूपसे धारण करनेके लिए उनकी ऊरुओं (घुटनोंसे ऊपरका भाग) सहित जंघाओं (पिंडरियों) को बहुत ही मजबूत बनाया था। वै जिस चरणतलको धारण किये हुए थे वह चन्द्र, सूर्य, नदी, समुद्र, मच्छ, कच्छप आदि अनेक अभुस्थक्षणोंसे सिहत था जिससे वह ऐसा मालूम होता था भानो यह चर-अचर रूप सभी संसार सेवा करनेके लिए उसके आश्रयमें आ पड़ा हो। इस प्रकार स्वाभाविक मधुरता और सुन्दरतासे बना हुआ नाभिराजका जैसा शरीर था, मैं मानता हूँ कि वैसा शरीर देवोंके अधिपति इन्द्रको भी मिलना कठिन है ॥१५२–१६३॥ इनके समयमें उत्पन्न होते वक्त बालककी नाभिमें नाल दिसायी देने लगा था और नाभिराजने उसके काटनेकी आज्ञा दी थी इसलिए इनका 'नाभि' यह सार्थक नाम पड़ गया था ॥१६४॥ उन्हींके समय आकाशमें कुछ सफेदी छिये हुए काले रंगके सचन मेघ प्रकट हुए थे। वे मेघ इन्द्रधनुषसे सहित थे।।१६५ ।। उस समय कालके प्रभावसे पुदुगल परमाणुओं में मेघ बनानेकी सामर्थ्य उत्पन्न हो गयी थी, इसलिए सूक्ष्म पुद्गली-द्वारा बने हुए मेघोंके समूह छिद्ररहित लगातार समस्त आकाशको घेर कर जहाँ-तहाँ फैल गये थे ।।१६६॥ वें मेघ बिजलीसे युक्त थे, गम्भीर गर्जना कर रहे थे और पानी बरसा रहे थे जिससे ऐसे शोभायमान होते ये मानो सुवर्णकी मालाओंसे सहित, मद बरसानेवाले और गरजते हुए इस्ती ही हो ।।१६७। उस समय मेघोंकी गम्भीर गर्जनासे टकरायी हुई पहाडोंकी दीवालोंसे जो प्रतिध्वनि निकल रही थी उससे ऐसा मालूम होता था मानो वे पर्वतकी दीवालें कुपित होकर प्रतिध्वनिके बहाने आक्रोश वचन (गालियाँ) ही कह रही हों ॥१६८॥ उस समय मेघमाला-द्वारा बरसाये द्वए जलकणोंको धारण करनेवाला-ठण्डा वायु मयूरोंके पंसोंको फैछाता हुआ वह रहा था ।।१६९॥ आकाशमें बादछोंका आगमन देखकर हर्षित हुए चातक पक्षी मनोहर शब्द बोलने लगे और मोरोंके समृह अकस्मात् ताण्डव नृत्य करने लगे ॥१००॥ उस समय धाराप्रवाह बरसते हुए मेघोंके समृहे ऐसे मालूम होते थे मानो जिनसे धातुओंके

रै. उरस्वन्तम् । 'स्वादुरस्वानुरसि लः' इत्यभिधानात् । २. आहितक्ष्ठीकर्तुम् । ३. सवरत्राः । ''दूष्या कथ्या वरत्रा स्यात्' इत्यमरः । ४. सगजिताः । सजृम्भिताः व० । ५. बाति स्म । ६. आ समन्तात् ततान् आततान् कुर्वन् । ७. 'रण शन्दे' । ८. धातुः गैरकः ।

क्वचिद् शिरिसरित्प्राः प्रावर्तन्त महारयाः । भातुरागाश्मा मुक्त रक्तमोक्षा श्वादिषु ॥१७२॥ ध्वनन्तो ववृषुमुक्तस्यूलभारं पयोभराः । स्वन्त इव शोकार्ताः कल्पवृक्षपरिक्षये ॥१७३॥ मादंक्षिककरास्कालादिव वात्तनिष्णकात् । पुष्करेष्विव गम्मीरं ध्वनरसु जलवाहिषु ॥१७४॥ विद्यवदी नमोरक्ने विचित्राकारभारिणी । प्रतिक्षचविवृत्ताक्नी नृत्तारम्ममिवातनोत् ॥१७५॥ पयः पयोभरासक्तैः पिबद्धि रविवृत्तिमः । कृष्कु लक्ष्मतिप्रीतैश्चातकर्मकायितम् ॥१७६॥ विद्यक्तस्यक्तैः काकापेश्वेमद्वाजलैः । कृषिप्रवृत्तकर्मवैद्यक्तं पामरकायितम् ॥१७७॥ अवुद्धिप्वमुत्तकर्मे । कृष्णे विक्रयां भेशुवैचित्र्यात् पुद्धलारमनः ॥१७८॥ वदा जलधरोन्मुक्तामुक्ताफलक्वोऽप्सटाः । १०९॥ वदा जलधरोन्मुक्तामुक्ताफलक्वोऽप्सटाः । १०९॥ वतोऽन्यसुक्तवारिक्षमालानिकातपगोचराम् । १३८॥ वतोऽन्यसुक्तवारिक्षमालानिकातपगोचराम् । १३८॥

निर्झर निकल रहे हैं ऐसे पर्वतोंका अभिषेक करनेके लिए तत्पर हुए हों ।।१७१।। पहाड़ोंपर कहीं-कहीं गेरूके रंगसे छाछ हुए निद्योंके जो पूर बड़े बेगसे बह रहे थे वे ऐसे मालूम होते थे मानो मेघोंके प्रहारसे निकले हुए पहाड़ोंके रक्तके प्रवाह ही हो ॥१७२॥ वे बादल गरजते हुए मोटी धारसे बरस रहे थे जिससे ऐसा मालूम होता था मानो कल्पवृक्षोंका क्षय हो जानेसे शोकसे पीड़ित हो रुदन ही कर रहे हों-रो-रोकर आंसू बहा रहे हो ॥१७३॥ बायुके आघात-से उन मेघोंसे ऐसा गम्भीर शब्द होता था मानो बजानेवालेके हाथकी चोटसे सृदक्कका ही शब्द हो रहा हो। उसी समय आकाशमें बिजली चमक रही थी, जिससे ऐसा मालूम होता था मानो आकाशरूपी रङ्गभूमिमें अनेक रूप धारण करती हुई तथा क्षण-क्षणमें यहाँ-वहाँ अपना शरीर घुमाती हुई कोई नटी नृत्य कर रही हो ॥१७४-१७५॥ उस समय चातक पक्षी ठीक बालकोंके समान आचरण कर रहे थे क्योंकि जिस प्रकार बालक पयोधर-माताके स्तनमें आसक्त होते हैं उसी प्रकार चातक पक्षी भी पयोधर-मेघोंमें आसक्त थे, बालक जिस तरह कठिनाईसे प्राप्त हुए पय-दूधको पीते हुए रुप्त नहीं होते उसी तरह चातक पक्षी भी कठिनाईसे प्राप्त हुए पय-जलको पीते हुए एम नहीं होते थे, और बालक जिस प्रकार मातासे प्रेम रखते हैं उसी प्रकार चातक पक्षी भी मेघोंसे प्रेम रखते थे ॥१७६॥ अथवा वे बादछ पामर मनुष्यों-के सम्हके समान आचरण करते ये क्योंकि जिस प्रकार पामर मनुष्य स्नीमें आसक्त हुआ करते हैं उसी प्रकार वे भी विजलीरूपी सोमें आसक्त थे, पामर मनुख्य जिस प्रकार खेतीके योग्य वर्षाकालकी अपेक्षा रखते हैं उसी प्रकार वे भी वर्षाकालकी अपेक्षा रखते थे, पामर मनुष्य जिस प्रकार महाजड़ अर्थात् महामूर्ख होते हैं उसी प्रकार वे भी महाजल अर्थात् भारी जलसे भरे हुए थे (संस्कृत-साहित्यमें इलेप आदिके समय द और छ में अभेद होता है) और पामर मनुष्य जिस प्रकार खेती करनेमें तत्पर रहते हैं उसी प्रकार मेघ भी खेती करानेमें तत्पर थे।।१७७।। यद्यपि वे बादल बुद्धिरहित ये तथापि पुद्गल परमाणुओंकी विचित्र परिणति होनेके कारण शीव ही बरसकर अनेक प्रकारकी विकृतिको प्राप्त हो जाते थे।।१७८।। उस समय मेघोंसे जो पानीकी बूँदें गिर रही थीं वे मोतियोंके समान सुन्दर थीं तथा उन्होंने सूर्यको किरणोंके तापसे तपी हुई पृथ्वीको शान्त कर दिया था ॥१७९॥ इसके अनन्तर मेघोंसे पढ़े हुए जलकी आर्द्रता.

१. वेगाः । २. रक्तमोषनाः । ३. -स्यूलकाराः म०, ल० । ४. मृदञ्जवादकः । ५. वाद्यदक्षेषु । ६. मेथेषु । ७. लब्धमिव प्री-म०, स०, ल० । ८. महातीयैः महाज्ञहेश्च । ९. पामर इव आवरितम् । १०. अनेक्षा । ११.-एचोऽप्लटा अ०, प०, द० । -एचर्छटा स० । -एचो घटा म० । -एचो छटा ल० । १२. वीत्यं नयन्ति सम इत्यर्थः । १३. आर्द्रता । १४. अन्तिहितकोषणत्वम् ।

गुबानिश्रित्य सामग्री प्राप्य द्रव्यादिलक्षणाम् । संरूढान्यक्षुरावस्थाप्रमृत्याकणिशासितः ॥१८१॥ शनैरशनैर्विवृद्धानि क्षेत्रेष्वविरस्यं तदा । सस्यान्यकृष्टपच्यानि नानामेदानि सर्वतः ॥१८२॥ प्रजानां पूर्वसुकृतात् कालादिष च तादशात् । सुपकानि यथाकालं फलदायीनि रेजिरे ॥१८३॥ तदा पितृष्यतिकान्तावपत्यानीव तत्पदम् ॥ कत्यवृक्षोचितं स्थानं तान्यध्यासिषत रुफुटम् ॥१८४॥ नातिवृष्टिरवृष्टियां तदासीत् किंतु मध्यमा । वृष्टिस्त तस्तवंधान्यानां फलावासिरविष्कुतां ॥१८५॥ धाष्टिकाः कलमग्रीहियवगोपूमकङ्गवः । अस्यामाकको वृत्यो दार नीवारवरको स्त्रथम ॥१८६॥

तिकातस्यौ मसुराश्च<sup>ै</sup>सर्वपो<sup>3</sup>धान्यजीरकौ<sup>3</sup>। <sup>१</sup> सुद्गमाध<sup>ी</sup> ढको<sup>3</sup>राज<sup>3</sup>८माध<sup>े (</sup>निष्पा<del>वकाश्ययाः <sup>2</sup>ै॥</del>१८७॥

ें कुलिस्थित्रिपुटौ<sup>र्</sup> चेति भान्यभेदास्स्विमे मताः । सकुसुम्माः सकर्पासाः प्रजाजीवनहेतवः ॥१८८॥ उपभोग्येषु भान्येषु सस्स्वप्येषु तदा प्रजाः । तदुपायमजानानाः <sup>२३</sup>स्थतोऽमूर्मुमुहु<sup>र्</sup> मुंहुः ॥१८९॥ करुपद्मेषु कास्स्येन प्रकीनेषु निराश्रयाः । युगस्य परिवर्षेऽस्मिमभूषद्माकुलाः कुलाः ॥१९०॥ तीत्राया<sup>र्भ</sup>मशनायाया<sup>र्भ</sup>मुदीर्णाहारसंज्ञकाः । जीवनोपायसंशीति<sup>र्द</sup>स्याकुलीकृतचेतसः ॥१९१॥

प्रथ्वीका आधार, आकाशका अवगाहन, वायुका अन्तर्नीहार अर्थात् शीतल परमाणुओंका संचय करना और धूपकी उष्णता इन सब गुणोंके आश्रयसे उत्पन्न हुई द्रव्य क्षेत्र काल भाव रूपी सामग्रीको पाकर खेतोंमें अनेक अंकुर पैदा हुए, वे अंकुर पास-पास जमे हुए थे तथापि अंकुर अवस्थासे लेकर फल लगने तक निरन्तर धीरे-धीरे बढ़ते जाते थे। इसी प्रकार और भी अनेक प्रकारके धान्य बिना बोये ही सब ओर पैदा हुए थे। वे सब धान्य प्रजाके पूर्वी-पार्जित पुण्य कर्मके उदयसे अथवा उस समयके प्रभावसे ही समय पाकर पक गये तथा फल देनेके योग्य हो गये ॥१८०-१८३॥ जिस प्रकार पिताके मरनेपर पुत्र उनके स्थानपर आरूढ़ होता है उसी प्रकार कल्पवृक्षोंका अभाव होनेपर वे धान्य उनके स्थानपर आरूढ़ हुए थे ॥१८४॥ उस समय न तो अधिक वृष्टि होती थी और न कम, किन्तु मध्यम दरजेकी होती थी इसलिए सब धान्य बिना किसी विन्न-बाधाके फलसहित हो गये थे । ११८५।। साठी, चावल, कलम, ब्रीहि, जौ, गेहूँ, कांगनी, सामा, कोदो, नीवार ( तिश्री ), बटाने, तिल, अलसी, मसूर, सरसों, धनियाँ, जीरा, मूँग, उड़द, अरहर, रोंसा, मोठ, चना, कुलथी और तेवरा आदि अनेक प्रकारके धान्य तथा कुसुन्भ (जिसकी कुसुमानी-छाछ रंग बनता है) और कपास आदि प्रजाकी आजीविकाके हेतु उत्पन्न हुए थे ॥१८६-१८८॥ इस प्रकार भोगोप-भोगके योग्य इन धान्योंके मौजूद रहते हुए भी उनके उपयोगको नहीं जाननेवाली प्रजा बार बार मोहको प्राप्त होतो थी-वह उन्हें देखकर बार-बार भ्रममें पह जाती थी।।१८९॥ इस युग-परिवर्तनके समय कल्पवृक्ष बिलकुल ही नष्ट हो गये थे इसलिए प्रजाजन निराशय होकर अत्यन्त ब्याकुल होने लगे।।१९०।। उस समय आहार संज्ञाके उदयसे उन्हें तीत्र भूख लग

१. --लक्षणीम् अ०, प०। २. जिक्करे अ०, द०, प०, स०, म०। ३. --चितस्थानं म०, ल०। ४. तत्कारणात्। ५. अवाधिता। ६. पोततण्डुजाः। ७. 'ध्यामाकस्तु स्मयाकः स्यात्'। ८. कोरदूषः। ९-द्रबोद्वाल-द०। १०. उदारनीवारः तृणवान्यम्। ११. [ मटर इति हिन्दीभाषायाम् ] १२. तुन्दुमः। १३. बान्यकम्। १४. जीरणः। १५. मुङ्गः पीतमुद्गो वा ''खण्डीरः पीतमुङ्गः स्यात् कृष्णमृद्गस्तु शिम्बिका' इत्यमिषानात्। १६. वृष्यः। १७. तुवरिका। १८. अलसान्द्र [ 'रोसा' इति हिन्दी ]। १९. निष्पावः ['मोठ' इति हिन्दी] 'समौ तु वल्क-निष्पावो'। २०. हरिमन्यकाः। २१. कुलत्यका ''कुलत्यिका पिलकुलः''। २२. तिपुटः [ 'तेवरा' इति, हिन्दीभाषायाम् ]। २३. स्वतो मूढा मुहुर्नुहः प०। २४. मुह्मन्ति स्म। २५. बुभुक्षायाम्। २६. उदीणि उदिता। २७. --संज्ञया द०, स०, ल०। २८. संशयः।

युगमुख्यमुपासीनां नामिं मनुमपश्चिमम् । ते तं विज्ञापयामासुरिति दीनिगरी नराः ॥१९२॥ जीवामः कथमेवाद्य नाथानाथा विना हुमैः । करुपदाथिभिराकरूपमित्समार्थेरपुण्यकाः ॥१९३॥ इमे केचिदितो देव तरुभेदाः समुस्थिताः । शाखामिः फलनम्नाभिराह्मयन्तीव नोऽधुना ॥१९४॥ किममे परिहर्तव्याः किंवा भोग्यफला इमे । फलनम्नशिक्षा मान्ति विश्वदिक्षमितोऽभुतः ॥१९४॥ अमीषामुपशल्येषु केऽप्यमी तृणगुरूमकाः । फलनम्नशिखा मान्ति विश्वदिक्षमितोऽभुतः ॥१९४॥ क एषामुपयोगः स्थाद् विनियोज्याः कथं नु वा । किमिमे स्वैरसंप्राद्या न वेतीदं वदाद्य नः ॥१९४॥ ववं देव सर्वमप्येतद् वेश्य नाभेऽनिमज्ञकाः । एष्टममो वयमद्यार्त्तरतो मृहि प्रसीद नः ॥१९४॥ ववं देव सर्वमप्येतद् वेश्य नाभेऽनिमज्ञकाः । एष्टममो वयमद्यार्त्तरतो मृहि प्रसीद नः ॥१९४॥ इतिकर्तव्यतामृद्यो नितमीतांस्तदार्यकान् । नाभिनं विभिन्नस्यक्त्या व्याजहार पुनः स तान् ॥१९९॥ इमे विक्यतरूष्टे द्रुमाः पश्यक्तानताः । युष्मानद्यानुगृह्यन्ति पुरा करुपद्रुमा यथा ॥२००॥ महकास्तदिमे भोग्याः कार्या न भ्रान्तिरस्र वः । अभी च परिहर्तव्या दूरतो विषद्भकाः॥२०१॥ इमाश्री नामीषधयः विषद्भकाः॥२०१॥

रही थी परन्तु उनके शान्त करनेका कुछ उपाय नहीं जानते थे इसलिए जीवित रहनेके संदेह-से उनके चित्त अत्यन्त ज्याकुल हो उठे। अन्तमें वे सब लोग उस युगके मुख्य नायक अन्तिम कुलकर श्री नाभिराजके पास जाकर बड़ी दीनतासे इस प्रकार प्रार्थना करने लगे।।१९१-१९२॥ हे नाथ, मनवांछित फरू देनेवारे तथा कल्पान्त कारू तक नहीं भुलाये जानेके योग कल्प-वृक्षोंके बिना अब इस पुण्यहीन अनाथ लोग किस प्रकार जीवित रहें ? ॥१९३॥ हे देव, इस ओर ये अनेक वृक्ष उत्पन्न हुए हैं जो कि फलोंके बोझसे चुकी हुई अपनी ज्ञास्ताओं-द्वारा इस समय मानो हम लोगोंको बुला ही रहे हों ।।१९४।। क्या ये वृक्ष छोड़ने योग्य हैं ? अथवा इनके फल सेवन करने योग्य हैं ? यदि हम इनके फल प्रहण करें तो ये हमें मारेंगे या हमारी रक्षा करेंगे ? ॥१९५॥ तथा इन वृक्षोंके समीप ही सब दिशाओंमें ये कोई छोटी-छोटी झाड़ियाँ जम रही हैं, उनकी शिखाएँ फलेंकि भारसे झुक रही हैं जिससे ये अत्यन्त शोभा-यमान हो रही हैं ॥१९६॥ इनका क्या उपयोग हैं ? इन्हें किस प्रकार उपयोगमें लाना चाहिए ? और इच्छानुसार इसका संग्रह किया जा सकता है अथवा नहीं ? हे स्वामिन, आज यह सब बातें हमसे कहिए।।१९७। हे देव नाभिराज, आप यह सब जानते हैं और हम लोग अनिस हैं -- मूर्ख हैं अतएव दुखी होकर आपसे पूछ रहे हैं इसलिए हम लोगोंपर प्रसन्न होइए और कहिए।।१९८।। इस प्रकार जो आर्थ पुरुष हमें क्या करना चाहिए इस विषयमें मृद् थे तथा अत्यन्त धवडाये हुए थे 'उनसे डरो मत' ऐसा कहकर महाराज नाभिराज नीचे लिखे वाक्य कहने लगे ।।१९९॥ चूँकि अब कल्पवृक्ष नष्ट हो गये हैं इसलिए पके हुए फलोंके भारसे नम्र हुए ये साधारण वृक्ष ही अब तुम्हारा बैसा उपकार करेंगे जैसा कि पहले कल्पवश्च करते थे ।।२००। हे भद्रपुरुषो, ये वृक्ष तुम्हारे भोग्य हैं इस विषयमें तुम्हें कोई संशय नहीं करना चाहिए। परन्तु (हाथका इशारा कर ) इन विषवृक्षोंको दूरसे ही छोड देना चाहिए ॥२०१॥ ये स्तम्बकारी आदि कोई ओषधियाँ हैं, इनके मसाले आदिके

१. उपासीनाः [समीपे उपविष्टाः] । २. मुरूपम् । ३. अमीष्टदैः । ४. फलानि गृह्णतः । ५. रक्षन्ति । ६. समीपभूमिषु । ७. सर्वदिक्षु । ८. विनियोग्याः प० । ९. कर्तव्यं कार्यम् । १०. नितिश्रान्तांस्तदां स०, छ०, द० । ११ न भेतव्यम् । १२. कल्पवृक्षहानौ । १३. काक्ष्वनौष्ट्यः छ०, प०, म०, द०, छ० । झोषध्यः फलपाकान्ताः । १४ बीह्यादयः ।

स्वभावमधुराश्चेते दीर्घाः पुण्बे क्षुत्रण्डकाः । रसीकृत्य प्रपातस्या वृन्तैर्यन्त्रेश्च पीडिताः ॥२०३॥ गजकुम्मस्थले तेन स्वा निर्वर्तितानि च । पात्राचि विविधान्येषां स्थाल्यादीनि दथालुना ॥२०४॥ इत्यालुपायकथनैः प्रीताः सत्कृत्य तं मनुम् । भेजुस्तद्वितां वृत्तिं प्रजाः कालोचितां तदा ॥२०५॥ प्रजानां हितकृद् भूत्वा मोगम्मिस्थितिच्युतीः नामिराजस्तद्वेद्भूतो भेजे कस्पतक्तियतम् ॥२०६॥ पूर्वं भ्यावर्णिता ये ये प्रतिश्रुत्यादयः कमात् । प्ररा भवे वभू बुस्ते विदेहेषु महान्वयाः ॥२०६॥ पूर्वं भ्यावर्णिता ये ये प्रतिश्रुत्यादयः कमात् । प्ररा भवे वभू बुस्ते विदेहेषु महान्वयाः ॥२०५॥ वृक्षात् भ्रामिकसम्यवस्यमुपादाय जिनान्तिके । सन्यवस्यमुणात् पूर्वं वश्वापुर्मोगम् सुषाम् ॥२०८॥ वृद्धात् भ्रामिकसम्यवस्यमुपादाय जिनान्तिके । सन्नोदपस्ततं स्वायुत्रस्ते ते श्रुतपूर्विणः ॥२०९॥ वृद्धातं जीवनोपायमननान्मनवो मताः । भार्याणां कुलसंस्यायकृतेः कुककरा इमे ॥२१९॥ वृद्धानां भारणादेते मताः कुलभरा इति । युगादिपुरुषाः प्रोक्ता युगादौ प्रमिवण्याः ॥२१२॥ वृद्धास्तीर्थकृतेः कुलकृत्वेव संमतः । मरतश्रकशृत्यवेव भेक्ता युगादौ प्रमिवण्याः ॥२१२॥ वृद्धास्तीर्थकृतेः कुलकृत्वेव संमतः । मरतश्रकशृत्यवेव भेक्ता युगादौ प्रमिवण्याः ॥२१२॥ वृद्धास्तिर्थकृतेः कुलकृत्वेव संमतः । मरतश्रकशृत्यवेव भेक्ता वृत्वाविष्ठाः ॥२१२॥

साथ पकार्य गये अन्त आदि स्वाने योग्य पदार्थ अत्यन्त स्वादिष्ट हो जाते हैं ॥२०२॥ और ये स्वभावसे ही मीठे तथा लम्बे-लम्बे पौंड़े और ईसके पेड़ लगे हुए हैं। इन्हें दाँतोंसे अथवा यन्त्रोंसे पेलकर इनका रस निकालकर पीना चाहिए ॥२०३॥ उन दयालु महाराज नाभिराजने थाली आदि अनेक प्रकारके बरतन हाथीके गण्डस्थलपर मिट्टी-द्वारा बनाकर उन आर्य पुरुषोंको दिये तथा इसी प्रकार बनानेका उपदेश दिया ॥२०४॥ इस प्रकार महाराज नाभिराज-द्वारा बताये हुए उपायोंसे प्रजा बहुत ही प्रसन्न हुई। उसने नाभिराज मनुका बहुत ही सत्कार किया तथा उन्होंने उस कालके योग्य जिस वृत्तिका उपदेश दिया था वह उसीके अनुसार अपना कार्य चलाने लगी।।२०५।। उस समय यहाँ भोगभूमिकी व्यवस्था नष्ट हो चुकी थी, प्रजाका हित करनेवाले केवल नाभिराज ही उत्पन्न हुए थे इसलिए वे ही कल्प-बृक्षकी स्थितिको प्राप्त हुए थे अर्थात् कल्पवृक्षके समान प्रजाका हित करते थे ॥२०६॥ ऊपर प्रतिश्रुतिको आदि लेकर नाभिराज पर्यन्त जिन चौदह मनुऑका क्रम-क्रमसे वर्णन किया है वे सब अपने पूर्वभवमें विदेह क्षेत्रोंमें उच कुळीन महापुरुष ये ॥२०%। उन्होंने उस भवमें पुण्य बढ़ानेबाले पात्रदान तथा यथायोग्य ब्रताचरणरूपी अनुष्ठानींके द्वारा सम्यग्दर्शन प्राप्त होनेसे पहले ही भोगभूमिकी आयु बाँध ली थी, बादमें श्री जिनेन्द्रके समीप रहनेसे उन्हें क्षायिक सम्यग्दर्शन तथा श्रुतज्ञानकी प्राप्ति हुई थी और जिसके फलस्वरूप आयुके अन्तमें मरकर वे इस भरतक्षेत्रमें उत्पन्न हुए थे ॥२०८-२०९॥ इन चौदहमें-से कितने ही कुलकरोंको जातिस्मरण था और कितने ही अवधिज्ञानरूपी नेत्रके धारक थे इसिखए उन्होंने विचार कर प्रजाके लिए उत्पर कहे गये नियोगों-कार्योंका उपदेश दिया था ॥२१०॥ ये प्रजाके जीवनका उपाय जाननेसे मनु तथा आर्य पुरुषोंको कुछकी भाँ ति इकहे रहनेका उपदेश देनेसे कुछकर कहलाते थे। इन्होंने अनेक वंश स्थापित किये थे इसलिए कुलधर कहलाते थे तथा युगके आदिमें होनेसे ये युगादिपुरुष भी कहे जाते थे ॥२११-२१२॥ भगवान् वृषभदेव तीर्थंकर भी थे और कुळकर भी माने गये थे। इसी प्रकार भरत महाराज चक्रवर्ती भी थे और कुळधर

१. नाभिराजस्ततो भेजे श्रुतकल्य-प०,म०,द० ! २. ये ते ब०, प०, म०, स०, छ० । ये वे द० । ३. पृथ्यकारणै: । -४. पत्स्यत म०,छ० । ५. पूर्वभवे श्रुतकारिणः । ६. इसान्नियोगानाध्याय अ०, द०,प०,म०, छ० । ७. ध्यात्वा । ८. गृहविन्यासकरणात् । 'संचाते सन्निवेशे च संस्त्यायः' इत्यभिधानात् । ९. अन्वयानाम् । 'कुलमन्वयसंचातगृहोत्पत्त्याश्रमेषु च' इत्यभिधानात् । १०. युगादिप्र-म० । ११. कुलभृष्यैव द०, म०, छ० ।

तत्राधैः पञ्चभिन् णां कुलकृतिः कृतागसाम् । हाकारलक्षणो दण्डः समवस्थापितस्तदा ॥२१४॥ हामाकारश्च दण्डोऽन्यैः पञ्चभिः संप्रवर्तितः । पञ्चभिस्तु ततः शेषेह्रीमाधिकारलक्षणः ॥२१५॥ वर्तारदण्डनं चैव वधवन्धादिलक्षणम् । नृणां प्रवलदोषाणां मरतेन नियोजितम् ॥२१६॥ यदायुरुक्तमेतेषामममादिप्रसंख्यया । क्रियते तद्विनिश्चत्ये परिभाषोपवर्णनम् ॥२१७॥ पूर्वाद्वं वर्षलक्षाणामशीतिश्चतुरुत्तरा । तद्विगतं भवेत् पूर्वं तत्कोटो पूर्वकोव्यसौ ॥२१८॥ पूर्वं वतुरशोतिकां पूर्वाद्वं परिभाष्यते । वर्षाद्वाद्वं तत्त्वं पर्विभ्यते ॥२१८॥ गुणाकारविधः सोऽयं योजनीयो यथाक्रमम् । उत्तरेष्वपि संख्यानिश्वक्ष्येषु निराकुलम् ॥२२०॥ त्रेषां संख्यानमेदानां नामानीमान्यगुक्षमात् । कीर्त्यन्तेऽनादि सिद्धान्तपदक्षिनि यानि व ॥२२९॥ पूर्वाद्वं च तथा पूर्वं पर्वाद्वं पर्वसाद्वयम् । नयुताद्वं परं तस्माचयुतं च ततः परम् ॥२२२॥ कुमुदाङ्गमतो विद्धं कुमुदाङ्कमतः परम् । पद्धाद्वं च ततः पर्वः निलनाङ्गमतोऽपि च ॥२२३॥

भी कहलाते थे ॥२१३॥ उन कुलकरोंमें-से आदिके पाँच कुलकरोंने अपराधी मनुष्योंके लिए 'हा' इस दण्डको व्यवस्था की थी अर्थात् खेद है कि तुमने ऐसा अपराध किया। उनके आरोके पाँच कुलकरोंने 'हा' और 'मा' इन दो प्रकारके दण्डोंकी व्यवस्था की थो अर्थात खेद है जो तुमने ऐसा अपराध किया, अब आगे ऐसा नहीं करना। शेष कुछकरोंने 'हा' 'मा' और 'धिक' इन तीन प्रकारके दण्डोंकी व्यवस्था की थी अर्थात खेद है, अब ऐसा नहीं करना और तम्हें धिकार है जो रोकनेपर भी अपराध करते हो ॥२१४-२१५॥ भरत चक्रवर्तीके समय लोग अधिक दोष या अपराध करने लगे थे इसलिए उन्होंने वध, बन्धन आदि शारीरिक दण्ड देनेकी भी रीति चलायो थी।।२१६।। इन मनुओंकी आयु उत्पर अमम आदिकी संख्या-द्वारा बतलायी गयी है इसलिए अब उनका निश्चय करनेके लिए उनकी परिभाषाओंका निरूपण करते हैं ॥२१७। चौरासी छाख वर्षींका एक पूर्वाङ्क होता है। चौरासी छाखका वर्ग करने अर्थात् परस्पर गुणा करनेसे जो संख्या आती है उसे पूर्व कहते हैं ( ८४००००० 🗙 ८४०००० =७०५६०००००००० ) इस संख्यामें एक करोड़का गुणा करनेसे जो छन्ध आने उतना एक पूर्व कोटि कहलाता है। पूर्वकी संख्यामें चौरासीका गुणा करनेपर जो लब्ध हो उसे पर्वाङ्ग कहते हैं तथा पर्वाङ्गमें पूर्वाङ्ग अर्थात् चौरासी लाखका गुणा करनेसे पर्व कहलातः है ॥२१८-२१९॥ इसके आगे जो नयुताङ्ग नयुत आदि संख्याएँ कही हैं उनके किए भी क्रमसे यही गुणाकार करना चाहिए। भावार्थ-पर्वको चौरासीसे गुणा करनेपर नयुताङ्ग, नयुताङ्गको चौरासी-छाससे गुणा करनेपर नयुत; नयुतको चौरासीसे गुणा करनेपर कुमुदाङ्ग, कुमुदाङ्गको चौरासी छालसे गुणा करनेपर कुमुद; कुमुदकी चौरासीसे गुणा करनेपर पश्चाक्क, और पद्माक्को चौरासी लाससे गुणा करनेपर पदा; पदाको चौरासीसे गुणा करनेपर नलिनाङ्ग, और निर्ह्मिनको चौरासी लाखसे गुणा करनेपर निहन होता है। इसी प्रकार गुणा करनेपर आगेकी संख्याओंका प्रमाण निकळता है।।२२०।। अब क्रमसे उन संख्याके मेदोंके नाम कहे जाते हैं जो कि अनादिनिधन जैनागममें रूद हैं ॥२२१॥ पूर्वाझ, पूर्व, पर्वाझ, पर्व, नयुताझ, नयुत, ईमुदाङ्ग, कुमुद, पद्माङ्ग, पद्म, मिलनाङ्ग, मिलन, कमलाङ्ग, कमल, तुट्यङ्ग, तुटिक, अटटाङ्ग,

१. कुलभृद्धिः म०, ल०। २. शारीरं दण्डनं अ०, प०, द०, म०, ल०। ३. पर्वाञ्च-अ०, प०। ४. सिद्धान्ते पद—द०, ल०। ५.-च्छानि म०, प०।

निकृतं कमछाङ्गं च तथान्यत् कमछं विदुः । तुत्व्यङ्गं तुटिकं चान्यद्टदाङ्गमथाटटम् ॥२२४॥ अममाङ्गमतो क्षेत्रमम्माख्यमतः परम् । द्दाद्दाङ्गं च तथा हाद्दा हृद्दुक्षेतं प्रतीयताम् ॥२२५॥ छताङ्गं च छताह्नं च महत्पूर्वं च तद्द्वयम् । शिरःप्रकृत्यितं चान्यचतो इस्तप्रहेष्ठितम् ॥२२६॥ अच्छात्मक्रमतेष्वं प्रकारः काछपर्ययः । संख्येयो गचानातीतं विदुः काछमतः परम् ॥२२७॥ यथासंभवमेतेषु मन्नामायुक्द्यताम् । संख्याञ्चानमिदं विद्वान् अधी पौराखिको मनेत् ॥२२८॥ माद्यः प्रतिश्रुतिः प्रोक्तः द्वितीयः सन्मतिर्मतः । तृतीयः क्षेमकृष्वाम्नः चतुर्यः क्षेमछन्मतुः ॥२२९॥ सीमकृत् पद्ममो ज्ञेयः चष्टः सीमछदिष्यते । ततो विमळवाद्दाङ्गमञ्जद्भमाग्दमी मतः ॥२३०॥ पशस्याद्यवमस्तरमाद्यभिष्यन्त्रोऽप्यनन्तरः । चन्द्रामोऽस्मात् परं ज्ञेयो मक्देवस्ततः परम् ॥२३१॥ प्रसेनजित् परं तत्रमाद्यासिराजश्रतुर्वशः । वृद्यमो मरतेष्ठाञ्च तीर्यचक्रमृतौ मन् ॥२३२॥

### उपजातिः

प्रतिश्रुतिः प्रत्यश्रणोत् प्रजानां चन्द्रार्कसंदर्शनभीतिभाजाम् । स सन्मतिस्तारकिताभ्रमार्गसंदर्शने मीतिमपाचकार ॥२६३॥

#### इन्द्रवजा

क्षेमंकरः क्षेमकृदार्यंवर्गे क्षेमंघरः क्षेमघतेः प्रजानाम् । सीमंकरः सीमकृदार्यनृथां सीमंघरः सीमधतेस्तरूणाम् ॥२३४॥

#### उपञातिः

वाहोपदेशाद्विमकादिवाष्टः पुत्राननाकोकनसंप्रदायात् । चक्षुदमदाक्या मनुरमगोऽभूग्रशस्यदाक्यस्तद्भिष्टवेन ॥२३५॥

अटट, अममाङ्ग, अमम, हाहाङ्ग, हाहा, हृह्नङ्ग, हृहू, लताङ्ग, लता, महालताङ्ग, महालता, शिर्म्भक्षित, हस्तप्रहेलित और अचल ये सब उक्त संख्याके नाम हैं जो कि कालद्रव्यको पर्याय हैं। यह सब संख्या हैं—संख्यातके भेद हैं इसके आगेका संख्यासे रहित है—असंख्यात है।।२२२-२२०।। उत्तर मनुओं-फुलकरोंकी जो आयु कही है उसे इन भेदोंमें ही यथासंभव समझ लेना चाहिए। जो बुद्धिमान पुरुष इस संख्या झानको जानता है वही पौराणिक—पुराणका जानकार विद्वान् हो सकता है।।२२२।। उत्तर जिन कुलकरोंका वर्णन कर चुके हैं यथाक्रम-से उनके नाम इस प्रकार हैं—पहले प्रतिश्रुति, दूसरे सन्मित, तीसरे क्षेमंकर, चौथे क्षेमंघर, पाँचवें सीमंकर, छठें सीमंघर, सातवें विमल्खाहन, आठवें चक्षुष्मान्, नौवें यशस्वान्, इसवें अभिचन्द्र, ग्यारहवें चन्द्राम, बारहवें मरहेव, तेरहवें प्रसेनजिन् और चौदहवें नाभिराज। इनके सिवाय भगवान् वृष्मदेव तीर्थंकर भी थे और मनु भी तथा भरत चक्रवर्तों भी थे और मनु भी ॥ २२९-२३२॥ अब संक्षेपमें उन कुलकरोंके कार्यका वर्णन करता हूँ—प्रतिश्रुतिने सूर्य चन्द्रमाके देखनेसे भयभीत हुए मनुष्योंके भयको दूर किया था, तारोंसे भरे हुए आकाशके देखनेसे लोगोंका जो भय हुआ था उसे सन्मितने दूर किया था, क्षेमंकरने प्रजामें क्षेम-कल्याणका प्रचार किया था, क्षेमंघरने कल्याण धारण किया था, सीमंकरने आर्थ पुरुषों-की सीमा नियत कीथी, सीमन्धरने कल्यवृक्षोंकी सीमा निश्चत कीथी, विमलबाहनने हाथी

१. निश्चीयताम् । हृद्धञ्चहृह् चेत्येशं निश्चीयताम् । २. तद्द्वयम् ---महालताङ्कं महालताद्वम् इति द्वयम् । ३. जानानः । ४. परस्तस्मा-प०, म०, ल० । ५. प्रजानां वचनमिति सम्बन्धः । ६. अपसारयति स्म । ७. क्षेत्रधारणात् । ८. तदिभस्तवनेन ।

सोऽक्रोडयचन्द्रमसामिधन्द्रश्रन्द्रामकस्तैः कियद्य्यजीवीत् । <sup>२</sup> मरुःसुरोऽभूच्चिरजीवनात्तैः प्रसेवजिद्गर्ममछापद्दारात् ॥२३६॥ नाभिश्र तद्वाभिनिकर्तनेन<sup>े अ</sup>प्रजासमास्वासनदेतुरासीत् । सोऽजीजनत् तं युषमं मद्दारमा सोऽप्यप्रसृतुं भनुमादिराजम् ॥२३७॥

#### वसन्ततिसका

इत्थं "युगादिपुरुषोद्भवमादरेण तस्मिनिरूपयति गौतमसद्गणेन्द्रे । सा साधुसंसद्खिका सह मागधेन राज्ञा प्रमोदमचिराद् परमाजगाम ॥२३८॥

## मालिनी

सक्छमनुनियोगात् कालभेदं च घोढा परिषदि ैजिनसेनाचार्यमुक्यो निरूप्य । पुनरथ पुरुनाम्नः पुन्यमायं पुराणं कथवितुमुदियाय अणिकाकणंयेति ॥२३९॥

> इत्यार्षे भगविजनसेनाचार्येप्रणीते त्रिषष्टिलक्षणमङ्गापुराणसंमहे. पीठिकावर्णनं नाम तृतीयं पर्वे ११३॥

आदिपर सवारी करनेका उपदेश दिया था सबसे अप्रसर रहनेवाले चक्षुष्मान्ने पुत्रके मुख देखनेकी परम्परा चलायी थी, यशस्वान्का सब कोई यशोगान करते थे, अभिचन्द्रने वालकोंकी चन्द्रमाके साथ कीड़ा करानेका उपदेश दिया था, चन्द्रामके समय माता-पिता अपने पुत्रोंके साथ कुछ दिनों तक जीवित रहने लगे थे, मसद्देवके समय माता-पिता अपने पुत्रोंके साथ बहुत दिनों तक जीवित रहने लगे थे, प्रसेनजित्ने गर्भके ऊपर रहनेवाले जरायु-रूपी मलके हटानेका उपदेश दिया था और नामिराजने नामि-नाल काटनेका उपदेश देकर प्रजाको आश्वासन दिया था। उन नामिराजने वृष्यदेवको उत्पन्न किया था।।२३३-२३७। इस प्रकार जब गौतम गणधरने बढ़े आदरके साथ युगके आदिपुर्वो इसकरोंकी उत्पत्तिका कथन किया तब यह मुनियोंकी समस्त समा राजा श्रेणिकके साथ परम आनन्द-को प्राप्त हुई।।२३८। उस समय महावीर स्वामीकी शिष्यपरम्पराके सर्वश्रेष्ठ आचार्य गौतम स्वामी कालके छह भेदोंका तथा कुलकरोंके कार्योंका वर्णन कर मगवान आदिनाथका पवित्र पुराण कहनेके लिए तत्पर हुए और मगचेश्वरसे बोले कि हे श्रेणिक, सुनो।।२३९।।

इस प्रकार चार्च नामसे प्रसिद्ध, भगविज्यनसेनाचार्यप्रशीत त्रिषष्टि लक्षण महापुराचा संमह्मे पीठिकावर्षान नामक तृतीय पर्व समाप्ते हुन्या ॥२॥

१. —इत्यजीवत् म० । २. मरुद्देवः । ३. बादवासनं [सान्त्वनम् ] । ४. भरतेशम् । ५. मनूत्पत्तिम् । ६. जिनस्य सेना जिनसेना जिनसेनाया बाचार्यः जिनसेनाचार्यस्तेषु मुख्यो गौतमगणघर इत्यर्थः । ७. उत्तुक्तो अभूव ।

# चतुर्थं पर्व

यस्त्रिपर्वीभिमी पुण्यामधीते मतिमान् पुमान् । सोऽधिगम्य पुराणार्थमिहासुत्र च नम्दति ॥१॥ अथाधस्य पुराणस्य महतः पोठिकामिमाम् । प्रतिष्ठाप्य ततो वस्ये चरितं वृष्येक्षिनः ॥२॥ कोको वेशः पुरं राज्यं तीर्थं दानतपोऽन्वयम् । पुराणेध्वहधाक्ष्येधं गत्रयः फुष्टमिस्वि ॥६॥ कोकोहेशनिक्स्त्यादिवर्णनं यत् सविस्तरम् । कोकाक्मानं तदाम्नातं विशोधितदिगन्तरम् ॥४॥ तदेकदेशदेशादिद्वीपाव्ध्यादिप्रपञ्चनम् । देशाक्यानं तु तज्ज्ञेयं सञ्जेः संज्ञानकोचनैः ॥५॥ मरतादिषु वर्षेषु राजधानीप्रकृपणम् । पुराक्यानमितीष्टं तत् पुरात्नविदां मते ॥६॥ अभुध्मिवधिदेशोऽयं नगरं चेति तत्पतेः । आक्यानं यत्त्राक्यानं त्राच्याक्यानं जिनागमे ॥७॥ संसाराब्धेरपारस्य तरणे तीर्थमिष्यते । चेष्टितं जिननाथानां तस्योक्तिस्तीर्थसंकथा ॥८॥ यादशं स्वारायोदानमनीदशगुणोदयम् पः । कथनं तादशस्यास्य तपोदानकथोष्यते ॥९॥ नरकादिप्रभेदेन चतन्त्रो गत्यो मताः । तासां संकीर्तनं यद्धि गत्याक्यानं तदिष्यते ॥१०॥ पुण्यपापफलावाद्विजन्तुनां यादशी भवेत् । तदाक्यानं फलाक्यानं तत्र निःश्रेयसावधि ॥१०॥ कोकाक्यानं यथोदे शमिह तावत् प्रतन्यते । स्थावसरमम्येषां प्रपञ्चो वर्णयिष्यते ॥१०॥ कोकाक्यानं यथोदे शमिह तावत् प्रतन्यते । स्थावसरमम्येषां प्रपञ्चो वर्णयिष्यते ॥१२॥ कोकाकयानं यथोदे शमिह तावत् प्रतन्यते । स्थावसरमम्येषां प्रपञ्चो वर्णयिष्यते ॥१२॥

जो बुद्धिमान् मनुष्य ऊपर कहे हुए पवित्र तीनो पर्वीका अध्ययन करता है वह सम्पूर्ण पुराणका अर्थ समझकर इस छोक तथा परलोकमें आनन्दको प्राप्त होता है।।१॥ इस प्रकार महापुराणकी पीठिका कहकर अब श्री वृषभदेव स्वामीका चरित कहुँगा ॥२॥ पुराणोंमें लोक, देश, नगर, राज्य, तीर्थ, दान, तप, गति और फल इन आठ बातोंका वर्णन अवश्य ही करना चाहिए।।३।। छोकका नाम कहना, उसकी ब्युत्पत्ति बतछाना, प्रत्येक दिशा तथा उसके अन्तरालोंकी लम्बाई, चौड़ाई आदि बतलाना इनके सिवाय और भी अनेक बातोंका विस्तारके साथ वर्णन करना लोकाल्यान कहलाता है ॥४॥ लोकके किसी एक भागमें देश, पहाड़, द्वीप तथा समुद्र आदिका विस्तारपूर्वक वर्णन करनेको जानकार सम्यग्ज्ञानी पुरुष देशाख्यान कहते हैं।।५।। भारतवर्ष आदि क्षेत्रोंमें राजधानीका वर्णन करना, पुराण जानने-बाछे आचारोंकि मतमें पुराख्यान अर्थात् नगरवर्णन कहस्राता है।।६।। उस देशका यह भाग अमुक राजाके आधीन हैं अथवा वह नगर अमुक राजाका है इत्यादि वर्णन करना जैन शास्त्रां-में राजाख्यान कहा गया है।।अ। जो इस अपार संसार समुद्रसे पार करे उसे तीर्थ कहते हैं ऐसा तीर्थ जिनेन्द्र भगवान्का चरित्र ही हो सकता है अतः उसके कथन करनेको तीर्थाख्यान कहते हैं ॥८॥ जिस प्रकारका तप और दान करनेसे जीवोंको अनुपम फलकी प्राप्ति होती हो उस प्रकारके तप तथा दानका कथन करना तपदानकथा कहलाती है।।१।। नरक आदिके भेदसे गतियोंके चार भेद माने गये हैं उनके कथन करनेको गत्याख्यान 'कहते हैं।।१०॥ संसारी जीवोंको जैसा कुछ पुण्य और पापका फल प्राप्त होता है उसका मोक्षप्राप्ति पर्यन्त बर्णन करना फलाख्यान कहलाता है।।११।। ऊपर कहे हुए आठ आख्यानोंनें-से यहाँ नामा-

१. इसां पूर्वोक्ताम् । २. दानतपोद्धयम् म०, स०, द०, ५०, ७० । ३. सम्बद्धाः । ४. नामोच्चारण-मुद्देशः । ५. निष्काशितोपदेशान्तरम् । ६. विस्तारः । ७. 'स्वे स्वेषना' इति सूत्रेण सप्तमीदेशः । ८. –रं वेति अ०, स०, म०, द०, ५०, छ० । जलोत्तारम् । ९. चरितम् । १०. अनिर्वचनीयम् ।

कोक्यन्तेऽ स्मिक्तिश्चरन्ते जीवाद्यधाः सपर्ययाः । इति क्षोकस्य कोक्त्यं विराहुस्तत्त्वद्विनः ॥१३॥ क्षियन्ति निवसन्त्यस्मिन् जीवादिव्यविस्तराः । इति क्षेत्रं निराहुस्तं कोक्मन्वर्थसंज्ञ्या ॥१४॥ क्षोको बक्तिमो ज्ञेयो जीवाद्यर्थवगाहकः । वित्यः स्वमावनिर्वृत्तः सोऽनन्ताकाशमध्यगः ॥१५॥ स्वष्टास्य जगतः किद्यदस्तीत्येके जगुर्जदाः । तद्वुर्णयनिशसार्थं सृष्टिवादः परीक्ष्यते ॥१६॥ स्वष्टा सर्गबहिर्मृतः क्वस्यः सृज्ञति तज्जगत् । निराधारस्य कृटस्यः सृष्ट्वेनत् क्व निवेशयेत् ॥१७॥ नैको विश्वास्मकस्यास्य जगतो घटने पद्वः । वितनोश्च न तन्वादिमूर्त्तमुर्णसुम्बर्ति ॥१८॥ क्यं च स सृजेस्कोकं विनान्यैः करणादिमिः । तानि सृष्ट्वा सृजेस्कोकमिति चेदनवस्थितः ॥१९॥

तुसार सबसे पहले लोकाल्यानका वर्णन किया जाता है। अन्य सात आल्यानोंका वर्णन भी समयानुसार किया जायेगा ॥१२॥ जिसमें जीवादि पदार्थ अपनी-अपनी पर्यायोंसहित देखे जायें उसे छोक कहते हैं। तत्त्वोंके जानकार आचार्योने छोकका यही स्वरूप बतलाया है ि छोक्यन्ते जीवादिपदार्था यस्मिन् स छोकः । ॥१३॥ जहाँ जीवादि द्रव्योंका विस्तार निवास करता हो उसे क्षेत्र कहते हैं। सार्थक नाम होनेके कारण विद्वान पुरुष लोकको ही क्षेत्र कहते हैं।।१४॥ जीवादि पदार्थीको अवगाह देनेवाला यह लोक अकुन्निम है—किसीका बनाया हुआ नहीं है, नित्य है इसका कभी सर्वथा प्रलय नहीं होता, अपने-आप ही बना हुआ है और अनन्त आकाशके ठीक मध्य भागमें स्थित है।।१५॥ कितने ही मूर्ख छोग कहते हैं कि इस छोकका बनानेवाला कोई-न-कोई अवश्य है। ऐसे छोगोंका दुराग्रह दूर करनेके लिए यहाँ सर्व-प्रथम सृष्टिबादकी ही परीक्षा की जाती है ॥१६॥ यदि यह मान छिया जाये कि इस लोकका कोई बनानेवाला है तो यह विचार करना चाहिए कि वह सृष्टिके पहले-लोककी रचना करनेके पूर्व सृष्टिके बाहर कहाँ रहता था ? किस जगह बैठकर लोककी रचना करता था ? यदि यह कहो कि वह आधाररहित और नित्य है तो उसने इस सृष्टिको कैसे बनाया और बनाकर कहाँ रखा ? ॥१७॥ दूसरी बात यह है कि आपने उस ईश्वरको एक तथा शरीररहित माना है इससे भी वह सुष्टिका रचयिता नहीं हो सकता क्योंकि एक ही ईश्वर अनेक रूप संसारकी रचना करनेमें समर्थ कैसे हो सकता है ? तथा शरीररहित अमूर्तिक ईश्वरसे मृतिक वस्तुओंकी रचना कैसे हो सकती है ? क्योंकि छोकमें यह प्रत्यक्ष देखा जाता है कि मूर्तिक वस्तुओं की रचना मूर्तिक पुरुषों-द्वारा ही होती है जैसे कि मूर्तिक कुम्हारसे म्तिक घटकी ही रचना होती है ॥१८॥ एक बात यह भी है-जब कि संसारके समस्त पदार्थ कारण-सामग्रीके बिना नहीं बनाये जा सकते तब ईश्वर उसके बिना ही छोकको कैसे बना सकेगा ? यदि यह कहो कि वह पहले कारण-सामग्रीको बना लेता है बादमें लोकको बनाता है तो यह भी ठीक नहीं है क्योंकि इसमें अनवस्था दोष आता है। कारण-सामग्रीको बनानेके लिए भी कारण-सामग्रीकी आवश्यकता होती है, यदि ईश्वर उस कारण-सामग्रीको भी पहले बनाता है तो उसे द्वितीय कारण-सामग्रीके योग्य तृतीय कारण-सामग्रीको उसके पहले भी बनाना पहेगा। और इस तरह उस परिपाटीका कभी अन्त नहीं होगा॥१९॥

१. -स्मिन् समोक्य-स०, द०, प०, म०, ल०, । २. निरुक्तिं कुर्वन्ति । ३. शाश्वतः ईश्वरानिर्मितश्च । ४. नैयायिकवैशेषिकादयः । ५. सृष्टि । ६. अपरिणामो । 'एकरूपतया तु यः । कालल्यापो कूटस्यः' इत्यभिन्धानात् । ७. 'त्यदां द्वितीयाटौस्येनदेनः' इति अन्वादेशे एतच्छन्दस्य एनदादेशो भवति । ८. विमूर्तेः सकाशात् । ५. तनुकरणभवनादिमूर्तद्वयम् ।

तेषां स्वभावसिद्धाः कोकेऽप्येतत् प्रसञ्यते । कि च विभाग्वद् विद्धां स्वतःसिद्धिमवाप्नुयात् ॥२०॥ स्त्रेद् विनापि सामप्र्या स्वतन्त्रः प्रसुरिष्क्रया । इतीष्क्रामात्रमेवैतत् कः अद्ध्यावयुक्तिकम् ॥२१॥ कृतार्थस्य विनिर्मित्सा क्रयमेवास्य युज्यते । अकृतार्थोऽपि न सष्टुं विद्यमीष्टे कुलालवत् ॥२२॥ चमूर्तो निष्क्रयो व्यापी कथमेव जगत् स्त्रेत् । न सिस्क्षापि तस्यास्ति विक्रयारहितास्मनः ॥२३॥ तथाप्यस्य जगत्सर्गे फलं किमपि सुग्यताम् । निष्ठितार्थस्य धर्मादिपुरुवार्थेष्वनर्थिनः ॥२४॥ स्वमावतो विनैवार्थात् स्वतार्थनातिः । कीवेषं कापि चेदस्य दुक्ता-मोहस्म्वितिः ॥२५॥

यदि यह कहो कि वह कारण-साममी स्वभावसे ही-अपने-आप ही बन जाती है, उसे ईरबरने नहीं बनाया है तो यह बात छोकमें भी छागू हो सकती है-मानना चाहिए कि छोक भी स्वतः सिद्ध है उसे किसीने नहीं बनाया। इसके अतिरिक्त एक बात यह भी विचारणीय है कि उस ईरबरको किसने बनाया ? यदि उसे किसीने बनाया है तब तो ऊपर छिखे अनुसार अनवस्था होष आता है और यदि वह स्वतः सिद्ध है-उसे किसीने भी नहीं बनाया है तो यह छोक भी स्वतः सिद्ध हो सकता है-अपने आप बन सकता है। १२०॥ यदि यह कहो कि वह ईरबर स्वतन्त्र है तथा सृष्टि बनानेमें समर्थ है इसि ए साममोके बिना ही इच्छा मात्रसे छोकको बना छेता है तो आपकी यह इच्छा मात्र है। इस युक्तिश्चन्य कथनपर भछा कौन बुद्धिमान मनुष्य विश्वास करेगा ?॥२१॥ एक बात यह भी विचार करने योग्य है कि यदि वह ईरबर इतकुत्य है—सब कार्य पूर्ण कर कर चुका है—उसे अब कोई कार्य करना बाकी नहीं रह गया है तो उसे सृष्टि उत्पन्न करनेकी इच्छा ही कैसे होगी ? क्योंकि इतकुत्य पुरुषको किसी प्रकारकी इच्छा नहीं होती। यदि यह कही कि वह अकृतकृत्य कुन्हार छोकको नहीं बना सकता। इरि।।

एक बात यह भी है कि आपका माना हुआ ईश्वर अम्तिक है, निष्क्रिय है, ब्यापी है और विकाररहित है सो ऐसा ईश्वर कभी भी छोक्को नहीं बना सकता क्योंकि यह ऊपर छिस्न आये हैं कि अम्तिक ईश्वरसे म्तिक पदार्थों की रचना नहीं हो सकती। किसी कार्यको करनेके छिए हस्त-पादादिके संचालन रूप कोई-न-कोई किया अवश्य करनी पढ़ती है परन्तु आपने तो ईश्वरको निष्क्रिय माना है इसिछए यह छोक्को नहीं बना सकता। यदि सिक्रिय मानो तो वह असंभव है क्योंकि क्रिया उसी के हो सकती है जिसके कि अधिष्ठान-से कुछ क्षेत्र बाकी बचा हो परन्तु आपका ईश्वर तो सर्वत्र ज्यापी है वह क्रिया किस प्रकार कर सकेगा? इसके सिवाय ईश्वरको सृष्टि रचनेकी इच्छा भी नहीं हो सकती क्योंकि आपने ईश्वरको निर्विकार माना है। जिसकी आत्मामें राग-द्वेष आदि विकार नहीं है उसके इच्छा-का उत्पन्न होना असम्भव है।।२३॥ जब कि ईश्वर कृतकृत्य है तथा धर्म, अर्थ, काम, मोक्समें किसीकी चह नहीं रखता तब सृष्टिक बनानेमें इसे क्या फछ मिलेगा? इस वातका भी तो विचार करना चाहिए, क्योंकि बिना प्रयोजन केवल स्वभावसे हो सृष्टिकी रचना करता है तो उसकी वह रचना निर्थक सिद्ध होती है। यदि यह कही कि उसकी यह कोड़ा ही है, कीडा मात्रसे ही जगतको बनाता है तब तो दुःखके साथ कहना पड़ेगा कि आपका ईश्वर बढ़ा मोही है, बड़ा अक्कानी है जो कि बालकोंक समान निष्प्रयोजन कार्य करता है।।२४-२५॥

१. ईश्वरवत् जगत् । २. विनिर्मातुमिच्छा ।

कर्मापेक्षः शरीरादिदेहिनां घटयेद् यदि । नन्देवमीश्वरो न स्यात् पारतन्त्र्यात् कुविन्दवत् ॥२६॥ निमित्तमात्रमिष्टस्वेत् कार्ये कर्मादिहेतुके । सिद्धोपस्थाय्यसौ हन्त पोध्यते किमकारणम् ॥२७॥ वत्सकः प्राणिनामेकः सज्जञ्जनुजिधक्षया । ननु सौक्ष्यमयीं सृष्टिं विद्ध्यादनुपप्छताम् ॥२८॥ सृष्टिप्रयासवैयय्ये सर्जने जगतः सतः । नात्यन्तमसतः सर्गो कुको क्योमारविन्दवत् ॥२९॥ नोदासीनः स्जेन्सुकः संसारी नाष्यनीश्वरः । सृष्टिवादावतारोऽयं तत्त्रस्य न कुतश्च न ॥३०॥ महानधमयोगोऽस्य सृष्ट्वा संहरतः प्रजाः । दुष्टनिप्रहत्तुद्ध्या चेद् वरं दैत्याद्यसर्जनम् ॥३१॥ वृद्धिमद्वेतुसान्तिक्ये तन्वाद्यस्यनुमहंति । १० विश्विश्वस्यनिश्वरित्रतीर्तनगरादिवत् ॥३२॥ वृद्धिमद्वेतुसान्तिक्ये तन्वाद्यस्यनुमहंति । १० विश्विश्वस्यनिवादिप्रतीर्तनगरादिवत् ॥३२॥

यदि यह कहो कि ईश्वर जीवोंके शरीरादिक उनके कर्मीके अनुसार ही बनाता है अर्थात् जो जैसा कर्म करता है उसके वैसे ही शरीरादिकी रचना करता है तो यह कहना भी ठीक नहीं है क्योंकि इस प्रकार माननेसे आपका ईश्वर ईश्वर ही नहीं ठहरता। उसका कारण यह है कि वह कर्मोंकी अपेक्षा करनेसे जुलाहेकी तरह परतन्त्र हो जायेगा और परतन्त्र होनेसे ईश्वर नहीं रह सकेगा, क्योंकि जिस प्रकार जुलाहा सूत तथा अन्य उपकरणोंके परतन्त्र होता है तथा परतन्त्र होनेसे ईश्वर नहीं कहलाता इसी प्रकार आपका ईश्वर भी कमोंके परतन्त्र है तथा परतन्त्र होनेसे ईश्वर नहीं कहला सकता। ईश्वर तो सर्वतन्त्रस्वतन्त्र हुआ करता है ॥२६॥ यदि यह कहो कि जीवके कर्मोंके अनुसार सुख-दु:खादि कार्य अपने-आप होते रहते हैं ईश्वर उनमें निमित्त माना ही जाता हैं तो भी आपका यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि जब सुख-दु:खादि कार्य कमेंकि अनुसार अपने-आप सिद्ध हो जाते हैं तब खेद हैं कि आप व्यर्थ ही ईरवरकी पुष्टि करते हैं।।२७। कदाचित् यह कहा जाये कि ईश्वर बड़ा प्रेमी है—दयालु है इसलिए वह जीवोंका उपकार करनेके छिए ही सृष्टिकी रचना करता है तो फिर उसे इस समस्त सृष्टिको सुखरूप तथा उपद्रवरहित ही बनाना चाहिए था। दयालु होकर भी सृष्टिके बहुभागको दुःस्ती क्यों बनाता है ?।।२८।। एक बात यह भी है कि सृष्टिक पहले जगत्था या नहीं ? यदि था तो फिर स्वतः सिद्ध वस्तुके रचनेमें उसने व्यर्थ परिश्रम क्यों किया ? और यदि नहीं था तो उसकी वह रचना क्या करेगा ? क्योंकि जो वस्तु आकाश कमलके समान सर्वथा असत् है उसकी कोई रचना नहीं कर सकता।। २९॥ यदि सृष्टिका बनानेवाला ईश्वर मुक्त है - कर्म-मल कलंकसे रहित है तो वह उदासीन-राग-द्वेषसे रहित होनेके कारण जगत्की सृष्टि नहीं कर सकता। और यदि संसारी है-कर्ममल कलंकसे सहित है तो वह हमारे-तुम्हारे समान ही ईश्वर नहीं कहलायेगा तब सृष्टि किस प्रकार करेगा ? इस तरह यह सृष्टिवाद किसी भी प्रकार सिद्ध नहीं होता।।३०॥ जरा इस बातका भी विचार कीजिए कि वह ईश्वर छोकको बनाता है इसलिए छोकके समस्त जीव उसकी सन्तानके समान हुए फिर वही ईरबर सबका संहार भी करता है इसिछए उसे अपनी सन्तानके नष्ट करनेका भारी पाप लगता है। कदाचित् यह कहो कि दुष्ट जीवोंका निम्नह करनेके लिए ही वह संहार करता है तो उससे अच्छा तो यही है कि वह दुष्ट जीबोंको उत्पन्न ही नहीं करता ॥ ३१॥ यदि आप यह कहें - कि 'जीवोंके शरीरादिकी उत्पत्ति किसी बुद्धिमान् कारणसे ही हो

१. नत्येव-अ०, ल० । २. कार्ये निष्पन्ने सित प्राप्तः । ३. अनुगृहोतुमिच्छया । ४. व्यर्थत्वम् । ५. विद्यमानस्य । ६. मृष्टिः । ७.-री सोऽप्यनीश्वरः अ०, प०, म०, द०, स०, ल० । ८. येन केन प्रकारेण नास्तीत्यर्थः । ९. उद्भवितुम् । १०. सिन्नवेकः रचना ।

इत्यसाधनमेवैतवीइवरास्तित्वसाधने । विशिष्टसन्तिवेशादेरन्यथाप्युपपत्तितः ॥३३॥
चेतनाधिष्ठितं हीदं विभागिन्विष्टितम् । नन्वश्रसुखदुःखादि वैदेवरूप्याय कल्प्यते ॥३४॥
निर्माणकर्मनिर्मान्कौशलापदितोदयम् । अङ्गोपाङ्गादिवैचित्र्यमङ्गिनां तंगिरावहे ॥३५॥
तदेतत्कर्मवैचित्र्याद् भवज्ञानात्मकं जगत् । विद्वकर्माणमात्मानं साधयेत् कर्मसार्थिम् ॥३६॥
विधिः स्त्रष्टा विधाता च दैवं कर्म पुराकृतम् । ईश्वरहचेति पर्याया विजेयाः कर्मवेधसः ॥३७॥
स्वशरमन्तरेयापि क्योमादीनां च संगरात् । सृष्टिवादो स निर्माद्यः शिष्टेर्दुर्मतदुर्मदो ॥३८॥
ततोऽसावकृतोऽनादिनिधनः कालतत्त्ववस् । छोको जीवादितत्वानामाधारास्मा प्रकाशते ॥३९॥
अस्त्रयोऽयससंदार्यः स्वमावनियतस्थितिः । अधस्तिर्यगुपर्यास्वैस्त्रिमिमेदैः समन्वितः ॥४०॥
वेत्रविष्टरङ्गरूक्त्यो सृदङ्गरूच यथाविधाः । संस्थानैस्तादशान् प्राहृत्वीद्योक्षाननुपूर्वशः ॥४९॥

सकती है क्योंकि उनकी रचना एक विशेष प्रकारकी है। जिस प्रकार किसी माम आदिकी रचना विशेष प्रकारकी होती है अतः वह किसी बुद्धिमान् कारीगरका बनाया हुआ होता है उसी प्रकार जीवोंके झरीरादिककी रचना भी विशेष प्रकारकी है अतः वे भी किसी बुद्धि-मान् कर्ताके बनाये हुए हैं और वह बुद्धिमान् कर्ता ईश्वर ही है'।।३२।। परन्तु आपका यह हेतु ईश्वरका अस्तित्व सिद्ध करनेमें समर्थ नहीं क्योंकि विशेष रचना आदिकी उत्पत्ति अन्य प्रकारसे भी हो सकती है ।।३३।। इस संसारमें शरीर, इन्द्रियाँ, सुख-दुःख आदि जितने भी अनेक प्रकारके पदार्थ देखे जाते हैं उन सबकी उत्पत्ति चेतन-आत्माके साथ सम्बन्ध रखने-वाछे कर्मरूपी विधाताके द्वारा ही होती है।।३४॥ इसलिए हम प्रतिज्ञापूर्वक कहते हैं कि संसारी जीवोंके अंग-उपांग आदिमें जो विचित्रता पायी जाती है वह सब निर्माण नामक नामकर्मरूपी विधाताकी कुरालतासे ही उत्पन्न होती है ॥३५॥ इन कर्मोंकी विचित्रतासे अनेक-रूपताको प्राप्त हुआ यह लोक ही इस बातको सिद्ध कर देता है कि शरीर, इन्द्रिय आदि अनेक रूपधारी संसारका कर्ता संसारी जीवोंकी आत्माएँ ही हैं और कर्म उनके सहायक हैं। अर्थात ये संसारी जीव हो अपने कर्मके उदयसे प्रेरित होकर शरीर आदि संसारकी सृष्टि करते हैं।।३६।। विधि, स्रष्टा, विधाता, दैव, पुराकृत कर्म और ईश्वर ये सब कर्मरूपी ईउवरके पर्याय वाचक शब्द हैं इनके सिवाय और कोई लोकका बनानेवाला नहीं है।।३७। जब कि ईश्वरवादी पुरुष आकाश काल आदिकी सृष्टि ईश्वरके बिना ही मानते हैं तब उनका यह कहना कहाँ रहा कि संसारकी सब वस्तुएँ ईश्वरके द्वारा ही बनायी गयी हैं ? इस प्रकार प्रतिज्ञा भंग होनेके कारण शिष्ट पुरुषोंको चाहिए कि वे ऐसे सृष्टिवादीका निप्रह करें जो कि न्यर्थ ही मिध्यात्वके उदयसे अपने दूषित मतका अहंकार करता है ।।३८।। इसलिए मानना चाहिए कि यह लोक काल द्रव्यकी भाँति ही अक्तिम है अनादि निधन है-आदि-अन्तसे रहित है और जीव, अजीव आदि तत्त्वोंका आधार होकर हमेशा प्रकाशमान रहता है ॥३९॥ न इसे कोई बना सकता है न इसका संहार कर सकता है, यह हमेशा अपनी स्वाभाविक स्थितिमें विद्यमान रहता है तथा अधोलोक तिर्थक्लोक और ऊर्ध्वलोक इन तीन भेदोंसे सहित है।। ४०।। वेत्रासन, झल्छरी और मृदंगका जैसा आकार होता है अधोलोक, मध्य-लोक और उध्वेलोकका भी ठीक वैसा ही आकार होता है। अर्थात अधोलोक वेत्रासनके

१. -तं देहं कर्म-म०। २. नामकर्म। ३. सकलक्पत्वाय। वैश्वरूपाय अ०, स०, ल०, ट०। ४. निर्माणनामकर्म। ५. प्रतिज्ञां कुर्मेहे। ६. सहायम् । ७. अञ्जीकारात्।

वैशाखस्थः कटीन्यस्तहस्तः स्याट् यादशः पुमान् । तादशं लोकसंस्थानमामनन्ति मनीषिणः ॥४२॥ अनन्तानन्तभेदस्य वियतं मध्यमाश्रितः । लोकस्त्रिमिष्टंतां वार्तमिति शिक्यैरिवाततैः ॥४३॥ वातरज्जुमिरानद्धो लोकस्तिस्मिराशिखम् । पटत्रितयसंगीतसुप्रतिष्टकसिक्तमः ॥४४॥ तिर्यग्लोकस्य विस्तारं रज्जुमेकां प्रचक्षते । चतुर्दशगुणां प्राहु रज्जुं लोकोच्छ्तिं बुधाः ॥४५॥ अधोमध्योध्वंमध्यामे लोकविष्कम्भरज्जवः । सप्तैका पञ्च चैका च यथाक्रममुदाहृताः ॥४६॥ द्वीपाविधमिरसंख्यातैद्विंदिविष्कं मभमाश्रितैः । विमाति बलयाकारैर्मध्यलोको विभूषितः ॥४०॥ सध्यमध्यास्य लोकस्य जम्बूद्वीपोऽस्ति मध्यमः । मेरुनामिः सुवृत्तात्मा लवणाममोधिवेष्टितः॥४८॥ सस्तिः क्षेत्रविन्यासैः षद्मिश्र कुलपवंतैः । प्रविमक्तः सरिद्रिश्च लक्षयोजनविस्तृतः ॥४९॥ सम्मौलिराभाति लवणोद्धिमेखलः । सर्वद्वोपसमुद्वाणां जम्बूद्वीपोऽधिराजवत् ॥५०॥ द्विष्यमिति द्वीपे मेरोः प्रत्यग्दिशाश्रितः । विषयो गन्धिलामिष्यो माति स्वर्गैकखण्डवत् ॥५९॥ पूर्वापरावधी तस्य देवाद्विंद्वोमिमालिनो । दक्षिणोक्तरपर्यन्तौ सीतोदा नील एव च ॥५२॥

समान नीचे विस्तृत और ऊपर सकड़ा है, मध्यम लोक झल्लरीके समान सब ओर फैला हुआ है और ऊर्ध्वलोक मृदंगके समान बीचमें चौड़ा तथा दोनों भागोंमें सकड़ा है ॥४१॥ अथवा दोनों पाँव फैलाकर और कमरपर दोनों हाथ रखकर खड़े हुए पुरुषका जैसा आकार होता है बुद्धिमान पुरुष छोकका भी वैसा ही आकार मानते हैं ॥४२॥ यह छोक अनन्ता-नन्त आकाशके मध्यभागमें स्थित तथा घनोद्धि, घनवात और तनुवात इन तीन प्रकारके विस्तृत बातवल्योंसे घिरा हुआ है और ऐसा मालूम होता है मानो अनेक रस्सियोंसे बना हुआ छोंका ही हो ॥४३॥ नीचेसे छेकर ऊपर तक उपर्युक्त तीन वातवलयोंसे घिरा हुआ यह लोक ऐसा मालम होता है मानो तीन कपड़ोंसे ढका हुआ सुप्रतिष्ठ ( ठौना ) ही हो ॥४४॥ विद्वानोंने मध्यम लोकका विस्तार एक राजु कहा है तथा पूरे लोककी ऊँचाई उससे चौदह गुणी अर्थात् चौदह राजु कही है ॥४५॥ यह छोक अधोभागमें सात राजु, मध्यभागमें एक राजु, ऊर्ध्वलोकके मध्यभागमें पाँच राजु और सबसे ऊपर एक राजु चौड़ा है ॥४६॥ इस लोकके ठीक बीचमें मध्यम लोक है जो कि असंख्यात द्वीपसमुद्रोंसे शोभायमान है। वे द्वीप-समुद्र क्रम-क्रमसे दूने-दूने विस्तारवाले हैं तथा वलयके समान हैं। भावार्थ—जम्बूद्वीप थालीके समान तथा बाकी द्वीप समुद्र वलयके समान बीचमें खाली हैं।।४७। इस मध्यम लोकके मध्यभागमें जम्बूद्वीप है। यह जम्बूद्वीप गोल है तथा लवणसमुद्रसे घरा हुआ है। इसके बीचमें नाभिके समान मेरु पर्वत है।।४८॥ यह जम्बूद्रोप एक लाख योजन चौड़ा है तथा हिमवन् आदि छह कुळाचळों, भरत आदि सात क्षेत्रों और गङ्गा, सिन्धु आदि चौदह निवयोंसे विभक्त होकर अत्यन्त शोभायमान हो रहा है।।४९।। मेरु पर्वतरूपी मुकुट और छवणसमुद्ररूपी करधनीसे युक्त यह जम्बूद्वीप ऐसा शोभायमान होता है मानो सब द्वीप-समुद्रोंका राजा ही हो ॥४०॥ इसी जम्बूद्वीपमें मेरु पर्वतसे पश्चिमकी ओर विदेह क्षेत्रमें एक गन्धिल नामक देश है जो कि स्वर्गके दुकड़ेके समान शोभायमान है। १५१॥ इस देशकी पूर्व दिशामें मेर पर्वत है, पश्चिममें ऊर्मिमालिनी नामकी विभंग नदी है, दक्षिणमें सीतोदा नदी

१. द्विगुणद्विगुणिबस्तारम् । २. कटीसूत्रः । ३. पश्चिमदिक् । ४. देवमाल इति वक्षारगिरिः । ५. अर्म-मालिनी इति विभङ्गा नदी । ६. सीतोदा नदी । ७. नीलपर्वतः ।

यत्र कर्ममलापाबाद् विदेहा सुनयः सदा। विर्वानतीति गता रूढि विदेहाल्यार्थमागियम् ॥५३॥ निस्यप्रसुदिता यत्र प्रजा निस्यकृतोस्सवाः । निस्यं सिन्नहितैमोंगैः सस्यं स्वगेंऽप्यनादरः ॥५४॥ विस्यासुमगा नार्यो निमर्गचतुरा नराः । निस्योलिलताकापा बाला यत्र गृहे गृहे ॥५५॥ वैदेग्ध्यं चतुरैवेषैभूषणैश्च धनद्र्धयः । विलासैः यौतनारम्भाः स्व्यन्ते यत्र देहिनाम् ॥५६॥ यत्र सस्यात्रदानेषु प्रीतिः प्ञासु चार्हताम् । शक्तिरास्यन्तिकी शीले प्रोषघे च रतिर्नृणाम् ॥५७॥ न यत्र परिलङ्गाममस्ति जातुचिदुद्भवः । सदोद्याण्जिनाकस्य खद्योतानामिवाहृति ॥५८॥ यत्रारामाः सदा रम्यास्तरुभिः फलशालिभिः । पथिकानाङ्गयन्तीव परपुष्टकलस्वनैः ॥५९॥ यस्य सीमविमागेषु शाल्यादिक्षेत्रसंपदः । सदैव फलशालिन्यो मान्ति धर्म्या इव क्रियाः ॥६०॥ यत्र शालिवनोपान्ते खात् पतन्तीं शुकावलीम् । शालिगोप्योऽनुमन्यन्ते दधती तीरणश्रियम् ॥६१॥

है और उत्तरमें नीलगिरि है ॥५२॥ यह देश विदेह क्षेत्रके अन्तर्गत है। वहाँसे मुनि लोग हमेशा कर्मरूपी मलको नष्ट कर विदेह (विगत देह)—शरीररहित होते हुए निर्वाणको प्राप्त होते रहते हैं इसलिए उस क्षेत्रका विदेह नाम सार्थक और रूढि दोनों ही अवस्थाओं- को प्राप्त है ॥५३॥ उस गन्धिल देशकी प्रजा हमेशा प्रसन्न रहती है तथा अनेक प्रकारके उत्सव किया करती है, उसे हमेशा मनचाहे भोग प्राप्त होते रहते हैं इसलिए वह स्वर्गको भी अच्छा नहीं समझती है ॥५४॥ उस देशके प्रत्येक घरमें स्वभावसे ही सुन्दर क्षियाँ हैं, स्वभावसे ही चतुर पुरुष हैं और स्वभावसे ही मधुर वचन बोलनेवाले बालक हैं ॥५५॥ उस देशमें मनुष्योंकी चतुराई उनके चतुराईपूर्ण वेषोंसे प्रकट होती है। उनके आभूषणोंसे उनको सम्पत्तिका झान होता है तथा भोग-विलासोंसे उनके यौवनका प्रारम्भ सूचित होता है ॥५६॥ वहाँके मनुष्य उत्तम पात्रोंमें दान देने तथा देवाधिदेव अरहन्त भगवान्की पूजा करने ही में प्रेम रखते हैं। वे लोग शिलकी रक्षा करनेमें ही अपनी अत्यन्त शक्ति दिखलाते हैं और प्रोधधोपवास धारण करनेमें ही रुचि रखते हैं।

भावार्थ —यह परिसंख्या अळंकार है। परिसंख्याका संक्षिप्त अर्थ नियम है। इसिलए इस रखोकका भाव यह हुआ कि वहाँ के मनुष्योंकी प्रीति पात्रदान आदिमें ही थी विषयवास-नाओं में नहीं थी, उनकी राक्ति शीलत्रतकी रक्षाके लिए ही थी निवलोंको पीड़ित करनेके •लिए नहीं थी और उनकी रुचि प्रोषधोपवास धारण करनेमें ही थी देश्या आदि विषयके साधनों में नहीं थी।।५७।।

उस गन्धिल देशमें श्री जिनेन्द्ररूपी सूर्यका उदय रहता है इसलिए वहाँ मिध्यादृष्टियोंका उद्भव कभी नहीं होता जैसे कि दिनमें सूर्यका उदय रहते हुए जुगनुओंका उद्भव नहीं होता।।५८।। उस देशके बाग फलशाली दृक्षोंसे हमेशा शोभायमान रहते हैं तथा उनमें जो कोकिलाएँ मनोहर शब्द करती हैं उनसे ऐसा जान पड़ता है मानो वे बाग उन शब्दोंके द्वारा पथिकोंकों बुला ही रहे हैं ॥५९॥ उस देशके सीमा प्रदेशोंपर हमेशा फलोंसे शोभायमान धान आदिके खेत ऐसे मालूम होते हैं. मानो स्वर्गादि फलोंसे शोभायमान धार्मिक कियाएँ ही हों ॥६०॥ उस देशमें धानके खेतोंके समीप आकाशसे जो तोताओंकी पंक्ति नीचे उतरती है उसे खेती

१. मुक्ता भवन्ति । २. विदेहाख्यार्थतामियम् स०, द० । विदेहान्वर्थभागियम् म० । विदेहान्वर्थ-सागमम् प० । ३. देशे । ४. बालकाः । ५. अयं क्लोकः 'म' पुस्तके नास्ति । ६. अनुमीयन्ते ज्ञायन्ते । ७. अन्तान्निष्कान्तम् अत्यन्तम् अत्यन्ते भवा आत्यन्तिको । ८. मरकतरत्नम् ।

मन्दगन्धवहाध्ताः वािकवप्राः फळानताः । कृतसंराविणो यत्र वेोत्कुर्वन्तीव पश्चियाः ॥६२॥ यत्र पुण्देश्चवाटेषु यन्त्रचीत्कारहारिषु । पिबन्ति पिक्षका स्वैरं रसं सुरसमैश्चवम् ॥६३॥ यत्र कुक्कुटसंपात्या प्राम्याः संसक्तसीमकाः । सीमानः सस्यसंपद्या विःफळाज्ञिफळोदयाः ॥६४॥ कळासमासिषु प्रायः कळान्तरपरिप्रहः । गुणाधिरोपणीद्धत्यं यत्र चापेषु धन्विनाम् ॥६५॥ मुनीनां यत्र शैधिल्यं गात्रेषु न समाधिषु । निप्रहः करणप्रामे विश्वप्रामे न जातुचित् ॥६६॥ विश्वणायेषु क्रकुन्तानां यत्रोद्वासध्विनः रियतः । विश्वणासंकरमृत्तान्तरिचत्रादग्यत्र न क्वचित् ॥६०॥ यत्र मङ्गरतान्त्रोषु गजेषु मद्विक्रिया । दण्डपारुष्यमञ्जेषु सरस्सु विल्हांग्रहः ॥६८॥

की रक्षा करनेवाळी गोपिकाएँ ऐसा मानती हैं मानो हरे-हरे मणियोंका बना हुआ तोरण ही उतर रहा हो ॥ ६१॥ मन्द-मन्द हवासे हिलते हुए फूलोंके बोझसे झुके हुए वायुके आघातसे शब्द करते हुए वहाँ के धानके खेत ऐसे मालूम होते हैं मानो पश्चियोंको ही उड़ा रहे हो ॥६२॥ उस देशमें पथिक लोग यन्त्रोंके ची-ची शब्दोंसे शोभायमान पौड़ों तथा ईखोंके खेतोंमें जाकर अपनी इच्छानुसार ईखका मीठा-मीठा रस पीते हैं।। ६३।। उस देशके गाँव इतन समीप बसे हुए हैं कि मुर्गा एक गाँवसे दूसरे गाँव तक मुखपूर्वक उड़कर जा सकता है, उनकी सीमाएँ परस्पर मिली हुई हैं तथा सीमाएँ भी धानके ऐसे खेतोंसे शोभायमान हैं जो थोड़े ही परि-श्रमसे फल जाते हैं।।६४॥ उस देशके लोग जब एक कलाको अच्छी तरह सीख चुकते हैं तभी दूसरी कळाओंका सीखना प्रारम्भ करते हैं अर्थात वहाँके मनुष्य हर एक विषयका पूर्ण **झान प्राप्त करनेका उद्योग करते हैं तथा उस** देशमें गुणाधिरोपणीद्धत्य-गुण न रहते हुए भी अपने-आपको गुणी बतानेकी उद्दण्डता नहीं है ॥६५॥ उस देशमें यदि मुनियोंमें शिथिलता है तो शरीरमें ही है अर्थात् लगातार उपवासादिके करनेसे उनका शरीर ही शिथिल हुआ है समाधि-ध्यान आदिमें नहीं है। इसके सिवाय निम्रह (दमन) यदि है तो इन्द्रियसमृहमें ही है अर्थात् इन्द्रियोंकी विषयप्रवृत्ति रोकी जाती है प्राणिसमूहमें कभी निम्रह नहीं होता अर्थात् प्राणियोंका कोई घात नहीं करता ॥ ६६ ॥ उस देशमें उद्घासध्वनि (कोछाइछ ) पश्चियोंके थोंसलोंमें ही है अन्यत्र उद्वासध्वनि—(परदेशगमन सूचक शब्द ) नहीं है। तथा वर्णसंक रता (अनेक रंगोंका मेल) चित्रोंके सिवाय और कहीं नहीं है-बहाँके मनुष्य वर्णसंकर-व्यभिचारजात नहीं हैं।। ६७।। उस देशमें यदि भंग शब्दका प्रयोग होता है तो तरंगोंमें ही (भंग नाम तरंग-लहरका है) होता है वहाँके मनुष्योंमें कभी भंग (विनाश) नहीं होता। मद-तरुण हाथियोंके मण्डस्थलसे झरनेवाला तरल पदार्थ-का विकार हाथियोंमें होता है

१. क्षेत्राण । २. समन्तात् कृतशब्दाः । ३. उड्डापयन्तीव । ४. सुस्वादुम् । ५. संपिततुं योग्या । ६. —लाङ्गिफली—स० । ७. फलं निरोशमञ्चतीति फलाञ्ची स चासौ फलोदयस्व तस्मान्निष्कान्ता इति । अकृष्टपच्या इत्यर्थः । "अयो फलम् । निरोशं कृटकं फालः कृषिको लाङ्गलं हलम्" इत्यमरः । फलमिति लांग-लामस्थायोविशेषः । ८. कलाविशेषः कालान्तरस्वीकारस्व "कला शिल्पे कालभेदेऽपि" इत्यमिधानात् । ९. गुणस्य मौद्यां अधिरोपणे औद्धत्यं गर्वः पक्षे गुणाः शौर्यादयः । १०. भूतः जीवः । ११. पक्षिगृहेषु "कुलायो नीडमस्त्रियाम्" इत्यमिधानात् । कलापेषु अ० । १२. हिसनशब्दः । "उद्धासनप्रभयनक्रथनोज्जासनानि स" इत्यमिधानात् ; पिकाव्वनिष्क, अथवा शून्यमिति शब्दश्च अग्रावासस्व । १३. वर्णसंकरवृत्तान्तः इति पाठे सुगमम् , अथवा वर्णसंस्कारवृत्तान्तः इत्यत्र वर्णश्च संस्कारस्व वृत्तां च इति वर्णसंस्कारवृत्तान्तः इति पाठे सुगमम् , अथवा वर्णसंस्कारवृत्तान्तः इत्यत्र वर्णश्च संस्कारश्च वृत्तां च इति वर्णसंस्कारवृत्तान्तः वर्णसंकारवृत्तान्तः । १४. विकारः । १५. पक्षे जड्संग्रहः ।

ैस्वर्गावाससमाः पुर्यो निगमाः <sup>3</sup>कुरुसंनिमाः । विमानस्पर्दिनो गेहाः प्रजा यत्र सुरोपमाः ॥६९॥ दिग्नागस्पर्दिनो नागा नार्यो दिक्कन्यकोपमाः । दिक्पाला इव भूपाला यत्राविष्कृतदिग्नयाः ॥७०॥ जनतापष्टिखदो यत्र वाष्यः स्वच्छाम्बुसंस्टताः । भान्ति तीरतरूच्छायानिरुद्धोष्पया बहुप्रपाः ॥७१॥ यत्र कूपतटाकाद्याः कामं सन्तु जलाशयाः । तथापि जनतातापं हरन्ति रसवस्तया ॥७२॥ विपक्का भाहवस्यक्ष्य स्वच्छाः कुटिलवृत्तयः । अलङ्क्षयाः सर्वभोग्याक्ष्य विचित्रा यत्र निम्नगाः ॥७३॥

वहाँ के मनुष्यों में मद अहं कारका विकार नहीं होता है। इण्ड (कमलपुष्पके भोतरका वह भाग जिसमें कि कमलगढ़ा लगता है ) की कठोरता कमलों में ही है वहाँ के मनुष्यों में दण्ड-पारुष्य नहीं है-उन्हें कड़ी सजा नहीं दी जाती। तथा जलका संप्रह तालाबों में ही होता है, वहाँ के मनुष्यों में जल-संमह ( इ और लमें अभेद होनेके कारण जड़-संमह-मूर्ख मनुष्योंका संग्रह ) नहीं होता ॥ ६८ ॥ उस देशके नगर स्वर्गके समान हैं, गाँव देवकुर-उत्तरकुरु भोग-भूमिके समान हैं, घर स्वर्गके विमानोंके साथ स्पर्धा करनेवाले हैं और मनुष्य देवोंके समान हैं।।६९।। उस देशके हाथी ऐरावत आदि दिग्गजोंके साथ स्पर्धा करनेवाले हैं, स्नियाँ दिनकु-मारियोंके समान हैं और दिग्विजय करनेवाले राजा दिकपालोंके समान हैं 1901। उस देशमें मनुष्योंका सन्ताप दर करनेवाली तथा स्वच्छ जलसे भरी हुई अनेक बावड़ियाँ शोभायमान हो रही हैं। किनारेपर छगे हुए वृक्षोंको छायासे उन बावड़ियोंमें गरमीका प्रवेश बिलकुल ही नहीं हो पाता है तथा वे प्यांऊओंके समान जान पड़ती हैं।। ७१ ।। उस देशके कुएँ, तालाब आदि भले ही जलाशय (मूर्कपक्षमें जड़तासे युक्त ) हों तथापि वे अपनी रसवत्तासे-मधुर जलसे लोगोंका सन्ताप दर करते हैं । ७२।। उस देशकी नदियाँ ठीक वेश्याओंके समान शोभा-यमान होती हैं। क्योंकि वेश्याएँ जैसे विपङ्गा अर्थात विशिष्ट प्र-पापसे सहित होती हैं उसी प्रकार निद्याँ भी विपङ्का अर्थात् कीचड्रहित हैं। वेश्याएँ जैसे प्राहवती-धनसञ्जय करनेवाली होती हैं उसी तरह निद्याँ भी बाहबती-मगरमच्छोंसे भरी हुई हैं। वेश्याएँ जैसे ऊपरसे स्वच्छ होती हैं उसी प्रकार निदयाँ भी स्वच्छ-साफ हैं। वेश्याएँ जैसे कुटिल-वृत्ति-मायाचारिणी होती हैं उसी तरह नदियाँ भी कुटिलवृत्ति-टेढी बहनेवाली हैं। वेश्याएँ जैसे अलंघ्य होती हैं-विषयी मनुष्यों-द्वारा वशीभूत नहीं होती हैं उसी प्रकार नदियाँ **भी** अलंब्य हैं-गहरी होनेके कारण तैरकर पार करने योग्य नहीं हैं। वेश्याएँ जैसे सर्वभोग्या-ऊँच-नीच सभी मनुष्योंके द्वारा भोग्य होती हैं उसी प्रकार नदियाँ भी सर्वभोग्य-पश्, पक्षी, मनुष्य आदि सभी जीवोंके द्वारा भोग्य हैं। वेश्याएँ जैसे विचित्रा-अनेक वर्णकी होती हैं उसी प्रकार नदियाँ भी विचित्रा-अनेकवर्ण-अनेक रंगकी अथवा विविध प्रकारके आइचर्योसे युक्त हैं और वेश्याएँ जैसे निम्नगा-नीच पुरुषोंकी ओर जाती हैं उसी प्रकार निद्याँ भी निम्नगा-ढालु जमीनकी ओर जाती हैं।।७३॥ उस देशमें तालाबोंके किनारे कण्ठमें मृणालका

१. स्वर्गभूमिः । २. विणक्पथाः । "वेदनगरविणक्पथेषु निगमः" इत्यिभयानात् । ३. कुरुः उत्तम-भोगभूमिः । ४. नागा कन्या दिक् म० । ५. अयं श्लोको 'म'पुस्तके नास्ति । ६. पानीयशालिका-सद्शाः । सुपः प्राग्बहुर्वेति पदपरिस्तमाप्त्यथों सुपः प्राक् बहुप्रत्ययो भवति । ७. -तद्धागाद्याः अ० । ८. घाराः जडबुद्धय इति ध्वनिः । ९. वित्रार्थपक्षे प्राहशब्दः स्वीकारार्थः । तथाहि पङ्कयुक्तानामियं स्वनिक्षिप्तस्य प्राहः स्वीकारो घटते एता नद्यस्तु विपङ्का अपि प्राहवत्य इति चित्रम् , उत्तरत्र चित्रार्थः सुगमः , अथवा विपङ्का निष्पापाः प्राहवत्यः स्वीकारवत्य इति विरोधः । विचित्राः नानास्वभावाः ।

ेसरसां तीरदेशेषु इतं इंसा विकुर्वते । यत्र कण्डिकालग्नमुणालशकलाकुलाः ॥७४॥
वनेषु वनमातङ्गा मदमीलितलोचनाः । अमन्यविदतं यस्मिम्बाङ्कातुमिष<sup>े</sup> दिग्गजान् ॥७५॥
यत्र श्रङ्गाप्रसंलग्नकदंमा दुर्दमा भृशम् । उत्स्वनन्ति धृषा रसाः स्थलेषु स्थलपिश्वनीम् ॥७६॥
जैनालयेषु संगीतपटहाममोदनिस्स्वनैः । यत्र नृस्यन्त्यकालेऽपि शिखनः प्रोम्मोदेणवः ॥७७॥
गवां गणा यथाकालमात्तगर्माः कृतस्वनाः । पोषयन्ति पयोभिः स्वैर्जनं यत्र घनैः समाः ॥७८॥
वलाकालिपताकाक्याः स्तिनता मन्द्रवृहिताः । जीमृता यत्र वर्षन्तो मान्ति मत्ता इव द्विषाः ॥७९॥
न स्पृशन्ति कराबाधा यत्र राजन्वतीः प्रजाः । सदा सुकालसान्तिष्यान्नेतयो नाप्यनीत्यः ॥८०॥
विषयस्यास्य मध्येऽस्ति विजयान्दों महाचलः । रौप्यः स्वैरांग्रुमिः ग्रुऔर्द्दसन्ति कुलाचलान् ॥८९॥
यो योजनानां पद्धामां विंशतिं धरणीतलात् । उच्छितः शिखरस्तुङ्गैदिनं स्पृष्टुमिन्नोद्यतः ॥८२॥
विद्यस्ताङ्गयाद् विस्तृतो मूलात् प्रभृत्यादशयोजनम् । मध्ये त्रिशत्पृथुयोऽमे दशयोजनविस्तृतिः ॥८३॥
उच्छायस्य तुरीयांशमवगादद्य यः क्षितौ । गन्धिलादेशविष्कम्ममानदण्ड इवायतः ॥८४॥

दुकड़ा लग जानेसे ब्याकुल हुए हंस अनेक प्रकारके मनोहर शब्द करते हैं 11981। उस देशके वनोंमें मदसे निमीलित नेत्र हुए जंगली हाथी निरन्तर इस प्रकार घूमते हैं मानी दिग्गजोंकी ही बुला रहे हों ॥ ७५॥ जिसके सींगोंकी नोकपर कीचड़ लगी हुई तथा जो बड़ी कठिनाईसे वशमें किये जा सकते हैं ऐसे गर्बीले बैल उस देशके खेतोंमें स्थलकमलिनियोंको उसाहा करते हैं ॥७६॥ उस देशके जिनमन्दिरोंमें संगीतके समय जो तबछा बजते हैं, उनके शब्दोंको मेघका अब्द समझकर हर्षसे उन्मत्त हुए मयूर असमयमें ही-वर्षा ऋतुके बिना ही नृत्य करते रहते हैं। 1991 उस देशकी गायें यथासमय गर्भ धारण कर मनोहर शब्द करती हुई अपने पय-दुधसे सबका पोषण करती हैं, इसलिए वे मेघके समान शोभायमान होती हैं क्योंकि मेघ भी यथासमय जलहर गर्भको धारण कर मनोहर गर्जना करते हुए अपने पव-जलसे सबका पोषण करते हैं।। ७८।। उस देशमें बरसते हुए मेच मदोन्मत्त हाथियोंके समान शोभायमान होते हैं। क्योंकि हाथी जिस प्रकार पताकाओंके सहित होते हैं उसी प्रकार मेघ भी बलाकाओंकी पंक्तियोंसे सहित हैं, हाथी जिस प्रकार गम्भीर गर्जना करते हैं उसी प्रकार मेघ भी गम्भीर गर्जना करते हैं और हाथी जैसे मद बरसाते हैं बैसे ही मेघ भी पानी बरसाते हैं।।७९।। उस देशमें सयोग्य राजाकी प्रजाको कर (टैक्स) की बाधा कभी छू भी नहीं पाती तथा हमेशा सुकाछ रहनेसे वहाँ न अतिवृध्टि आदि ईतियाँ हैं और न किसी प्रकारकी अनीतियाँ ही हैं।।८०।। ऐसे इस गन्धिल देशके मध्य भागमें एक विजयार्थ नामका बहा भारी पर्वत है जो चाँदीमय है। तथा अपनी सफेद किरणोंसे कुलाचल पर्वतोंकी हँसी करता हुआ-सा मालुम होता है।।८१।। वह विजयार्थे पर्वत भरातलसे पत्रीस योजन ऊँचा है और ऊँचे शिखरोंसे ऐसा मालूम होता है मानो स्वर्गछोकका स्पर्श करनेके छिए ही उद्यत हो ॥८२॥ वह पर्वत मूळसे छेकर दश योजनको ऊँचाई तक पचास योजन, बीचमें तीस योजन और ऊपर दश योजन चौड़ा है।।८३।। वह पर्वत ऊँचाईका एक चतुर्थांश भाग अर्थात् सवा छह योजन जमीनके

१. अस्य रलोकस्य पूर्वाद्धांतराद्धंयोः क्रमन्यत्ययो जातः 'म॰' पुस्तके । २. स्पर्धा कर्तुं हुं हुं ३. दर्पा-विष्टाः । ४. प्रोग्माद्यन्ति इत्येवंशीलाः । भूवृष्भाजसहचररचापत्रपालकन्दनिरामुङ्ग्रजनोत्पयोत्पदोग्मादिष्णुरिति सूत्रेण उत्पूर्वान्मदादेवातो ताच्छोल्ये ष्णुच् प्रत्ययो भवति । ५. कुलाचलम् स०, ल० । ६. द्वौ वारौ द्विः, द्विस्तौङ्ग्याद् त्रिस्तृतो मूलात्प्रभृत्यादशयोजनम् । मूलादारम्य दशयोजनपर्यन्तं तुङ्गत्वात् पञ्चविशतियोजनप्रमिताद् द्विवारं विस्तृतः पञ्चाशत्योजनप्रमितविस्तार इत्यर्थः ।

द्शयोजनिवस्तोर्ण-श्रेणीद्वयसमाश्रयात् । यो असे खेचरात्रासात् धुरवेश्मापहासिनः ॥८५॥ केंस्रेशनसंचारसंक्षान्तपद्यावकैः । रक्ताम्युजोपहारश्रीयंत्र निस्यं वितन्यते ॥८६॥ अभेशशिकरक्षय्यः "सिद्धविद्यैरुपासिनः । दृषदास्मन्तिकी श्रुद्धिं सिद्धात्मेव विभाति यः ॥८७॥ योऽनादिकालसंबन्धिश्रुद्धिशक्तिसमन्ययात् । सम्यात्मनिर्विशेषोऽपि दीक्षायोगपराक्सुसः ॥८८॥ विद्याधरैः सदाराध्यो निर्मलास्मा "सनातनः। वश्वितिष्यतप्रमाणो यो असे बैनागमस्थितम् ॥८९॥ भजन्त्येकाकिनो नित्यं वश्वेतसंसारमीतयः । प्रमृद्धनखरा वश्वेरा यं सिंहा हव चारणाः ॥९०॥

भीतर प्रविष्ट है तथा गन्धिला देशकी चौढाईके बराबर लम्बा है जिससे ऐसा जान पड़ता है मानो उस देशको नापनेका मापदण्ड हो हो ॥८४॥ उस पर्वतके ऊपर दश-दश योजन चौड़ी दो श्रेणियाँ हैं जो उत्तर श्रेणि और दक्षिण श्रेणिके नामसे प्रसिद्ध हैं। उनपर विद्याधरोंके निवासस्थान बने हैं जो अपने सौन्दर्यसे देवोंके विमानोंका भी उपहास करते हैं ॥८५॥ विद्या-धर स्त्रियोंके इधर-उधर घुमनेसे उनके पैरोंका जो महावर उस पर्वतपर लग जाता है उससे वह ऐसा शोभायमान होता है मानो उसे हमेशा लाल-लाल कमलोंका उपहार ही दिया जाता हो ॥८६॥ उस पर्वतकी शक्तिको कोई भेदन नहीं कर सकता, वह अविनाशी है, अनेक विद्याधर उसकी उपासना करते हैं तथा स्वयं अत्यन्त निर्मलताको धारण किये हुए हैं, इसलिए सिद्ध परमेष्ठीकी आत्माके समान शोभायमान होता है क्योंकि सिद्ध परमेष्ठीकी आत्मा भी अभेद्य शक्तिकी धारक है, अविनाशी है, सम्यग्हानी जोशोंके द्वारा सेवित है और कर्ममल कलंकसे रहित होनेके कारण स्थायी विश्द्भताको धारण करती है-अत्यन्त निर्मेछ है ॥८अ। अथवा वह पर्वत भन्यजीवके समान है क्योंकि जिस प्रकार भन्य जीव अनादिकालसे शुद्धि अर्थात् सम्यादर्शन, सम्याद्वान और सम्यक्चारित्रके द्वारा प्राप्त होने योग्य निर्मछताकी शक्तिको धारण करता है, उसी प्रकार वह पर्वत भी अनादिकालसे शुद्धि अर्थात् निर्मलताकी शक्तिको धारण करता है। अन्तर केवल इतना ही है कि पर्वत दीक्षा धारण नहीं कर सकता जब कि भन्य जीव दीक्षा धारण कर तपस्या कर सकता है।।८८।। वह पर्वत हमेशा विद्याधरों के द्वारा आराध्य है-विद्याधर उसकी सेवा करते हैं, स्वयं निर्मल रूप है, सनातन है-अनादिसे चला आया है और सुनिश्चित प्रमाण है-लम्बाई चौड़ाई आदिके निश्चित प्रमाणसे सहित है, इस-लिए ठीक जैनागमकी स्थितिको धारण करता है, क्योंकि जैनागम भी विद्याधरोंके द्वारा-सम्यग्ज्ञानके धारक विद्वान् पुरुषोंके द्वारा आराध्य हैं-बड़े-बड़े विद्वान् उसका ध्यान, अध्ययन आदि करते हैं, निर्मल रूप है-पूर्वापर विरोध आदि दोषोंसे रहित है, सनातन है-द्रव्य दृष्टिकी अपेक्षा अनादिसे चला आया है और सुनिश्चित प्रमाण है-युक्तिसिद्ध प्रत्यक्ष परोक्षप्रमाणोंसे प्रसिद्ध है।।८९।। उस पर्वतपर चारण ऋद्धिके धारक मुनि हमेशा सिंहके समान विहार करते रहते हैं क्योंकि जिस प्रकार सिंह अकेला होता है उसी प्रकार वे मुनि भी एकाकी (अकेले) रहते हैं, सिंहको जैसे इधर-उधर घूमनेका भय नहीं रहता वैसे ही उन मुनियोंको भी इधर-उधर घूमने अथवा चतुर्गतिरूप संसारका भय नहीं होता, सिंहके नख जैसे बड़े होते हैं उसी

१. वेश्मोप-द०,स०,ल० । २. खचरी-प०,म०,द० । ३. अलक्तकैः । ४. न सीयत इत्यक्षस्यः । ५. विद्या-धरैः, पक्षे सम्याज्ञानिभः । ६. आराधितः । ७. अत्यन्ते भवा आत्यन्तिकी । ८. शुद्धित्वेन शक्तिः तस्याः संब-न्यात् । उक्तं च भव्यपक्षे-''शुद्व्यशुद्धी पुनः शक्ती ते पाक्यापाक्यशक्तिवद्'' इति पर्वतपक्षे सुगमम् । ९. सदृशः । १०. नित्यः । ११. पक्षे सुनिश्चितानि प्रत्यक्षादिप्रमाणानि यस्मिन् । १२. पक्षे संभ्रमणम् । १३. मनीधिणः ।

यो वितस्य पृथुश्रेशीद्वयं पक्षद्वयोपमम् । समुस्पित्सुरिवामाति नाकलक्ष्मीदिदक्षया ॥९१॥ यस्य सानुषु रम्येषु किसराः सुरपक्षाः । रंरम्यमाणाः सुचिरं विस्मरन्ति निजालयान् ॥९२॥ यदीया राजतीर्मित्तीः शरम्मेघावली श्रिता । व्याप्यते श्रीकरासारैः स्तनितैश्चिलितैरपि ॥९३॥ यस्तुङ्गेः शिखरैर्घते देवावासान् स्फुरम्मणीन् । च्यामणीनिवीदमान् सिद्धायतनपूर्वकान् ॥९४॥ दघास्युच्चैः स्वकूटानि मुकुटानीव भूमिभृत् । पराध्यरस्तिचन्नाणि यः श्लाच्यानि सुरासुरैः ॥९५॥ गुद्दाद्वयं च यो घत्ते हृदद्वष्प्रकवाटकम् । स्वसारधनिक्षेपमहादुर्गमिवायतम् ॥९६॥ उत्संगादेत्य नीलाद्रेगंङ्गासिन्ध् महाप्गे । विद्युद्धरवादलक्ष्यस्य यस्य पादान्तमाश्रिते ॥९७॥ यस्तटोपान्तसं रूढवनराजीपरिष्कृतः । नीलाम्बरघरस्योच्चैर्घते लाङ्गलिनः श्रियम् ॥९८॥ वनवेदी समुत्तुङ्गां यो विमर्थमितो वनम् । रामणीयकसीमानिमव केनापि निर्मिताम् ॥९९॥ संचरस्वचरीपादन्युपरायवकर्षकः । यत्र गन्धवहो वाति मन्दं विस्वरायिषु ॥१००॥ यः पूर्वापरकोदीभ्यां दिक्तटानि विषद्यन् । स्वगतं वाक्ते माहास्यं । जगद्गुरुमरक्षमम् ॥१०९॥

प्रकार दीर्घ तपस्याके कारण उन मुनियोंके नख भी बड़े होते हैं और सिंह जिस प्रकार धीर होता है उसी प्रकार वे मुनि भी अत्यन्त धोर वीर हैं।।९०।। वह पर्वत अपनी दोनों श्रेणियोंसे ऐसा मालूम होता है मानो दोनों पंखे फैलाकर स्वर्गलोककी शोभा देखनेकी इच्छासे उड़ना ही चाहता हो ।।९१।। उस पर्वतके मनोहर शिखरोंपर किन्नर और नागकुमार जातिके देव चिरकाल तक कीड़ा करते-करते अपने घरोंको भी भूल जाते हैं।।९२।। उस पर्वतकी रजतमयी सफेद दीवालोंपर आश्रय लेनेवाले शरदुऋतुके श्वेत बादलोंका पता लोगोंको तब होता है जब कि वे छोटो-छोटी बूँदोंसे बरसते हैं, गरजते हैं और इधर-उधर चलने लगते हैं ॥९३॥ बह पर्वत अपने ऊँचे-ऊँचे शिखरों-द्वारा देवोंके अनेक आवासोंको धारण करता है। वे आवास चमकीछे मणियोंसे युक्त हैं और उस पर्वतके चूणामणिके समान मालूम होते हैं। उन शिखरोंपर अनेक सिद्धायतन (जैनमन्दिर) भी बने हुए हैं।।९४।। वह विजयार्धपर्वतरूपी राजा मुकुटोंके समान अत्यन्त ऊँचे कूटोंको धारण करता है। दे मुकुट अथवा कूट महामूक्य रक्रोंसे चित्र-विचित्र हो रहे हैं तथा सुर और असुर उनकी प्रशंसा करते हैं ।।९५।। वह पर्वत देदीप्यमान वजमय कपाटोंसे युक्त दरवाजोंको धारण करता है जिससे ऐसा मासूम होता है मानो अपने सारभूत धनको रखनेके लिए लम्बे-चौढ़े महादुर्ग-किलेको धारण कर रहा हो।।९६॥ वह पर्वत अत्यन्त विशुद्ध और अलङ्कण है इसिछए ही मानो गङ्गा सिन्धु नामकी महा-निवयोंने नीलगिरिकी गोदसे (मध्य भागसे ) आकर उसके पादौ-चरणौ-अथवा समीपवर्ती शासाओंका आश्रय लिया है । १९७॥ वह पर्वततटके समीप सब्दे हुए अनेक वनोंसे शोभाय-मान है इसिलिए नीलवस्त्रको पहने हुए बलभद्रकी उत्कृष्ट शोभाको धारण कर रहा है।।९८।। वह पर्वत बनके चारों ओर बनी हुई ऊँची बनवेदीको धारण किये हुए है जिससे ऐसा मालूम होता है मानो किसीके द्वारा बनायी गयी सुन्दर सीमा अथवा सौन्दर्यकी अवधिको ही धारण कर रहा हो ॥ १९॥ उस पर्वतपर कल्पवृक्षोंके मध्यमार्गसे सुगन्धित वायु हमेशा धीरे-धीरे बहता रहता है, उस वायुमें इधर-उधर घूमनेवाली विद्याधरियोंके नृपुरोंका मनोहर शब्द भी मिला होता है ।।१००।। वह पर्वत अपनी पूर्व और पश्चिमकी कोटियोंसे दिशाओं के किनारों-

१. विस्तारं कृत्वा । २. समुत्पतितुमिच्छुः । ३. प्रकटोक्रियते । ४. चलनैः । ५. राजा । ६. कपाट-कम् अ०, द०, स०, प०, ल० । ७. समुत्पन्न । ८. वनस्य अभितः । ९. आकर्षकः । १०. कल्पवृक्ष । ११. जगतो महाभरक्षमम् ।

ेशनायतो रेयदि ब्योग्नि ब्यविशंध्यत हेल्या । तदा जगरकुटीमध्ये सममास्यत् क्व सोऽचलः॥१०२॥
सोऽचलस्तुङ्गन्नृत्तिस्वाद् विशुद्धस्वान्महोच्छ्येः । कुलाचलैरिव स्पर्धा शिखरः कर्त्तु मुद्यतः ॥१०३॥
तस्यास्त्युत्तरतः श्रेण्यामलकेति परा पुरी । सालकैः स्वचरीवक्त्रेः साकं हसति या विश्वम् ॥१०४॥
सा तस्यां नगरी माति श्रेण्यां प्राप्तमहोदया । शिलायां पाण्डुकाच्यायां जैनीवाभिषविक्रया ॥१०५॥
महत्यां शब्दविद्यायां प्रक्रियेवातिविस्तृता । भगविद्वयमाधायां नानाभाषास्मतेव या ॥१०६॥
यो धत्ते सालमुत्तुङ्गगोपुरद्वारमुच्छित्तम् । वेदिकावलयं प्रान्ते जम्बूद्वीपस्थली यथा ॥१०७॥
यस्त्वातिका श्रमद्भुङ्गक्विराञ्चनरिवतेः । पयोजनेत्रेरामाति विश्वमाणेव खेचराच् ॥१००॥
शोमायै केवलं यस्याः सालः श्रेतपरिवाञ्चतिः । तत्पालखगमभूपालसुजरक्षापृताः प्रजाः ॥१००॥
यस्याः सौधावलीश्वङ्गसंगिनी केतुमालिका । कैलासकूटनिपतद्वसमालां विलङ्कते ॥१९०॥
गृहेषु दीर्घिका भेयस्यां कलहस्यविद्युजितैः । भगनसं व्याहसन्तीव प्रकुहारमोहहश्चियः ॥१९३॥

का मर्दन करता हुआ ऐसा मालूम होता है मानो जगत्के भारीसे भारी भारको धारण करने-में सामर्थ्य रखनेवाले अपने मोहात्म्यको ही प्रकट कर रहा हो ॥१०१॥ यदि यह पर्वत तिर्यक् प्रदेशों में लम्बा न होकर की हामाजसे आकाशमें ही बढ़ा जाता तो जगतुरूपी कटी में कहाँ समाता ? ॥१०२॥ वह पर्वत इतना ऊँचा और इतना निर्मल है कि अपने ऊँचे-ऊँचे शिखरों-द्वारा कुलाचलोंके साथ भी स्पर्धांके लिए तैयार रहता है।।१०३।। ऐसे उस विजयार्थ पर्वतकी उत्तर श्रेणीमें एक अलका नामकी श्रेष्ठ पुरी है जो केशवाली विद्याधरियोंके मुखके साथ-साथ चन्द्रमाको भी हँसी उड़ाती है ॥१०४॥ बड़े भारी अभ्युद्यको प्राप्त वह नगरी उस उत्तर-श्रेणीमें इस प्रकार सुशोभित होती है जिस प्रकार कि पाण्डुक शिलापर जिनेन्द्रदेवकी अभिषेक-क्रिया सुशोभित होती है।।१०५॥ वह अलकापुरी किसी बड़े ज्याकरणपर बनी हुई प्रक्रियाके समान अतिशय विस्तृत है तथा भगवत जिनेन्द्रदेवकी दिव्य ध्वनिमें जिस प्रकार नाना भाषा-त्मता है अर्थात नाना भाषारूप परिणमन करनेका अतिशय विद्यमान है उसी प्रकार उस नगरीमें भी नाना भाषात्मता है अर्थात् नाना भाषाएँ उस नगरीमें बोली जाती हैं।।१०६॥ वह नगरी ऊँचे-ऊँचे गोपुर-दरवाजोंसे सहित अत्यन्त उन्नत प्राकार (कोट ) को धारण किये हुए हैं जिससे ऐसी जान पड़ती है मानो वेदिकांके वलयको धारण किये हुए जम्बू-द्वीपकी स्थली ही हो ॥१०७॥ उस नगरीकी परिखामें अनेक कमल फूले हुए हैं और उन कमलोंपर चारों ओर भौरे फिर रहे हैं जिससे ऐसा मालूम होता है मानी वह परिस्ना इधर-उधर घूमते हुए भ्रमररूपी सुन्दर अंजनसे सुशोभित कमलरूपी नेत्रोंके द्वारा वहाँके विद्याधरोंको देख रही हो ॥१०८॥ उस नगरीके चारों ओर परिखासे घिरा हुआ जो कोट है वह केवल उसकी शोभाके लिए ही है क्योंकि उस नगरीका पालन करने-बाला बिद्याधर नरेश अपनी मुजाओंसे ही प्रजाकी रक्षा करता है ॥१०९॥ उस नगरी-के बड़े-बड़े पक्के मकानोंके शिखरोपर फहराती हुई पताकाएँ, कैलासके शिखरपर उतरती हुई हंसमालाको तिरस्कृत करती हैं ॥११०॥ उस नगरीके प्रत्येक घरमें फुले हुए कमलोंसे शोभायमान अनेक वापिकाएँ हैं। उनमें कलहंस (बत्तख) पक्षी मनोहर शब्द करते हैं जिनसे वे ऐसी जान पड़ती हैं मानो मानसरोवरकी हाँसी ही कर रही हों।।१११॥

१. अदीर्घः । २. यदा अ०, स०, द० । ३. माङ् माने लुङ् । ४. विशुद्धित्वात् म०, प०, द०, छ० । ५. ततोऽस्त्यु—अ०, स० । ६. उत्तरस्याम् । ७. खेचरी म०, द० । ८. व्याकरणशास्त्रे । ९. वीक्ष्यमाणेव म०, प०, द०, छ० । १०. सपरिखावृतः स० । ११. यस्याः अ०, स०, द०, प०, म० । १२. मानसनाम सरोवरम्।

स्वच्छाम्बुवसना वाष्यो नीकोत्पछवर्तसकाः । मान्ति पद्मानना यत्र कसत्कृत्रकयेक्षणाः ॥११२॥ यत्र मर्स्या न सन्त्यज्ञा नाङ्गनाः शीक्षवर्तिताः । नानारामा निवेशास्त्र नारामाः फळवर्तिताः ॥११३॥ विनार्हत्पूज्या जातु जायम्ते न जनोत्स्याः । विना संन्यासविधिना मरणं यत्र नाङ्गिनाम् ॥११४॥ सस्यान्यकृष्टपच्यानि यत्र नित्यं चेकासित । प्रजानां सुकृतानीय वितरस्ति महत्कक्षम् ॥११५॥ यत्रोचानेषु पास्त्रन्ते विवर्षविकणाद्याः । स्तनन्थया इवाप्राप्तस्येमानो वस्नरक्षितः ॥११६॥ महावधानिव सध्वाने रुकुरद्रश्ने विभक्षये । विचरन्ति जना यस्यां मत्स्या इव समन्ततः ॥११७॥ पश्चेष्येव विकोशत्यं प्रमद्भवेव मीक्ता । दन्तच्छदेष्वधरता यत्र विवर्षक्षितासिषु ॥११८॥ याच्याकरमहौ यस्यां विवाहेष्येव केषकम् । माकास्येव परिस्कानिर्द्धिरदेष्वेव बन्धनम् ॥११९॥ जनैरत्युत्सुकैर्वीह्यं भे वयस्कान्तं वस्त्रक्षकम् । भक्षास्त्रेव परिस्कानिर्द्धिरदेष्वेव बन्धनम् ॥११९॥ जनैरत्युत्सुकैर्वीह्यं भे वयस्कान्तं । स्वरुक्षकम् । भक्षास्त्रेव परिस्कानिर्द्धिरदेष्वेव बन्धनम् ॥११९॥ जनैरत्युत्सुकैर्वीह्यं भे

उस नगरीमें अनेक बापिकाएँ क्षियोंके समान शोभायमान हो रही हैं क्योंकि स्वच्छ जल ही उनका वस्त्र है, नील कमल ही कर्णफूल है, कमल ही मुख है और शोभायमान कुवलय ही नेत्र हैं ॥ ११२ ॥ उस नगरीमें कोई ऐसा मनुष्य नहीं है जो अज्ञानी हो, कोई ऐसी स्नो नहीं हैं जो शीलसे रहित हो, कोई ऐसा घर नहीं है जो बगीचेसे रहित हो और कोई ऐसा बगीचा नहीं है जो फलोंसे रहित हो ॥ ११३ ॥ उस नगरीमें कभी ऐसे उत्सव नहीं होते जो जिन-पूजाके बिना ही किये जाते हों तथा मनुष्योंका ऐसा मरण भी नहीं होता जो संन्यासकी विधिसे रहित हो ॥११४॥ उस नगरीमें धानके ऐसे खेत निरन्तर शोभायमान रहते हैं जो विना बोये-बखरे ही समयपर पक जाते हैं और पुष्यके समान प्रजाको महाफल देते हैं।।११५॥ उस नगरीके उपवनोंमें ऐसे अनेक छोटे-छोटे बृक्ष ( पौषे ) हैं जिन्हें अभी पूरी स्थिरता-हड़ता प्राप्त नहीं हुई है। अन्य लोग उनकी यत्नपूर्वक रक्षा करते हैं तथा बालकोंकी भाँति उन्हें पय-जल (पश्चमें दूध) पिलाते हैं।।११६।। उस नगरीके बाजार किसी महासागरके समान श्रोभायमान हैं क्योंकि उनमें महासागरके समान ही शब्द होता रहता है, महासागरके समान ही रल चमकते रहते हैं और महासागरमें जिस प्रकार जलजन्तु सब और घूमते रहते हैं उसी प्रकार उनमें भी मनुष्य घूमते रहते हैं ॥११७॥ उस नगरीमें विकोशत्व-(खिल जानेपर कुडमल-बौद्रीका अभाव) कमलोंमें ही होता है, वहाँके मनुष्योंमें विकोशत्व-(खजानोंका अभाव) नहीं होता। भीरुता केवल सियोंमें ही है वहाँके मनुष्योंमें नहीं, अधरता ओठोंमें ही है वहाँके मनुष्योंमें अधरता—तीचता नहीं है। निश्चिशता-स्वद्गपना तलवारोंमें ही है वहाँके मनुष्योंमें निर्सिक्ता-कृरता नहीं है। याच्या-वधुकी याचना करता और करप्रह-पाणिप्रहण (विवाह-कार्डमें होनेवाला संस्कारविशेष)विवाहमें ही होता है वहाँके मनुष्योंमें याच्या-भिक्षा माँगना और करमह-टैक्स वसूछ करना अथवा अपराध होनेपर जंजीर आदिसे हाथोंका पकड़ा जाना **नहीं होता। म्छानता–सुरक्षा जाना पुष्पमालाओं में** हो है वहाँके मनुष्योंमें म्लानता–उदासीनता अथवा निष्प्रभवा नहीं है और बन्धन-रस्सी वगैरहसे बाँधा जाना केवल हाथियोंमें ही है वहाँके मनुष्योंमें बन्धन-कारागार आदिका बन्धन नहीं है ॥११८-११९॥ उस नगरीके उपवन ठीक बंधूबर अर्थान् दम्पतिके समान सबको अतिशय प्रिय लगते हैं क्योंकि वधुवरको लोग जैसे

१. कर्णाभरणानि । -वर्तसिकाः द० । २. वकासते म०, ल० । ३. ददति । ४. पयोऽन्यै-अ०, द०, द०, प०, ५. अप्राप्तस्थिरत्वाः । ६. यस्यां यादांसीय अ०, प०, द०, म०, स०, ल० । ७. भण्डाररहित-त्वम्, पक्षे विकुद्मलत्वम् । ८. स्त्रीत्वं भीतिश्च । ९. नीवत्वं च । १०. निस्त्रिशत्वं खज्जत्वम् , पक्षे करूरत्वं च । ११. पक्षिमिः कान्तं च । १२. सपुष्पमस्तकम् । १३. बाणः झिण्टः वध्वरे, पक्षे शरः ।

इति प्रतीतमाहारम्या विजयार्द्वमहोस्तः । सद्वृत्तवर्णसंकीर्णा सा पुरी तिलकायते ॥१२१॥
तस्याः पितरभूत् खेन्द्रसुकुटारूढशासनः । सगेन्द्रोऽतिबको नाम्ना प्रतिपक्षबलक्षयः ॥१२२॥
स धर्मविजयी दूरो जिगीपुरिमण्डले । वाङ्गुण्येनाज्ञयत् कृत्स्नं विपक्षमनुपेक्षितम् ॥१२३॥
स कुर्वत् वृद्धसंयोगं विजितेन्द्रियसाधनः । साधनैः प्रतिसामन्तान् लोलयैवोदमूलयत् ॥१२४॥
भिहोदयो महोत्तुक्ववंशा मास्वम्महाकरः । महादानेन सोऽपुष्णादाश्रितानिव दिग्द्रिपः ॥१२५॥
लसद्दत्वांशु तस्यास्यं भैसज्योत्स्यं विम्बमैन्द्वम् । जिल्लेव भूपताकाम्यासुव्धित्वाम्यां स्यदानतः ॥१२६॥

बड़ी उत्सकतासे देखते हैं उसी प्रकार वहाँके उपवनोंको भी छोग बड़ी उत्सकतासे देखते हैं। वधूवर जिस प्रकार वयस्कान्त-तरुण अवस्थासे सुन्दर होते हैं उसी प्रकार उपवन भी वयस्कान्त-पिसंयोंसे सुन्दर होते हैं। वधूवर जिस प्रकार सपुष्पक-पुष्पमालाओंसे सहित होते हैं उसी प्रकार उपवन भी सपुष्पक-फूळोंसे सहित होते हैं। और वधूवर जिस प्रकार बाणांकित-बाण-चिह्नसे चिह्नित अथवा धनुषवाणसे सहित होते हैं उसी प्रकार उपवन भी वाण जातिके वृक्षोंसे सहित होते हैं।। १२०।। इस प्रकार जिसका माहात्म्य प्रसिद्ध है और जो अनेक प्रकारके समरित्र ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि वर्णोंसे ज्याप्त है ऐसी वह अलका नगरी उस विजयार्थ पर्वतरूपी राजाके मस्तकपर गोछ तथा उत्तम रंगवाछे तिलकके समान सुशोभित होती है।।१२१।। उस अलकापुरीका राजा अतिबल नामका विद्याधर था जो कि शत्रुओं के बलका क्षय करनेवाला था और जिसकी आज्ञाको समस्त विद्याधर राजा मुक्कटके समान अपने मस्तकपर धारण करते थे।।१२२।। वह अतिबल राजा धर्मसे ही (धर्मसे अथवा स्वभावसे ) विजयलाभ करता था शुरवीर था और शत्रुसमूहको जीतनेवाळा था। उसने सन्धि, विमह, यान, आसन, संश्रय और द्वैधीभाव इन छह गुणोंसे बड़े-बड़े शत्रुओंको जीत लिया था ॥१२३॥ वह राजा हमेशा वृद्ध मनुष्योंकी संगति करता था तथा उसने इन्द्रियोंके सब विषय जीत छिये थे इसीलिए वह अपनी सेना-द्वारा बड़े-बड़े शत्रुओंको छोछामात्रमें ही उखाड़ देता था-नष्ट कर देता था।।१२४॥ वह राजा दिग्गजके समान था क्योंकि जिस प्रकार दिग्गज महान् उदयसे सहित होता है उसी प्रकार वह राजा भी महान् उदय (वैभव ) से सहित था, दिग्गज जिस प्रकार ऊँचे वंश (पीठकी रीढ़) का धारक होता है उसी प्रकार वह राजा भी सर्वश्रेष्ठ वंश-कुछका धारक था- उच्च कुलमें पैदा हुआ था। दिग्गज जिस प्रकार भास्वन्महाकर-प्रकाशमान लम्बी सुँडका धारक होता है उसी प्रकार वह राजा भी देदीप्यमान लम्बी मुजाओंका धारक था तथा दिगाज जिस प्रकार अपने महादानसे-भारी मद्जलसे भ्रमर आदि आश्रित प्राणियों-का पोषण करता है उसी प्रकार वह राजा भी अपने महादान-विपुल दानसे अरणमें आये हुए पुरुषोंका पोषण करता था।। १२५।। उस राजाके सुखसे शोभायमान दाँतोंकी किरणें निकल रही थीं तथा दोनों भौंहें कुछ उपरको उठी हुई थीं इसलिए ऐसा जान पहता था मानो उसके मुखने चन्द्रिकासे शोभित चन्द्रमाको जीत लिया है और इसीलिए उसने अपनी

१. सद्वृत्तं येषां ते तैः संकीर्णाः, सद्वृत्तं च वर्णं च इति सद्वृत्तवर्णी ताम्यां संकीर्णा च । २. प्रभु-व०, द०, स०, द०। ३. आरोपिताज्ञः । ४. क्षयः प्रलयकालः । ५. दैवबलवान् । ६. 'संधिविग्रह-यानासनद्वैषाश्रया इति षड्गुणाः' षड्गुणा एव बाब्गुण्यं तेन । ७. सावधानं यथा भवति । ८. करणग्रामः । ९. सेनाभिः । सामन्तैः प० । १०, पक्षे पृष्ठास्थि । ११. सज्ज्योत्स्नुं द० ।

सपुष्पकेशमस्याभादुत्तमाङ्गं सदानवस् । त्रिक्टाग्रमिवोपान्तपतच्चामरिवर्शस्य ॥१२७॥
प्रथु वक्षःस्थलं हारि वहारवरूलीपरिष्कृतम् । क्रीक्षाद्विपायितं लक्ष्म्याः स बमार गुणाम्बुधिः ॥१२८॥
करौ करिकराकारावृरू कामेषुधीयितौ । कुरुविन्दाकृती जक्के क्रमावम्बुजसच्छवी ॥१२९॥
पतिप्रतीकमित्यस्य कृतं वर्णनयानया । यद्यबारूपमायस्तु तत्तस्त्वाङ्गेजिंगीपतः ।।१३०॥
मनोहराङ्गी तस्याभूत् प्रिया नाम्ना मनोहरा । मनोभवस्य जैत्रेषुरिव या रूपशोमया ॥१३३॥
स्मतपुष्पोज्ज्वला मर्तुः प्रियासील्लितकेष सा । हितानुबन्धिनी जैनी विशेव च यशस्करी ॥१३२॥
तयोर्महावलल्यातिरभूत् सृतुर्महोदयः । यस्य विशास्त्रभूत् प्रीतः पिण्डीभूतेव बन्धुषु ॥१३३॥
कलासु कौशलं शौर्क्यं त्यागः प्रज्ञा क्षमा दया । प्रदेश स्तरं च शौनं च गुणास्तस्य निसर्गजाः ॥१३४॥
स्पर्धयेव वपुर्श्वौ विश्वदाः प्रत्यहं गुणाः । स्पर्दा होकत्र भूष्णूनां विश्वोसाम्याद् विवर्धते ॥१३५॥

भौंहोंरूप दोनों पताकाएँ फहरा रखी हों।।१२६।। महाराज अतिबलका मस्तक ठीक त्रिकूटा-चलके शिखरके समान शोभायमान था क्योंकि जिस प्रकार त्रिकूटाचल-सपुष्पकेश-पुष्पक विमानके स्वामी रावणसे सहित था उसी प्रकार उनका मस्तक भी सपुष्पकेश-अर्थात् पुष्प-युक्त केशोंसे सहित था। त्रिकूटाचलका शिखर जिस प्रकार सदानव-दानवींसे-राक्षसोंसे सहित था उसी प्रकार उनका मस्तक भी सदानव-हमेशा नवीन था-श्याम केशोंसे सहित था। और त्रिकूटाचलके समीप जिस प्रकार जलके झरने झरा करते हैं उसी प्रकार उनके मस्तकके समीप चौर दुल रहे थे।।१२७। वह राजा गुणोंका समुद्र था, उसका वक्षःस्थल अत्यन्त विस्तृत था, सुन्दर था और हाररूपी छताओंसे घिरा हुआ था इसछिए ऐसा जान पड़ता था मानो लक्ष्मीका कीड़ाद्वीप ही हो ॥१२८॥ उस राजाकी दोनों भुजाएँ हाथीकी सूँड़के समान थीं, जाँघें कामदेवके तरकसके समान थीं, पिंडरियाँ पद्मरागमणिके समान सुदृढ़ थीं और चरण-कमलोंके समान सुन्दर कान्तिके धारक थे।।१२९।। अथवा इस राजाके प्रत्येक-अंगका वर्णन करना व्यर्थ है क्योंकि संसारमें सुन्दर वस्तुओंकी उपमा देने योग्य जो भी वस्तुएँ हैं उन सब-को यह अपने अंगोंके द्वारा जीतना चाहता है। भावार्थ—संसारमें ऐसा कोई पदार्थ नहीं है जिसकी उपमा देकर उस राजाके अंगोंका वर्णन किया जाये ॥१३०॥ उस राजाकी मनोहर अंगोंको धारण करनेवाली मनोहरा नामकी रानी थी जो अपनी सौन्दर्य-शोभाके द्वारा ऐसी मालूम होती थी मानो कामदेवका विजयी बाण ही हो ॥१३१॥ वह रानी अपने पतिके छिए हास्यरूपी पुष्पसे शोभायमान छताके समान प्रिय थी और जिनवाणीके समान हित चाहनेवाली तथा यशको बढ़ानेवालो थी।।१३२।। उन दोनोंके अतिशय भाग्यशाली महाबल नामका पुत्र उत्पन्न हुआ। उस पुत्रके उत्पन्न होते ही उसके समस्त सहोदरों में प्रेमभाव एकत्रित हो गया था ॥१३३॥ कलाओं में कुशलता, शूरवीरता, दान, बुद्धि, क्षमा, दया, धैर्य, सत्य और शौच ये उनके स्वामाविक गुण थे ।।१२४।। उस महाबरुका शरीर तथा गुण ये दोनों प्रतिदिन परस्परकी ईब्यी-र चुद्धिको प्राप्त हो रहे थे अर्थात् गुणोंकी वृद्धि देखकर शरीर बढ़ रहा था और शरीरकी वृद्धिसे गुण बढ़ रहे थे। सो ठीक ही है क्योंकि एक स्थानपर रहनेवालोमें कियाकी समानता होनेसे ईर्ष्या

१. पुष्पकचसहितम् पुष्पकविमानाधीशसहितं च । सरावणमिति यावत् । २. नित्यं नूतनं सराक्षसं च । ३. हाराविल-स० । ४ अलङ्कृतम् । ५. पदारागरत्नाङ्कृराकृती । "कुष्ठविन्दस्तु मुस्तायां कुल्माषश्चीहिभेदयोः । हिङ्कृदे पद्मरागे च मुकुरेऽपि समीरितः ॥" ६. अवयवं प्रति । ७. अलम् । ८. जिगीषित स०, म०, छ० । ९. जैनागम इव । १०. उत्पत्ती । ११. संतोषः । १२. भूतानां स०, म०, छ० ।

'राजविद्याक्षतकोऽपि सोऽप्येष्ट गुरुसंनिधी! स तामिविंबमी माभिः स्वामिक्विविव्याम् ॥१६६॥ सीऽधीयम् निल्लां विद्यां गुरुसंस्कारयोगतः। दिदीपेऽभिक्मिक्वित्यां मिवानिकसमन्वतः ॥१६७॥ प्रश्रयाचान् गुणानस्य मध्या योग्यस्वपोषकान्। योवराज्यपदं तस्मै साऽनुमेने लगाधिपः ॥१६८॥ संविमक्ता तयोर्कस्मीक्षिरं रेजे धतायतिः। हिमवत्यम्बुराको च म्योमगङ्गेव संगता ॥१६९॥ स राजा तेन पुत्रेण पुत्री बहुसुतोऽप्यभूत्। नमोमागो यथाकेण ज्योतिस्मान्नापरैप्रंहैः॥१४०॥ अधान्येषुरसी राजा निर्वेदं विद्योध्वगात्। वितृष्णः काममोगेषु प्रज्ञयावै कृतोचमः ॥१४४॥ विषयुध्यमिवात्यन्तविषमं प्राणहारकम्। प्रवृत्तिक्षस्थानमिव भात्यक्तिमिवणम् ॥१४२॥ प्रविद्याचिन्तयद् धीमानिमा संसारवज्ञरीम। प्रवृत्तिकस्थानिम महाध्यानकुठारेण प्रमिमवन् ॥१४४॥ मूयोऽप्यचिन्तयद् धीमानिमा संसारवज्ञरीम। प्रवृत्तिकस्थानम्यसुमुद्रभृत्वेः सेव्ययं विद्यासवे ॥१४५॥ मूक्यंमिक्यास्वमेकस्थाः पुष्यं विद्यासवे ॥१४५॥

हुआ ही करती है ॥१३५॥ उस पुत्रने गुरुओं के समीप आन्वीक्षिकी आदि चारों विद्याओंका अध्ययन किया था तथा वह पुत्र उन विद्याओंसे ऐसा शोभायमान होता था जैसा कि उदित होता हुआ सूर्य अपनी प्रभाओंसे शोभायमान होता है।।१३६।। उसे पूर्वभवके प्रवल संस्कारके योगसे समस्त विद्याएँ स्मृत हो उठी जिनसे वह वायुके समागमसे अग्निके समान और भी अधिक देदीप्यमान हो गया।।१३७। महाराज अतिबलने अपने पुत्रकी योग्यता प्रकट करनेवाले विनय आदि गुण देखकर उसके लिए युवराज पद देना स्वीकार किया ॥१३८॥ उस समय पिता, पुत्र दोनोंमें विभक्त हुई राज्यलक्ष्मी पहलेसे कहीं अधिक विस्तृत हो हिमालय और समुद्र दोनों-में पड़ती हुई आकाशगंगाकी तरह चिरकाल तक शोभायमान होती रही ॥१३९॥ यद्यपि राजा अतिबलके और भी अनेक पत्र थे तथापि वे उस एक महाबल पुत्रसे ही अपने-आपको पुत्रवान् माना करते थे जिस प्रकार कि आकाशमें यद्यपि अनेक प्रह होते हैं तथापि वह एक सूर्यप्रहके द्वारा ही प्रकाशमान होता है अन्य प्रहोंसे नहीं ॥१४०॥ इसके अनन्तर किसी दिन राजा अतिबळ विषयभोगोंसे विरक्त हुए और कामभोगोंसे तृष्णारहित होकर दीक्षा-महण करनेके छिए उद्यम करने लगे ॥१४१॥ उस समय उन्होंने विचार किया कि यह राज्य विषपष्पके समान अत्यन्त विषम और प्राणहरण करनेवाला है। दृष्टिविष सर्पके समान महा भयानक है, व्यभिचारिणी क्रीके समान नाम करनेवाला है तथा भोगी हुई पुष्पमालाके समान उच्छिष्ट है अतः सर्वथा हेय है-छोड्ने योग्य है, स्वाभिमानी पुरुषोंके सेवन करने योग्य नहीं है ॥१४२-१४३॥ वे बुद्धिमान महाराज अतिबल फिर भी विचार करने लगे कि मैं उत्तम क्षमा धारण कर अयवा ध्यान, अध्ययन आदिके द्वारा समर्थ होकर अपनी आत्म-शक्तिको बढ़ाकर इस संसाररूपी बेलको अवश्य ही उत्साह गा।।१४४।। इस संसाररूपी बेलकी मिध्यात्व हो जड़ है, जन्म-मरण आदि ही इसके पुष्प हैं और अनेक व्यसन अर्थात्

१. बान्बीक्षिकी त्रयी बार्ता दण्डनीतिरिति चतस्रो राजविद्याः । बान्बीक्षिक्यात्मविज्ञानं घर्भाषमी त्रयी-स्थितौ । बर्धानची च बार्तायां दण्डनीत्यां नयानयौ ॥' २. सोऽवधार्याखिलां अ०,। सोऽधीयान्निखिला विद्या द०,प०,म०,स०। ३. अधीयानः [ अधीयन् ] स्मरन् । ४. उपनयनादि । ५. व्यन्तः । ६. समिन्धितः स०। समागमात् म०,७०। ७. पुत्रवान् । ८. दृष्टिविषाहिप्रदेशम् । ९. अनुभुक्तम् । १०. छेदं करिष्यामि । उच्छेत्-स्यामि द०, ८०। ११. अक्षमः क्षमो भवन् क्षमीभवन् क्षमावान् । १२. जातिजरादिकम् । १३. दुःसानि । 'व्यसनं विपरिभंशे' इत्यभिधानात् । १४. विषयपुष्परसनिमित्तम् । 'हेतौ कर्मणः' इति सूत्रान्निमित्ते सप्तमी । अत्र सैव्ययम् [ सेव्या इयम् इति पदच्छेदः ] इत्येतदेव प्रधानं कर्म ।

यौबनं क्षणमङ्गोदं भोगा भुका न मृत्ये। प्रस्युतात्यम्तमेवैतेसमृष्णाचिरभिवदंते ॥१४६॥
शरीरमिद्मत्यक्त पृतिबीमस्ववाद्यतम्। विकास्यतेऽध दा द्वो वा मृत्युवन्नविच्णितम् ॥१४७॥
शरीरविणुरस्यम्तफ्को दुर्मिन्यसंततः । पृष्ठदः काकान्निमा सद्यो मस्मसात् स्यात् स्कुरद्ध्वनिः॥१४८॥
वन्धवो वन्धनान्येते धनं दुःलानुबन्धनम् । विषया विषसंप्रकृतिषमाशनसंनिमाः ॥१४९॥
तद्यं राज्यमोगेन छक्ष्मीरतिच्छाच्छा । संपदो अछक्त्कोछिविछोछाः सर्वमधुवम् ॥१५०॥
इति निश्चित्य धीरोऽसावमिचेकपुरस्सरम् । सूनवे राज्यसर्वस्वमिद्धितातिवछस्तदा ॥१५९॥
ततो गज इवापेतवन्धनो निःसतो गृहात् । बहुमिः खेचरै साद्धं दीक्षां स समुपाददे ॥१५२॥
जिगीषु बछवद्गुष्त्या । समित्या च सुसंवृतम् । महानागफणारक्षमिव चान्येर्दुरासदम् ॥१५६॥
नामिकाछोद्धवत्कस्पतस्त्राखमिवस्वरेः । भूषणेश्च परित्यक्तमपेतं दोषवत्त्या ॥१५४॥

18 उद्वं सुलहेतुत्वाद् गुक्कामिव सद्वः । नियतावासक्तृन्यस्वात् विवतासिव मण्डसम् ॥१५५॥

दुः प्राप्त होना ही इसके फल हैं। केवल विषयरूपी आसवका पान करनेके लिए ये प्राणीरूपी भौरे निरन्तर इस छताकी सेवा किया करते हैं। यह यौवन क्षणभंगुर है और ये पब्चेन्द्रियोंके भोग यद्यपि अनेक बार भोगे गये हैं तथापि इनसे तृप्ति नहीं होती, तृप्ति होना तो दूर रही किन्तु तृष्णारूपी अग्निकी सातिशय वृद्धि होती है। यह शरीर भी अत्यन्त अपवित्र, घृणाका स्थान और नश्वर है। आज अथवा कल बहुत शीघ्र ही मृत्यु-रूपी वजसे पिसकर नष्ट हो जायेगा। अथवा दुःसरूपी फलसे युक्त और परिमहरूपी गाँठोंसे भरा हुआ यह शरीररूपी बाँस मृत्युरूपी अग्निसे जलकर चट-चट शब्द करता हुआ शीघ्र ही भस्मरूप हो जायेया.। ये बन्धुजन बन्धनके समान हैं, धन दुःखको बढ़ानेवाला है और विषय विष मिले हुए भोजनके समान विषम हैं। लक्ष्मी अत्यन्त चन्नल है, सम्पदाएँ जलको लहरोंके समान क्षणभंगुर हैं, अथवा कहाँतक कहा जाये यह सभी कुछ तो अस्थिर है इसलिए राज्य भोगना अच्छा नहीं-इसे हर एक प्रकारसे छोड़ ही देना चाहिए ॥१४४-१५०॥ इस प्रकार निरुचय कर धीर-वीर महाराज अतिबलने राज्याभिषेकपूर्वक अपना समस्त राज्य पुत्र-महावलके लिए सौंप दिया। और अपने बन्धनसे छुटकारा पाये हुए हाथीके समान घरसे निकलकर अनेक विद्याधरोंके साथ वनमें जाकर दक्षिा है ही ॥१५१-१५२॥ इसके परचात् महाराज अतिबल पवित्र जिन-लिङ्ग धारण कर चिरकाल तक कठिन तपरचरण करने लगे। जनका वह तपश्चरण किसी विजिगीषु (शत्रुऑपर विजय पानेकी अभिलाषी) सेनाके समान था क्योंकि वह सेना जिस प्रकार गुप्ति-वरछा आदि हथियारों तथा समितियों-समूहोंसे सुसंवृत रहती है, उसी प्रकार उनका वह तपश्चरण भी मनोगुप्ति, वचनगुप्ति, और कायगुप्ति इन तीन गुप्तियोंसे तथा ईयां, भाषा, एषणा, आदान-निक्षेपण और प्रतिष्ठापन इन पाँच समितियोंसे सुसंवृत-सुरक्षित था। अथवा उनका वह तपश्चरण किसी महासपेके फर्मों छगे हुए रह्नोंके समान अन्य साधारण मनुष्योंको दुर्लभ था। उनका वह तपश्चरण दोनोंसे रहित था तथा नाभिराजाके समय होनेबाले वसाभूषणरहित कल्पवृक्षके समान

१. पुनः किमिति चेत् । २. दुर्गन्धि । ३. विलयमेष्यति । विनाश्यते अ०, स० । विनश्यते म०, द०। ४ प्राचान्तफलः दुःखान्तफलश्य । ५. संस्थितः प०, म० । ६. दग्धः । ७. भस्माधीनं भवेत् । ८. अतिशयेन चन्यला । 'चल कम्पने' इति धातोः कर्तर्यच्प्रस्यये 'चलिचस्पतिवदोऽचीति द्विभवि अभ्यागिति पूर्वस्य अगा-चमः । ९. ददौ । १०. [योगविग्रहतया] पक्षे रक्षया । ११. उत्तरकालः । १२. विहगानाम् ।

विषाद्भवदैन्यादिहानेः सिद्धास्यदोपमम् । क्षमाभारतया वातवखयस्थितिमुद्दहत् । १९५६।।
निःसंगत्वादिवाभ्यस्तप्रमाणुविचेष्टितम् । निर्वाणसाधनत्वाच्च रक्षश्रयमिवामलम् ॥१५७॥
सोऽत्युदारगुणं भूरितेजोभासुरमूर्जितम् । पुण्यं जैनेश्वरं रूपं द्धलेपे चिरं तपः ॥१५८॥
ततः कृतामिषेकोऽसौ वलकालो महावलः । राज्यभारं दधे नम्रलेखराभ्यचितकमः ॥१५९॥
स दैववलसंपकः कृतधीरविचेष्टितः । दोवंलं प्रथयामास संहरन् द्विषतां वलम् ॥१६०॥
मन्त्रशक्त्या प्रतिभ्वस्तं सामय्यस्तिस्य विद्विषः । महाह्य इवाभूवन् विक्रियाविमुखास्तद्य-॥१६९॥
तस्मक्षारूदभाधुर्ये दधः प्रीति प्रजादशः । चूतम् म इव स्वादुसुपक्यप्रकिशास्तिन ॥१६२॥
नात्यर्थमभवत्तीक्षणो न चाति मृतुतां दधे । मध्यमां वृतिमाश्रित्य स जगद्वशमनयत् ॥१६६॥
उभयेऽपि द्विषस्तेन शमिता भूतिमिच्छता । कालादौद्धत्यमायाता जलदेनेव पांसवः ॥१६॥।
सिद्धिर्धमिर्थेकामानां नावाधिष्ट परस्परम् । तस्य प्रयोगनैपुण्या द वन्यूभूयमिवागताः ॥१६५॥।

शोभायमान था। अथवा यों कहिए कि वह तपश्चरण भविष्यत्कालमें सुखका कारण होनेसे गुरुओं के सद्वचनों के समान था। निश्चित निवास स्थानसे रहित होने के कारण पक्षियों के मण्डलके समान था। विषाद, भय, दीनता आदिका अभाव हो जाने से सिद्धस्थान-मोक्ष-मन्दिरके समान था। क्षमा-शान्तिका आधार होनेके कारण (पक्षमें पृथिवीका आधार होनेके कारण) वातवलयकी उपमाको प्राप्त हुआ-सा जान पड़ता था। तथा परिप्रहरहित होनेके कारण पृथक रहनेवाले परमाणुके समान था। मोक्षका कारण होनेसे निर्मल रत्नत्रयके तुल्य था। अतिशय उदार गुणेसि सहित था, बिपुल तेजसे प्रकाशमान और आत्मबलसे संयुक्त था ॥१५३-१५८॥ इस प्रकार अतिबलके दीक्षा प्रहण करनेके पश्चात् उसके बलशाली पुत्र महाबलने राज्यका भार धारण किया। उस समय अनेक विद्याधर नम्र होकर उसके चरणकमलोंकी पूजा किया करते थे ॥१५९॥ वह महाबल दैव और पुरुषार्थ दोनोंसे सम्पन्न था, उसकी चेष्टाएँ बीर मानविक समान थीं तथा उसने शत्रुओंके बलका संहार कर अपनी मुजाओंका बल प्रसिद्ध किया था ॥१६०॥ जिस प्रकार मन्त्रज्ञिक प्रभावसे बढ़े-बढ़े सर्प सामध्यहीन होकर विकारसे रहित हो जाते हैं-वशीभूत हो जाते हैं उसी प्रकार उसकी मन्त्रशक्ति (विमर्शशक्ति) के प्रभावसे बड़े-बड़े शत्र सामर्थ्यहीन होकर विकारसे रहित (वशीभूत) हो जाते थे ॥१६१॥ जिस प्रकार स्वादिष्ट और पके हुए फलोंसे शोभायमान आम्नवृक्षपर प्रजाकी प्रेमपूर्ण दृष्टि पड्ती है उसी प्रकार माध्ये आदि अनेक गुणोंसे शोभायमान राजा महाबलपर भी प्रजाकी प्रेमपूर्ण दृष्टि पड़ा करती थी।।१६२॥ वह न तो अत्यन्त कठोर था और न अतिशय कोमलताको ही धारण किये था किन्तु मध्यम वृत्तिका आश्रय कर उसने समस्त जगत्को वशीभृत कर छिया था ॥१६३॥ जिस प्रकार मीध्म कालके आश्रयसे उड़ती हुई पृष्ठिको मेघ शान्त कर दिया करते हैं उसी प्रकार समृद्धि चाहनेवाले उस राजाने समयानुसार उद्धत हुए-गर्वको प्राप्त हुए अन्तरंग(काम,क्रोध,मद, मात्सर्य, लोभ और मोह) तथा बाह्य दोनों प्रकारके शत्रुओं को शान्त कर दिया था।।१६४।। उस राजाके धर्म, अर्थ और काम, परस्परमें किसीको बाधा नहीं पहुँचाते थे-वह समानरूप

१. क्षान्तेराधारत्वेन, पक्षे क्षितेराधारत्वेन । २. मुद्रहन् अ०, स०, म०, छ० । ३. अम्यस्तं परमा-णोर्विचेष्टितं येन । ४. तपश्चकार । ५. निष्पन्नबुद्धिः । कृतधीर्वीष्टतः प० । वीरचेष्टितः छ० । म६. परि-ध्वस्त-अ०, द०, स०, म०, प० । ७ धृतप्रियत्वे । 'स्वादुप्रियौ च मधुरावित्यभिधानात् । ८. बाह्याम्यन्तर-शत्रवः । 'अयुक्तितः प्रणोताः कामकोषलोभमानमदहर्षाः क्षितीशामन्तरङ्गोऽरिषड्वगः । ९. बन्धुत्वम् ।

प्रायेण राज्यसासाद्य सवन्ति सदकर्कशाः । नृपेमाः स तु नामाद्यत् प्रत्युतासीत् प्रसम्नधीः ॥१६६॥ वयसा रूपसम्पत्या कुळजात्यादिमिः परे । सञ्जन्ति सदमस्यैते गुणाः प्रश्नसमाद्धः ॥१६७॥ राज्यलक्ष्म्याः परं पर्वसुद्धन्ति नृपारमजाः । व्हामविद्येव विमाक्षोः साभूत्तस्योपशान्तये ॥१६८॥ अन्यायध्वनिरुरसम्बः पाति तस्मिन् सुराजनि । प्रजानां सयसंक्षोमाः स्वप्नेऽप्यासम्ब जातुचित्॥१६९॥ चक्षुश्रारों विचारस्य तस्यासीत् कार्यदर्शने । चक्षुनी पुनरस्यास्यमण्डने दृश्यदर्शने ॥१७०॥ स्वयास्य यौवनारम् स्पमासीज्ञगत्प्रियम् । पूर्णस्येव शशाङ्कस्य द्धतः सकलाः कलाः ॥१७१॥ अदस्यो मदनोऽनङ्गो दृश्योऽसौ चारुविग्रहः । तदस्य मदनो दूरमौपम्यपदमप्यगार्त् ॥१७२॥ तस्यामादिलसङ्काश्च मृदुकुश्चितमूर्द्वजम् । शिरोविन्यस्तमकुटं मेरोः कूटमिवाभितम् । ॥१७३॥ जलाटमस्य विस्तीर्णमुम्नतं रुचिमाद्ये । लक्ष्म्या विभान्तये विस्तित्व हैमं शिलातलम् ॥१७४॥ भूरेखे तस्य रेजाते कुटिले मृश्नमायते । मदनस्यास्वशालायां धनुषोरिष यष्टिके ॥१७५॥ चक्षुषी रेजतुस्तस्य भूषापोपान्तवर्त्तिनी । विष्मेषोरिवाशेषजिगीवोरिषुयन्त्रके ॥१७६॥

से तीनोंका पालन करता था जिससे ऐसा मालूम होता था मानो इसके कार्यकी चतुराईसे उक्त तीनों वर्ग परस्परमें मित्रताको ही प्राप्त हुए हों ॥१६५॥ राजारूपी हस्ती राज्य पाकर प्रायः मदसे (गर्वसे पक्षमें मदजलसे ) कठोर हो जाते हैं परन्तु वह महावल मदसे कठोर नहीं हुआ था बल्कि स्वच्छ बुद्धिका धारक हुआ था ॥१६६॥ अन्य राजा लोग जवानी, रूप, ऐश्वर्य, कुछ, जाति आदि गुणोंसे मद-गर्व करने छगते हैं परन्तु महाबछके उक्त गुणोंने एक शान्ति भाव ही धारण किया था ।।१६७। प्रायः राजपुत्र राज्यलक्ष्मीके निमित्तसे परम अहंकारको प्राप्त हो जाते हैं परन्तु महाबल राज्यलक्ष्मीको पाकर भी शान्त रहता था जैसे कि मोक्षकी इच्छा करनेवाले सुनि कामविद्यासे सदा निर्विकार और शान्त रहते हैं।।१६८।। राजा महा-बलके राज्य करनेपर 'अन्याय' शब्द हीं नष्ट हो गया था तथा भय और क्षोभ प्रजाको कभी स्वप्नमें भी नहीं होते थे ।।१६९।। उस राजाके राज्यकार्यके देखनेमें गुप्तचर और विचारशक्ति ही नेत्रका काम देते थे। नेत्र तो केवल मुखकी शोभाके लिए अथवा पदार्थीके देखनेके लिए ही ये ।।१७०।। कुछ समय बाद यौवनका प्रारम्भ होनेपर समस्त कळाओंके घारक महाबलका रूप उतना ही लोकप्रिय हो गया भा जितना कि सोलहों कलाओंको धारण करनेवाले चन्द्रमा-का होता है।।१७१॥ राजा महाबल और कामदेव दोनों ही सुन्दर शरीरके धारक थे। अभीतक राजाको कामदेवकी उपमा ही दी जाती थी परन्तु कामदेव अदृश्य हो गया और राजा महा-बल दृश्य ही रहे इससे ऐसा मालूम होता था मानो कामदेवने उसकी उपमाको दूरसे ही छोड़ दिया था ॥१७२॥ उस राजाके मस्तकपर भ्रमरके समान काले, कोमल और घुँघराले बाल थे, ऊपरसे मुकुट लगा था जिससे वह मस्तक ऐसा मालूम होता था मानो काले मेघोंसे सहित मेरु पर्वतका शिखर ही हो ।।१७३॥ इस राजाका छछाट अतिशय विस्तृत और ऊँचा था जिससे ऐसा शोभायमान होता था मानो उध्मीके विश्रामके छिए एक सुवर्णमय शिला ही बनायी गयी हो ॥१७४॥ उस राजाकी अतिशय लम्बी और टेढ़ी भौहोंकी रेखाएँ ऐसी मालुम होती थीं मानो कामदेवकी अस्त्रशालामें रस्ती हुई दो धनुषयष्टि ही हों ॥१७५॥ भौंहरूपी चापके समीपमें रहनेवाली उसकी दोनों आँखें ऐसी शोभायमान होती थीं मानो समस्त जगत्-

१. पुनः किमिति चेत्। २. कामशास्त्रम्। ३. निर्मोक्तुमिच्छोः। ४. नष्टः। ५. रक्षति सति। ६. गूबपुरुषः। ७. दूवयं द्रष्टुं योग्यं घटपटादि। ८. –मम्यगात् प०, म०, स०, स०, छ०। ९. सदृशम्। १०. मुकुटं अ०, छ०। ११. सञ्जाताभ्रम्। १२. कृतम् । १३. बाणौ।

सकर्णपालिके चार रस्तकुण्हमण्डिते । श्रुताङ्गनासमाक्रीड लीला दोलाखिते दश्री ॥१००॥ द्येऽसौ नासिकावंशं तुक्रं मध्येषिलोचनम् । तद्बृह्यस्पर्द् रोधार्थं बद्धं सेतुमिवायतम् ॥१००॥ मुलमस्य लसहन्तदीप्तिकेसरमावमौ । महोर्थलमिवामोदशालि दन्तच्छद्च्छद्म् ॥१००॥ पृथुवश्रो बमारासौ हाररोचिर्जलप्लवम् । धारागृहमिवोदारं लक्ष्म्या निर्वापणं परम् ॥१८०॥ केयूररुचिरावंसौ तस्य शोभामुपेयतुः । क्रीढाद्दी तिचरी लक्ष्म्या विहारायेव निर्मितौ ॥१८१॥॥ युगायतौ विमर्ति सम बाह् चारतलाङ्कितौ । स सुराग इवोद्मविटपौ पल्लवोज्जवलौ ॥१८२॥॥ युगायतौ विमर्ति सम विह् चारतलाङ्कितौ । स सुराग इवोद्मविटपौ पल्लवोज्जवलौ ॥१८२॥ वन्नं च जवनं तस्य भे सेवललं किललं दथौ । महान्धिरित सावर्षं सक्स्कं च भे सेकतम् ॥१८२॥ दम्मास्तम्मनिमावृह्य स धन्ते सम कनद्खतो । कामिनोह्यिवाणानी क्ष्म्याविव निवेशितौ ॥१८५॥ वक्षशाणस्थिरे जङ्के सोऽधत्त रुचिराकृती । मनोजजैन्नवाणानो भे निञ्चानायेव कस्प्यते ॥१८६॥ परवामरसङ्गद्धं भे ससद्कृगुलिपत्रकम् । नखांगुकेसरं दश्चे लक्ष्मयाः कुळगृहायितम् ॥१८७॥

को जीतनेकी इच्छा करनेवाले कामदेवके बाण चलानेके दो यन्त्र ही हों ॥१७६॥ रत्नजड़ित कुण्डलोंसे शोभायमान उसके दोनों मनोहर कान ऐसे मालूम होते थे मानो सरस्वती देवीके भूलनेके लिए दो भूले ही पड़े हों ॥१७अ। दोनों नेत्रोंके बीचमें उसकी ऊँची नाक ऐसी जान पढ़ती थी मानो नेत्रोंकी वृद्धिविषयक स्पर्धाको रोकनेके लिए बीचमें एक लम्बा पुल ही बाँध दिया हो ॥१७८॥ उस राजाका मुख सुगन्धित कमलके समान शोभायमान था। जिसमें दाँतोंकी सुन्दर किरणें ही केशर थी और ओठ ही जिसके पत्ते थे ॥१७९॥ हारकी किरणोंसे शोभायमान उसका विस्तीर्ण वक्षःस्थल ऐसा मालूम होता था मानो जलसे भरा हुआ विस्तृत. उत्कृष्ट और सन्तोषको देनेबाला लक्ष्मीका स्नानगृह ही हो ॥१८०॥ केयूर (बाहुबन्ध) की कान्तिसे सदित उसके दोनों कन्धे ऐसे शोभायमान होते थे मानी लक्ष्मीके विहारके लिए बनाये गये दो मनोहर कीडाचल ही हों ॥१८१॥ वह युग ( जुआँरी ) के समान लम्बी और मनोहर हथे छियोंसे अंकित भुजाओं को घारण कर रहा था जिससे ऐसा मालूम हो रहा था मानो कोंपलों-से शोभायमान दो बढ़ी-बढ़ी शासाओंको धारण करनेवाला कल्पवृक्ष हो हो ॥१८२॥ वह राजा गन्भीर नाभिसे युक्त और त्रिवलिसे शोभायमान मध्य भागको धारण किये हुए था जिससे ऐसा मालूम होता था मानो भँवर और तरंगोंसे सहित बालूके टीलेको धारण करनेवाला समुद्र ही हो ॥१८३॥ करधनीसे घिरा हुआ उसका स्थूल नितम्ब ऐसी शोभायमान होता था मानो वेदिका-से घिरा हुआ जम्बूद्वीप ही हो ॥१८४॥ देदीप्यमान कान्तिको घारण करने और कदली स्तम्भकी समानता रखनेवाली उसकी दोनों जाँघें ऐसी शोभायमान होती थीं मानो सियोंके दृष्टिरूपी बाण चळानेके लिए खड़े किये गये दो निशानें ही हों ॥१८५॥ वह महाबळ वजके समान स्थिर तथा सुन्दर आकृतिवाली पिंडरियोंको धारण किये हुए था जिससे ऐसा मालूम होता था मानो कामदेवके विजयी बार्णोको तीक्ष्ण करनेके लिए दो शाण ही धारण किये हो ॥१८६॥ वह अंगुली-रूपी पत्तोंसे यक्त शोभायमान तथा नखोंकी किरणोंरूपी केशरसे युक्त जिन दो चरणकमलोंको धारण कर रहा था वे ऐसे जान पड़ते थे मानो छक्ष्मीके रहनेके छिए कुछपरम्परासे

१. आक्रीड: उद्यानम् । २. लीलां दो-स०, ल० । ३. विलोचनयोर्मध्ये । ४. स्पद्धि-म० । ५. छदं पत्रम् । ६. सुबहेतुम् । ७. सकेयूरहचावंसी ब०, प०, द०, स०, ल० । ८. भुजशिखरी । ९. कल्पवृक्षः । १०. गम्भीर-प०, द०, ल० । ११. स वली ब०, प०, द०, म०, स० । १२. पुलिनम् । १३. काञ्चीदाम । १४. निशातनाय [तीक्षणोकरणाय ] । १५. लसदङ्कुलि-म०, द० ।

इत्यस्य रूपसृद्भृतनवयीवनविश्वमम् । कामनीयकमैकध्यं सुपनीतिमवाबमी ॥१८८॥
न केवलमसौ रूपशोमयेवाजयज्जगत् । व्यजेष्ट मन्त्रशक्त्यापि वृद्धसंयोगखब्धया ॥१८९॥
तस्याभूवन् महाप्रज्ञाश्चत्वारो मन्त्रिपुक्तवाः । विहिश्चग इव प्राखाः सुस्निग्धा दीर्षदर्शिनः ॥१९०॥
महामतिश्च संमिन्नमतिः शतमतिस्तथा । स्वयंबुद्धश्च राज्यस्य मृत्कस्तम्मा एव रिथराः ॥१९१॥
स्वयंबुद्धोऽभवत् तेषु सम्ययदर्शनश्चद्धीः । शेषा मिण्यादशस्तेऽमी सर्वे स्वामिहितोषताः ॥१९२॥
चतुर्मिः स्वैरमात्यैस्तैः पादैरिव सुयोजितैः । महाबकस्य तद्वाज्यं पप्रथे समयुत्तवत् ॥१९३॥
स मन्त्रिमिश्चतुर्मिस्तैः कदाचित्र समं विक्तिः । द्वाभ्यमेकेन वा मन्त्रमविसंवादिनाऽभजत् ॥१९४॥
स्वयं निश्चितकार्यस्य मन्त्रिजोऽस्यानुशासनम् । चक्कः स्वयं प्रवुद्धस्य जिनस्येषामरोत्तमाः ॥१९४॥
न्यस्तराज्यमरस्तेषु स स्वीमिः सवरोचितान् । बुगुजे सुचिरं मोगान् नमोगानामधीशितां ॥१९६॥

चले आये दो घर ही हों ॥१८७॥ इस प्रकार महाबलका रूप बहुत ही. सुन्दर था, उसमें नव-यौवनके कारण अनेक हाव-भाव विलास उत्पन्न होते रहते थे जिससे ऐसा मालूम होता था मानो सब जगहका सौन्दर्य यहाँपर ही इकट्ठा हुआ हो।। १८८।। उस राजाने केवल अपने रूपकी शोभासे ही जगत्को नहीं जीता था किन्तु वृद्ध जनोंकी संगतिसे प्राप्त हुई मन्त्र-शक्तिके द्वारा भी जीता था ॥१८९॥ उस राजाके चार मन्त्री ये जो महाबुद्धिमान् , स्नेही और दीर्घदर्शी थे। वे चारों ही मन्त्री राजाके बाह्य प्राणोंके समान मालूम होते थे।।१९०॥ उनके नाम कमसे महामति, सम्भिन्नमति, शतमति और स्वयंबुद्ध थे। ये चारों ही मन्त्री राज्यके स्थिर मूळस्तम्भके समान थे।।१९१।।उन चारों मन्त्रियोंमें स्वयंबुद्धनामक मन्त्री शुद्ध सम्य*ा*दृ<u>ष्</u>टि था और बाकी तीन मन्त्री मिथ्यादृष्टि थे। यद्यपि उनमें इस प्रकारका मतभेद था परम्सु स्वामीके हितसाधन करनेमें वे चारीं ही तत्पर रहा करते थे ॥१९२॥ वे चारीं ही मन्त्री उस राज्यके चरणके समान थे। उनकी उत्तम योजना करनेसे महाबलका राज्य समवृत्तके समान अतिशय विस्तारको प्राप्त हुआ था। भावार्थ--- वृत्त छन्दको कहते हैं, उसके तीन भेद हैं--सम-वृत्त, अर्धसमवृत्त और विषमवृत्त । जिसके चारों पाद-चरण एक समान स्रक्षणके धारक होते हैं उसे समवृत्त कहते हैं। जिसके प्रथम और तृतीय तथा द्वितीय और चतुर्थ पाद एक समान उक्षणके धारक हो उसे अर्धसमृष्ट्रत कहते हैं और जिसके चारों पाद भिन्त-भिन्न उक्षणोंके धारक होते हैं उन्हें विषमवृत्त कहते हैं। जिस प्रकार एक समान लक्षणके धारक चारों पादों— चरणोंकी थोजनासे-रचनासे समवृत्त नामक छन्दका भेद प्रसिद्ध होता है तथा प्रस्तार आदिकी अपेक्षासे विस्तारको प्राप्त होता है उसी प्रकार उन चारों मन्त्रियोंकी योजनासे-सम्यक् कार्यविभागसे राज्य महाबळका राज्य प्रसिद्ध हुआ था तथा अपने अवान्तरविभागोंसे विस्तारको प्राप्त हुआ था ।। १९३ ।। राजा महाबल कभी पूर्वोक्त चारों मन्त्रियोंके साथ, कभी तीनके साथ, कभी दोके साथ और कभी यथाथंवादी एक स्वयंबुद्ध मन्त्रीके साथ अपने राज्यका विस्तार किया करता था।।१९४॥ वह राजा स्वयं ही कार्यका निश्चय कर छेता था। सन्त्री उसके निश्चित किये हुए कार्यको प्रशंसा मात्र किया करते थे जिस प्रकार कि तीर्यंकर भगवान् दीक्षा छेते समय स्वयं विरक्त होते हैं, छीकान्तिक देव मात्र उनके वैराग्यकी प्रशंसा ही किया करते हैं ॥१९५॥ भावार्य—राजा महावल इतने अधिक बुद्धिमान् और दोर्घदर्शी-विचारक थे

एकथा भावः ऐकब्यम् । २. विद्वान्सः । 'निरीक्ष्य एव वक्तव्यं वक्तव्यं पुनरञ्जसा । इति यो विकतः क्रोकेऽस्मिन् दीर्घदर्शी स उच्यते ।।' ३.--नुशंसनम् म०, द०, छ० । ४. ठौकान्तिकाः । ५. अथोदाः ।

## मालिनी च्छन्यः

सदुसुरभिसमीरैः सान्द्रमन्दारवीथी
परिचयसुखरीतैथूँतसंमोगसेदः ।
मुहुरुपवनदेशान् नन्दनोद्देशदेश्यान्
जितमदननिषेशान् स्रोसहायः स भेजे ॥१९७॥
इति रेसुकृतविपाकादानमत्स्रेचरोधन्
मङ्गदमकरिकामिः उरुष्टपादारविन्दः ।
चिरमरमत तस्मिन् सेचराद्री सुराद्री
सुरपतिरिव सोऽथं माविभास्वजिनश्रीः ॥१९८॥

इत्यार्षे भगवञ्जिनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलक्षग्रश्रीमहापुराग्रसंघहे श्रीमहाबलाभ्युदय-वर्णनं नाम चतुर्थ पर्व ४।४॥

कि उनके निश्चित विचारों को कोई मन्त्री सदोष नहीं कर सकता था।।१९६॥ अनेक विद्या-धरों का स्वामी राजा महाबल उपयुक्त चारों मन्त्रियोंपर राज्यभार रखकर अनेक क्षियों के साथ चिरकाल तक कामदेव के निदासस्थानको जीतने और नन्दनवनके प्रदेशों की समानता रखनेवाले उपवनों में बार-बार विहार करता था। विहार करते समय घनीभूत मन्दार वृक्षों के मध्यमें अमण करने के कारण मुख्यद शीतल, मन्द तथा मुगन्धित वामुके द्वारा उसका संभोगजन्य समस्त खेद दूर हो जाता था।।१९७। इस प्रकार पुण्यके उदयसे नमस्कार करने-वाले विद्याधरों के देवी प्यमान मुकुटों में लगे हुए मकर आदि के चिक्कों से जिसके चरणकमल बार-बार स्पृष्ट हो रहे थे— छुए जा रहे थे और जिसे आगे चलकर तीर्थ करकी महनीय विभूति प्राप्त होनेवाली थी ऐसा वह महाबल राजा, मेरपर्वतपर इन्द्रके समान, विजयार्थ पर्वतपर चिरकाल तक को हा करता रहा।।१९८।।

> इस प्रकार कार्ष नामसे प्रांसद्ध, भगविष्यनसेनाचार्य रचित, त्रिषष्टिलक्षण्-महापुराण् संप्रहमें 'श्रीमहाषलाभ्युद्यवर्णेन' नामका चतुर्थ पर्व पूर्ण हुन्ना ॥४॥

१. सद्धान् । २. पुष्योदयात् । ३. --मकरिकाप्रस्पष्ट ।

## पश्चमं पर्व

कदाचिद्य तस्याऽऽसीद् वर्षवृद्धिदिनोरसवः । मङ्गलेगीतवादित्रनृस्यारममेश्च संसृतः ॥१॥
सिंहासने तमासीनं तदानीं सचराधिपम् । दुषुतुश्चामरैर्वारनार्यः श्लीरोदपाण्युरैः ॥२॥
मदनदुममञ्जर्यो छावण्याममोधिवीचयः । सौन्दर्यकिकका रेजुस्तरूण्यस्तरसमीपगाः ॥६॥
पृथुवश्चःस्थलच्लक्ष पर्यन्तै मेंकुटोज्जवलेः । खगेन्द्रैः परिवन्नेऽसौ गिरिराज हवाद्विमः ॥४॥
तद्वश्वस्थले हारो नीहारांग्रुसमण्डतिः । बमासे हिमवत्सानौ प्रपत्निव निर्ह्मरः ॥५॥
तद्वश्वसि पृथाविन्द्रनीलमध्यमणिर्बमौ । कण्टिका हंसमालेव ब्योग्नि दात्यूहमध्यगा ॥६॥
मन्त्रिणश्च तदामाय्यसेनापतिपुरोहिताः । श्लेष्ठिनोऽधिकृताश्चान्ये तं परीत्यावतस्थिरे ॥०॥
सिनतैः संभाषितैः स्थानदिनैः संमाननैरपि । तानसौ तर्पयामास वीश्चितैरपि साद्दैः ॥८॥
स गोष्ठीर्भावयन् भूयो गन्ववीदिकलाविदाम् । स्पर्दमानाश्च तान् पश्चन्नुप श्लोनृसमञ्चतः ॥९॥
सामन्तप्रहितान् दूतान् द्वाःस्थैरानीयमानकान् । संमावयन् यथोक्तेन संमानेन पुनः पुनः ॥१०॥

तदनन्तर, किसी दिन राजा महाबलकी जन्मगाँठका उत्सव हो रहा था। वह उत्सव मंगलगीत, वादित्र तथा नृत्य आदिके आरम्भसे भरा हुआ था ॥१॥ उस समय विद्याधरोंके अधिपति राजा महाबल सिंहासनपर बैठे हुए थे। अनेक वारांगनाएँ उनपर श्रीरसमुद्रके समान इवेतवर्ण चामर ढोर रही थीं ॥२॥ उनके समीप खड़ी हुई वे तरुण स्नियाँ ऐसी मालूम होती थीं मानो कामदेवरूपी वृक्षकी मंजरियाँ ही हों, अथवा सीन्दर्यरूपी सागरकी तरंगें ही हों अथवा सुन्दरताको कलिकाएँ ही हों ॥३॥ अपने-अपने विशाल वक्षःस्थलोंसे समीपके प्रदेशको आच्छादित करनेवाले तथा मुकुटोंसे शोभायमान अनेक विद्याधर राजा महाबलको घेरकर बैठे हुए थे। उनके बीचमें बैठे हुए महाबल ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो अनेक पर्वतोंसे बिरा हुआ या उनके बीच में स्थित सुमेरु पर्वत हो हो । ॥४॥ उनके वक्षःस्थलपर चन्द्रमा-के समान उज्ज्वल कान्तिका धारक—स्वेत हार पड़ा हुआ था जो कि हिमवत् पर्वतके शिखर-पर पहते हुए झरनेके समान शोभायमान हो रहा था ॥५॥ जिस प्रकार विस्तृत आकाशमें जलकाकके इधर-उधर चलती हुई हंसोंकी पंक्ति शोभायमान होती है उसी प्रकार राजा महाबलके विस्तीर्ण वश्चास्थ्रलपर इन्द्रनीलमणिसे सहित मोतियोंकी कण्ठी शोभायमान हो रही थी।।६॥ उस समय मन्त्री, सेनापति, पुरोहित, सेठ तथा अन्य अधिकारी छोग राजा महा-बलको घेरकर बैठे हुए थे।।।।। वे राजा किसीके साथ हँसकर, किसीके साथ सम्भाषण कर किसीको स्थान देकर, किसीको दान देकर, किसीका सम्मान कर और किसीकी ओर आदर-सहित देखकर उन समस्त सभासदोंको सन्तुष्ट कर रहे थे।।८॥ वे महाबल संगीत आदि अनेक कलाओं के जानकार विद्वान पुरुषों की गोष्ठीका बार-बार अनुभव करते जाते थे। तथा श्रोताओं के समक्ष कलाविद् पुरुष परस्परमें जो स्पर्धा करते थे उसे भी देखते जाते थे। इसी बीचमें सामन्तों-द्वारा भेजे हुए दुर्तीको द्वारपालोंके हाथ बुलवाकर उनका बार-बार यथायोग्य

१. जननदिवसिक्रियमाणोत्सवः । २. धुनन्ति स्म । धूल् कम्पने । ३. आच्छादितः । ४.**-मृंकुटो अ० ।** ५. चन्द्रः । ६. कृष्णपक्षिविशेषः । ७. वीक्षणैः । ८. सम्यादि ।

परचक्रनरेन्द्राणामानीतानि महत्तरे: । उपायनानि संपद्ध्यन् यथास्वं तांश्च प्जयन् ॥१२॥

इत्यसी परमानन्द्रमातन्वनन्द्रभुतोद्द्रः । यथेष्टं मन्त्रिवर्गेण सहास्तानन्द्रमण्डपे ॥१२॥

तं तदा प्रीतमालोक्य स्वयंतुद्धः समिद्ध्याः । स्वामिने हितमित्युष्चैरमाधिष्टेष्टं मृष्टवाक् ॥१३॥

इतः श्र्णु लगाधीश वक्ष्यं श्रेयोऽनुवन्धि ते । वैद्याधरीमिमां लक्ष्मीं विद्धि पुण्यक्तलं विमो ॥१४॥

धर्मादिष्टार्थतंपित्तस्ततः कामसुलोद्यः । स च संप्रीतये पुंसां धर्मात् सैषा परम्परा ॥१५॥

राज्यं च संपदी भोगाः कुले जन्म सुक्तपता । पाण्डित्यमायुरारोग्यं धर्मस्वैतत् कर्लं विद्धः ॥१६॥

त कारणाद् विना कार्यनिष्पत्तिरिह जातुचित् । प्रदीपेन विना दीक्षिर्देष्टं पूर्वा किसु क्वषित् ॥१०॥

नाक्षुरः स्वाद् विना बीजाद् विना वृष्टिनं वारिदाद् । छन्नाद् विनापि नच्छाया विना धर्माच संपदः॥१८॥

नाध्मात् सुलसंप्रासिनं विचादस्ति जीवितम् । नोषरात् सस्यनिष्पत्तिर्नाग्नेराह्याद्वनं मवेत् ॥१९॥

यतोऽभ्युद्यिनः श्रेयसार्थसिद्धः सुनिश्चता । स धर्मस्तस्य धर्मस्य विस्तरं श्र्णु सांप्रतम् ॥२०॥

दयामूलो भवेद् धर्मो दया प्राण्यनुकम्यनम् । दयायाः परिरक्षार्थं गुवाः शेषाः प्रकीर्तिताः ॥२१॥

धर्मस्य तस्य लिक्कानि दमः श्लान्तिरिहंस्तर्थं । तपो दानं च शीलं च योगो बैराग्यमेव च ॥२२॥

अर्हस्य सस्यवादिरदमधीर्थं स्यक्तकामता । निष्परिग्रहता चेति ग्लोको धर्मः सनातनः ॥२३॥

सत्कार कर छेते थे। तथा अन्य देशोंके राजाओंके प्रतिष्ठित पुरुषों-द्वारा छायी हुई भेंटका अवलोकन कर उनका सम्मान भी करते जाते थे। इस प्रकार परम आनन्दको विस्तृत करते हुए, आइचर्यकारी विभवसे सहित वे महाराज महाबल मन्त्रिमण्डलके साथ-साथ स्वेच्छा-नुसार सभामण्डपमें बैठे हुए थे ॥९-१२॥ उस समय तीक्ष्णबृद्धिके धारक तथा इष्ट और मनोहर वचन बोछनेवाछे स्वयंबुद्ध मन्त्रीने राजाको अतिशय प्रसन्न देसकर स्वामीका हित करनेवाले नीचे लिखे वचन कहे ।।१३॥ हे विद्याधरोंके स्वामी, जरा इधर सुनिए, मैं आपके कल्याण करनेवाले कुछ वचन कहूँगा। हे प्रभो, आपको जो यह विद्याधरीकी लक्ष्मी प्राप्त हुई है उसे आप केवल पुण्यका ही फल समझिए ॥१४॥ हे राजन , धर्मसे इच्छानुसार सम्पत्ति मिछती है, उससे इच्छानुसार सुसकी प्राप्ति होती है और उससे मनुष्य प्रसन्न रहते हैं इसलिए यह परम्परा केवल धर्मसे ही प्राप्त होती है ॥१५॥ राज्य, सम्पदाएँ, भोग, योग्य कुलमें जन्म, सुन्दरता, पाण्डित्य, दीर्घ आयु और आरोग्य, यह सब पुण्यका ही फल समझिए ॥१६॥ हे विभी, जिस प्रकार कारणके बिना कभी कार्यकी उत्पत्ति नहीं होती, दीपकके बिना कभी किसीने कहीं प्रकाश नहीं देखा, बीजके बिना अंकुर नहीं होता, मेघके बिना यृष्टि नहीं होती और छत्र के बिना छाया नहीं होती उसी प्रकार धर्मके बिना सम्पदाएँ प्राप्त नहीं होतीं ॥१७-१८॥ जिस प्रकार विष खानेसे जीवन नहीं होता, ऊसर जमीनसे धान्य उत्पन्न नहीं होते और अग्निसे आह्नाद उत्पन्न नहीं होता उसी प्रकार अधर्मसे सुखकी प्राप्ति नहीं होती।।१९॥ जिससे स्वर्ग आदि अभ्यदय तथा मोक्षपुरुषार्थकी निश्चित रूपसे सिद्धि होती है उसे धर्म कहते हैं। हे राजन, मैं इस समय उसी धर्मका विस्तारके साथ वर्णन करता है उसे सुनिए ॥२०॥ धर्म वही है जिसका मूळ दंया हो और सम्पूर्ण प्राणियोंपर अनुकम्पा करना दया है। इस दयाकी रक्षाके लिए ही उत्तम क्षमा आदि शेष गुण कहे गये हैं ॥२१॥ इन्द्रियोंका दमन करना, क्षमा धारण करना, हिंसा नहीं करना, तप, दान, शील, ध्यान और वैराग्य ये उस दयारूप धर्मके चिह्न हैं ॥ २२ ॥ अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और परिव्रहका त्याग

१. महत्तमैः व०, अ०, स०, द०, प्०, छ०, ट०। २. शुद्धवाक् । ३. पूर्वस्मिन् दृष्टा । ४. अर्थः प्रयोजनम् । ५. प्राणानु –अ०, व०, स०, प०, द०, छ० । ६. –रहिंसता अ०, प०, स०, द० । ७. घ्यानम् ।

तस्माद् धर्मफलं ज्ञास्वा सर्व राज्यादिकक्षणम् । तद्रथिना महामाग धर्मे कार्या मतिः स्थिरा ॥२४॥ धीमिश्वमां चलां लक्ष्मीं शाश्वर्ती कर्तुमिच्छता । स्वया धर्मोऽनुमन्तद्यः सोऽनुष्ठेपश्च झक्तिः ॥२५॥ इत्युक्त्वाय स्वयंत्रुद्धे स्वामिश्वेयोऽनुबन्धिन । धर्म्यमर्थ्यं यशस्यं च वची विरतिमीयुषि ॥२६॥ तत्स्तद्वचनं सोतुमक्षको दुर्मतोद्धतः । द्वितीयः सचिवो वाचमित्युवाच महामतिः ॥२०॥ भूतवादमथालम्य स लौकायतिकी श्रुतिम् । प्रस्तुवश्चीवतत्त्वस्य दूषणे मतिमातनोत् ॥२८॥ सति धर्मिण धर्मस्य घटते देव चिन्तनम् । स एव तावचास्त्यारमा कृतो धर्मफलं मजेत् ॥२९॥ पृथिम्यप्यवनाग्नीनां संघातादिह चेतना । प्रादुर्भवति मधाईसंगमान्मदशक्तिवत् ॥३०॥ ततो न चेतना कायतस्वात् प्रथणिहास्ति नः । अतस्यास्तद्व्यति रक्षणानुपलक्षेः खपुष्पवत् ॥३९॥ ततो न धर्मः पापं व वा परलोकश्च कस्यचित् । जलबुद्बुदवजीवा विलीयन्ते तनुक्षयात् ॥३२॥ तस्माद् दृष्युलं त्यक्त्वा परलोकश्च कस्यचित् । जलबुद्बुदवजीवा विलीयन्ते तनुक्षयात् ॥३२॥ तस्माद् दृष्टसुलं त्यक्त्वा परलोकश्चलार्थनः । स्वर्थक्लेशा भवन्त्येते लोकद्वयसुलाच्युताः ॥३३॥ तस्माद् दृष्टसुलं त्यक्त्वा परलोकश्चलार्थनः । स्वर्थक्लेशा भवन्त्येते लोकद्वयसुलाच्युताः ॥३३॥ तदेषां परलोकार्यां स्मीहा केक्ष्यं द्वाप्ति । स्वर्थक्लेशा भवन्त्येते लोकद्वयसुलाच्युताः ॥३३॥ तदेषां परलोकार्यां समीहा केक्ष्यं द्वाप्ति । स्वर्थक्लेशा भवन्त्येते लोकद्वयसुलाच्युताः ॥३३॥

करना ये सब सनातन (अनादिकालसे चले आये) धर्म कहलाते हैं।। २३।। इसलिए है महाभाग, राज्य आदि समस्त विभूतिको धर्मका फल जानकर उसके अभिलाषी पुरुषोंको अपनी बुद्धि हमेशा धर्ममें स्थिर रखनी चाहिए॥२४॥ हे बुद्धिमन् , यदि आप इस चंचल लक्ष्मीको स्थिर करना चाहते हैं तो आपको यह अहिंसादि रूप धर्म मानना चाहिए तथा शक्तिके अनुसार उसका पालन भी करना चाहिए।।२५।। इस प्रकार स्वामीका कल्याण चाहने-वाला स्वयंबुद्ध मन्त्री जब धर्मसे सहित, अर्थसे भरे हुए और यशको बढानेवाले वचन कहकर चुप हो रहा तब उसके वचनोंको सुननेके लिए असमर्थ महामति नामका दूसरा मिथ्यादृष्टि मन्त्री नीचे लिखे अनुसार बोला ॥२६-२०॥ महामति मन्त्री, भूतवादका आलम्बन कर चार्वाक मतका पोषण करता हुआ जीवतत्त्वके विषयमें दूषण देने छगा ॥२८॥ वह बोळा-हे देव, धर्मीके रहते हुए ही उसके धर्मका विचार करना संगत (ठीक) होता है परन्तु आत्मा नामक धर्मीका अस्तित्व सिद्ध नहीं है इसलिए धर्मका फल कैसे हो सकता है ? ॥२०॥ जिस प्रकार महुआ, गुड़, जल आदि पदार्थोंके मिला देनेसे उसमें मादक शक्ति उत्पन्न हो जाती है उसी प्रकार पृथिवी, जल, वायु और अग्निके संयोगसे उनमें चेतना उत्पन्न होती है।।३०।। इसिछए इस छोकमें पृथिवी आदि तत्त्वोंसे बने हुए हमारे शरीरसे पृथक् रहनेवाछा चेतना नामका कोई पदार्थ नहीं है क्योंकि शरीरसे पृथक उसकी उपछन्धि नहीं देखी जाती। संसारमें जो पदार्थ प्रत्यक्षरूपसे प्रथक सिद्ध नहीं होते उनका अस्तित्य नहीं माना जाता, जैसे कि आकाशके फुलका ॥३१॥ जब कि चेतनासक्ति नामका जीव पृथक् पदार्थ सिद्ध नहीं होता तब किसीके पुण्य-पाप और परलोक आदि कैसे सिद्ध हो सकते हैं ? शरीरका नाश हो जानेसे ये जीव जलके बबूलेके समान एक क्षणमें बिलीन हो जाते हैं।।३२।। इसलिए जी मनुष्य प्रत्यक्षका सुख छोड़कर परलोकसम्बन्धी सुख चाहते हैं वे दोनों लोकोंके सुखसे च्युत होकर व्यर्थ ही क्लेश उठाते हैं ॥३३॥ अत एव वर्तमानके सुख छोड़कर परलोकके सुखोंकी इच्छा करना ऐसा है जैसे कि मुखमें आये हुए मासको छोड़कर मोहबश किसी शृगालका मछलीके

१. विरामम् । तूष्णीम्भाविमत्यर्थः । २. भूतचतुष्टयवादम् । ३. लीकायतिकसंबन्धिशास्त्रम् । ४. प्रकृतं कुर्वन् । ५ भवेत् वा०, म०, स०, द०, प०, ल० । ६. गुडधातकीपिष्टधादयः । ७. चेतनायाः । ८. कायतस्व-व्यतिरेकेण । ९. तस्मात् कारणात् । १०. वाधमः । ११. सुक्षच्युताः म०, ल० । --च्युतः वा० । १२. परलोक-प्रयोजना । १३. वाञ्छा । १४. प्रम्कुकस्य । १५. मतस्यवाञ्छ्या उत्पतनम् ।

पिण्डस्यागाश्चिद्दन्तोमे ह्स्तं प्रेस्यं सुलेप्सया । विप्रश्चिधाः समुत्सृष्टदृष्टमोगा विचेतसः ॥३५॥ स्वमते युक्तिसित्युक्त्वा विरते भूतवादिनि । विज्ञानसात्रमाश्चित्य प्रस्तुवन्जीवनास्तिताम् ॥३६॥ असंमिन्नो वादकण्ड्याविजृम्भितमधोद्वहन् । स्मितं स्वमतसंसिद्धिमित्युपन्यस्यति स्म सः ॥३७॥ जीववादिन्न ते कश्चिजीवोऽस्त्यनुपल्य्यितः । विज्ञासमात्रमेवेदं श्च्यामिन्न यतो जगत् ॥३८॥ जीववादिन्न ते विज्ञानं विन्त्वयविन्धरम् । विज्ञानेस्त्रमात्रमेवेदं श्च्यामिन्नं प्रकाशते ॥३९॥ सन्तानावस्यितस्तस्य स्मृत्याधपि ध्वश्मदेत् । वेद्यवेद्वस्यास्य च सन्तानः सन्तानिभ्यो न भिद्यते ॥४०॥ भिद्यते भानते अन्तरं विद्यानिक्ष्योनिक्षं भानते अस्तरं । श्च्या स्वत्यान्यस्य स्मृत्यानिक्षं भानते ।

लिए छलाँग भरना है। अर्थात् जिस प्रकार शृगाल मछलीकी आशासे सुस्तमें आये हुए मांसको छोड़कर पछताता है उसी प्रकार परलोकके सुस्तोंकी आशासे वर्तमानके सुस्तोंको छोड़नेवाला पुरुष भी पछताता है 'आधी छोड़ एकको धावै, ऐसा दूबा थाह न पावे' ॥३४॥ परलोकके सुस्तोंकी चाहसे ठगाये हुए जो मूर्स मानव प्रत्यक्षके भागोंको छोड़ देते हैं वे मानो सामने परोसा हुआ भोजन छोड़कर हाथ ही चाटते हैं अर्थात् परोक्ष सुस्तकी आशासे वर्तमानके सुस्त छोड़ना भोजन छोड़कर हाथ चाटनेके तुल्य है ॥३५॥

इस प्रकार भूतवादी महामित मन्त्री अपने पक्षकी युक्तियाँ देकर जब चुप हो रहा तब बाद करनेकी खुजलीसे उत्पन्न हुए छुछ हास्यको धारण करनेवाला सम्भिन्नमति नामका तीसरा मन्त्री भी केवल विज्ञानवादका आश्रय लेकर जीवका अभाव सिद्ध करता हुआ नीचे लिखे अनुसार अपने मतकी सिद्धि करने लगा ॥३६-३७॥ वह बोला-हे जीववादिन् स्वयंबुद्ध, आपका कहा हुआ जीव नामका कोई पृथक पदार्थ नहीं है क्योंकि उसकी पृथक उपलब्धि नहीं होती। यह समस्त जगत् विज्ञानमात्र है क्योंकि क्षणभंग्र है। जो-जो क्षण-भंगुर होते हैं वे सब ज्ञानके विकार होते हैं। यदि ज्ञानके विकार न होकर स्वतन्त्र पृथक् पदार्थ होते तो वे नित्य होते, परन्तु संसारमें कोई नित्य पदार्थ नहीं है इसिछए वे सब क्रानके विकारमात्र हैं ॥३८॥ वह विक्रान निरंश है-अवान्तर भागोंसे रहित है, विना परम्परा उत्पन्न किये ही उसका नाश हो जाता है और वेद्य-वेदक तथा संवित्तिरूपसे भिन्न प्रकाशित होता है। अर्थात् वह स्वभावतः न तो किसी अन्य झानके द्वारा जाना जाता है और न किसीको जानता ही है, एक क्षण रहकर समूछ नष्ट हो जाता है ॥३९॥ वह ज्ञान नष्ट होनेके पहले ही अपनी सांवृतिक सन्तान छोड़ जाता है जिससे पदार्थीका स्मरण होता रहता है। वह सन्तान अपने सन्तानी झानसे भिन्न नहीं है।।४०।। यहाँ प्रश्न हो सकता है कि विज्ञानकी सन्तान प्रतिसन्तान मान छेनेसे पदार्थका स्मरण तो सिद्ध हो जायेगा परन्त प्रत्यभिज्ञान सिद्ध नहीं हो सकेगा! क्योंकि प्रत्यभिज्ञानकी सिद्धिके लिए पदार्थको

१. भवान्तरे। २. विरामे सित । तूष्णीं स्थिते। ३. संभिन्नमितः। ४. उपन्यासं करोति स्म । ५. अदर्शनात् । ६. वेद्यवेदकाद्यं शरिहतम् । ७. अन्वयान्निष्कान्तं निरन्वयं निरन्वयं विनश्यतीत्येवं शीलं निरन्वयंविनश्वरम् । ८. संवित्तेभागाः संवित्तिभागाः वेद्याश्व वेदकाश्व वेद्यवेदका वेद्यवेदका एव संवित्तिभागाःसीः भिन्नं पृथक् । ९. घटनाम् । १०. गच्छत् । ११. भ्रान्त्या । १२. दर्शनस्मरणकारकं सकलनं प्रत्यभिज्ञानं यथा स एवाऽयं देवदत्तः । आदिश्ववेदन स्मृतिग्रीह्या । तद्यथा संस्कारोप् वोध्वनिबन्धना तदित्याकारा स्मृतिः स देवदत्तो यथा ज्ञानम् । १३. भ्रान्तः । १४. एकचत्वारिशत्तमाच्छ्लोकादग्रे दपुस्तके निम्नाङ्कितः पाठोऽधिको वर्तते— "दुःसं संसारिणः स्कन्यास्ते च पञ्च प्रकीतिताः । विज्ञानं वेदना संज्ञा संस्कारो रूपमेव च ॥१॥ पञ्चिन्द्रयाणि शब्दाद्या विषया पञ्च मानसम् । धर्मायतनमेतानि द्वादशायतनानि च ॥२॥ समुदेति यतो लोके रागादीनां गणोऽखिलः । स चात्मात्मीयभावास्यः समुदायसमाहृतः ॥३॥ क्षणिकाः सर्वसंस्कारा इत्येवं वासना मता । समार्गं इह विज्ञेयो निरोधो मोक्ष उच्यते ॥४॥।" 'ल' पुस्तकेऽपि प्रथमश्लोकस्य पूर्वार्द्धं त्यक्त्वार्थचतुर्थाः श्लोका उद्यक्ताः । अन्यत्र त०, व०, प०, म०, स०, अ०, ८० पुस्तकेषु नास्त्येवासी पाठः ।

ततो विज्ञानसन्तान विवित्तिको न कश्चन । जीवसंज्ञः पदार्थोऽस्ति प्रत्यभावफलोपभुक् ॥४२॥ विद्युत्रात्मनो दुःखिजिहासार्थं प्रयस्यतः । टिट्टिमस्येव मीतिस्ते गगनादापतिष्यतः ॥४३॥ ह्रस्युदीर्थं स्थिते तस्मिन् मन्त्रो शतमतिस्ततः । नैरात्म्यवादमास्रम्य प्रोवाचेत्थं विकत्थनः ॥४४॥ ज्ञून्यमेव जगद्विश्वमिदं मिध्यावभासते । आन्तेः स्वप्नेन्द्रजालादौ हस्त्यादिप्रतिभासवत् ॥४५॥ ततः कुतोऽस्ति वो जीवः परलोकः कुतोऽस्ति वा । असत्सर्वमिदं यस्माद् गन्धवंनगरादिवत् ॥४६॥ अतोऽमी परलोकार्थं तपोऽनुष्ठानतत्त्वराः । वृथैव क्लेशमायान्ति परमार्थानभिज्ञकाः ॥४७॥ धर्मारम्भे यथा बहुद् हृष्ट्वा मरूमरीचिकाः । जलाशयानुधावन्ति तहुद्गोगार्थिनोऽप्यमी ॥४६॥

अनेक क्षणस्थायी मानना चाहिए जो कि आपने माना नहीं है। पूर्व क्षणमें अनुभूत पदार्थका द्वितीयादि क्षणमें प्रत्यक्ष होनेपर जो जोड़रूप झान होता है उसे प्रत्यभिझान कहते हैं। उक्त प्रश्नका समाधान इस प्रकार है—क्षणभंगुर पदार्थमें जो प्रत्यभिझान आदि होता है वह वास्त-विक नहीं है किन्तु भ्रान्त है। जिस प्रकारकी काटे जानेपर फिरसे बढ़े हुए नखों और केशों-में 'ये वे ही नख केश हैं' इस प्रकारका प्रत्यभिझान भ्रान्त होता है।।४१।। अह [संसारी स्कन्ध दुःख कहे जाते हैं। वे स्कन्ध विज्ञान, वेदना, संझा, संस्कार और रूपके भेदसे पाँच प्रकारक कहे गये हैं। पाँचों इन्द्रियाँ, शब्द आदि उनके विषय, मन और धर्मायतन (शरीर) ये बारह आयतन हैं। जिस आत्मा और आत्मीय भावसे संसारमें रुखानेवाछे रागादि उत्पन्न होते हैं उसे समुदय सत्य कहते हैं। 'सब पदार्थ झणिक हैं' इस प्रकारकी क्षणिक नैरात्न्यभावना मार्ग सत्य है तथा इन स्कन्धोंके नाश होनेको निरोध अर्थात् मोक्ष कहते हैं।।४१॥ इसिछए विज्ञानकी सन्तानसे अतिरिक्त जीव नामका कोई पदार्थ नहीं हैं जो कि परलोकरूप फळको भोगनेवाछा हो।।४२॥ अतपव परलोकसम्बन्धी दुःख दूर करनेके छिए प्रयन्न करने वाछे पुरुषोंका परलोकभय वैसा ही है जैसा कि टिटिहरीको अपने ऊपर आकाशके पढ़नेका भय होता है।।४३॥

इस प्रकार विद्वानवादी सम्मिन्नमित मन्त्री जब अपना अभिप्राय प्रकट कर चुप हो गया तब अपनी प्रशंसा करता हुआ शतमित नामका चौथा मन्त्री नैरात्म्यवाद (शून्यवाद) का आलम्बन कर नीचे लिखे अनुसार कहने लगा ॥४४॥ यह समस्त जगन् शून्यक्ष है। इसमें नर, पशु-पक्षी, घट-पट आदि पदार्थोंका जो प्रतिभास होता है यह सब मिध्या है। भ्रान्तिसे ही वैसा प्रतिभास होता है जिस प्रकार स्वप्न अथवा इन्द्रजाल आदिमें हाथी आदि-का मिध्या प्रतिभास होता है ॥४५॥ इसलिए जब कि सारा जगन् मिध्या है तब तुम्हारा माना हुआ जीव कैसे सिद्ध हो सकता है और उसके अभावमें परलोक भी कैसे सिद्ध हो सकता है ? क्योंकि यह सब गन्धवनगरकी तरह असत्त्वरूप है ॥४६॥ अतः जो पुरुष परलोकके लिए तपश्चरण तथा अनेक अनुष्ठान आदि करते हैं वे ज्यर्थ ही क्लेशको प्राप्त होते हैं। ऐसे जीव यथार्थक्कानसे रहित हैं ॥४७॥ जिस प्रकार मीष्मश्चतुमें मरुभूमिपर पड़ती हुई सूर्यकी चमकीली किरणोंको जल समझकर मृग ज्यर्थ ही दौड़ा करते हैं उसी प्रकार ये भोगाभिलाची मनुष्य परलोकके सुलोंको सचा सुख समझकर ज्यर्थ ही दौड़ा करते हैं

१. भिन्नः । २. मृतोत्पत्तिः । ३. उत्तरभवे । ४. हातुमिच्छायै । ५. प्रयस्तं कुर्वतः । ६. कोयष्टिकस्य । ७. आत्मश्लाघावान् । ८. वा म०, क० । ९. यदा गन्धर्वनगरादयः शून्या भवन्ति तसैवेस्यर्थः ।

<sup>🖈</sup> कोध्टकके अन्तर्गत भाग केवल 'व और क' प्रतिके बाधारपर है।

इखुद्भाक्षे कुरष्टान्तकुहेतुभिरपार्थकम् । व्यरमत् सोऽप्यतो वक्तुं स्वयंद्वदः अचक्रमे ॥४९॥
भूतवादिन् सृषा वक्ति स मवानारमञ्ज्यताम् । भूतेभ्यो व्यतिरिक्तस्य चैतन्यस्य प्रतीतितः ॥५०॥
काबारमकं न चैतन्यं न कायश्चेतनारमकः । मिथो विरुद्धभर्मत्वात् तयोश्चिद्विद्यरममोः ॥५९॥
काववैतन्ययोनैक्यं विरोधिगुणबोगतः । तथोरन्तकंहीरूपनिर्मासाँ च्वासिँ कोशवत् ॥५२॥
न भूतकार्यं चैतन्यं घटते तद्गुणोऽपि वा । ततो जात्यन्तरीमावाक्तद्विमागेनै तद्ग्रहास् ॥५३॥
न विकारोऽपि देष्टस्य संविद्ववित्तमहंति । मस्मादि तद्विकारेभ्यो विधम्बन्धिस्त्रवंजन्त्वग्रात् ॥५५॥
गृहप्रदीपयोर्थहेत् सम्बन्धो वृतसिद्धयोः । भूषावाराष्ट्रेयरूपवात् तद्वहंहोपयोगबोः ॥५५॥

उनको प्राप्तिके लिए प्रयत्न करते हैं ॥४८॥ इस प्रकार खोटे दृष्टान्त और खोटे हेतुओं-द्वार। सारहीन वस्तुका प्रतिपादन कर जब शतमति भी चुप हो रहा तब स्वयंबुद्ध मन्त्री कहनेके लिए उद्यत हुए ॥४९॥

हे भृतवादिन, 'आत्मा नहीं हैं' यह आप मिथ्या कह रहे हैं क्योंकि पृथ्वी आदि भतचत्रष्ट्रयके अतिरिक्त ज्ञानदर्शनरूप चैतन्यकी भी प्रतीति होती है ॥५०॥ वह चैतन्य शरीररूप नहीं है और न शरीर चैतन्यरूप ही है क्योंकि दोनोंका परस्पर विरुद्ध स्वभाव है। चैतन्य चित्स्वरूप है--ज्ञान दर्शनरूप है और शरीर अचित्स्वरूप है--जड़ है।। ५१॥ शरीर और चैतन्य दोनों मिलकर एक नहीं हो सकते क्योंकि दोनोंमें परस्परविरोधी गुणोंका योग पाया जाता है। चैतन्यका प्रतिभास तलवारके समान अन्तरंगरूप होता है और शरीरका प्रतिभास म्यानके समान बहिरंगरूप होता है। भावार्थ-जिस प्रकार म्यानमें तलवार रहती है। यहाँ म्यान और तलवार दोनोंमें अभेद नहीं होता उसी प्रकार 'झरीरमें चैतन्य है' यहाँ शरीर और आत्मामें अभेद नहीं होता। प्रतिभासभेद होनेसे दोनों ही पृथक-पृथक पदार्थ सिद्ध होते हैं ॥५२॥ यह चैतन्य न तो पृथिवी आदि भृतचतुष्टयका कार्य है और न उनका कोई गुण ही है। क्योंकि दोनोंकी जातियाँ पृथक्-पृथक् हैं। एक चैतन्यरूप है तो दूसरा जड़रूप है। यथार्थमें कार्यकारणभाव और गुणगुणीभाव सजातीय पदार्थोंमें ही होता है विजातीय पदार्थों में नहीं होता। इसके सिवाय एक कारण यह भी है कि पृथिवी आहिसे बने हुए शरीरका महण उसके एक अंशरूप इन्द्रियोंके द्वारा ही होता है जब कि झानरूप चैतन्यका स्वरूप अतीन्द्रिय है-झानमात्रसे ही जाना जाता है। यदि चैतन्य, पृथिवी आदिका कार्य अथवा स्वभाव होता तो पृथिवी आदिसे निर्मित शरीरके साथ-ही-साथ इन्द्रियों-द्वारा उसका भी महण अवश्य होता, परन्तु ऐसा होता नहीं है। इससे स्पष्ट सिद्ध है कि शरीर और चैतन्य प्रयक्-प्रथक् पदार्थ हैं ॥५३॥ वह चैतन्य शरीरका भी विकार नहीं हो सकता क्योंकि भस्म आदि जो शरीरके विकार हैं उनसे वह विसदृश होता है। यदि चैतन्य शरीरका विकार होता तो उसके भस्म आदि विकाररूप ही चैतन्य होना चाहिए था परन्तु ऐसा नहीं होता, इससे सिद्ध है कि चैतन्य शरीरका विकार नहीं है। दूसरी बात यह भी है कि शरीरका विकास मूर्तिक होगा परन्तु यह चैतन्य अमूर्तिक है-रूप, रस, गन्ध, स्पर्शसे रहित है-इन्द्रियों-द्वारा उसका ग्रेहण नहीं होता ॥५४॥ शरीर और आत्माका सम्बन्ध ऐसा है जैसा कि घर और दीपकका होता

१. उन्त्वा । २. अनर्षकव बनम् । ३. उपक्रमं चकार । ४. दर्शनात् । ५. असिश्च कोशश्च असिकोशा-विव । ६. तद्भूतविभागेन । ७. तच्चैतन्यस्थीकारात् । ८. असंबन्धात् । ९. पृथगाश्रयाश्रयित्वं युतसिद्धत्वम् । ''तावेचायुत्तसिद्धौ तौ विज्ञातव्यो ययोद्धयोः । अवश्यमेकमपराश्रितमेवावतिष्ठते ॥'' १०. आतमा ।

सर्वाङ्गीणैकचैतन्यप्रतिमासादबाधितात् । प्रत्यङ्गप्रविभक्तेभ्यो भूतेभ्यः संविद्गे भिद्गे ॥५६॥ कयं मूर्तिमतो देहाच्चैतन्यमतदात्मकम् । स्याद्गेतुफलमावो हि न मूर्त्तामूर्त्तयोः क्रचित् ॥५७॥ अमूर्त्तमक्षविज्ञानं मूर्त्तादक्षकद्ग्वकात् । हण्टमुरप्रधमानं चेन्नास्य भूर्त्तत्वसङ्गरात् ॥५८॥ बन्धं प्रत्येकतां विश्वदात्मा मूर्त्तेन कर्मणा । मूर्त्तः कथंचिदाक्षोऽपि बोधः स्यान्मृर्त्तिमानतः ॥५९॥ कायाकारेण भूतानां परिणामोऽन्यहेतुकः । कर्मसारिधमात्मानं व्यतिरिच्य स कोऽपरः ॥६०॥ अभूत्वा भवनादेहे भूत्वा च भवनात् पुनः । जलबुद्बुद्वजीवं मा मंस्यास्तद्विलक्षणम् ॥६१॥

है। आधार और आधेय रूप होनेसे घर और दीपक जिस प्रकार पृथक् सिद्ध पदार्थ हैं उसी प्रकार शरीर और आत्मा भी पृथक सिद्ध पदार्थ हैं ॥ ५५ ॥ आपका सिद्धान्त है कि शरीरके प्रत्येक अंगोपांगकी रचना पृथक्-पृथक् भूतचतुष्टयसे होती है सो इस सिद्धान्तके अनुसार शरीरके प्रत्येक अंगोपांगमें पृथक्-पृथक् चैतन्य होना चाहिए क्योंकि आपका मत है कि चैतन्य भूतचतुष्टयका ही कार्य है। परन्तु देखा इससे विपरीत जाता है। शरीरके सब अंगोपांगांमें एक ही चैतन्यका प्रतिभास होता है, उसका कारण यह भी है कि जब शरीरके किसी एक अंगमें कण्टकादि चुभ जाता है तब सारे शरीरमें दुःखका अनुभव होता है। इससे मालूम होता है कि सब अंगोपांगोंमें व्याप्त होकर रहनेवाला चैतन्य भूतचतुष्टयका कार्य होता तो वह भी प्रत्येक अंगोंमें पृथक्-पृथक् ही होता ॥५६॥ इसके सिवाय इस बातका भी विचार करना चाहिए कि मूर्तिमान शरीरसे मूर्तिरहित चैतन्यकी उत्पत्ति कैसे होगी ? क्योंकि मूर्तिमान और अमूर्तिमान् पदार्थीमें कार्यकारण भाव नहीं होता ॥५७। कदाचित् आप यह कहें कि मृतिमान पदार्थसे भी अमूर्तिमान् पदार्थकी उत्पत्ति हो सकती है, जैसे कि मूर्तिमान् इन्द्रियोंसे अमूर्तिमत् ज्ञान उत्पन्न हुआ देखा जाता है, सो भी ठीक नहीं है क्योंकि इन्द्रियोंसे उत्पन्न हुए ज्ञानको हम मूर्तिक ही मानते हैं ॥५८॥ उसका कारण भी यह है कि यह आत्मा मूर्तिक कमें कि साथ बन्धको प्राप्त कर एक रूप हो गया है इसलिए कथंचित् मूर्तिक माना जाता है। जब कि आत्मा भी कथंचित मूर्तिक माना जाता है तब इन्द्रियोंसे उत्पन्न हुए ज्ञानको भी मूर्तिक मानना उचित है। इससे सिद्ध हुआ कि मृतिक पदार्थीसे अमृतिक पदार्थीकी उत्पत्ति नहीं होती॥५९॥ इसके सिवाय एक बात यह भी ध्यान देने योग्य है कि प्रथिवी आदि भूतचतुष्टयमें जो शरीरके आकार परिणमन हुआ है वह भी किसी अन्य निमित्तसे हुआ है। यदि उस निमित्तपर विचार किया जाये तो कर्मसहित संसारी आत्माको छोड़कर और दूसरा क्या निमित्त हो सकता है ? अर्थात् कुछ नहीं। भावार्थ-कर्मसहित संसारी आत्मा ही पृथिबी आदि-को शरीररूप परिणमन करता है, इससे शरीर और आत्माको सत्ता पृथक् सिद्ध होती है ॥६०॥ यदि कही कि जीव पहले नहीं था. शरीरके साथ ही उत्पन्न होता है और शरीरके साथ ही नष्ट हो जाता है इसलिए जलके बबुलेके समान है जैसे जलका बबुला जलमें हो उत्पन्न होकर उसीमें नष्ट हो जाता है वैसे ही यह जीव भी शरीरके साथ उत्पन्न होकर उसीके साथ नष्ट हो जाता है सो आपका यह मानना ठीक नहीं है क्योंकि शरीर और जीव दोनों ही विलक्षण-विसदश पदार्थ हैं। विसदृश पदार्थसे विसदृश पदार्थकी उत्पत्ति किसी भी तरह नहीं हो सकती।।६१॥

१. सर्वाङ्गभवम् । २. भिदा भेदः । ३. अमूर्तात्मकम् । ४. कारणकार्यभावः । ५. प्रतिज्ञायाः । ६. अक्षेम्यो भवः । ७. त्यवत्वा । ८. वा अ०, स०, द०, ल० ।

श्रारीरं किमुपादानं संविदः सहकारि वा। नोपादानमुपादेवाद् विजातीयस्वदर्शनात् ॥६२॥ विस्कारीति चेदिष्टमुपादानं तु स्रग्यतास् । वैस्क्ष्मभूतसमाहारस्तदुपादानिस्थसत् ॥६३॥ ततो भूतमयाद् देहाद् व्यतिभिन्नं स्वलक्षणस् । जीवद्रध्यमुपादानं चैतन्यस्येति गृह्यतास् ॥६४॥ एतेनैव प्रतिक्षिसं मदिराङ्गनिदर्शनम् । मदिराङ्गेवविरोधिन्या मदशक्तेविंमावनात् ॥६४॥ सत्यं भूतोपस्रष्टोऽयं भूतवादी कुतोऽन्यथा । भूतमात्रमिदं विश्वमभूतं प्रतिपादयेत् ॥६६॥ प्रथिष्यादिष्वनुद्भूतं चैतन्यं पूर्वमस्ति चेत् । नाचेतनेशु चैतन्यहाक्तेव्यंक्षमनन्वयात् ॥६७॥ अध्यन्तौ देहिनां देही न विना भवतस्तन् । पूर्वोत्तरे संविद्धिष्ठानस्वास्मध्यदेहवत् ॥६८॥

आपका कहना है कि शरीरसे चैतन्यकी उत्पत्ति होती है-यहाँ हम पूछते हैं कि शरीर चैतन्य-की उत्पत्तिमें उपादान कारण है अथवा सहकारी कारण ? उपादान कारण तो हो नहीं सकता क्योंकि उपादेय-चैतन्यसे शरीर विजातीय पदार्थ है। यदि सहकारी कारण मानो तो यह हमें भी इष्ट है परन्तु उपादान कारणकी स्त्रोज फिर भी करनी चाहिए। कदाचित् यह कहो कि सूक्ष्म रूपसे परिणत भूतचतुष्टयका समुदाय ही उपादान कारण है तो आपका यह कहना असत् है क्योंकि सूक्ष्म भूतचतुष्टयके संयोग-द्वारा उत्पन्न हुए शरीरसे वह चैतन्य पृथक् ही प्रतिभासित होता है। इसलिए जीवद्रव्यको ही चैतन्यका उपादान कारण मानना ठीक है चूँ कि वही उसका सजातीय और सलक्षण है ॥६२-६४॥ भूतवादीने जो पुष्प, गुड़, पानी आदिके मिछनेसे मदशक्तिके उत्पन्न होनेका दृष्टान्त दिया है, उपर्युक्त कथनसे उसका भी निराकरण हो जाता है क्योंकि मदिराके कारण जो गुड़ आदि हैं वे जड़ और मृर्तिक हैं तथा उनसे जो मादक शक्ति उत्पन्न होती है वह भी जड़ और मूर्तिक है। भावार्थ-मादक शक्तिका उदाहरण विषम है। क्योंकि प्रकृतमें आप सिद्ध करना चाहते हैं विजातीय द्रव्यसे विजातीयकी उत्पत्ति और उदाहरण दे रहे हैं सजातीय द्रव्यसे सजातीयकी उत्पत्तिका ॥६५॥ वास्तवमें भूतवादी चार्याक भूस-पिशाचोंसे प्रसित हुआ जान पड़ता है। यदि ऐसा नहीं होता तो इस संसारको जीवरहित केवल प्रथिवी, जल, तेज, बायुरूप ही कैसे कहता ?।।६६॥ कदाचित् भूतवादी यह कहे कि पृथिकी आदि भूतक्षतुष्टयमें जैतन्यशक्ति अन्यकरूपसे पहछसे ही रहती है सो वह भी ठीक नहीं है क्योंकि अधेतन पदार्थमें चेतनशक्ति नहीं पायी जाती, यह बात अत्यन्त प्रसिद्ध है।।६७।। इस उपर्युक्त कथनसे सिद्ध हुआ कि जोब कोई भिन्न पदार्थ है और ज्ञान उसका उक्षण हैं। जैसे इस वर्तमान शरीरमें जीवका अस्तित्व है उसी प्रकार पिछले और आगेके शरीरमें भी उसका अस्तित्व सिद्ध होता है क्योंकि जीवोंका वर्तमान शरीर पिछले शरीरके विना नहीं हो सकता । उसका कारण यह है कि वर्तमान शरीरमें स्थित आत्मामें जो दुग्धपानादि कियाएँ देखी जाती हैं वे पूर्वभवका संस्कार ही हैं। यदि वर्तमान शरीरके पहले इस जीवका कोई शरीर नहीं होता और यह नवीन ही उत्पन्न हुआ होता तो जीवकी सहसा दुग्धपानादिमें प्रवृत्ति नहीं हो सकती। इसी प्रकार वर्तमान शरीरके बाद भी यह जीव कोई-न-कोई शरीर धारण करेगा क्योंकि ऐन्द्रियक झानसहित आत्मा जिना शरीरके रह नहीं सकता ॥६८॥

रै. शरीरम् । २. सूक्ष्मभूतचतुष्टयसंयोगः । ३. चैतन्यम् । ४. निराक्नृतम् । ५. सद्भावात्, वा संभ-वात् । ६.ग्रहाविष्टः । ७. असंबन्वात् । ८. "आसन्तौ देहिनां देहौ" इत्यत्र देहिनामाद्यन्तदेहौ पूर्वोत्तरे तनू विना न भवतः । संविद्धिष्ठानत्वात् मध्यदेहवत् इत्यस्मिन् अनुमाने आदिभूतो देहः उत्तरतनुं विना न भवति अन्तदेहस्तु पूर्वतनुं विना न भवति" इत्यर्थः ।

ेती देही यश्र तं विदि परलोकमसंशयम् । तद्वांश्र परलोकी स्यात् प्रेत्यभावफलोपभुक् ॥६९॥ जाय्यनुस्मरणाजीवगतागतविनिश्चयात् । आसोक्तिसंभवाच्यैव जीवास्तित्वविनिश्चयः ॥७०॥ अन्यप्रेरितमेतस्य शरीरस्य विचेष्टितम् । हिताहिताभिसंघा नाद्यन्त्रस्येय विचेष्टितम् ॥७१॥ चैतन्यं भूतसंयोगाद् यदि चेत्यं प्रजायते । अपिठरे र्वन्धनायाधिश्रिते स्थाक्तत्समुद्भवः ॥७२॥ इत्यादिभूतवादोष्टमतद् षणसंभवात् । मूर्वप्रलिपतं तस्य मतिस्यवधीर्यताम् ॥७३॥ विज्ञानिस्ति विज्ञानादिहास्ति ते । साध्यसाधनयोरैक्यात् कुतस्तक्वविनिश्चितिः ॥७४॥ विज्ञानव्यतिरिक्तस्य विवास्यस्येह प्रयोगतः । बहिरर्थस्य संसिद्धिविज्ञानं तद्वचोऽपि चेत् ॥७५॥ विज्ञानव्यतिरिक्तस्य विवासम्यवेह प्रयोगतः । बहिरर्थस्य संसिद्धिविज्ञानं तद्वचोऽपि चेत् ॥७५॥

जहाँ यह जीव अपने अगले-पिछले शरीरोंसे युक्त होता है वहीं उसका परलोक कहलाता है और उन शरीरोंमें रहनेवाला आत्मा परलोकी कहा जाता है तथा वहीं परलोकी आत्मा परलोक-सम्बन्धी पुण्य-पापोंके फलको भोगता है ॥६९॥ इसके सिवाय, जातिस्मरणसे जीवन-मरणक्ष आवागमनसे और आप्तप्रणीत आगमसे भी जीवका पृथक् अस्तित्व सिद्ध होता है॥ ७०॥ जिस प्रकार किसी यन्त्रमें जो हलन-चलन होता है वह किसी अन्य चालककी प्रेरणासे होता है। इसी प्रकार इस शरीरमें भी जो यातायातकपी हलन-चलन हो रहा है वह भी किसी अन्य चालककी प्रेरणासे हो रहा है वह चालक आत्मा ही है। इसके सिवाय शरीरकी जो चेष्टाएँ होती हैं सो हित-अहितके विचारपूर्वक होती हैं—इससे भी जीवका अस्तित्व पृथक् जाना जाता है।।७१॥ यदि आपके कहे अनुसार पृथिवी आदि भूतचतुष्टयके संयोगसे जीव उत्पन्न होता है।।७१॥ यदि आपके कहे अनुसार पृथिवी आदि भूतचतुष्टयके संयोगसे जीव उत्पन्न होता है तो भोजन पकानेके लिए आगपर रखी हुई बटलोईमें भी जीवकी उत्पत्ति हो जानी चाहिए क्योंकि वहाँ भी तो अग्नि, पानी, वायु और पृथिवीक्तप भूतचतुष्टयका संयोग होता है।।७२॥ इस प्रकार यह सिद्ध होता है कि भूतवादियोंके मतमें अनेक दूषण हैं इसलिए यह निश्चय समझिए कि भूतवादियोंका मत निरे मूर्लोंका प्रलाप है उसमें कुछ भी सार नहीं है।।७२॥

इसके अनन्तर स्वयंबुद्धने विक्वानवादीसे कहा कि आप इस जगन्को विक्वान मात्र मानते हैं—विक्वानसे अतिरिक्त किसी पदार्थका सद्भाव नहीं मानते परन्तु विक्वानसे ही विक्वानकी सिद्धि नहीं हो सकती क्योंकि आपके मतानुसार साध्य, साधन दोनों एक हो जाते हैं—विक्वान ही साध्य होता है और विक्वान ही साधन होता है। ऐसी हाछतमें तस्व-का निश्चय कैसे हो सकता है ? ॥७४॥ एक बात यह भी है कि संसारमें बाह्यपदार्थोंकी सिद्धि बाक्योंके प्रयोगसे ही होती है। यदि बाक्योंका प्रयोग न किया जाये तो किसी भी पदार्थकी सिद्धि नहीं होगी और उस अवस्थामें संसारका व्यवहार बन्द हो जायेगा। यदि वह बाक्य विक्वानसे भिन्न है तो बाक्योंका प्रयोग रहते हुए विक्वानाद्वेत सिद्ध नहीं हो सकता। यदि यह कही कि वे बाक्य भी विक्वान ही हैं तो हे मूर्ब्ल, बता कि त्ने 'यह संसार विक्वान मात्र है' इस विक्वानाद्वेतकी सिद्धि किसके द्वारा की है ? इसके सिवाय एक बात यह भी विचारणीय है कि जब तू निरंश निर्विभाग विक्वानको ही मानता है तब माह्य आदिका भेदव्यवहार किस प्रकार सिद्ध हो सकेगा ? भावार्थ-विक्वान पदार्थोंको जानता है इसिछए

१. देही नौ अर्थ, द०, स०, प० । तौ पूर्वोत्तरी । २. अभिप्रायात् । ३. स्थाल्याम् । ४. पचनाय । ५. चार्वाकस्य । ६. अवज्ञीकियताम् ।—घार्यताम् म०, ल० । ७. विज्ञानाद्वैतवादिनं प्रति विक्ति । ८. विज्ञानम् । ९. विज्ञान्तरितादकस्य । १०. कि कि न प० । ११. विज्ञानम् । १२. विज्ञानाद्वैते ।

विश्वसिर्विषयाकारशून्या न प्रतिमासते । प्रकाश्येन विना सिद्ध्येत् कवचित् किन्तु प्रकाशकम् ॥७७॥ विश्वप्या परसंवित्तेग्रंहः स्याद् वा न वा तव । तद्ग्रहे सर्वविश्वाननिराख्यवनताक्षतिः ॥७८॥ तद्ग्रहेऽन्यसंतानसाधने का गतिस्तव । अनुमानेन तत्सिद्धौ नतु बाद्यार्थसंस्थितिः ७९॥ विश्वं विश्वसिमात्रं चेद् वाग्विज्ञानं मृषाखिलम् । मवेद् वाद्यार्थश्चन्यत्वात् कुतः सत्येतरस्थितिः ॥८०॥ तत्तोऽस्ति बहिरथींऽपि साधनादिप्रयोगतः । तस्माद् विज्ञसिवादोऽयं बालालपितपेलवः ॥८९॥ श्चन्यवादेऽपि शून्यत्वप्रतिपादि वचस्तव । विज्ञानं चास्ति वा नेति विकस्पद्वयकत्वना ॥८२॥ वाग्विज्ञानं समस्तीदमिति हन्त हतो मवान् । तद्वश्वस्तस्य संसिद्धरन्यथा श्चन्यता कुतः ॥८३॥

प्राहक कहलाता है और पदार्थ पाद्य कहलाते हैं जब तू प्राह्य-पदार्थोंको सत्ता ही स्वीकृत नहीं करता तो ज्ञान-प्राहक किस प्रकार सिद्ध हो सकेगा ? यदि प्राह्मको स्वीकार करता है तो विज्ञानका अद्वैत नष्ट हुआ जाता है ॥७५-७६॥ ज्ञानका प्रतिभास घट-पटादि विषयोंके आकारसे शून्य नहीं होता अर्थात् घट-पटादि विषयोंके रहते हुए ही ज्ञान उन्हें जान सकता है, यदि घट-पटादि विषय न हों तो उन्हें जाननेवाला ज्ञान भी नहीं हो सकता। क्या कभी प्रकाश करने योग्य पदार्थों के बिना भी कहीं कोई प्रकाशक प्रकाश करनेवाला होता है ? अर्थात नहीं होता। इस प्रकार यदि ज्ञानको मानते हो तो उसके विषयभूत पदार्थीको भी मानना चाहिए।।७०। हम पूछते हैं कि आपके मतमें एक विज्ञानसे दूसरे विज्ञानका प्रहण होता है अथवा नहीं ? यदि होता है तो आपके माने हुए विज्ञानमें निरालम्बनताका अभाव हुआ अर्थात् वह विज्ञान निरालम्ब नहीं रहा, उसने द्वितीय विज्ञानको जाना इसलिए उन दोनोंमें प्राह्य-माहक भाव सिद्ध हो गया जो कि विज्ञानाद्वेतका बाधक है। यदि यह कहो कि एक विज्ञान दूसरे विज्ञानको महण नहीं करता तो फिर आप उस द्वितीय विज्ञानको जो कि अन्य सन्तान-रूप है, सिद्ध करनेके लिए क्या हेत देंगे ? कदाचित अनुमानसे उसे सिद्ध करोगे तो घट-पट आदि बाह्य पदार्थीकी स्थिति भी अवश्य सिद्ध हो जायेगी क्योंकि जब साध्य-साधनरूप अनुमान मान लिया तब विज्ञानाद्वेत कहाँ रहा ? उसके अभावमें अनुमानके विषयभूत घट-पटादि पदार्थ भी अवश्य मानने पड़ेंगे ॥७८-७९॥ यदि यह संसार केवल विज्ञानमय ही है तो फिर समस्त बाक्य और ज्ञान मिथ्या हो जायेंगे, क्योंकि जब बाह्य घट-पटादि पदार्थ ही नहीं है तो 'ये वाक्य और ज्ञान सत्य हैं तथा ये असत्य' यह सत्यासत्य व्यवस्था कैसे हो सकेगी ? ॥ ८०॥ जब आप साधन आदिका प्रयोग करते हैं तब साधनसे भिन्न साध्य भी मानना पढ़ेगा और वह साध्य घट-पट आदि बाह्य पढ़ार्थ ही होगा। इस तरह विज्ञानसे अतिरिक्त बाह्य पदार्थोंका भी सद्भाव सिद्ध हो जाता है। इसलिए आपका यह विज्ञानाद्वेतवाद केवल बालकोंकी बोलीके समान सुननेमें ही मनोहर लगता है ॥८१॥

इस प्रकार विज्ञानवादका खण्डन कर स्वयम्बुद्ध शून्यवादका खण्डन करनेके लिए तत्पर हुए। वे बोले कि-आपके शून्यवादमें भी, शून्यत्वको प्रतिपादन करनेवाले वचन और उनसे उत्पन्न होनेवाला ज्ञान है, या नहीं ? इस प्रकार दो विकल्प उत्पन्न होते हैं।।८२॥ यदि आप इन विकल्पोंके उत्तरमें यह कहें कि हाँ, शून्यत्वको प्रतिपादन करनेवाले वचन और ज्ञान दोनों ही हैं; तब खेदके साथ कहना पड़ता है कि आप जीत लिये गये क्योंकि वाक्य और

१. परा चासौ संवित्तिश्च । २. उपायः । ३. अविशेषः, ब्रायवा क्षीणः !—पेशलः ल० । ४. वाक् च विज्ञानं च वाग्विज्ञानम् । ५. वाग्विज्ञानाभावे सति ।

तदस्यां छिपतं सून्यमुन्मत् विस्तोपमम् । ततोऽस्ति जीवो धर्मद्व द्यासंयमस्थणः ॥८४॥ सर्वज्ञोपश्चमेवैतत् तस्व तस्वविदां मतम् । "आसम्मन्यमतान्यन्यान्यवहेयान्यतो बुधैः ॥८५॥ हित तह्वनाष्ठजाता परिषरसक्छैय सा । "निरारेकारमसङ्गाव" संप्रीतद्व समापितः ॥८६॥ परवादिनगास्तेऽपि स्वयंबुद्धवचोऽद्यानेः । निष्ठुरापातमासाध सद्यः प्रम्छानिमागताः ॥८७॥ पुनः प्रशान्तगम्मीरे स्थिते तस्मिन् सदस्यसौ । दृष्धुतानुभूतार्थसंबन्धीद्ममाषत ॥८८॥ श्रृष्णु मोस्त्वं महाराज वृत्तमास्यानकं पुरा । खेन्द्रोऽभूदरिवन्दाख्यो मवद्वंशिक्षात्मिणः ॥८९॥ स ह्मां पुण्यपाकेन द्यास्ति स्म परमां पुरीस् । उद्द्यप्रतिसामन्तदोर्द्यानस्तर्ययन् ॥९०॥ विषयानन्वभूद् दिव्यानसौ खेचरगोचरान् । सभूतां हरिचन्द्रस्य कुरुविन्दस्य तस्मुतौ ॥९९॥ स बद्वारमससंर मेशद्रध्यानामिसंधिना । बबन्ध नरकायुष्यं तीवासात्रफलोदयम् ॥९२॥ प्रत्यासक्षमृतेस्तस्य दाहज्वरविजिम्मतः । वभूषे तमुसंतापः कदाचिदितदुःसहः ॥९२॥

विज्ञानकी तरह आपको सब पदार्थ मानने पड़ेंगे। यदि यह कहो कि हम वाक्य और विज्ञानको नहीं मानते तो फिर शून्यताकी सिद्धि किस प्रकार होगो ? भावार्थ-यदि आप शून्यता प्रतिपादक बचन और विज्ञानको स्वीकार करते हैं तो बचन और विज्ञानके विषयभूत जीबादि समस्त पदार्थ भी स्वीकृत करने पड़ेंगे। इसलिए शून्यवाद नष्ट हो जायेगा और यदि बचन तथा विज्ञानको स्वीकृत नहीं करते हैं तब शून्यवादका समर्थन व मनन किसके द्वारा करेंगे? ।।८३।। ऐसी अवस्थामें आपका यह शून्यवादका प्रतिपादन करना उन्मत्त पुरुषके रोनेके समान व्यर्थ है। इसलिए यह सिद्ध हो जाता है कि जीब शरीरादिसे पृथक् पदार्थ है तथा दया, संयम आदि लक्षणवाला धर्म भी अवस्य है।।८४।।

तत्त्वज्ञ मनुष्य उन्हीं तत्त्वोंको मानते हैं जो सर्वज्ञ देवके द्वारा कहे हुए हों। इसिलए विद्वानोंको चाहिए कि वे आप्तामास पुरुषों-द्वारा कहे हुए तत्त्वोंको हेय समझें ॥८५॥ इस प्रकार स्वयम्बुद्ध मन्त्रीके वचनोंसे वह सम्पूर्ण सभा आत्माके सद्भावके विषयमें संशयरहित हो गयी अर्थात् सभीने आत्माका पृथक् अस्तित्व स्वीकार कर लिया और सभाके अधिपति राजा महावल भी अतिशय प्रसन्त हुए ॥ ८६ ॥ वे परवादीक्षपी वृक्ष भी स्वयम्बुद्ध मन्त्रीके वचनक्ष्पी वृक्षके कठोर प्रहारसे शीघ्र ही म्लान हो गये ॥८७॥ इसके अनन्तर जब सब सभा शान्तभावसे चुपचाप बैठ गयी तब स्वयम्बुद्ध मन्त्री दृष्ट श्रुत और अनुभूत पदार्थसे सम्बन्ध रक्षनेवाली कथा कहने लगे ॥८८॥

हे महाराज, मैं एक कथा कहता हूँ उसे सुनिए। जुछ समय पहले आपके वंशमें चूड़ा-मणिके समान एक अरिवन्द नामका विद्याधर हुआ था।।८९।। वह अपने पुण्योदयसे अहंकारी शत्रुओं के मुजाओं का गर्व दूर करता हुआ इस उत्कृष्ट अलका नगरीका शासन करता आ। भिला वह राजा विद्याधरों के योग्य अनेक उत्तमोत्तम भोगों का अनुभव करता रहता था। उसके दो पुत्र हुए, एकका नाम हरिचन्द्र और दूसरेका नाम कुरुविन्द था।। ९१।। उस अरिवन्द राजाने बहुत आरम्भको बढ़ानेवाले रौद्रध्यानके चिन्तनसे तीव्र दुःख देनेवाली नरकआयुका बन्ध कर लिया था।। ९२।। जब उसके मरनेके दिन निकट आये तब

१. तत् कारणात् । २. शून्यवादिनः । ३. वदः । ४. सर्वज्ञेन प्रथमोपदिष्टम् । ५. आत्मानमाध्तं भन्यन्ते इत्याप्तम्मन्याः तेषां मतानि । ६. निस्सन्देहा । ७. आत्मास्तित्वे । ८. कथाम् । ९. अपसारयन् । १०. प्राणव्यवरोपणादिषु प्रमादतः प्रयत्नावेशः संरम्भ इत्युच्यते ।

कह्वारवारिमिध्तरीतशीतिकि कानिकैः । न विश्विससी लेमे हारेश्च हरिचन्दनैः ॥९६॥ विद्यास विसुलीमावं स्वासु वातासु दुर्मदी । पुण्यक्षयात् परिक्षीणमदशक्तिविमराट् ॥९६॥ दाहज्वरपरीताङ्गः संतापं सोहुमक्षमः । हरिचन्द्रमथाहूय सुतमित्यादिशद् वचः ॥९६॥ अङ्ग पुत्र ममाङ्गेषु संतापो वर्द्धतेतराम् । पश्य कह्वारहाराणां परिम्लानि तद्पंणात् ॥९७॥ तन्मासुदक्कुरून् पुत्र प्रापमाञ्च स्वविद्या । तांश्च शीतान् वनोहेशान् सोतानद्यास्तटाश्चितान् ॥९८॥ तत्र कल्पतरून् पुन्वन् सीतावीचिचयोत्थितः । दाहान्मां मातरिश्वास्मादुपशान्ति स नेष्यित् ॥९८॥ इति तद्वचनाद् विद्यां अपविषद् स्योमगामिनीम् । स स्तुः साप्यपुण्यस्य नाम्तस्योपकारिणी ॥१००॥ विद्यावैमुख्यतो ज्ञात्वा पितुर्व्याचेरसाध्यताम् । सुतः कर्तन्यतामृदः सोऽमृदुद्विन्नमानसः ॥९०१॥ श्रथान्येषुरमुख्याङ्गे पेतुः शोणितविन्दवः । मिथःकलहविश्विष्टं गृहकोकिलं वालघेः ॥१०२॥ तेश्च तस्य किलाङ्गानि विचेतुः पापदोषतः । १२ सोऽतुष्यचेति विद्याद्याय परं लब्धं मयौष्धम् ॥१०२॥ तत्रोऽन्यं कुरुद्विन्दास्यं सृनुमाहूय सोऽवदन् । पुत्र मे रुधिरापूर्या वाप्येका विद्यासानिति ॥१०४॥

उसके दाहुज्वर उत्पन्न हो गया जिससे दिनों-दिन शरीरका अत्यन्त दुःसह सन्ताप बढ़ने लगा ॥९३॥ वह राजा न तो लाल कमलोंसे सुवासित जलके द्वारा, न पंद्योंको शीतल हवाके द्वारा, न मणियोंके हारके द्वारा और न चन्दनके लेपके द्वारा ही सुख-शान्तिको पा सका था ॥९४॥ उस समय पुण्यक्षय होनेसे उसकी समस्त विद्याएँ उसे छोड़कर चली गर्या थीं इसिछए वह उस गजराजके समान अशक्त हो गया था जिसकी कि मदशक्ति सर्वथा स्रीण हो गयी हो ॥९५॥ जब वह दाहज्बरसे समस्त शरीरमें बेचैनी पैदा करनेवाले सन्तापको नहीं सह सका तब उसने एक दिन अपने हरिचन्द्र पुत्रको बुलाकर कहा ॥९६॥ हे पुत्र, मेरे शरीरमें यह सन्ताप बढ़ता ही जाता है। देखो तो, छाछ कमलोंकी जो मालाएँ सन्ताप दूर करनेके छिए शरीरपर रखी गयी थीं वे कैसी मुरझा गयी हैं ॥९७॥ इसलिए हे पुत्र, तुम मुझे अपनी विद्याके द्वारा शीघ्र ही उत्तरकुरु देशमें भेज दो और उत्तरकुरुमें भी उन वनोंमें भेजना जो कि सीतोदा नदीके तटपर स्थित हैं तथा अत्यन्त शीतल हैं ॥९८॥ कल्पवृक्षोंको हिलानेवाली तथा सीता नदीकी तरंगोंसे उठी हुई वहाँकी शीतल वायु मेरे इस सन्तापको अवश्य ही शान्त कर देगी ॥९९॥ पिताके ऐसे वचन सुनकर राजपुत्र हरिचन्द्रने अपनी आकाशगामिनी विद्या भेजी परन्तु राजा अरविन्दका पुण्य झीण हो चुका था इसलिए वह विद्या भी उसका उपकार नहीं कर सकी अर्थात् उसे उत्तरकुरु देश नहीं भेज सकी ॥१००॥ जब आकाशगामिनी विधा भी अपने कार्यसे विमुख हो गयी तब पुत्रने समझ छिया कि पिताकी बीमारी असाध्य है। इससे वह बहुत उदास हुआ और किंकर्त्तव्यविमृद-सा हो गया।।१०१।। अनन्तर किसी एक दिन दो छिपकली परस्परमें छड़ रही थीं। छड़ते-छड़ते एककी पूँछ टूट गयी, पूँछसे निकली हुई खूनकी कुछ बूँदें राजा अरविन्दके शरीरपर आकर पड़ी ॥१०२॥ उन खूनकी बूँदोंसे उसका शरीर ठण्डा हो गया-दाहज्वरकी न्यथा शान्त हो गयी। पापके उदयसे वह बहुत ही सन्तुष्ट हुआ और विचारने छगा कि आज मैंने दैवयोगसे वड़ी अच्छी ओषधि पा छी है।।१०३।। उसने कुरुविन्द नामके दूसरे पुत्रको बुलाकर कहा कि हे पुत्र, मेरे

१. कह्लारं सौयन्धिकं निमलम् । २. तालवृन्तकम् । ३. सुखम् । ४. परीताङ्गं ल० । ५. शरीरा-पंणात् । ६. उत्तरकुरून् । ७. प्रेथयित स्म । इष गत्यामिति धातुः । ८. उद्देगयुक्तमनाः । ९. गृह-गोधिक-म०, ल० । १०. गृहगोधिका । ११. शैत्यं वसुरित्यर्थः । १२. सोऽतुष्यच्चेति ल० । १३. दैवेन । १४. कार्यतामिति ।

पुनरप्यवद्श्लब्धविमङ्गोऽस्मिन् वनान्तरे । सृगा बहुविधाः सन्ति तैस्त्वं प्रकृतमाचरः ॥१०५॥ स तद्भवनमाकण्यं पाषमीहिविचिन्त्य च । तत्कर्मापारं यन् कर्त्तुं मूकीभूतः क्षणं स्थितः ॥१०६॥ प्रत्यासस्यस्तिं बुद्ध्वा तं बद्धनरकायुषम् । दिग्यज्ञानदृशः साधोस्तत्कार्येऽभूत् स<sup>3</sup>शोतकः ॥१०७॥ अनुल्लब्ध्यं पितुर्वाक्यं मन्यमानस्तथाप्यसौ । कृत्रिमैः अतजैः पूर्णा वापीमेकामकारयत् ॥१०८॥ स तदाकर्णनात् प्रीतिमगमत् पापपण्डितः । अलब्धपूर्वमासाध निधानमिव दुर्गतः ॥१०९॥ कारिमाहणरागेषा वारिणा विप्रतारितः । बहु मेने स तां पापो वापी वैतरयोमिव ॥११०॥ तत्रानीतश्च तन्मध्ये यथेष्टं शयितोऽसुतः । धिक्रीक कृतगण्डूषः कृतकं तदबुद्ध च ॥११९॥ विप्रतारितः । वर्षे स वर्षे त्रव्याप्यस्ति । पापोदधेविधः ॥११२॥ स कृष्टः पुत्रमाहन्तुमाधावन् पतितोऽन्तरे । वर्षे स वर्षे त्रक्ष्य चित्तमधीः पापोदधेविधः ॥११२॥ स तथा वर्षे प्रतिमासदत् ॥११३॥ स तथा वर्षे प्रतिमासदत् ॥११३॥ स तथा वर्षे प्रतिमासदत् ॥११३॥ ततो मन्वैकरदनो दन्तीवानमिताननः । उरलातफणमाणिकयो महाहिरिव निष्प्रमः ॥१९५॥

लिए खुनसे भरी हुई एक बावड़ी बनवा दो ॥१०४॥ राजा अरविन्दको विभंगावधि ज्ञान था इसलिए विचार कर फिर बोला-इसी समीपवर्ती वनमें अनेक प्रकारके मृग रहते हैं उन्हींसे तू अपना काम कर अर्थात् उन्हें मारकर उनके खूनसे बायड़ो भर दे ॥१०५॥ वह कुरुविन्द पापसे डरता रहता था इसलिए पिताके ऐसे वचन सुनकर तथा कुछ विचारकर पाप-मय कार्य करनेके लिए असमर्थ होता हुआ क्षण-भर चुपचाप खड़ा रहा ॥१०६॥ तत्पश्चात् वनमें गया वहाँ किन्हीं अवधिकानी मुनिसे जब उसे मालूम हुआ कि हमारे पिताकी मृत्यू अत्यन्त निकट है तथा उन्होंने नरकायुका बन्ध कर लिया है तब वह उस पापकर्मके करनेसे हक गया ॥१०७॥ परन्तु पिताके वचन भी उल्लंघन करने योग्य नहीं हैं ऐसा मानकर उसने कृत्रिम रुधिर अर्थात् छाखके रंगसे भरी हुई एक बावड़ी बनवायी ॥१०८॥ पापकार्य करनेमें अतिशय चतुर राजा अरविन्दने जब बावड़ी तैयार होनेका समाचार सुना तब वह बहुत ही हर्षित हुआ जैसे कोई दरिद्र पुरुष पहले कभी प्राप्त नहीं हुए निधानको देखकर हर्षित होता है ॥१०९॥ जिस प्रकार पापी-नारकी जीव वैतरणी नदीको बहुत अच्छी मानता है उसी प्रकार वह पापो अरविन्द राजा भी छासके छाछ रंगसे घोसा स्नाकर अर्थात् सचमुचका रुधिर समझकर उस बावड़ीको बहुत अच्छी मान रहा था ॥११०॥ जब बह उस बावड़ीके पास लाया गया तो आते ही उसके बीचमें सो गया और इच्छानुसार कीड़ा करने छगा । परन्तु कुल्ला करते ही उसे मालूम हो गया कि यह कृत्रिम रुधिर है । १९११। यह जानकर पापरूपी समुद्रको बुढ़ानेके छिए चन्द्रमाके समान वह बुद्धिरहित राजा अरविन्द, मानो नरककी पूर्ण आयु प्राप्त करनेकी इच्छासे ही रुष्ट होकर पुत्रको मारनेके लिए दौड़ा परन्तु बीचमें इस तरह गिरा कि अपनी ही तलवारसे उसका हृद्य विदीर्ण हो गया तथा मर गया ॥११२-११३॥ वह कुमरणको पाकर पापके योगसे नरकगतिको प्राप्त हुआ। हे राजन ! यह कथा इस अलका नगरीमें लोगोंको आजतक याद है।।११४।। जिस प्रकार दाँत द्वट जानेसे हाथी अपना मुँह नीचा कर छेता है अथवा जिस प्रकार फणका मणि उखाड़ छेनेसे सर्प तेज-

१. अतीरयन् असमर्थो भविभित्यर्थः । २. मन्दः । 'शीतकोऽलसोऽनुष्णः' इत्यमरः । ३. रक्तैः । ४. दिरद्रः । ५. कृत्रिम । ६. विश्वितः । ७. बहुमन्यते स्म । ८. तां वयौ वापों वै-अ० । ९. नरकनदीम् । १०. नरकायुरपर्यन्तं प०, द०, ल० । ११. पर्याप्तं कर्तुं मिच्छन् । १२. पुत्रहिंसायाम् । १३. स्वच्छुरिकया । १४. दीणं विदारितम् । १५. तदा द०, प०, ल० । १६ नरकगतिम् ।

पितुर्मानोरिवापायात् कुहविन्दोऽरविन्दवत् । परिम्हानतनु च्छायः स को व्यामगमद् दशाम् ॥११६॥ तथान्नैव भवद्वंशे विस्तीण जल्धाविव । दण्डो नाम्नामवत् खेन्द्रो दण्डितारातिमण्डलः ॥११७॥ मणिमाछीत्यभूत्तस्मात् स्नुर्भिवारिवाम्बुधेः । नियोज्य यौवराज्ये तं स्वेष्टान् मोगानभुक्तः सः ॥११८॥ मुक्तवापि सुचिरं मोगान्नातृप्यद् विषयोत्सुकः । प्रत्युतासिक्तममजत् स्नीवस्नामरणादिषु ॥११९॥ सोऽत्यन्तविषयासिक्तृतकौदिस्यं वेष्टितः । ववन्य तीनसंक्छेशात् तिरश्चामायुरार्त्तभीः ॥१२०॥ जीवितान्ते स दुर्ध्यानमार्त्तमापूर्यं दुर्धृतेः । माण्डागारे निजे मोहान् महानजगरोऽजिन ॥१२२॥ स जातिस्मरतां गत्वा माण्डागारिकवद् मृश्चम् । तत्यवेशे निजं स्नुमन्वमस्त न वापरम् ॥१२२॥ अन्येषु स्विज्ञानकोचनान्मुनिपुक्तवात् । मणिमास्त्रो पितुर्श्वात्वा तं वृत्तान्तमञ्चयतः ।।१२३॥ पितृभक्तया स तनमृष्ट्यामपृहत्तुक्तवात् । सुधीः । वृत्यार्ग्य शतैः स्थित्वा स्नेहाद्वां गिरमभ्यधात्॥१२४॥ पितः पतितवानस्यां कुयोनावधुना त्वकम् । विषयास्त्रवृषेण धतमृच्छां धनिर्द्वेषु ॥१२५॥ ततो धिगिदमस्यन्तकद्वकं विषयामिषम् । विषयासिकवेषु दुर्क्तरं तात किम्याक्तकस्तिमम् ॥१२६॥

रिहत हो जाता है अथवा सूर्य अस्त हो जानेसे जिस प्रकार कमल मुरहा जाता है उसी प्रकार पिताकी मृत्युसे कुरुविन्दने अपना मुँह नीचा कर लिया, उसका सब तेज जाता रहा तथा सारा शरीर मुरहा गया-शिथिल हो गया। इस प्रकार वह शोचनीय अवस्थाको प्राप्त हुआ था।।११५-११६।।

हे राजन् , अब दूसरी कथा सुनिए-समुद्रके समान विस्तीर्ण आपके इस वंशमें एक दण्ड नामका विद्याधर हो गया है। वह बड़ा प्रतापी था। उसने अपने समस्त शत्रुओं को दण्डित किया था।।११७। जिस प्रकार समुद्रसे मणि उत्पन्न होता है उसी प्रकार उस दण्ड विद्याधरसे भी मणिमाली नामका पुत्र उत्पन्न हुआ। जब वह बड़ा हुआ तब राजा दण्डने उसे युवराज-पद्पर नियुक्त कर दिया और आप इच्छानुसार भोग भोगने छगा।।११८।। वह विषयोंमें इतना अधिक उत्सुक हो रहा था कि चिरकाल तक भोगोंको भोगकर भी तृप्त नहीं होता था बल्कि स्त्री, बस्न तथा आभ्षण आदिमें पहलेकी अपेक्षा अधिक आसक्त होता जाता था ॥११९॥ अत्यन्त विषयासिकके कारण मायाचारी चेष्टाओंको करनेवाले उस आर्तध्यानी राजाने तीव्र संक्लेश भावोंसे तिर्येख्न आयुका बन्ध किया।।१२०।। चूँकि मरते समय उसका आर्तध्यान नामका कुध्यान पूर्णताको प्राप्त हो रहा था, इसलिए कुमरणसे मरकर वह मोहके उदयसे अपने भण्डारमें बड़ा भारी अजगर हुआ ॥१२१॥ उसे जातिस्मरण भी हो गया था इसलिए वह भण्डारीकी तरह भण्डारमें केवल अपने पुत्रको ही प्रवेश करने देता था अन्यको नहीं ॥१२२॥ एक दिन अतिशय बुद्धिमान् राजा मणिमाली किन्हीं अवधिकानी मुनिराजसे पिताके अजगर होने आदिका समस्त बृत्तान्त मालूम कर पितृ-भक्तिसे उनका मोह दूर करनेके लिए भण्डारमें गया और धीरेसे अजगरके आगे खड़ा होकर स्नेहयुक्त वचन कहने छगा ॥१२३-१२४॥ हे पिता, तुमने धन, ऋद्धि आदिमें अत्यन्त ममत्व और विषयोंमें अत्यन्त आसक्ति की थी इसी दोषसे तुम इस समय इस कुयोनिमें-सर्पपर्यायमें आकर पड़े हो ॥१२५॥ यह विषय-रूपी आमिष अत्यन्त कटुक है, दुर्जर है और किंपाक (विषक्त ) फलके समान है इसलिए भिक्कारके योग्य है। है पिताजी, इस विषयरूपी आमिषको अब भी छोड़ दो ॥१२६॥

१. अवस्थाम् । २. पुनः किमिति चेत् । ३. कौटिल्यं भाया । ४. अज्ञानम् । ५. अजगरस्य । ६. आसन्नः आसिक्तः । ७. धृतमोहः । ८. संभोगः । 'आमिषं पलले लोभे संभोगोत्कोचयोरिप' इत्यभिधानात् । ९. उद्गारं कृष ।

रथाक्रमिव संसारमनुबध्नाति संततम् । दुस्यजं त्यजद्य्येतत् कण्ठस्थमिव जीवितम् ॥१२७॥
प्रकटोकृतविश्वासं प्राणहारि मयावहम् । सृग्योरिव दुर्गोतं नृगणेणप्रलम्मकम् ॥१२८॥
ताम्बूलमिव संयोगादिदं रागविवर्द्धनम् । मन्धकारमिवोस्तर्पत् सन्मार्गस्य निरोधनम् ॥१२९॥
जैनं मतमिव प्रायः परिभृतमतान्तरम् । तिहल्लसितवस्लोलं वैचिन्यात् सुरचापवत् ॥१३०॥
किं वात्र बहुनोक्तेन पश्चेदं विषयोग्रवम् । सुलं संसारकान्तारे परिभ्रमयतीप्सितम् ॥१३२॥
नमोऽस्तु वद्मसासंगविमुखाय स्थिरासमेने । तपोधनगणायेति निनन्द विषयानसौ ॥१३२॥
भयासौ पुत्रनिर्देष्टधमंवाक्यांग्रमालिना । गलिताशेषमोहान्धतमसः समजायत ॥१३३॥
ततो धर्मोषधं प्राप्य स कृतानुश्चयः श्वादः । ववाम विषयौरसुक्यं महाविषमिवील्वणम् ॥१३४॥
स परित्यज्य संवेगादाहारं सशरीरकम् । जीवितान्ते तनुं हिरवा दिविजोऽभून्महर्द्धिकः ॥१३५॥
झात्वा च मवमागत्य संपूज्य मणिमालिने । मणिहारमद्शासाबुन्मि पन्मणिदीधितम् ॥१३६॥
स एष मवतः कण्ठे हारो रत्नांग्रमासुरः । लक्ष्यतेऽद्यापि यो लक्ष्य्याः प्रहास इव निर्मलः ॥१३६॥
तयैवमपरे राजन् यथावृशे निगवते । सन्ति यहर्षिनोऽद्यापि वृद्धाः केषन खेचराः ॥१६८॥
सारीच्छतकलो नाम्ना भवदीयः वित्रामहः । प्रजा राजन्वतोः कुर्वन् स्वगुणै रामिगामिकैः वित्रामिकैः ।।१३६॥

हे तात, जिस प्रकार रथका पहिया निरन्तर संसार-परिभ्रमण करता रहता है-चळता रहता हैं उसी प्रकार यह विषय भी निरन्तर संसार-परिश्रमण करता रहता है-स्थिर नहीं रहता अथवा संसार चतुर्गतिरूप संसारका बन्ध करता रहता है। यद्यपि यह कण्ठस्य प्राणोंके समान कठिनाईसे छोड़े जाते हैं परन्त त्याच्य अवश्य हैं।।१२७।। ये विषय शिकारीके गानेके समान हैं जो पहले मनुष्यरूपी हरिणोंको ठगनेके लिए विश्वास दिलाते हैं और बादमें भयंकर हो प्राणोंका हरण किया करते हैं ॥१२८॥ जिस प्रकार ताम्बूछ चूना, खैर और सुपारीका संयोग पाकर राग - छालिमाको बढ़ाते हैं उसी प्रकार ये विषय भी स्त्री-पुत्रादिका संयोग पाकर राग-स्नेहको बढ़ाते हैं और बढ़ते हुए अन्धकारके समान समीचीन मार्गको रोक देते हैं ॥१२९॥ जिस प्रकार जैनमत मतान्तरोंका खण्डन कर देता है उसी प्रकार ये विषय भी पिता, गुरु आदिके हितोपदेशरूपी मतोंका खण्डन कर देतें हैं। ये बिजलीकी चमकके समान चन्नल हैं और इद्रधनुषके समान विचित्र हैं।। १३०।। अधिक कहनेसे क्या लाभ ? देखो. विषयोंसे उत्पन्न हुआ यह विषयसुरू इस जीवको संसाररूपी अटवीमें घुमाता है।।१३१।। जो इस विषयरसकी आसक्तिसे विमुख रहकर अपने आत्माको अपने-आपमें स्थिर रखते हैं ऐसे मुनियोंके समृहको नमस्कार हो। इस प्रकार राजा मणिमाछीने विषयोंकी निन्दा की।।१३२।। तदनन्तर अपने पुत्रके धर्मवानयहरो सूर्यके द्वारा उस अजगरका सम्पूर्ण मोहरूपी गाद अन्धकार नष्ट हो गया ॥१३३॥ उस अजगरको अपने पिछले जीवनपर भारी पश्चात्ताप हुआ और उसने धर्मरूपी ओषधि प्रहण कर महाविषके समान भयंकर विषयासिकि छोड़ दी ॥१३४॥ उसने संसारसे भयभीत होकर आहार-पानी छोड दिया, शरीरसे भी, ममत्व त्याग दिया और उसके प्रभावसे वह आयुके अन्तमें शरीर त्याग कर बड़ी ऋदिका धारक देव हुआ।।१३५॥ उस देवने अवधिज्ञानके द्वारा अपने पूर्व भव जान मणिमालीके पास आकर उसका सत्कार किया तथा उसे प्रकाशमान मणियोंसे शोभायमान एक मणियोंका हार दिया ॥१३६॥ रत्नोंकी किरणोंसे शोभायमान तथा कदमीके हासके समान निर्मल वह हार आज भी आपके कण्ठमें दिखाशी दे रहा है ॥१३७॥

हे राजन, इसके सिवाय एक और भी वृत्तान्त मैं ज्योंका-त्यों कहता हूँ। उस वृत्तान्तके देखने-वाछे कितने ही बुद्ध विद्याधर आज भी विद्यमान हैं।।१३८।। शतबल नामके आपके दादा हो

१. शकटवकवत् । २. व्याधस्य । ३. विषयमुखानुरागासन्तिः । ४. स्थिरबुद्धये । ५. तामसः छ० । ६. पदबात्तारः । ७. उत्कटम् । ८. प्रकाशमानः । ९. कथेत्यर्थः । १०. यथावद् वर्तितम् । ११. पितृपिता । १२. --णैरिशिरामकैः छ० ।--राभिरामिकैः स०, प० । १३. अत्यावरणीयैः ।

स राज्यं सुचिरं भुक्त्वा कदाचिद् भोगिनः स्ट्रहः । भविष्यति निक्षिसराज्यभारो महोदयः ॥१४०॥ सम्मग्दर्शनपूतास्मा गृहीतोपासकवतः । निबद्धसुरकोकायुर्विद्युद्धपरिणामतः ॥१४१॥ कृत्वामभावसम्वर्णमवमोद्यं मध्यदः । यभोचितनियोगेन योगेनान्तेऽत्यजत् तनुम् ॥१४२॥ माहेन्द्रकक्ष्येऽनक्ष्यदिरभूदेष सुरामणीः । अणिमादिगुणोपेतः सप्ताम्बुधिमितस्यितः ॥१४२॥ स सान्यदा महामेरौ नन्दने त्वासुपागतम् । क्रोबाहेतोर्मया सार्वं हष्ट्वातिस्वेहनिर्मरः ॥१४४॥ कुमार परमो धर्मो जैनाम्युद्यसाधनः । न विस्मार्यस्त्वयेरयेत्रं त्वां तदान्वविषयत्तम् ॥१४५॥ नमत्त्वं पराग्रेजन्त्रमस्तकारूद्वयसाधनः । सहस्रवक इत्यासीद् मवत्यन्तिपितामहः ॥१४६॥ स देव देवे निक्षिप्य कद्मी वात्वके सुते । जमाह परमां दीक्षां जैनी निर्वाणसाधनीम् ॥१४७॥ विजहार सहीं कृत्सनां बोतयन् स तपींऽश्चिमः । मिथ्यान्धकारस्त्रनां विष्टं स्योग्चमित्व ॥१४८॥ कमात् कैवस्त्यसुत्याच पृजितो नृसुरासुरैः । ततोऽनन्तमपारं च संप्रापष्कात्रवतं पर्म् ॥१४९॥ तथा युप्पत्तिगुप्पान् राज्यभूरिसरं वद्यी । स्वयि निक्षिप्य वैरान्यात् महाप्राधाज्यमास्थितः ।।१५०॥ प्रमाप्निरम्येश्च नमञ्चरनराधियैः । सार्वं तपश्चरन्नेष सुक्तिक्स्मी जिन्नक्षति ॥१५९॥ धर्माधर्मकरुरवेत दृष्टाताः । युद्यसुत्वंश्चाः वर्माधीवाः वर्मादात्रकानकाः ॥१५२॥ धर्माधर्मकरुरवेत दृष्टाताः । युद्यसुत्वंश्चाः वर्माधीवाः वर्मादात्रकानकाः ॥१५२॥

गये हैं जो अपने मनोहर गुणोंके द्वारा प्रजाको हमेशा सुयोग्य राजासे युक्त करते थे।।१३९।। उन भाग्यशाली शतबलने चिरकाल तक राज्य भोग कर आपके पिताके लिए राज्यका भार सौंप दिया या और स्वयं भोगोंसे निःस्पृह हो गये थे।।१४०।। उन्होंने सम्यग्दर्शनसे पवित्र होकर श्रायकके व्रत प्रहण किये थे और विशुद्ध परिणामोंसे देवायुका बन्ध किया था।।१४१।। उनने उपवास अत्रमोदयं आदि सत्प्रवृत्तिको धारण कर आयुके अन्तमें यथायोग्य रीतिसे समाधिमरणपूर्वक शरीर छोड़ा।।१४२।। जिससे महेन्द्रस्वगमें बड़ी-बड़ी ऋद्वियोंके धारक श्रेष्ठ देव हुए। वहाँ वे अणिमा, मिहमा आदि गुणोंसे सिहत थे तथा सात सागर प्रमाण उनकी स्थिति थी।।१४३।। किसी एक दिन आप सुमेर पर्वतके नन्दनवनमें कोड़ा करनेके लिए मेरे साथ गये हुए थे वहींपर वह देव भी आया था। आपको देखकर बढ़े स्नेहके साथ उसने उपदेश दिया था कि 'हे कुमार, यह जैनधम हो उत्तम धर्म है, यही स्वर्ग आदि अभ्युदयोंकी प्राप्तिका साधन है इसे तुम कभी नहीं भूछना'।।१४४-१४५।। यह कथा कहकर स्वयंद्वद्व कहने लगा कि—

"हे राजन, आपके पिताके दादाका नाम सहस्रवछ था। अनेक विद्याघर राजा उन्हें नमस्कार करते ये और अपने मस्तकपर उनको आज्ञा घारण करते थे।।१४६॥ उन्होंने भी अपने पुत्र शतवछ महाराजको राज्य देकर मोक्षप्राप्त करनेवाछी उत्कृष्ट जिनदीक्षा प्रहण की थी।।१४अ। वे तपरूपी किरणोंके द्वारा समस्त पृथिवीको प्रकाशित करते और मिध्यात्वरूपी अन्धकारको घटाको विघटित करते हुए सूर्यके समान विद्वार करते रहे।।१४८॥ फिर कमसे केवछ्जान प्राप्त कर मनुष्य,देव और घरणेन्द्रोंके द्वारा पूजित हो अनन्त अपार और नित्य मोक्ष पदको प्राप्त हुए।।१४९॥ हे आयुष्मन, इसी प्रकार इन्द्रियोंको वशमें करनेवाछे आपके पिता भी आपके छिए राज्यभार सौंप कर वैराग्यभावसे उत्कृष्ट जिनदीक्षाको प्राप्त हुए हैं और पुत्र, पौत्र तथा अनेक विद्याघर राजाओंके साथ तपस्या करते हुए मोक्षछक्ष्मीको प्राप्त करना चाहते हैं।।१५०-१५१॥ हे राजन, मैंने धर्म और अधर्मके फलका दृष्टान्त देनेके छिए ही आपके वंशमें उत्पन्न हुए इन

१. कृत्येन । २. समाधिना । ई. नितरामनुशास्ति स्म । ४. —क्षेषर—ग०, छ० । ५. विजिगीकी ( व्यनक्षीलें इत्यर्थः ) 'पर्जन्ये राज्ञि निर्माणे व्यवहर्तरि मर्तरि । मूर्खें बाले जिगीकी च देवीक्तिनंरकुष्ठिनि ॥' इत्यमिकानात् । ६. इन्द्रियजयी । ७. आश्रितः । ८. गृहीतुमिच्छति । ९. वंशे भवाः । १०, क्येव आनकः पट्टः क्यानकः सुप्रतीतः प्रसिद्धः कथानको येषां ते तथोक्ताः ।

विश्वि ध्यानयतुष्कस्य प्रक्रमेतविद्शितम् । पूर्वं ध्यानद्वयं पापं ग्रुमोदकं परं द्वयम् ॥१५३॥ तस्माद् धर्मजुषां पुंसां ग्रुक्तिमुक्ती न दुर्कमे । प्रत्यक्षासोपदेशास्यामिष्ं निश्चितु धीघन ॥१५४॥ इति प्रतीतमाहारस्यो धर्मोऽयं जिनदेशितः । त्वयापि शक्तितः सेम्यः फळं विपुलमिच्छता ॥१५५॥ अत्वोदारं च गम्मोरं स्वयंद्वदोदितं तदा । समा समाजयामास परमास्तिक्यमास्थिता ॥१५६॥ इदमेवाहंतं तक्ष्वमितोऽन्यक्ष मतान्तरम् । प्रतोतिरिति तद्वाक्यादाविरासीत् सदः "सदाम् ॥१५५॥ सुदृष्टितंतसंपक्षो गुणशोक्षविभूषितः । प्रतोतिरिति तद्वाक्यादाविरासीत् सदः "सदाम् ॥१५५॥ सुदृष्टितंतसंपक्षो गुणशोक्षविभूषितः । प्रत्याद्वदे महात्मेति तुष्टुवुस्तं समासदः ॥१५५॥ भवस्य एव गुणरेभिः परमश्रावकोचितैः । स्वयंद्वदे महात्मेति तुष्टुवुस्तं समासदः ॥१५५॥ भवस्य क्षयाधोशः प्रतिप्य च तद्वयः । प्रीतः संपूज्यामास स्वयंद्वदं महाधियम् ॥१६०॥ ध्यान्यदा स्वयंद्वदो महामेरुगिरिं ययौ । विविवन्दिषुर्जिनेन्द्राणां चैत्यवेदमिन मक्तितः ॥१६१॥ विविवन्दिषुर्जिनेन्द्राणां चैत्यवेदमिन मक्तितः ॥१६१॥ विविवन्दिषुर्जिनेन्द्राणां चैत्यवेदमिन सक्ततः ॥१६१॥

विद्याधर राजाओंका वर्णन किया है जिनके कि कथारूपी दुन्दुभि अत्यन्त प्रसिद्ध हैं।।१५२॥ आप ऊपर कहे हुए चारों दृष्टान्तोंको चारों ध्यानोंका फल समझिए क्योंकि राजा अरविन्द रौद्रध्यानके कारण नरक गया। दण्ड नामका राजा आर्तध्यानसे भाण्डारमें अजगर हुआ, राजा शतबळ धर्मध्यानके प्रतापसे देव हुआ। और राजा सहस्रवळने शुक्रध्यानके माहात्स्यसे मोक्ष प्राप्त किया। इन चारों ध्यानोंमें-से पहलेके दो-आर्त और रौद्रध्यान अञ्चय ध्यान हैं जो कुगतिके कारण हैं और आगेके दो-धर्म तथा जुक्कच्यान जुद्ध हैं, वे स्वर्ग और मोक्षके कारण हैं ॥१५३॥ इसिंछए हे बुद्धिमान महाराज, धर्मसेवन करनेवाछे पुरुषोंको न तो स्वर्गादिकके भोग दुर्लभ हैं और न मोक्ष ही। यह बात आप प्रत्यक्ष प्रमाण तथा सर्वक्र बीतरागके उपदेशसे निश्चित कर सकते हैं ॥१५४॥ हे राजन् , यदि आप निर्दोष फल चाहते हैं तो आपको भी जिनेन्द्रदेवके द्वारा कहे हुए प्रसिद्ध महिमासे युक्त इस जैन धर्मकी उपासना करनी चाहिए ॥१५५॥ इस मकार स्वयम्बुद्ध मन्त्रीके कहे हुए उदार और गम्भीर वचन सुनकर वह सम्पूर्ण समा बड़ी प्रसम्न हुई तथा परम आस्तिक्य भावको प्राप्त हुई ॥१५६॥ स्वयन्तुद्धके वचनोंसे सगस्त सभासदोंको यह विश्वास हो गया कि यह जिनेन्द्रप्रणीत धर्म ही वास्तविक तस्व है अन्य मत-मतान्तर नहीं ।।१५अ। तत्यश्चात् समस्त समासद् उसकी इस प्रकार स्तुति करने छने कि यह स्वयम्बुद्ध सम्यग्दृष्टि है, ब्रती है, गुण और शीलसे सुशोभित है, मन, वचन, कायका सर्छ है, गुरुभक्त है, शास्त्रोंका वेत्ता है, अतिशय बुद्धिमान है, उत्कृष्ट भावकोंके योग्य उत्तम गुणोंसे प्रशंसनीय है और महात्मा है।।१५८-१५९। विद्याधरोंके अधिपति महाराज महावछने भी महा-बुद्धिमान् स्वयम्बुद्धकी प्रशंसा कर उसके कहे हुए वचनोंको स्वीकार कियातया प्रसन्न होकर उसका अतिशय सत्कार किया।।१६०॥ इसके बाद किसी एक दिन स्वयम्बुद्ध मन्त्री अकुत्रिम चैत्यास्य-में विराजमान जिन-प्रतिमाओंको भक्तिपूर्वक वन्दना करनेकी इच्छासे मेरुपर्वतपर गया ॥१६१॥ वह पर्वत जिमेन्द्र भगवान्के समवसरणके समान शोभायमान हो रहा है क्योंकि जिस

१. पापहेतुः । २. सुक्षोदकं त० व० पुस्तक्योः पाठान्तरं पावर्षकं स्विस्तिम् । शुभोत्तरफलम् । 'उदकः फलमुत्तरम्' इत्यमरः । ३. विमल-म०, ल० । ४. वचनम् । ५. सुतोषः । 'समाज प्रीतिदर्शनयोः' इति पातुक्वोरादिकः । ६. जोवास्तित्वम् । ७. वाश्रिता । ८. निक्चयः । ९. सभा । १०. - सनाम् ८० । सत्पृक्षाणाम् । ११. मनोगुप्त्यादिमान् । १२. --गुप्तो--८० । १३. प्रोडवृद्धः । १४. सम्याः । १५. अञ्चीकृत्यः । १६. विष्युमिन्छः । १७. भद्रशालनन्द्रनसोमनसपाण्डुकः, पक्षे अशोकसप्तम्ष्वदयम्यकान्नैः । १८. आराजग्तम् । १९. सभौ-दयम् द०, ८० । समयसरणम् ।

महीभृतामधोशस्वात् सद्वृत्तस्वात् सदास्थितेः । अवृद्धकटकत्वाच सुराजानमिन्नोञ्चतम् ॥१६३॥ संबंकोकोत्तरत्वाच ज्येष्टस्वात् सर्वभृभृताम् । महत्त्वात् स्वर्णवर्णस्वात् तमाधमिन पूर्षम् ॥१६४॥ समासादितवज्ञस्वाद्प्सरः संश्रयाद्पि । ज्योतिःपरीतमृत्तित्वात् सुरराजमिनापरम् ॥१६५॥ समासादितवज्ञस्वाद्प्सरः संश्रयाद्पि । ज्योतिःपरीतमृत्तित्वात् सुरराजमिनापरम् ॥१६५॥ वृक्षिकामसमासच्चतीधमेन्द्रविमानकम् । स्वकोकधारणे न्यस्तमिनैकं स्तरमसुष्ठित्रम् ॥१६६॥ मेखलाभिवंनश्रेणीदंधानं कुसुमोज्जवलाः । स्पर्वचेव कुरुस्माजैः सर्वर्गुक्षस्वनीः ॥१६०॥ हिरणमयमहोद्ग्रवपुवं रक्षमाज्ञुषम् । जिनजन्माभिषेकाय वद्धं पीठमिवामरैः ॥१६८॥ जिनाभिषेकसंबन्धाज्जिनायतनधारणात् । स्वीकृतेनेव पुण्येन प्राप्तं स्वर्गमनर्गकम् ।।१६९॥

प्रकार समवसरण (अशोक, सप्तच्छद, आम्र और चम्पक) चार वर्नोसे सुशोभित होता है उसी प्रकार वह पर्वत भी चार ( भद्रशाल, नन्दन, सौमनस और पाण्डुक ) बनोंसे सुशोमित है। वह अनादि निधन है तथा प्रमाणसे ( एक लाख योजन ) सहित है इसलिए अतस्कन्धके समान है क्योंकि आर्यदृष्टिसे श्रुतस्कन्ध भी अनादिनिधन है और प्रत्यक्ष परोक्ष प्रमाणों-से सहित है। अथवा वह पर्वत किसी उत्तम महाराजके समान है क्योंकि जिस प्रकार महाराज अनेक महीभृतों (राजाओं) का अधीश होता है उसी प्रकार वह पर्वत भी अनेक महीभृतों ( पर्वतों ) का अधीश है । महाराज जिस प्रकार सुवृत्त (सदाचारी) और सदास्थिति (समीचीन सभासे युक्त) होता है उसी प्रकार वह पर्वत भी सुवृत्त (गोलाकार) और सदास्थिति (सदा विद्यमान) रहता है। तथा महाराज जिस प्रकार प्रशृद्धकटक (बड़ी सेनाका नायक) होता है उसी प्रकार वह पर्वत भी प्रवृद्धकटक (ऊँचे शिखरवाला) है। अथवा वह पर्वत आदि पुरुष श्री वृषभदेवके समान जान पढ़ता है क्योंकि भगवान वृषभदेव जिस प्रकार सर्वलोकोत्तर हैं - छोकमें सबसे श्रेष्ठ हैं उसी प्रकार वह पर्वत भी सर्वछोकोत्तर है - सब देशोंसे उत्तर दिशा-में विद्यमान है। भगवान् जिस प्रकार सब भृष्टतोंमें (सब राजाओंमें ) ज्येष्ठ थे उसी प्रकार वह पर्वत भी सब भूभृतों ( पर्वतों )में ज्येष्ठ-उत्कृष्ट है। भगवान् जिस प्रकार महान् थे उसी प्रकार वह पर्वत भी महान् है और भगवान् जिस प्रकार सुवर्ण वर्णके थे उसी प्रकार वह पर्वत भी सुवर्ण वर्णका है। अथवा वह मेरु पर्वत इन्द्रके समान सुशोभित है क्योंकि इन्द्र जिस प्रकार वजा (वज्रमयी शक्त) से सहित होता है उसी प्रकार वह पर्वत भी वज्र (हीरों) से सहित होता है। इन्द्र जिस प्रकार अप्सरःसंश्रय (अप्सराओंका आश्रय ) होता है उसी प्रकार वह पर्वत भी अप्सरःसंत्रय ( जलसे भरे हुए तालाबोंका आधार ) है। और इन्द्रका शरीर जैसे चारों ओर फैलती हुई ज्योति (तेज) से सुरोभित होता है उसी प्रकार उस पर्वतका शरीर भी चारों ओर फैले हुए ज्योतिषी देवोंसे सुशोभित है। सौधर्म स्वर्गका इन्द्रक विमान इस पर्वतकी चूलिकाके अत्यन्त निकट है (बालमात्रके अन्तरसे विद्यमान है) इसलिए ऐसा मालूम होता है मानी स्वर्गलोकको धारण करनेके लिए एक ऊँचा सम्भा ही खड़ा हो। वह पर्वत अपनी कटनियोंसे जिन वन-पंक्तियोंको धारण किये हुए है वे हमेशा फूळोंसे उज्ज्वल रहती हैं तथा ऐसी मालूम होती हैं मानो कल्पष्टक्षोंके साथ स्पर्धा करके हो सब ऋतुओंके फल फूल दे रही हों। वह पर्वेत सुवर्णमय है, ऊँचा है और अनेक रहोंकी कान्तिसे सहित है इसिछए ऐसा जान पड़ता है मानो जिनेन्द्रदेव के अभिषेकके छिए देवोंके द्वारा बनाया हुआ सुवर्णमय ऊँचा और रत्नसचित सिंहासन ही हो। उस पर्वतपर श्री जिनेन्द्रदेवका अभिषेक होता है तथा अनेक चैत्याख्य विद्यमान हैं मानो इन्हीं दो

१. सुबृत्तत्वात् । २. नित्यस्थितेः । सताम् आ समन्तात् स्थितिर्यस्मिन् । ३. प्रवृद्धसानुत्वात् प्रवृद्ध-सैन्यत्वाच्च । ४. सर्वजनस्योत्तरदिवसत्त्वात् सर्वजनोत्तमत्वाच्च । ५. पुरुपरमेश्वरम् । ६. अद्भिरुपलक्षितसरो-वरसंश्रयात् देवगणिकासंश्रयाच्च । ७. ज्योतिर्गणः पक्षे कायकान्तिः । ८. —दायिभिः म० । ९. प्राप्तस्वर्ग-अ०, स०, द०, म०, ल० । १०. अप्रतिवस्थं यथा भवति तथा ।

ेळवणाम्मोधिवेळाम्भोवळयद्रव्धणवाससः । रेजम्बूह्यीपसहीमर्तुः किरीटिमिय सुस्थितम् ॥१७०॥
कुळाचळप्रथू तुङ्गवीचीमङ्गोपशोमिनः । संगीतप्रहतातोषविहङ्गहत् शाळिनः ॥१७९॥
महानदीजळाळोळस्यणाळविळसद् युतेः । नन्दनादिमहोद्यानविसर्यत्पत्रसंपदः ॥१७२॥
सुरासुरसभावासमासितामरसित्रयः । सुलासवरसासकजीवमृङ्गावळीभृतः ॥१७२॥
जगत् पद्माकरस्थास्य मध्ये काळानिछोद्धतम् । विवृद्धियेव किअव्कप्रश्नमापिअरच्छविम् ॥१७४॥
सरस्ववटकं मास्वच्चूळिकामुकुटोज्ज्वळम् । सोऽदर्शद् गिरिराजं तं राजन्तं जिनमन्दिरैः ॥१७५॥
तिमद्भुतिश्चयं पद्मवन् अगमत् स परां मुद्रम् । न्यस्पयच्च पर्यन्तदेशानस्येति विस्मयात् ॥१७६॥
गिरीन्द्रोऽयं स्वश्वद्वाग्रेः समाकान्तनमोऽङ्गयः । कोकनाद्योगतायामे । मिमाने ह्व राजते ॥१७६॥
अस्य विस्मृतिमे रम्यच्छायानोकह्शोभिनः । सार्द्वं वध्वतेः शदददावसन्ति दिवीकसः ॥१७८॥
अस्य विस्मृतिमे रम्यच्छायानोकह्शोभिनः । सार्द्वं वध्वतेः शदददावसन्ति दिवीकसः ॥१७८॥

कारणोंसे उत्पन्न हुए पुण्यके द्वारा वह बिना किसी रोक-टोकके स्वर्गको प्राप्त हुआ है अर्थात् स्वर्ग तक ऊँचा चला गया है। अथवा वह पर्वत लवणसमुद्रके नीले जलरूपी सुन्दर वस्त्रोंको धारण किये हुए जम्बूद्वोपरूपी महाराजके अच्छी तरह लगाये गये मुकुटके समान मालूम होता है। अथवा यह जगत् एक सरोवरके समान है क्योंकि यह सरोवरकी भाँति ही कुछाचळकूपी बड़ी ऊँची लहरोंसे शोभायमान है, संगीतके लिए बजते हुए बाजोंके शब्दरूपी पक्षियोंके शब्दोंसे सुशोभित है, गङ्का,सिन्धु आदि महानदियोंके जलरूपी मृणालसे विभूषित है, नन्दनादि महावन-रूपी कमलपत्रोंसे आच्छन है, सुर और असुरोंके सभाभवनरूपी कमलोंसे शोभित है, तथा सुस्ररूप मकरन्दके भेमी जीवरूपी भ्रमरावछीको धारण किये हुए है। ऐसे इस जगत्रूपी सरो-बरके बीचमें वह पीत वर्णका सुवर्णमय मेरु पर्वत ऐसा जान पड़ता है मानो प्रलयकालके पवन-से उड़ा हुआ तथा एक जगह इकट्टा हुआ कमलोंकी केशरका समूह हो। वास्तवमें वह पर्वत, पर्वतोंका राजा है क्योंकि राजा जिस प्रकार रक्षज डित कटकों (कड़ों ) से युक्त होता है उसी प्रकार वह पर्वत भी रत्नजदित कटकों (शिखरों) से युक्त है और राजा जिस प्रकार मुकुट-से शोभायमान होता हैं उसी प्रकार वह पर्वत भी चूछिकारूपी देवीप्यमान मुकुटसे शोभायमान है। इस प्रकार वर्णनयुक्त तथा जिनमन्दिरोंसे शोभायमान वह मेरु पर्वत स्वयम्बुद्ध मन्त्रीने देखा ॥१६२-१७५॥ अद्भुत शोभायुक्त उस मेरु पर्वतको देखता हुआ वह मन्त्री अत्यन्त आनन्दको प्राप्त हुआ और वढ़े आअर्थसे उसके समीपवर्ती प्रदेशींका नीचे छिले अनुसार निरूपण करने छगा ॥१७६॥ इस गिरिराजने अपने शिखरोंके अग्रभागसे समस्त आकाशरूपी आँगनको चेर छिया है जिससे ऐसा शोभायमान होता है मानो छोकनाड़ीकी छम्बाई ही नाप रहा हो ॥१००॥ मनोहर तथा घनी छायाबाले बृक्षोंसे शोसायमान इस पर्वतके शिखरापर वे देव लोग अपनी-अपनी देवियोंके साथ सदा निवास करते हैं ।।१७८।। इस पर्वतके प्रत्यन्त पर्वत (समीप-

१. चिनीलाम्भी—जिं, म०, द०, स०, प०, ल०। २. जम्बूद्दीपमहीभर्तुः साद्दयाभावात् जम्बूद्दीपमहीभर्तुरिति रूपकमयुक्तमिति न शक्कृतीयम्। सभाजनैरिवानेकद्वीपैर्वेष्टितत्वेन साम्यसद्भावात्। 'यपा कथंचित् साद्द्रयं यत्रोद्भूतं प्रतीयते' इति वचनात्। नित्वदमुपलक्षणं न तु रूपकस्यैवेति वाच्यम् 'उपमैव तिरोभूतभेदा रूपकमिष्यते' इति वचनात्। ३. व्वितः। ४. अत्र क्लोके पत्रशब्देन कमिलनीपत्राणि गृह्यत्ते। ५. सुरासुरसभागृहोद्भासिकमलश्चियः। ६. सुखमेव आसवरसः मकरन्दरसः तत्र आसवता जोवा एव भृङ्गावल्यः ता विभित्तं तस्य। ७. काल एवानिलस्तेनोद्धृतम्। ८. रत्नमयसानुसिहितम्। पक्षे रत्नमयकरवलयसिहतम्। ९. पक्षे कलशोपलक्षितमृकुटम्। १०. तमुभद्त-अ०, ल०। ११. उत्सिधम्। १२. प्रमाता। १३. श्रृङ्गोषु। 'वसोऽनुपाच्याङ्' इति सूत्रात् सप्तम्यथे द्वितोया विभक्तिभवति। १४. प्रत्यन्त-पर्वताः। १५. मेरोः। १६. नायाति—म०, ल०।

गजदन्ताद्रयोऽस्येते ' कक्ष्यम्ते पाद्संक्षिताः । े मक्त्या निषधनीक्षाभ्यामितः इस्ताः प्रसारिताः ॥१८०॥ इमे चैनं महानद्यौ सीतासीतरेदकाद्वये । क्षेषाद्वयादनास्पृष्ट्य वातोऽस्मोषि भयादिव ॥१८१॥ अस्य पर्यन्तभूमागं सदाऽकंद्वस्ते मुमैः । मद्रशाकपरिक्षेपः ' कुरुक्रम्मीमधिक्षिपन् ॥१८२॥ इतो नम्दनसुद्यानमितं सीमनसं थनम् । इतः पाण्डुकमामाति वाश्यरकुसुमितदुसम् ॥१८३॥ इतोऽक्ष्यमुद्रशाङ्गाः कुरुवोऽमी चकासते । इतो जम्बूद्रुमः श्रीमानितः शाक्मिकपाद्पः ॥१८१॥ अमी चैरवगृहा मान्ति वनेष्यस्य जिनेषिनाम् । ररनभामासिमिः कृटैः धोतयन्तो नमोऽङ्गणम् ॥१८५॥ भाश्यत् पुण्यजनाकीणः सोधानः सजिनाकयः । पर्यन्तस्यसरित्वेत्रो नगोऽवं नगरायते ॥१८६॥ संगतस्याङ्गसृद्रमुङ्गः क्षेत्रपत्रोपशोभिनः । जम्बूद्रीपाम्बुजस्यास्य नगोऽयं कर्णकायते ॥१८७॥ इति प्रकटितोदारमहिमा भूसृतां पतिः । मन्ये जगत्त्रयायाममद्याप्येष विकच्चते ॥१८८॥ धमित्यावर्णयम् दूरास् स्वयंद्रदः समासदत् । ध्वाहस्तीरिवाहृतः सादरं जनमन्दिरैः ॥१८९॥ अक्षत्रिमाननाधन्तान् नित्याकोकान् सुराचितान् । जिनाक्यान् समासाद्य स परां सुद्भाययौ ॥१९०॥ रस्तर्यया स परां सुद्भाययौ ॥१९०॥

वर्ती छोटी-छोटी पर्वतश्रेणियाँ) यहाँसे छेकर निषध और नीस पर्वत तक चर्छ गये हैं सो ठीक ही है क्योंकि बड़ोंकी चरणसेवा करनेवाला कौन पुरुष बढ़प्पनको प्राप्त नहीं होता ? ॥१७९॥ इसके चरणों (अत्यन्त पर्वतों)के आश्रित रहनेवाले ये गजदन्त पर्वत ऐसे जान पढते हैं मानी निषध और नीछ पर्वतने भक्तिपूर्वक सेवाके छिए अपने हाथ ही फैडाये हों ॥१८०॥ ये सीता, सीतोदा नामकी महानदियाँ मानो भयसे ही इसके पास नहीं आकर दो कोशकी दूरीसे समुद्रकी ओर जा रही हैं ॥१८१॥ इस पर्वतके चारों ओर यह भद्रशाल दन है जो अपनी शोभासे देवकुर तथा उत्तर-कुरुकी शोभाको तिरस्कृत कर रहा है और अपने वृक्षोंके द्वारा इस पर्वतसम्बन्धी चारों ओरके भूमिभागको सदा अलंकृत करता'रहता है ॥१८२॥ इधर नन्दनवन, इधर सौमनस वन और इधर पाण्डुक वन शोभायमान है। ये तोनों ही वन सदा फूले हुए वृक्षोंसे अत्यन्त मनोहर हैं ।।१८३॥ इधर ये अर्धचन्द्राकार देवकुर तथा उत्तरकुरु शोभायमान हो रहे हैं, इधर शोभावान् जम्बूब्ध है और इधर यह शालमळी बृक्ष है ॥१८४॥ इस पर्वतके चारों बनोंमें ये जिनेन्द्रदेवके चैत्यांक्रय शोभायमान हैं जो कि रह्नोंकी कान्तिसे भासमान अपने शिकारोंके द्वारा आकाश-रूपी ऑगनको प्रकाशित कर रहे हैं ॥१८५॥ यह पर्वत सदा पुण्यजनों (यक्षों) से ज्याप्त रहता है। अनेक बाग-बगीचे तथा जिनाख्योंसे सहित है तथा इसके समीप ही अनेक निर्यों और विदेह क्षेत्र विद्यमान हैं इसिछए यह किसी नगरके समान मालूम हो रहा है। क्योंकि नगर भी सदा पुण्यजनों (धर्मात्मा छोगों) से ज्याप्त रहता है, बाग-बगीचे और जिन-मन्दिरोंसे सहित होता है तथा उसके समीप अनेक निद्याँ और खेत विद्यमान रहते हैं ॥१८६॥ अथवा यह पर्वत संसारी जीवरूपी अमरोंसे सहित तथा भरतादि क्षेत्ररूपी पत्रोंसे शोभायमान इस जम्बूद्धीपरूपी कमछ-की कर्णिकाके समान भासित होता है ॥१८७॥ इस प्रकार उत्कृष्ट महिमासे युक्त यह सुमेरु पर्वत, जान पड़ता है कि आज भी तीनों लोकोंकी लम्बाईका उल्लंघन कर रहा है।।१८८।। इस तरह दूरसे ही वर्णन करता हुआ स्वयम्बुद्ध मन्त्री उस मेरु पर्वतपर ऐसा जा पहुँचा मानो जिन-मेन्दिरोंने अपने ध्वजारूपी हाथोंसे उसे आदरसहित बुढाया ही हो ॥१८९॥ वहाँ अनादिनिधन, हमेझा प्रकाञ्चित रहनेवाले और देवोंसे पूजित अक्तत्रिम चैत्यालयोंको पाकर वह स्वयंबद्ध मन्त्री परम आनन्दको प्राप्त हुआ ॥१९०॥ उसने पहले प्रदक्षिणा दी । फिर भक्तिपूर्वक बार-बार नम-स्कार किया और फिर पूजा की । इस प्रकार यथाक्रमसे भद्रशाख आदि बर्नोकी समस्त अक्रुत्रिम

१. लक्षम्ते ल० । २. मक्त्यै द०, ट० । मजनाय । ३. गच्छतः । ४. परिवलमः । परिक्षेपं स०, अ० । ५.तिरस्कुर्वम् । अधिक्षिपत् व०, अ० । ६.मद्रशालादुपरि । ७.सम्ततप्रकाशकान् । ८.पूजया । ९.प्रदक्षिणीक्रत्य ।

स सीमनसपौरस्विद्ग्मागिकनवेदमिने । कृतार्थनविधिर्भक्तया प्रणम्य क्षणमासितः । १९२॥ अगिविदेहमहाकच्छविषगरिष्टसरपुरात् । भागती सहसौक्षिष्ट सुनी गगनचारियो ॥१९६॥ भादिस्यगितमप्रण्यं तयारिअयगब्दनम् । युगन्धरमहातीर्थसरसीहंसनायकौ ॥१९६॥ सावन्येस्य ससम्यच्यं प्रणम्य च पुनः पुनः । पप्रच्छेति सुलासीनौ मनीषी "स्वमनीिषतम् ॥१९५॥ सगवन्ती युवां अतं किंचित् पृच्छाम इद्गतम् । भवन्तौ हि अगव्योधिविधे भक्तोऽविधित्वस्॥१९६॥ सस्यस्वामी सगाधीशः क्यातोऽस्तीह महावकः । स मन्यसिद्धराहोस्विद्मध्यः संशयोऽत्र मे ॥१९०॥ जिनोपदिष्टसन्मागंमस्मद्वाक्यात् प्रमाणयन् । स किं अद्वास्यते नेति जिक्कासे विभावन्त्रभहात् ॥१९८॥ इति प्रश्नमुपन्यस्य व तस्मन् विभान्तिमीसुषि । तयोगदित्वगत्थास्यः समाक्यदवधीक्षणः ॥१९९॥ मो मन्य ! अन्य प्वासी प्रमाण्यति च ति वक्षः । दश्मे जन्मनीतश्च तीर्थकृत्वमवाप्त्यति॥२००॥ द्वीपे जम्बूमतोहैव विषये मारताह्मये । वनितेष्यद् युगारम्भे मगवानादितीर्थकृत् ॥२०१॥ हतोऽतीतसर्व वास्य वश्ये प्रणु समासतः । धर्मबीजमनेनोसं यत्र मोगेष्क्यान्वितम् ॥२०२॥ हतेऽतीतसर्व वास्य वश्ये प्रणु समासतः । धर्मबीजमनेनोसं यत्र मोगेष्वयन्वितम् ॥२०२॥ इतिप्रतामिभे प्रतिदेहे गन्धिकामिभे । पुरे सिंहपुरामिक्ये प्रस्वरपुरोपमे ॥२०३॥ आवेण इस्यभूद् राजा व राजेव प्रियदर्शनः । देवी च सुन्दरी तस्य वभूवास्यन्यसुन्दरी ॥२०९॥ अविण इस्यभूद् राजा व राजेव प्रियदर्शनः । अविषय व तस्याभूदनुजो जनताप्रयः ॥२०५॥

प्रतिमाओंको वन्दना की !!१९१॥ वन्दनाके बाद उसने सौमनसवनके पूर्व दिशासम्बन्धी चैत्याख्यमें पूजा की तथा भक्तिपूर्वक प्रणाम करके क्षण-भरके छिए वह वहीं बैठ गया ।।१९२॥

इतनेमें ही उसने पूर्व विदेह क्षेत्रसम्बन्धी महाकच्छ देशके अरिष्ट नामक नगरसे आये हुए, आकाशमें चलनेवाले आदित्यगति और अरिजय नामके दो मुनि अकस्मात् देखे। वे दोनों ही मुनि युगन्धर स्वामीके समवसरणरूपी सरोवरके मुख्य हंस थे ॥१९३-१९४॥ अतिज्ञय बुद्धिमान् स्वयम्बुद्ध मन्त्रीने सम्मुख जाकर उनकी पूजा की, बार-बार प्रणाम किया और जब वे सुखपूर्वक बैठ गये तब उनसे नीचे छिखे अनुसार अपने मनोरथ पूछे ॥१९५॥ हे मगबन्, आप जगत्को जाननेके लिए अवधिक्रानरूपी प्रकाश धारण करते हैं इसलिए आपसे मैं कुछ मनोगत बात पूछता हूँ, कुपाकर उसे कहिए ॥१९६॥ हे स्वामिन् , इस छोक्में अत्यन्त प्रसिद्ध विद्याधरोंका अधिपति राजा महाबस्न हमारा स्वामी है वह भव्य है अथवा अभव्य ? इस विवयमें मुझे संशय है ॥१९७॥ जिनेन्द्रदेवके कहे हुए सन्मार्गका स्वरूप दिस्तानेवाले हमारे भवनोंको जैसे वह प्रमाणभूत मानता है वैसे बद्धान भी करेगा या नहीं ? यह बात में आप दोनोंके अनुप्रहसे जानना चोहता हूँ ॥१९८॥ इस प्रकार प्रश्न कर जब स्वयम्बुद्ध सन्त्री चुप हो गया तब उनमें-से आदित्यगति नामके अवधिक्रानी मुनि कहने छगे ॥१९९॥ हे भव्य, तुन्हारा स्वामी भन्य ही है, वह तुम्हारे वचनोंपर विश्वास करेगा और वसवें भवमें तीर्यंकर पर भी प्राप्त करेगा ।।२००।। वह इसी जम्बूद्वीपके भरत नामक क्षेत्रमें आनेवाले गुगके प्रारम्भमें ऐखर्य-बाद प्रथम-तीर्थंकर होगा ॥२०१॥ अब मैं संक्षेपसे इसके उस पूर्वभवका वर्णन करता हूँ जहाँ कि इसने भोगोंकी इच्छाके साथ-साथ धर्मका बीज बीया था। है राजन् , तुम सुनी ॥२०२॥

इसी जम्बूद्वीपमें मेरपर्वतसे पश्चिमकी ओर बिदेह क्षेत्रमें एक गन्धिला नामका देश है उसमें सिंहपुर नामका नगर है जो कि इन्द्रके नगरके समान सुन्दर है। उस नगरमें एक श्रीवेण नामका राजा हो गया है। वह राजा चन्द्रमाके समान सबको प्रिय था। उसकी एक अत्यन्त सुन्दर सुन्दरी नामकी स्त्री थी। १०३-२०४। उन दोनोंके पहले जयदमी नामका पुत्र हुआ

१. पूर्वविष्मागस्यजिनगृहे । २. स्थितः । -मास्थितः द०, म० । ३. पूर्वविदेहः । ४. मुख्यम् । ५. व्यरि-इन्जयास्थम् । ६. सुस्रोपविष्टौ । ७. स्वेप्सितम् । ८. बोधविधाने । १९. वास्यं प्र-अ०, द०, स०, प० । १०. ब्रह्मानं करिष्यते । ११. आतुनिष्कामि । १२. युवयोः । १३. उपन्यासं कृत्या । १४. गण्डति सति । १५. विस्वासं करिष्यति । १६. च तद्वयः म० । १७. मविष्यति । १८. मविष्यद्गुगप्रारम्भे । १९. चम्द्र इव ।

पित्रोरिप निसर्गे कनीयानमवत् प्रियः । प्रायः प्रजारवसाम्येऽपि कचित् प्रीतिः प्रजायते ॥२०६॥ जनानुरागमुस्साइं पिता दृष्ट्वा कनोयसि । राज्यपद्वं बन्न्यास्य ज्यायांसमवधीरयन् ॥२००॥ जयवर्माय निवेदं परं प्राप्य तपोऽप्रहोत् । स्वयंप्रमगुरोः पाइवे स्वमपुण्यं विगईयन् ॥२०८॥ नयसंयत एवासौ यान्तवृद्ध्या महाधरम् । से सेचरेशमुचक्षुवींक्ष्यासीत् सनिदानकः ॥२०९॥ महास्रेचरमो गा हि भूयाधुर्मेऽन्यजन्मनि । इति ध्यायद्यसौ दृष्टी वस्तीकाद् मीमगोगिना ॥२१०॥ मोगं काम्यन् विस्रष्टासुरिह भूस्या महाचकः।सोऽ नाशितम्भवान् भोगान् भुक्केऽध स्वयोचितान् २११ वितो मोगेव्वसावेवं चिरकास्मरज्यतः । मबद्वचोऽधुना धुस्या क्षिप्रमेम्यो प्रवरंस्यति ॥२१२॥ सोऽध रात्रौ समैक्षिष्ट स्वयने दुर्मिन्त्रमिस्त्रिमिः । निमज्यमानमात्मानं वाकाद् पञ्च दुरुत्तरे ॥२१३॥ सतो पनिमंत्स्यं तान् दुष्टान् दुःपद्वाद्द्यतं त्वया । अमिषिकं स्वयमिष्ट निविद्यं हरिविष्टरे ॥२१४॥ दीसामेकं च म अवाकां क्षीयमाणामनुक्षणम् । प्रित्यप्रमामिवाकोस्नामप्रयत् क्षणदाक्षये ॥२१६॥ दिश्वस्यमदः एवं त्वसः श्रुत्वातिविस्मतः । अस्ति तस्मात् त्वमाञ्चेव गत्वनं प्रतिवोधय ॥२१६॥ स्वमद्वयमदः पूर्व त्वसः श्रुत्वातिविस्मितः । प्रीतो मवद्वचःकृत्यः

और उसके बाद उसका छोटा भाई श्रीवर्मा हुआ। वह श्रीवर्मा सब छोगोंको अतिराय प्रिय था ॥२०५॥ वह छोटा पुत्र माता-पिताके लिए भी स्वभावसे ही प्यारा था सो ठीक ही है सन्तानपना समान रहनेपर भी किसीपर अधिक प्रेम होता ही है ॥२०६॥ पिता श्रीषेणने ममुष्योंका अनुराग तथा उत्साह देखकर छोटे पुत्र श्रीवर्माके मस्तकपर ही राज्यपट्ट बाँधा और इसके बड़े भाई जयवर्माकी खपेक्षा कर दी ॥२००॥ पिताकी इस खपेक्षासे जयवर्मीको बडा वैराग्य हुआ जिससे वह अपने पापोंकी निन्दा करता हुआ स्वयंत्रभगुरुसे दीक्षा छेकर तपस्या करने लगा ।।२०८।। जयवर्मा अभी नक्दीक्षित ही था-उसे दीक्षा लिये बहुत समय नहीं हुआ। था कि उसने विभृतिके साथ आकाशमें जाते हुए महीघर नामके विद्याधरको आँख उठाकर देखा। उस विद्याधरको देखकर जयवर्माने निदान किया कि मुझे आगामी भवमें बढे-बढे विद्याधरोंके भोग प्राप्त हों। वह ऐसा विचार ही रहा था कि इतनेमें एक भयंकर सर्पने बामीसे निकलकर उसे इस लिया। वह भोगोंकी इच्छा करते हुए ही मरा था इसलिए यहाँ महाबल हुआ है और कभी रुप्त न करनेवाले विद्याधरींके उचित भोगोंको भोग रहा है। पूर्वभवके संस्कारसे ही वह चिरकाल तक भोगोंमें अनुरक्त रहा है किन्तु आपके वचन सुनकर त्रीच हो इनसे विरक्त होगा ।।२०९--२१२।। आज रातको उसने स्वप्नमें देखा है कि कि तुन्हारे सिवाय अन्य तीन दुष्ट मन्त्रियोंने उसे बढात्कार किसी भारी कीचडमें फँसा दिया है और तुमने उन दुष्टों मन्त्रियोंकी मर्त्सना कर उसे कीचड़से निकाला है और सिंहासनपर बैठाकर उसका अभिषेक किया है।।२१३-२१४। इसके सिवाय दूसरे स्वप्नमें देखा है कि अग्निकी एक प्रदीप्त ज्वाला बिजलीके समान चंत्रल और प्रतिक्षण क्षीण होती जा रही है। उसने ये दोनों स्वप्न आज ही रात्रिके अन्तिम समयमें देखे हैं ॥२१५॥ अत्यन्त स्पष्ट रूपसे दोनों स्वप्नोंको देख वह तुम्हारी प्रतीक्षा करता हुआ ही बैठा है इसलिए तुम शीघ ही जाकर उसे समझाओ ।।२१६।। वह पूछनेके पहले ही आपसे इन दोनों स्वप्नोंको सनकर अत्यन्त विस्मित होगा और प्रसन्न होकर निःसन्देह आपके समस्त वचनोंको स्वीकृत करेगा ॥२१७॥

१. जननोजनकयोः । २. पुत्रत्वसमानेऽपि । ३. व्यवसायम् । 'उरसाहो व्यवसायः स्यात् सर्वोगंमिति-शक्तिभाक्' इत्यमरः । ४. अवज्ञां कुर्वन् । ५. आत्मीयम् । ६. निन्दन् । ७. गण्छन्तम् । ८. महोषरनामानम् । ९. भोगस्ते प०, द०, छ०, । १०. भोगं काम्यतीति भोगं काम्यन् । भोगकाम-अ०, स० । भोगकाम्यन् द० । ११. सोऽनाखितभवं भोगान् अ०, स०, द० । १२. अतृष्तिकरान् । १३. कारणात् । १४. विरक्तो भविष्यति । १५. संतर्क्यं । १६. आत्मानम् । १७. अनन्तरक्षणमेव । १८. तिष्ट् । १९. राश्यन्ते । २०. प्रतोक्षमाणः । २१. -वः सूक्ष्मं स०, अ०, द०, स० ।

तृषितः पमसीवान्दात् पतिते चातकोऽधिकम् । जनुषान्ध इनानन्धंकरणे परमीपधे ॥२१८॥
रिष्मेन्यित सद्भं त्वतः सोऽद्य प्रचुद्धीः । तृत्येव मुक्तिकामिन्याः काछलक्या प्रचीवितः ॥२१९॥
विदि तद्वाविपुण्यद्धिपञ्चनं स्वप्नमादिमम् । द्वितीयं च तदीयायुरितद्वासं निवेदकम् ॥२२०॥
मासमात्राविश्वः च जीवितं तस्य निक्षित् । तदस्य श्रेयसे मद्द घटेयास्त्वमद्दातकः ॥२२१॥
इत्युदीर्यं ततोऽन्वं द्धिमगात् सोऽम्बर्धारणः । समं सध्यमणादित्वगतिराज्ञास्य मिन्त्रणम् । ॥२२२॥
स्वयं च तदाक्यश्रवणात् किंचिदाकुलः । द्रुतं प्रे त्यावृतत् तस्य प्रतिषोधविधायकः ॥२२३॥
सत्यरं च समासाध तं च दृष्ट्वा महाबलम् । चारणविवचोऽश्वेषमान्यत् स्वप्नफ्षाविधायकः ॥२२४॥
वतः स्वायुःश्वयं बुद्ध्वा स्वयंचुद्धान्महावलः । तस्मात् तिस्मन् मति धत्स्व मतिमिद्धित चान्वज्ञात् । ततः स्वायुःश्वयं बुद्ध्वा स्वयंचुद्धान्महावलः । तस्मात् तिस्मन् मति धत्स्व मतिमिद्धित चान्वज्ञात् । ततः स्वायुःश्वयं बुद्ध्वा स्वयंचुद्धान्महावलः । तस्मात् तस्मन् मति धत्स्व मतिमिद्धति चान्वज्ञात् । इत्याद्यान्यम् विधिवत् तदा ॥२२६॥
कृत्वाद्यद्विक्तिद्विः महामहमहापयत् । त्यत्राचाम्यद्वये मन्त्र्यादीन् एरं स्वातन्त्र्यमाश्वतः ॥२२८॥
स्वत्र्यमुरेयाज्ञ पराध्यं जिनमन्दिरम् । सिद्धार्थास्तत्र संपूज्य स र्वत्र्यास्यद्साध्वसः ॥२२९॥
यावज्ञावं क्रसाहारवरीरत्यागसंगरः । । गुस्साक्षि समारक्षद् वीरवय्याममृद्धोः ॥२६०॥

जिस प्रकार प्यासा चातक मेघसे पड़े हुए जलमें, और जन्मान्ध पुरुष तिमिर रोग दूर करने-वाली श्रेष्ठ ओषधिमें अतिशय प्रेम करता है उसी प्रकार मुक्तिरूपी स्त्रीको दूत समान काल-छिंचिके द्वारा प्रेरित हुआ महाबल आपसे प्रबोध पाकर समीचीन धर्ममें अतिशय प्रेम करेगा ।।२१८-२१९।। राजा महाबलने जो पहला स्वप्न देखा है उसे तुम उसके आगामी भवमें प्राप्त होने-वाली विभृतिका सूचक समझो और द्वितीय स्वप्नको उसकी आयुक्ते अतिशय हासको सूचित करनेवाला जानो ॥२२०॥ यह निश्चित है कि अब उसकी आयु एक माहकी ही शेष रह गयी है इसिंछए हे भद्र, इसके कल्याणके छिए शीघ्र ही प्रयत्न करो, प्रमादी न होओ ।।२२१।। यह कहकर और स्वयंबुद्ध मन्त्रीको आशीर्वाद देकर गगनगामी आदित्यगति नामके मुनिराज अपने साथी अर्रिजयके साथ-साथ अन्तर्हित हो गये ॥२२२॥ ग्रुनिराजके बचन सुननेसे कुछ ज्याकुल हुआ स्वयंबुद्ध भी महाबलको समझानेके लिए शीघ्र ही वहाँसे छीट आया ॥२२३॥ और तत्काल ही महाबळके पास जाकर उसे प्रतीक्षामें बैठा हुआ देख प्रारम्भसे छेकर स्वप्नोंके फल पर्यन्त विषयको सूचित करनेवाले ऋषिराजके समस्त बचन सुनाने छगा।।२२४।। तदनन्तर उसने यह उपदेश भी दिया कि हे बुद्धिमन्, जिनेन्द्र भगवान्का कहा हुआ यह धर्म ही समस्त दुःस्रोंकी परस्पराका नाश करनेवाला है इसलिए उसीमें बुद्धि लगाइए, उसीका पाळन कीजिए॥२२५॥ बुद्धि-मान् महाबलने स्वयंबुद्धसे अपनी आयुका क्षयं जानकर विधिपूर्वक शरीर छोड़ने समाधिमरण धारण करनेमें अपना चित्त लगाया ॥२२६॥ अतिशय समृद्धिशाली राजा अपने घरके बगीचेके जिनसन्दिरमें भक्तिपूर्वक आष्टाहिक महायह करके वहीं दिन व्यतीत करने छगा ॥२२७॥ वह अपना वैभवशासी राज्य अतिबस्न नामक पुत्रको सौंपकर तथा मन्त्री आदि समस्त लोगोंसे पूछकर परम स्वतन्त्रताको प्राप्त हो गया ॥२२८॥ तत्पश्चात् वह शीध ही परमपूज्य सिद्धकूट चैत्यालय पहुँचा । वहाँ उसने सिद्ध प्रतिमाओंकी पूजा कर निर्भय हो संन्यास धारण किया ।१२९।। बुद्धिमान् महाबलने गुरुकी साक्षीपूर्वक जीवनपर्यन्तके लिए आहार पानी तथा शरीर-

१. जन्मान्धः। २. जन्धमनन्धं करणमनन्धंकरणं तिस्मन्। ३.-करणं परमौधवम् अ०। ४. स्वल्पत्वम्। ५. निश्चितम् अ०। ६. खेष्टां कुष् । ७. झमन्दः । ८. उक्त्वा । ९. तिरोधानम् । १०. आशीर्वादं दत्वा । -राशस्य व०। ११. तन्मतम् म०, प०, ट०। तवभीष्टम् । वर्मवृद्धिमिति यावत् । १२. निजपुरं प्रत्यागतः । १६. हत्तः संबोधने, हे महाबलः । १४. धातकः । १५. शिक्षामकरोत् । १६. अनयत् !-महापयन् व०, स०। १७. संतोषं नीत्वा । १८. संन्यसनमकरोत् । १९. प्रतिका ।

मारखाराधनामायं तिर्वार्धुर्मवसागरम् । निर्यापकं स्वयंशुद्धं यहु मेने महावकः ॥२३१॥ सर्वत्र समतां मैत्रीमनौत्सुक्यं च माथयन् । सोऽमून्सुनिरिवासंगत्यक्तवाद्येतरोपिधः ॥२३२॥ देहाहारपरित्यागव्रतमास्थाय धीरधीः । परमाराधनाधुद्धं स मेजे असुसमाहितः ॥२३३॥ प्रायोपगमनं कृत्वा धीरः स्वपरगोचरान् । उपकारानसी नैष्क्रत् शरीरेऽनिष्क्रतां गतः ॥२३४॥ तीतं अत्यस्यस्यस्य तिमानमगात् तनुः । परिणामस्त्ववर्धिष्ट स्मरतः परमेष्टिनाम् ॥२३५॥ वीतं अत्यस्यस्यस्य तिमानमगात् तनुः । परिणामस्त्ववर्धिष्ट स्मरतः परमेष्टिनाम् ॥२३५॥ विमानधाणं परं शिथिकताऽमथत् । नास्त्वायाः प्रतिज्ञाया वर्तं हि महताभिद्मु ॥२३६॥ शरदन इवास्त्वकाश्यो ऽभूत् स्व रसक्षवात् । मोतास्वविद्युक्तं च देशं सुर इवास्त्रः ॥२३०॥ गृहीतमरकारमवर्तं तं वीक्ष्य चक्षुषी । सुचैव क्यापि संक्षीने प्राग्विकासाद् 10 विरेमतुः ॥२३०॥ क्योकावस्य संशुक्ष्यद्यक्रमोसस्यचायपि । स्वी कान्त्यानवायिन्या नीजित्वं ग्राक्तीं विवस् ॥२३०॥

से ममत्व छोड़ने की प्रतिक्का की और बीरशय्या आसन धारण की ॥२३०॥ वह महाबल आरा-धनारूपी नावपर आरूढ़ होकर संसाररूपी सागरको तैरना चाहता था इसलिए उसने स्वयंबुद्ध मन्त्रीको निर्यापकाचार्य (सञ्जेखनाकी विधि करानेवाले आचार्य, पक्षमें-नाव चलानेवाला खेवटिया) बनाकर उसका बहुत ही सम्मान किया ॥२३१। वह शत्रु, मित्र आदिमें समता धारण करने खगा, सब जीवोंके साथ मैत्रोभावका विचार करने छगा, हमेशा अनुत्सुक रहने छगा और बाध-आभ्यन्तर परिमहका त्याग कर परिमहत्यागी मुनिके समान मालूम होने लगा।।२३२॥ वह धीर-वीर महाबछ शरीर तथा आहार त्याग करनेका व्रत धारण कर आराधनाओंकी परम विरुद्धिको प्राप्त हुआ था, उस समय उसका चित्त भी अत्यन्त स्थिर था।।२३३।। उस घीर-बीरने श्रायोपगमन नामका संन्यास धारण कर शरीरसे बिलकुल हो स्नेह छोड दिया या इसलिए वह शरीररश्लाके लिए न तो स्वकृत उपकारोंकी इच्छा रखता था और न परकृत उपकारोंकी।।२३४॥ भावार्थ-संन्यास मरणके तीन भेद हैं-१ भक्त प्रत्याख्यान, २ इंगिनीमरण और ३ प्रायोपगमन। (१) भक्तप्रतिक्रा अर्थात् भोजनकी प्रतिक्रा कर जो संन्यासमरण हो उसे भक्तप्रतिक्रा कहते हैं, इसका काछ अन्तर्मुहुर्तसे छेकर बारह वर्ष तकका है। (२) अपने शरीरकी सेवा स्वयं करे, किसी दसरेसे रोगादिका उपचार न करावे। ऐसे विधानसे जो संन्यास धारण किया जाता है उसे इंगिनीमरण कहते हैं। (३) और जिसमें स्वकृत और परकृत दोनों प्रकारके उपचार न हों उसे प्रायोपगमन कहते हैं। राजा महाबलने प्रायोपगमन नामका तीसरा संन्यास धारण किया था ।।२३४।। कठिन तपस्या करनेवाले महाबल महाराजका शरीर तो कुश हो गया था परन्तु पन्न-परमेष्ठियोंका स्मरण करते रहनेसे परिणामोंकी विशुद्धि बढ़ गयी थी।।२३५॥ निरन्तर उपवास करनेवाले उन महाबलके शरीरमें शिथिलता अवश्य आ गयी थी परन्तु महण की हुई प्रतिज्ञामें रंचमात्र भी शिथिखता नहीं आयो थी, सो ठीक है क्योंकि प्रतिक्रामें शिथिखता नहीं करना ही महापुरुषोंका व्रत है।।२३६।। शरीरके रक्त, मांस आदि रसोंका क्षय हो जानेसे वह महाबढ शरद् ऋतुके मेघोंके समान अत्यन्त दुर्बछ हो गया था। अथवा यो समझए कि उस समय वह राजा देवोंके समान रक्त, मांस आदिसे रहित शरीरको धारण कर रहा था।।२३७। राजा महाबलने मरणका प्रारम्भ करनेवाले व्रत धारण किये हैं, यह देखकर उसके दोनों नेव मानो शोकसे ही कहीं जा छिपे ये और पहलेके हाय-भाव आदि विलासोंसे विरत हो गये थे ॥२३८॥ यद्यपि उसके दोनों गार्लोके रक्त, मांस तथा चमड़ा आदि सब सूख गये थे तथापि

१, विषयेष्वलाम्पट्यम् । २, परिष्रहः । ३, सुष्ठु सन्नदः । ४, तपस्कृवेतः । ५, अतिकृशस्यम् । ६, अश्नातीत्येवशीलः अश्वान् न अश्वान् अनश्वान् तस्य अनाशुषः । ७, कृशस्य भावः । ८, बेहो महाबलश्यः । ९, बिर्भातं स्म । १०, अपसरतः स्म ।

नितान्तपीवरावसी केयूरिकणकर्वसी । तदास्वीजिसतकाितन्ती सृदिमानसुपैयतुः ॥२४०॥
विवानसुप्रदं चास्य विवलीमक्सरंगमस् । निवातिनस्तरक्काम्बुसरः ग्रुष्यदिवामवत् ॥२४१॥
विवलीमक्सरंगमस् । कनकाहम इवाधमातः परां ग्रुद्धि समुद्रहत् ॥२४२॥
असकां तनुसंतापं सहमानस्य हेळ्या । ययुः परीषहामक्रममक्कस्यास्य संगरे ॥२४३॥
स्वगस्यीभूतदेहोऽपि यद् व्यजेष्ट परीषहान् । स्वसमाधिवलाद् व्यक्तं स तदासीन्महावलः ॥२४४॥
कृष्टिन कोकोत्तमान् सिद्धान् स्थापयम् इदयेऽहंतः । शिरःकवचमस्त्रं च स चक्रे साधुमिस्त्रिमः ॥२४५॥
चक्षुची परमारमानमद्वाद्यामस्य योगतः । अश्रीद्यां परमं मन्त्रं अत्रेत्रे जिद्धाः तमापठत् ॥२४६॥
मनोगर्मगृहेऽईन्सं विभावासी निरक्षनम् । प्रदीपमिव निर्धृतष्यान्तोऽसूद् स्थानतेजसा ॥२४७॥
द्वाविंशतिहिनान्येष कृतसल्लेखनाविधः । जीवितान्ते समाधाय मनः स्वं परमेष्टिषु ॥२४८॥
नमस्कारपदान्यन्तर्जस्येन विन्तृतं जपन् । ककाटपटविन्यस्तहस्तपङ्कजकुद्यमलः ॥२४९॥
कोशादसेरिवान्यस्यं देहाजीवस्य भावयन् । मावितास्या सुसं प्राणानीज्ञान् सन्मिनसाक्षिकस्॥२५०॥

उन्होंने अपनी अविनाशिनी कान्तिके द्वारा पहलेकी शोभा नहीं छोड़ी थी, वे उस समय भी पहलेकी ही भाँति सुन्दर थे ॥२३९॥ समाधिप्रहणके पहले उसके जो कन्धे अत्यन्त स्थूल तथा बाजूबन्दकी रगड़से अत्यन्त कठोर थे उस समय वे भी कठोरताको छोड़कर अतिशय कोमलता को प्राप्त हो गये थे ॥२४०॥ उसका उदर कुछ भीतरकी ओर ब्लुक गया था और त्रिवली भी नष्ट हो गयी थी इसिछए ऐसा जान पड़ता था मानो हवाके न चलनेसे तरंगरहित सुखता हुआ तालाब ही हो ॥२४१॥ जिस प्रकार अग्निमें तपाया हुआ सुवर्ण पाषाण अत्यन्त शृद्धिको घारण करता हुआ अधिक प्रकाशमान होने लगता है उसी प्रकार यह महाबल भी तपरूपी अग्निसे तप्त हो अत्यन्त शुद्धिको धारण करता हुआ अधिक प्रकाशमान होने छगता था।।२४२।। राजा असद्य शरीर-सन्तापको छीछामात्रमें ही सहन कर छेता था तथा कभी किसी विपत्तिसे पराजित नहीं होता था इसलिए उसके साथ युद्ध करते समय परीषह ही पराजयको प्राप्त हुए थे, परीषह उसे अपने कर्त्तव्यमार्गसे च्युत नहीं कर सके थे।।२४३।। यद्यपि उसके शरीरमें मात्र चमडा और हुड़ी ही शेष रह गयी थी तथापि उसने अपनी समाधिके बलसे अनेक परीषहोंको जीत लिया था इसलिए उस समय वह यथार्थमें 'महाबल' सिंह हुआ था ॥२४४॥ उसने अपने मस्तकपर बोकोत्तम परमेष्ठीको तथा हृदयमें अरहत परमेष्ठीको विराजमान किया था और आचार्य, उपा-ध्याय तथा साधु इन तीन परमेष्ठियोंके ध्यानरूपी टोप-कवच और अस्र धारण किये थे।।२४५।। ध्यानके द्वारा उसके दोनों नेत्र मात्र परमात्माको ही देखते थे, कान परम मन्त्र (णमोकार मन्त्र) को ही सुनते थे और जिह्ना उसीका पाठ करती थी ॥२४६॥ वह राजा महाबङ अपने मनरूपी गर्भेगृहमें निर्धूम दीपकके समा<u>न कर्ममछ</u>कलंकसे रहित अर्हन्त परमेष्टीको विराजमान कर भ्यानरूपी तेजके द्वारा मोह अथवा अज्ञानरूपी अन्धकारसे रहित हो गया था ॥२४०॥ इस प्रकार महाराज महाबळ निरन्तर बाईस दिन तक सल्लेखनाकी विधि करते रहे। जब आयुका अन्तिम संसय आया तब उन्होंने अपना मन विशेष रूपसे पञ्चपरमेष्टियोंमें छगाया। उसने इस्तकमल जोड़कर ललाटपर स्थापित किये और मन-ही-मन निश्चल रूपसे नमस्कार मन्त्रका जाप करते हुए, म्यानसे तलवारके समान शरीरसे जीवको पृथक् चिन्तवन करते हुए और अपने

१. बाकुञ्चितम् । २. विगतवलीभङ्गः । ३. अभिनतापात् । ४. संतप्तः । ५. प्रतिक्रायां युद्धे च । ६. शिखायाम् । 'शिखा हृदयं शिरः कवचम् अस्त्रम्' चिति पञ्च स्थानानि तत्र पञ्च नमस्कारं पञ्चधा कृत्वा बोज्यन् इत्यर्थः । ७. 'परमारमानमद्राष्टामस्य योगतः' अत्र परमारमकान्देन अर्हन् प्रतिपाद्यते । ज्यानसामर्थ्या- वर्हन् अश्वविषयोऽभूदित्यर्थः । पिहिते कारागारे इत्यादिवत् । ५. अश्वणुताम् । ९. समाधानं कृत्वा । १०. निश्चलं यथा भवति तथा ।

मन्त्रवाक्त्या यथा पूर्वं स्वयंदुदो नयधाद् वस्त्रम् । तथापि मन्त्रवाक्त्येव वस्तं न्यास्यन् महावसे॥२५३॥ साचिक्यं सिवेनेति कृतमस्य निरस्यथम् । तदा धर्मसहायस्यं निर्व्ययेकां प्रकृतेता ॥२५२॥ देहमारमयोत्स्रज्य स्वृत्यू ह्व क्षणात् । प्रापत् स कस्यमैशानमॅनस्यसुखसंनिधिम् ॥२५३॥ तत्रोपपाद्वाण्यायासुद्रपादि महोदयः । विमाने क्षीप्रमे रस्ये किस्त्राक्तः सुरोत्तमः ॥२५४॥ यथा वियति वीवाक्रे साम्रा विद्युद् विरोचते । तथा वैकियिकी दिश्या तनुरस्याचिराद्रभाद् ॥२५५॥ नथयौवनपूर्णो ना सर्वस्थास्त्रस्थाः । सुरोत्रियतो यथा माति तथा सोप्त्रस्युंहूर्यतः ॥२५५॥ जवस्युः प्रकृत्यक्रयाक्रद्रमुक्ताः सुरोत्रियतः ॥२५५॥ जवस्युः प्रकृत्यक्रयाक्रद्रमुक्ताः स्वयं सद्युक्त्यरः प्रादुरासीन्त्रमृद्युक्तिः ॥२५५॥ तस्य कर्ष तदा रेवे निमेषाकसकोषनम् । स्वद्येन निष्क्रमस्त्रितेनेव सरोजकम् ॥२५५॥ वादुवाखोज्यवर्षं श्रोमत्तरस्य विद्यं क्ष्यमयोनिजम् । इस्येव वर्णनास्त्रास्त्र किं वा वर्णनयानया ॥२६०॥ स्वद्याक्तिक्रस्य दिव्यं क्ष्यमयोनिजम् । इस्येव वर्णनास्त्रास्त्र किं वा वर्णनयानया ॥२६०॥ स्वद्याक्त्रस्य दिव्यं क्ष्यमयोनिजम् । दुन्दुभिस्तिनतं मन्त्रं स्ववृत्ये स्वदिक्तदम् ॥२६२॥ सद्वराध्त्रमन्दारनन्दनादाहरन् रजः । सुगन्धिराववौ मन्दमनिकोऽस्युक्णान् किरन् ॥२६२॥ तत्रोऽसौ विक्तां किंतिव दश्यं व्यापारयन् दिव्याम् । समन्तादानमक्षेवकोटिदेहप्रमाजुषाम् ॥२६३॥ तत्रोऽसौ विक्तां किंतिव दश्यं व्यापारयन् दिव्याम् । समन्तादानमक्षेवकोटिदेहप्रमाजुषाम् ॥२६३॥

शुद्ध आत्मस्वरूपकी भावना करते हुए, स्वयम्बुद्ध मन्त्रीके समक्ष सुखपूर्वक प्राण छोड़े।।२४५-२५०॥ स्वयम्बुद्ध मन्त्री जिस प्रकार पहले अपनी मन्त्रशक्ति ( विचारशक्ति ) के द्वारा महाबल्पें बल (शक्ति अथवा सेना) सन्निहित करता रहता था, उसी प्रकार उस समय भी वह मन्त्रशक्ति (पद्भनमस्कार मन्त्रके जापके प्रभाव)के द्वारा उसमें आत्मवस्त्र सन्निहित करता रहा, उसका धैर्य नष्ट नहीं होने दिया ॥२५१॥ इस प्रकार निःस्वार्थ भावसे महाराज महाबळको धर्मसहायता करनेवाले स्वयम्बुद्ध मन्त्रीने अन्त तक अपने मन्त्रीपनेका कार्य किया।।२५२।।तदनन्तर वह महा-बळका जीव शरीररूपी भार छोड़ देनेके कारण मानो हळका होकर विशाल सुख-सामग्रीसे भरे हुए ऐशान स्वर्गको प्राप्त हुआ। वहाँ वह श्रीप्रभ नामके अतिशय सुन्दर विमानमें उपपाद शय्या-पर बड़ी ऋद्धिका धारक लिलताङ्ग नामका उत्तम देव हुआ ॥२५३-२५४॥ मेघरहित आकाशमें इवेत बादलोंसिह्त बिजलीको तरह उपपाद शय्यापर शीघ्र ही उसका वैक्रियिक शरीर शोभाय-मान होने छगा ॥२५५॥ वह देव अन्तर्भुहूर्तमें ही नवयौवनसे पूर्ण तथा सम्पूर्ण लक्षणोंसे सम्पन्न होकर उपपाद शय्यापर ऐसा सुशोभित होने लगा मानो सब लक्षणोंसे सहित कोई तरुण पुरुष सोकर उठा हो ॥२५६॥ देदीप्यमान कुण्डल, केयूर, मुकुट और बाजूबन्द आदि आभूषण पहने हुए, मालासे सहित और उत्तम वस्नोंको धारण किये हुए ही वह अतिशय कान्तिमान् ललिताङ्ग नामक देव उत्पन्न हुआ ॥२५%। उस समय टिमकाररहित नेत्रोंसे सहित उसका रूप निश्चल बैठी हुई दो मछल्योंसहित सरोवरके जलकी तरह शोभायमान हो रहा था ॥२५८॥ अथवा उसका इरीर कश्पवृक्षकी शोभा धारण कर रहा था क्योंकि उसकी दोनों मुजाएँ उज्ज्वल शास्त्राओं-के समान थीं, अतिशय शोभायमान हाथोंकी हथेलियाँ कोमल पहाबोंके समान थीं और नेत्र भ्रमरोंके समान थे।।२५९।। अथवा ललिताङ्गदेवके रूपका और अधिक वर्णन करनेसे क्या लाभ है ? उसका वर्णन तो इतना ही पर्याप्त है कि वह योनिके बिना ही उत्पन्न हुआ था और अतिशय सुन्दर था ॥२६०॥ उस समय स्वयं कल्पवृक्षोंके द्वारा ऊपरसे छोड़ी हुई पुष्पोंकी वर्षा हो रही थी और दुन्दुभिका गम्भीर शब्द दिशाओंको व्याप्त करता हुआ निरन्तर बद रहा था।।२६१॥ जलको छोटी-छोटी बूँदोंको बिखेरता और नन्दन वनके हिलते हुए कल्पवृक्षोंसे पुष्प-पराग महण करता हुआ अतिशय सुहायना पवन धीरे-धीरे वह रहा था ॥२६२॥ तदनन्तर सब

१. बर्ल चतुरङ्गं बर्ल सामर्थ्यम् । २. तदापि ब०,अ०,स०,प०। ३. निरितक्षमम् । ४. सम्यनस्थानम् । ५. शुभ्रमेषसमन्विता । ६. पुरुषः । ७. अयं श्लोकः 'म' पुस्तके नास्ति । ८. दिक्षु ।

अही परममैद्यर्यं किमेतत् कोऽस्मि कि नियमे। आनमन्त्येत्य मा दूरादित्यासीद् विस्मितः क्षणम्॥२६४॥ क्वायातोऽस्मि कृतो वाऽद्य प्रप्रदित्ते मे मनः । शय्यात्रक्षमिदं कस्य रम्यः कोऽयं सहाश्रमः ॥२६५॥ इति चिन्तयत्त्तस्य क्षयाद्विधरुषयो । तेनावुद्ध सुरः सर्वं स्वयंबुद्धादिवृत्तकम् ॥२६६॥ अये, तपःफळं दिश्यमयं स्वर्गो महायुतिः । इमे देवास्समुत्सपद्देहोधोताः प्रणामिनः ॥२६०॥ विमानमेतवुद्धासि कल्पपादपवेष्टितम् । इमा मञ्जुगिरो देष्या शिक्षानमणिन्पुराः ॥२६०॥ अप्तरःपरिवारोऽय मितो मृत्यति सस्मितम् । गीयते कक्षमामन्द्रमितश्र्यं मुरवध्विः ॥२६०॥ इति निद्धित्य तत्सर्वं मवप्रत्ययतोऽवधेः । शब्योतसंगे सुखासीनो नानारत्यंश्रमासुरे ॥२७०॥ जयेश विजयम् नन्द् मेत्रानन्द महायुते । वर्धस्वेत्युद्धरो नम्रास्तमासीदन् दिवौकसः ॥२७१॥ सप्रश्रयमयोपेत्यं स्विनयोगश्रचोदिताः । ते तं विश्वापयामासुरिति प्रणतमीकयः ॥२०१॥ प्रतिच्छ प्रयमं नाय स्वज्ञं मज्जनमञ्जलम् । ततः पूजां जिनेन्द्राणां कृत् पुण्यानुवन्धिनीम् ॥२७३॥ ततो वक्षमदं दैवं वेत्र मजजनमञ्जलम् । ततः पूजां जिनेन्द्राणां कृत् पुण्यानुवन्धिनीम् ॥२७३॥ दतः पंत्रोक्षस्य । स्वतः पूजां जिनेन्द्राणां कृत् पुण्यानुवन्धिनीम् ॥२७३॥ दतः पंत्रोक्षस्य विविध्यः विश्वभूषाः विद्याः विश्वभूषाः । सक्षीक्षभूकतोरक्षेपं नटन्तीः सुरनर्तकोः ॥२७५॥ मनोक्षवेषभूषाश्र देवीर्वेवाय प्रामानय । देवभूयत्वसंप्राप्ती फलमेताववेव हि ॥२७६॥

ओरसे नमस्कार करते हुए करोड़ों देवोंके शरीरकी प्रभासे ज्याप्त दिशाओंमें दृष्टि घुमाकर छिलता क्रदेवने देखा कि यह परम ऐश्वर्थ क्या है ? मैं कौन हूँ ? और ये सब कौन हैं ? जो मुझे दूर-दूरसे आकर नमस्कार कर रहे हैं। छिछताङ्कदेव यह सब देखकर क्षण-भरके छिए आश्चर्यसे चिकत हो गया।।२६३-२६४।। मैं यहाँ कहाँ आ गया ? कहाँसे आया ? आज मेरा मन प्रसन्न क्यों हो रहा है ? यह शय्यातल किसका है ? और यह मनोहर महान आश्रम कौन-सा है ? इस प्रकार चिन्तवन कर ही रहा था कि उसे उसी क्षण अवधिक्रान प्रकट हो गया। उस अवधिज्ञानके द्वारा छिलताङ्गदेवने स्वयम्बुद्ध मन्त्री आदिके सब समाचार जान छिये ॥२६५-२६६॥ 'यह हमारे तपका मनोहर फल है, यह अतिशय कान्तिमान् स्वर्ग है, ये प्रणाम करते हुए तथा शरीरका प्रकाश सब ओर फैछाते हुए देव हैं, यह कल्पवृक्षोंसे घिरा हुआ शोभाय-मान विमान है, ये मनोहर शब्द करती तथा उनद्भन शब्द करनेवाले मणिमय नुपर पहने हुई देवियाँ हैं, इधर यह अप्सराओंका समृद्द मन्द-मन्द हँसता हुआ नृत्य कर रहा है, इधर मनोहर और गम्भीर गान हो रहा है, और इंघर यह मृदंग बज रहा है।' इस प्रकार सवप्रत्यय अवधि-मानसे पूर्वोक्त सभी बातोंका निश्चय कर वह लिलताक्रदेव अनेक रह्नोंकी किरणोंसे ओभायमान शय्यापर सुखसे बैठा ही था कि नमस्कार करते हुए अनेक देव उसके पास आये। वे देव ऊँचे स्वरसे कह रहे थे कि है स्वामिन, आपकी जय हो। है विजयशील, आप समृद्धिमान हैं। है नेत्रों-को आनन्द देनेवाले, महाकान्तिमान् , आप सदा बढ्ते रहें —आपके बल-बिद्या, ऋद्धि आदिकी सदा वृद्धि होती रहे ॥२६७-२७१॥ तत्पश्चात् अपने-अपने नियोगसे प्रेरित हुए अनेक देव विनय-सहित उसके पास आये और मस्तक शकाकर इस प्रकार कहने छगे कि हे नाथ, स्नानकी सामग्री तैयार है इसलिए सबसे पहले मङ्गलमय स्नान कीजिए फिर पुण्यको बढ़ानेवाली जिनेन्द्रदेव-की पूजा कीजिए। तदनन्तर आपके भाग्यसे प्राप्त हुई तथा अपने-अपने गुटों (छोटी टुकड़ियों)-के साथ जहाँ तहाँ ( सब ओरसे ) आनेवाली देवोंकी सब सेनाका अवलोकन कीजिए। इधर नाट्यशालामें आकर, लीलासहित भौंह नचाकर नृत्य करती हुई, दर्शनीय सुन्दर देव नर्त-कियोंको देखिए। हे देव, आज मनोहर वेष-भूषासे युक्त देवियोंका सम्मान कीजिए क्योंकि

१. के स्विमे अ०, प०, द०, स०। २, आध्यः । ३. अहो । इदं अ०, स०। ४. मुरजघ्वितः द०, अ०, प०। ५. नेत्रानित्वन् प०। नेत्रानित्वमहा—द०, स०। ६. उच्चवचताः । ७. आगच्छित्ति स्म। ८. न्यानि-वेदनः अ०, स०, द०। १. सज्जोकृतम् । १०. सुकृतम् । ११. संसर्वः । १२. आलोकय । १३. दर्शनोयाः । १४. नाद्यशालाम् । १५. सत्कुरु । १६. देवत्वस्य ।

इति तद्वचनादेतत् स सर्वमकरोत् इती । स्वनियोगानितक्रान्तिः महतां भूषणं परम् ॥२००॥
निष्टसकनकच्छायः ससहस्तोषविष्णदः । वद्यामरणमाखाधेः सहतेरेवे भूषितः ॥२००॥
सुगन्धिवन्धुरामोदे निःश्वासो कक्षणोऽज्वछः । स विक्यानन्त्रभूद् मोगान् भणिमादिगुणेर्युतः ॥२००॥
मेजे वर्षसहस्रेण मानसीं स तनुस्थितिम् । पक्षेणेकेन चोष्क्र्वासं प्रवोचारोऽस्य कायिकः ॥२८०॥
तनुष्ण्यामिवाग्छानि द्यानः सज्युष्ण्यकाम् । सरकाछ इवायत्त स विक्यमरजोऽम्बरम् ॥२८०॥
सहस्राण्यमवन् देव्यः चरवार्यस्य परिष्णदः । धतस्त्रभ महादेव्यः चारकावण्यविक्रमाः ॥२८२॥
स्वयंप्रभाग्रिमा देवी द्वितीया कनकप्रमा । कनकाविष्ठताम्यासीद् देवी विद्युक्तस्त्रपरा ॥२८२॥
रामामिरमिरामामिरामिर्मोगाननारतम् । सुन्नानस्यास्य कालोऽगादनस्यः पुण्यपाकजान् ॥२८४॥
तदायुर्जलधेर्मध्ये वीचीमाला इवाकुकाः । विकीयन्ते सम भूष्ण्यो देव्यः स्वाधुःस्थितिच्युतेः ॥२८५॥
पत्योपमपृथ्यस्त्वा विश्वष्टमायुर्यदास्य च । तदोदपादि पुण्येः स्वैः प्रेयस्यस्य स्वयंप्रमा ॥२८६॥
स्ययंप्रभाऽस्यासीत् परा स्वाह्यस्युर्भिका । चिरं मधुक्रस्येव विचरं सुप्रम चृतमञ्जरी ॥२८८॥
सेवा स्वयंप्रभाऽस्यासीत् परा सौहार्वभूमिका । चिरं मधुक्रस्येव विचरं सुरः ॥२८८॥
स्वयंप्रभावनालोकतद्गाश्रस्यक्षीत्रस्यः । स रेमे किर्बोसक्तः करीव सुचिरं सुरः ॥२८८॥

निश्चयसे देवपर्यायकी प्राप्तिका इतना ही तो फल है। इस प्रकार कार्यकुशल लिखताक्सदेवने उन देवोंके कहे अनुसार सभी कार्य किये सो ठीक ही है क्योंकि अपने नियोगोंका उल्लंघन नहीं करना ही महापुरुषोंका श्रेष्ठ भूषण है।।२७२-२७७॥ वह छिलता इदेव तपाये हुए सुवर्णके समान कान्तिमान् था, सात हाथ ऊँचे शरीरका धारक था, साथ-साथ उत्पन्नहुए वस्न, आभूषण और माला आदिसे विभूषित था, सुगन्धित इवासोच्छ्वाससे सहित था, अनेक छक्षणोंसे उज्ज्वल था और अणिमा, महिमा आदि गुणोंसे युक्त थो। ऐसा वह उछिताङ्गदेव निरन्तर दिव्य भोगोंका अनुभव करने छगा ॥२७८-२७९॥ वह एक हजार वर्ष बाद मानसिक आहार छेता था, एक पक्षमें इवासोच्छ्वास छेता था तथा स्त्रीसंभोग शरीर-द्वारा करता था ॥२८०॥ वह शरीरकी कान्तिके समान कभी नहीं मुरझानेवाली उज्ज्वल माला तथा शरत्कालके समान निर्मेल दिख्य अम्बर् (वस्त्र, पक्षमें आकाश) धारण करता था ।।२८१।। उस देवके चार हजार देवियाँ थीं तथा सुन्दर लावण्य और विलास-चेष्टाओंसे सहित चार महादेवियाँ थीं ॥२८२॥ उन चारों महादेवियोंमें पहली स्वयंत्रभा, दूसरी कनकप्रभा, तीसरी कनकलता और चौथी विद्यञ्जता थी ॥२८३॥ इन सुन्दर श्वियोंके साथ पुण्यके उदयसे प्राप्त होनेवाले भोगको निरन्तर भोगते हुए इस छिलाङ्गदेवका बहुत काछ बीत गया।।२८४।। उसके आयुरूपी समुद्रमें अनेक देवियाँ अपनी-अपनी आयुकी स्थिति पूर्ण हो जानेसे चञ्चल तरङ्गोंके समान विलीन हो चुको थी। ।२८५।। जब उसकी आयु ऋष्टथंक्त्वपल्यके बराबर अवशिष्ट रह गयी तब उसके अपने पुण्यके उदयसे एक स्वयंत्रभा नामको प्रियपत्नी प्राप्त हुई ॥२८६॥ वेष-भूषासे सुसज्जित तथा कान्तियुक्त शरीरको धारण करनेवाछी वह स्वयंप्रभा पतिके समीप ऐसी सुशोभित होती थी मानो रूपवती स्वर्गकी लक्ष्मी ही हो ॥२८७॥ जिस प्रकार आमकी नवीन मंजरी भ्रमरको अतिशय प्यारी होती है उसी प्रकार वह स्वयंप्रभा छिलताङ्गदेवको अतिशय प्यारी थी।।२८८।। वह देव स्वयंत्रभाका मुख देखकर तथा उसके शरीरका स्पर्श कर हस्तिनीमें आसक्त रहनेवाले

१. -जंरिव म०, छ०। २. मनोहरः। ३. आहारम्। ४. वस्त्रम् आकाशं च। ५. -ण्यभवदेव्य-अ०। ६. वीचिमा-प०। ७. सप्ताष्ट पञ्चषड्वा [त्रयाणामुपरि नवानामधः संस्था ]। ८. प्रियतमा। ९. कृताभरणा। १०. समोप। ११. सुहृत्वम्। १२. अभिनवा।

<sup>🕸</sup> तीनसे अधिक और नौसे कम संख्याको पृथक्त कहते हैं।

स तया मन्दरे कान्तचन्द्रकान्तशिकातले । रैमृक्कोकिकवाचाळनन्द्रनाद्वित्रनाञ्चिते ॥२९०॥ नीकादिष्वचलेन्द्रेषु त्रचराचलसानुषु । कुण्डले रूचके चाद्रौ मानुषोत्तरपर्वते ॥२९९॥ नन्दीश्वरमहाद्वीपे द्वीपेष्वन्येषु साविधषु । मीगभूस्यादिदेशेषु दिग्यं देवीऽत्रसत् सुत्वम् ॥२९२॥ मालिनीच्छन्दः

इति परमसुदारं दिश्यमोगं महर्सिः समममरवप्भिः सोऽन्वभूदद्भुतश्रीः । समतहसित्विकासस्पष्टचेष्टामिरिष्टं स्वकृतसुकृतपाकात् साधिकं वार्दिमेकम् ॥२९३॥ स्वतनुमतर्जुतीवासस्यतापैस्तपोक्षियंदयमकृत घीमात्र् निष्ककङ्कामसुर्थः । तिद्द रुचिरमाभिः स्वर्वेष्मिः सहायं सुखममजत तस्माद्धमं एवार्जनीयः ॥२९४॥ कृत्त तपसि तृष्णां मोगतृष्णामपास्य श्रियमधिकतरां चेद् वाष्ट्रभ्यं प्राञ्चतेशम् । जिनमवृजिनमार्यास्तद्वचः श्रद्धधिष्यं कुकवि विस्तमन्यच्छासनं माधिगीध्वम् ॥२९५॥

वसन्ततिलकम्

इत्यं<sup>ै विकथ्यपुरुषार्थसमर्थनो यो धर्मः कुरुमंकुटिलाटविस्त्कुटारः ै। तं सेवितुं बुधजनाः ै प्रयत्त्र्यमाध्वं े जैने मते ै कुमितभेदिनि सौस्यकामाः ॥२९६॥ इत्यार्षे भगवज्जिनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलज्ञ्यणमहापुराणसंप्रहे ललिताङ्गस्यर्गभोग-वर्षानं नाम पञ्चमं पर्व ॥४॥</sup>

हस्तीके समान चिरकाल तक कीड़ा करता रहता था ।।२८९।। वह देव उस स्वयंप्रभाके साथ कभी मनोहर चन्द्रकान्त शिलाओंसे युक्त तथा भ्रमर, कोयल आदि पक्षियों-द्वारा वाचालित नन्दन आदि वनोंसे सहित मेरुपर्वतपर, कभी नीछ निषध आदि बड़े-बड़े पर्वतोंपर, कभी विजयार्ध-के शिखरोंपर, कभी कुण्डलगिरिपर, कभी रुचकगिरिपर, कभी मानुषोत्तर पर्वतपर, कभी नन्दीश्वर महाद्वीपमें, कभी अन्य अनेक द्वीपसमुद्रोंमें और कभी भौगभूमि आदि प्रदेशोंमें दिव्यसुख भोगता हुआ निवास करता था।।२९०-२९२।। इस प्रकार बड़ी-बड़ी ऋद्धियोंका धारक और अद्भुत शोभासे युक्त वह लिलता इन्देव, अपने किये हुए पुण्य कर्मके उदयसे, मन्द-मन्द मुसकान, हास्य और विलास आदिके द्वारा स्पष्ट चेष्टा करनेवाली अनेक देवाङ्गनाओं के साथ कुछ अधिक एक सागर तक अपनी इच्छानुसार उदार और उत्कृष्ट दिज्यभोग भोगता रहा ॥२९३॥ उस बुद्धिमान् लिलताङ्कदेवने पूर्वभवमें अत्यन्त तीत्र असद्य सन्तापको देनेबाले तपश्चरणोंके द्वारा अपने शरीरको निष्कलद्ध किया था इसलिए ही उसने इस भवमें मनोहर कान्तिकी धारक देवियोंके साथ सुम्ब भोगे अर्थात् सुस्तका कारण तपखरण वगैरहसे उत्पन्न हुआ धर्म है अतः मुख चाहनेवालोंको हमेशा धर्मका ही उपार्जन करना चाहिए।।२९४। हे आर्य पुरुषो. यदि अतिशय रुक्ष्मी प्राप्त करना चाहते हो तो भोगोंकी तृष्णा छोड़कर तपमें तृष्णा करो तथा निष्पाप श्री जिनेन्द्रदेवकी पूजा करो और उन्हींके वचनोंका श्रद्धान करो, अन्य मिथ्यादृष्टि कुकवियोंके कहे हुए मिथ्यामतोका अध्ययन मत करो ॥२९५॥ इस प्रकार जो प्रशंसनीय पुरुषार्थीका देने-बाला है और कर्मरूपी कुटिल वनको नष्ट करनेके लिए तीक्ष्ण कुठारके समान है ऐसे इस जैन-धर्मकी सेवाके छिए हे सुखाभिछापी पण्डितजनो, सदा प्रयत्न करो और दुर्बुद्धिको नष्ट करने-वाले जैनमतमें आस्था-श्रद्धा करो ॥२९६॥

इस प्रकार आर्थ नामसे प्रसिद्ध भगविष्णनसेनाचार्य विरचित त्रिषष्टिलक्ष्मणः महापुराणसंप्रहमें ललिताङ्ग स्वर्गमोग वर्णन नामका पश्चम पर्व पूर्ण हुआ।।।५।।

१. कान्तं चन्द्रकान्तिशिलातलं यस्मिन् मन्दरे सः तथोक्तस्तस्मिन् । २. इदमपि मन्दरस्य विशेषणम् । १. स्-वनान्विते स०, ल० । ४. चाक्षिषु प०, ल० । ५. बणिमादिऋद्विमान् । ६. गर्वयुक्तम् । ७. अदछः । ८. इह स्वर्गे । ९ सहायः ८० । माम्यसहितः । (सह + स्वयन् इति छेदोऽन्यत्र) १०. पूजयतः । ११. कथितम् । १२. इलाध्यः । ११. स्तकुठारः प० । १४. यतङ् प्रयत्ने । १५. सास उपवेशने । १६. कुमतमे-प०, द०, म० ।

## षष्ठं पर्व

कदाचिद्य तस्यासन् भूषासंबिन्धनोऽमलाः । मणबस्तेजसा मन्दा विद्यापायप्रदीपवत् ॥१॥
माला च सहजा तस्य महोरःस्थकसंगिनी । म्लानिमागाद्युष्येव क्रम्मीविंक्लेषमीलुका ॥२॥
प्रचकम्पे तदावाससंबन्धी कस्पपादपः । तद्वियोगमहावातभूतः असाध्वसमाद्यत् ॥३॥
तमुष्काया च तस्यासीत् सद्यो मन्दायिता तदा । पुण्यातपत्रविक्लेषे तच्छाया क्रवाविद्यतम् ॥४॥
तमालोक्य तदाध्वस्तकान्ति विच्छायतां गतम् । न शेकुर्वस्त्रमेशानकस्यत्रा दिविजाः ग्रुचा ॥५॥
तमालोक्य तदाध्वस्तकान्ति विच्छायतां गतम् । न शेकुर्वस्त्रमेशानकस्यत्रा दिविजाः ग्रुचा ॥५॥
तस्य दैन्यात् परिप्राप्ता दैन्यं तत्परिचारकाः । तरी चलति शालाधा विशेषाच चलन्ति किम् ॥६॥
आजन्मनो यदेतेन विविधं शुलमामरम् । तत्तव् पिष्टितं सर्व विद्यास्त्रम् ॥०॥
विशेषाच चलन्ति क्ष्यान्तमानको । शीवस्यस्य क्षोकान्तमणोरिव विचेष्टितम् ॥८॥
अय सामानिका देवाः तमुपेत्य तथोचितम् । तद्विषादापनोदोदं पेपुष्कलं वचनं जगुः ॥९॥
मो धीर धीरतासेव मावयाद्य ग्रुचं त्यज । धन्मसृत्युजरातक्कमयानां को न गोचरः ॥१०॥
विशेषायारणीसिमां विद्य सर्वेषां प्रस्तुर्ति दिवः । विराद्यविष्यिणे न वोद्धं क्षमते क्षणम् ॥११॥

इसके अनन्तर किसी समय\* उस उछिताक्कदेवके आभूषणसम्बन्धी निर्मलगणि अकस्मात् प्रात:कालके दीपकके समान निस्तेज हो गये।।१।। जन्मसे ही उसके विशाल वक्ष:स्थलपर पड़ी हुई माला ऐसी म्लान हो गयी मानो उसके वियोगसे भयभीत हो उसकी लक्ष्मी ही म्लान हो गयी हो ।।२॥ उसके विमानसम्बन्धी कल्पवृक्ष भी ऐसे काँपने छगे मानो उसके वियोगरूपी महा-वायसे कम्पित होकर भयको ही धारण कर रहे हों।।३॥ उस समय उसके शरीरकी कान्ति भी श्रीच ही सन्द पड़ गयी थी सो ठीक ही है क्योंकि पुण्यरूपी छत्रका अभाव होनेपर उसकी छाया कहाँ रह सकती है ? अर्थात् कहीं नहीं ॥४॥ उस समय कान्तिसे रहित तथा निष्प्रभताको प्राप्त हुए छछिताङ्कदेवको देखकर ऐशानस्वर्गमें उत्पन्न हुए देव शोकके कारण उसे पुनः देखनेके छिए समर्थ न हो सके ॥५॥ उछिताक्रदेवकी दोनता रेखकर उसके सेवक छोग भी दीनताको प्राप्त हो गये सो ठीक है वृक्षके चलनेपर उसकी शाखा उपशाखा आदि क्या विशेष रूपसे नहीं चलने लगते ? अर्थात् अवस्य चलने लगते हैं ॥६॥ उस समय ऐसा मालूम होता था कि इस देवने जन्मसे लेकर आज तक जो देवों सम्बन्धी सुख भोगे हैं वे सबके सब दुःख बनकर ही आये हों ।।।। जिस प्रकार शीघ्र गतिवाला परमाणु एक ही समयमें लोकके अन्त तक पहुँच जाता है उसी प्रकार छिलताङ्करेवकी कण्ठमालाकी म्लानताका समाचार भी उस स्वर्गके अन्त तक ब्याप्त हो गया था ॥८॥ अथानन्तर सामाजिक जातिके देवोंने उसके समीप आकर उस समयके योग्य तथा उसका विषाद दूर करनेवाले नीचे लिखे अनेक वचन कहे।।९।। हे धीर. आज अपनी धीरताका स्मरण कीजिए और शोकको छोड़ दीजिए। क्योंकि जन्म, मरण, बुढ़ापा, रोग और भय किसे प्राप्त नहीं होते ? ॥१०॥ स्वर्गसे च्युत होना सबके लिए साधारण बात है क्योंकि आयु सीण होनेपर यह स्वर्ग क्षण-भर भी धारण करने के छिए

१. निजायुषि वण्मासावशिष्टकाले। २. —मगाद-अ०, ५०। ३. भयम्। ४. क्वाप्रतिष्ठते। ५. तदा-लोक्य म०, ल०। ६. तमाध्वस्त म०, ल०। ७. विवणस्त्रम्। ८. अनुभूक्तम्। ९. देवसंबन्धि। १०. दुःख-त्थम्। ११.—मिवागतम् म०, ल०। १२. कष्ठस्थितस्रक्। १३. ईशानकल्पान्तम्। १४. मनोहरम्। १५. समा-नाम्। १६. स्वर्णः। \* बायुके छह माह बाकी रहनेपर।

नित्यालोकोऽण्यनालोको शुल्लोकः प्रतिमासते । विगमात् पुण्यदीपस्य समन्ताद्रन्थकारितः ॥१२॥ यथा रितरभूत् स्वगं पुण्यपाकादनारतम् । तथैवात्रारितभूयः भ्रीणपुण्यस्य जायते ॥१३॥ न केवलं परिम्लानिः मालायाः सहजन्मनः । पापातपे तपस्यन्ते जन्तोम्लानिस्तनोरिष ॥१७॥ वस्यते हृद्यं पूर्वं चरमं करुपपादपः । गलित श्रीः पुरा पश्चात् तनुक्लाया समं हिया ॥१५॥ जनापराग एवादी जुम्मते जुम्मिका परम् । वाससोरपरागश्च पश्चात् । पापादपे पापाताः ॥१६॥ कामरागावमङ्ग्रश्चो मानमङ्गादनन्तरम् । मनः पूर्वं तमो कन्द्रदे दशी पश्चादनिहमम् ॥१७॥ प्रत्यासम्बन्ध्यो मानमङ्गादनन्तरम् । मनः पूर्वं तमो कन्द्रदे दशी पश्चादनिहमम् ॥१७॥ प्रत्यासम्बन्ध्यतेवं वद् दौःस्थित्यं विविकतः । न तत् स्याकारकस्यापि प्रत्यक्षं तत्व तेऽधुना ॥१८॥ यथोदितस्य सूर्यस्य निश्चतोऽस्तमयः विविकतः । न तत् स्याकारकस्यापि प्रत्यकं तत्व तेऽधुना ॥१८॥ तस्मात् मा सम गमः शोकं कुयोन्यावर्षपातिनम् । धर्मे मति निधस्वार्यं धर्मो हि सरणं परम् ॥२०॥ कारणाम विना कार्यमायं जातुधिदीक्ष्यते । पुण्यं च कारणं प्राष्टुः श्वषाः स्वर्गापथर्गयोः ॥२९॥ तत्पुण्यसाधने जैने शासने मतिमादधत् । विषाद्यसुत्रस्त्रान्त्रते । येनामेना मविष्यति ॥२२॥ इति सद्वचनाद् धर्यमवलक्य स धर्मधीः । सासाद् सुवने कृत्स्वे जिनवेनमान्यपूजयत् ॥२३॥ तत्वोऽच्युतस्य कलस्य जिनविक्वानि पूजयन् । तत्वस्त्रद्वस्यक्रसमूलस्थः स्वावुक्ते समाहितः ॥२४॥ तत्वाऽच्युतस्य कलस्य जिनविक्वानि पूजयन् । तत्वस्यक्रसमूलस्थः स्वावुक्ते समाहितः ॥२४॥

समर्थ नहीं है ॥११॥ सदा प्रकाशमान रहनेवाला यह स्वर्ग भी कदाचित अन्धकाररूप प्रतिभासित होने लगता है क्योंकि जब पुण्यरूपी दीपक बुझ जाता है तब यह सब ओरसे अन्धकारमय हो जाता है ॥१२॥ जिस प्रकार पुण्यके उदयसे स्वर्गमें निरन्तर प्रीति रहा करती है उसी प्रकार पुण्य श्लीण हो जानेपर उसमें अप्रीति होने छगती है।।१३।। आयुके अन्तमें देवों-के साथ उत्पन्न होनेवाली माला ही स्लान नहीं होती है किन्तु पापरूपी आतपके तपते रहनेपर जीवोंका शरीर भी म्लान हो जाता है ॥१४॥ देवोंके अन्त समयमें पहले हृद्य कम्पायमान होता है, पीछे कल्पवृक्ष कम्पायमान होते हैं। पहले लक्ष्मी नष्ट होती है फिर लजाके साथ शरीरकी प्रभा नष्ट होती है।।१५।। पापके उदयसे पहले लोगोंमें अस्तेह बढता है फिर जँभाईकी वृद्धि होती है, फिर शरीरके वस्नोंमें भी अप्रीति उत्पन्न हो जाती है ॥१६॥ पहले मान भंग होता है परचात् विषयोंकी इच्छा नष्ट होती है। अज्ञानान्धकार पहले मनको रोकता है पश्चात् नेत्रोंको रोकता है। १९७। अधिक कहाँतक कहा जाये, स्वर्गसे च्युत होनेके सन्मुख देवको जो तीव दुःख होता है वह नारकीको भी नहीं हो सकता। इस समय उस भारी दुःखका आप प्रत्यक्ष अनुभव कर रहे हैं ।।१८।। जिस प्रकार उदित हुए सूर्यका अस्त होना निश्चित है उसी प्रकार स्वर्गमें प्राप्त हुए जीवोंके अभ्यदयोंका एतन होना भी निश्चित है।।१९।। इसलिए हे आर्थ, कुयोनिरूपी आवर्तमें गिरानेवाले शोकको प्राप्त न होइए तथा धर्ममें मन लगाइए, क्योंकि धर्म ही परम शरण है ॥२०॥ हे आर्य, कारणके विना कभी कोई कार्य नहीं होता है और चुकि पण्डितजन पुण्यको ही स्वर्ग तथा मोक्षका कारण कहते हैं ॥२१॥ इसल्डिए पुण्यके साधनभूत जैनधर्ममें ही अपनी बुद्धि लगाकर खेदको छोड़िए, ऐसा करनेसे तुम निश्चय ही पापरहित हो जाओगे ।।२२।। इस प्रकार सामानिक देवोंके कहनेसे छिलता क्रदेवने धैर्यका अवलम्बन किया. धर्ममें बुद्धि लगायी और पनद्रह दिन तक समस्त लोकके जिन-वैत्यालयोंकी पूजा की ॥२३॥ तत्पश्चात् अच्यत स्वर्गकी जिनप्रतिमाओंकी पूजा करता हुआ वह आयुके अन्तमें वहीं साव-

१. संततप्रकाशः । २. प्रकाशरहितः । ३. विरामात् ४०, प०, छ० । ४. आदो । ५. पश्चात् । ६. प्रमे म०, द०। पूर्वम् । ७. जनानां विरागः । ८. पश्चात् । ९. अपगतरागः । १०. पापप्रहणात् । ११. अव समन्ताद् भङ्गः । १२. रुणक्कि । १३. न्त्यं त्रिदिवीन्स०, द०, ४०, प०, छ० । १४. पुरः अ०, स०, द०, प० । पुराः छ० । १५. नगद्ये छ० । १६. नगुत्सृजेर्न्नं छ० । १७. विधादत्यजनेन । १८. पापरहितः । १९. नविम्बानपुजयत छ० । २०. समाधानिभक्तः ।

नमस्कारपदान्युच्चैरनुभ्यायक्षसाभ्यसः । साभ्यसौ मुकुलोकृत्य करी प्रायाददृश्यताम् ॥२५॥ अम्बृद्धीये महामरोविदेहे पूर्वदिग्गते । या पुष्कलावतीत्यासीत् जानभूमिर्मनोरमा ॥२६॥ स्वर्गभूनिविशेषां तां पुरमुत्पलस्टेटकम् । भूषयत्युत्पलच्छक्रशालिवप्रादिसंपदा ॥२०॥ वक्षबाहुः पतिस्तस्य वक्षीवाज्ञापरोऽमवत् । कान्ता वसुन्धरास्यासाद् द्वितीयेव वसुन्धरा ॥२०॥ तयोः स्तुरमृद्दे वो छलिताक्षस्ततश्च्युतः । वक्षअक्ष इति क्याति द्धदन्वर्थतां गताम् ॥२९॥ स वन्धुकुमुद्दानन्दी प्रत्यद्दं वर्त्वयन् कलाः । संकोषयन् द्विषत्पद्यान् ववृषे वालचन्द्रमाः ॥३०॥ आक्षद्वयीवनस्यास्य स्पसंपदनीद्दशी । जाता कान्तिरवापूर्णमण्डलस्य निशाकृतः ॥३१॥ अक्षस्यस्य वसुर्नीला मूर्वजाः कृष्णितायताः । कामकृष्णभुजक्रस्य शिश्यवी नु विज्ञिमताः ॥३२॥ नेत्रभक्षेत्रं से सिन्दांद्वात्रस्य कर्णयोः । अस्तु सम मधुरां वाणों मकरन्दरसोपमाम् ॥३३॥ नेत्रभक्षितयं रेजे संसक्तं तस्य कर्णयोः । "सभुती ताविवाश्रित्य शिक्षानुं स्कृत्वतितम् ॥३५॥ "उपकण्डमस्त्री द्ध्ये हारं नीक्षारसम्बन्धम् । तारानिकरमास्येन्दोरिव सेवार्थमागतम् ॥३५॥ वक्षास्यकेत पृथुना सोऽभावन्यत्वर्षिकाम् । मेदनिजतटीलग्वा शारदोमिव चन्द्रिकाम् ॥३५॥ वक्षास्यकेत पृथुना सोऽभावन्यवर्षिकाम् । मेदनिजतटीलग्वा शारदोमिव चन्द्रिकाम् ॥३५॥

धान चित्त होकर चैत्यवृक्षके नीचे बैठ गया तथा वहीं निर्भय हो हाथ जोड़कर उचस्वरसे नमस्कार मन्त्रका ठीक-ठीक उचारण करता हुआ अदृश्यताको प्राप्त हो गया ॥२४-२५॥

इसी जम्बूद्वीपके महामेरुसे पूर्व दिशाकी ओर स्थित विदेह क्षेत्रमें जो महामनोहर पुष्क-छावती नामका देश है वह स्वर्गभूमिके समान सुन्दर है। उसी देशमें एक उत्पलखेटक नामका नगर है जो कि कमछोंसे आच्छादित धानके खेतों,कोट और परिखा आदिकी शोभासे उस पुष्क-लावती देशको भूषित करता रहता है।।२६-२७। उस नगरीका राजा वजवाहु था जो कि इन्द्र-के समान आज्ञा चेळानेमें सदा तत्पर रहता था। उसकी रानीका नाम वसुन्धरा था। वह वसु-न्धरा सहनज्ञीलता आदि गुणोंसे ऐसी शोभायमान होती थी मानो दूसरी वसुन्धरा-पृथिबी ही हो।।२८।। वह छछिताङ्गनामका देव स्वर्गसे च्युत होकर उन्हीं-व अवाहु और वसुन्धराके, वऋके समान जंघा होनेसे 'वज्रजंघ' इस सार्थक नामको धारण करनेवाला पुत्र हुआ।।२९॥ वह वज्र-जंब अनुरूपी कमलोंको संकुचित करता हुआ बन्धुरूपी कुमुदोंको हर्षित (विकसित) करता था तथा प्रतिदिन कलाओं (चतुराई, पक्षमें चन्द्रमाका सोलहवाँ भाग) की वृद्धि करता था इसलिए द्वितीयाके चन्द्रमाके समान बढ़ने लगा।।३०।। जब वह यौबन अवस्थाको प्राप्त हुआ तब उसकी रूपसंपत्ति अनुपम हो गयी जैसे कि चन्द्रमाक्रम-क्रमसे बदकर जब पूर्ण हो जाता है तब उसकी कान्ति अनुपम हो जाती है।।३१।। उसके शिरपर काले कुटिल और लम्बे बाल ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानों कामदेवरूपी काले सपके बढ़े हुए बच्चे ही हों।।३२।। वह वजांघ, नेत्ररूपी अमर और हास्यकी किरणरूपी केशरसे सहित अपने मुखकमलमें मकरुन्दरसके समान मनोहर वाणीको धारण करता था।।३३॥ कानोंसे मिले हुए उसके दोनों नेत्र ऐसे शोभायमान हो रहे ये मानो वे अनेक शास्त्रीका श्रवण करनेवाले कानोंके समीप जाकर उनसे सूक्ष्मदर्शिता (पाण्डित्य और बारीक पदार्थको देखनेकी शक्ति)का अभ्यास ही कर रहे हो ॥३४॥ वह वज्रजंघ अपने कण्ठके समीप जिस हारको धारण किये हुए था वह नीहार-बरफके समान स्वच्छ कान्तिका धारक था तथा ऐसा मालूम होता था मानो मुखरूपी चन्द्रमाकी सेवाके लिए तारोंका समृह ही आया हो ॥३५॥ वह अपने विशाल वक्षस्थलपर चन्दनका विलेपन धारण कर रहा था जिससे ऐसा मालूम होता था मानो अपने तटपर शरद् ऋतुकी चाँदनी धारण किये हुए मेरु पर्वत ही

१. आगमत् । २. विषयः । जनसंबन्धिभूमिः, जनपद इत्यर्थः । जन्मभूमिः अ०, स०, द० । जनभूमिः छ० । ३. सभानाम् । ४. कुटिल । ५. इव । ६. मुखाब्जेऽस्य छ०, म० । ७. शास्त्रश्रवणसहितौ । ८. अभ्यासं कर्तुम् । ९. कष्ठस्य समीपे । १०. –तटालग्नां अ०, प०, द०, स० ।--तटे लग्नां म० ।

मुक्कटोद्वासिनो 'मेक्स्मन्यस्य शिरसोऽन्तिके । बाह् रैतस्यायतौ नीकनिषधावित रेजतुः ॥३०॥
सरिदावर्गगम्मीरा नामिर्मध्येऽस्य निर्वभौ । नारीश्करिणोरोधे वारीलातेव हृत्व ॥३८॥
रेसनावेष्टितं तस्य कटीमण्डकमावमो । हेमवेदीपरिक्षित्तिमित जम्बृह् मस्यकम् ॥३९॥
ऊरुद्वयममात्तस्य स्थिरं वृत्तं सुसंहतम् । रामामनोगजाकानस्तम्मकोकां समुद्वहत् ॥४०॥
जक्के वज्रस्थिरे नास्य 'स्थावण्येते मयाजुना । सन्नाम्नैव 'गतार्थरवात् पोनस्वस्थविशक्वया ॥४९॥
चरणद्वितयं सोऽधादारक्तं 'मृदिमान्वितम् । श्रितं श्रियानपायिन्या 'संचारीत्र स्थकाम्बुजम् ॥४९॥
स्यसंपदमुष्येषा मृषिता श्रुतसंपदा । शरणन्दिकथेवेन्दोः मृर्तिरानन्दिनी दत्ताम् ॥४६॥
शेपदवाक्यप्रमाणेषु परं प्रावीण्यमागता । तस्य धीः सर्वशास्त्रेषु रेदीषिकेव स्यदीप्यतः ॥४६॥
स कलाः सकला 'विद्वान् विनीतारमा जितेन्द्रियः । राज्यकस्मीकटाक्षाणं कस्यतामगमत् कृती ॥४५॥
निसर्गजा गुणास्तस्य विद्वं जनमरञ्जयन् । जनानुरागः सोऽपुष्यात् महतीमस्य योग्यताम् ॥४६॥
मनुरागं सरस्वर्यां कीर्यां रेप्रणयनिघ्नताम् । कक्ष्म्यां वाक्ष्कभ्यमातम्बन् विद्वषां मृश्चि सोऽमवत्॥४०॥
स तथापि कृतप्रक्षो योवनं परिमापिवान् । स्वयंत्रमानुरागेण 'विद्वानेप्रमृत् स्त्रीषु निःस्यृहः ॥४८॥

हो ॥३६॥ मुकुटसे शोभायमान उसका मस्तक ठीक मेरु पर्वतके समान मालूम होता था और उसके समीप लम्बी मुजाएँ नील तथा निषध गिरिके समान शोभायमान होती वी ॥३०॥ उसके मध्य भागमें नदीकी भँवरके समान गम्भीर नाभि ऐसी जान पहती थी मानी खियोंकी दृष्टिरूपी हथिनियोंको रोकनेके लिए कामदेवके द्वारा खोदा हुआ एक गहुढा ही हो ॥३८॥ करधनीसे घिरा हुआ उसका कटिभाग ऐसा शोभायमान था मानो सुवर्णको वेदिकासे घरा हुआ जम्बूबृक्षके रहनेका स्थान ही हो ॥३९॥ स्थिर गोल और एक दूसरेसे मिली हुई उसकी दोनों जाँघें ऐसी जान पहती थीं मानी श्रियोंके मनरूपी हाथीको बाँधनेके लिए दो स्तम्भ ही हों ॥४०॥ उसकी वजके समान स्थिर जंघाओं (पिंडरियों) का तो मैं वर्णन ही नहीं करता क्योंकि वह उसके वज्रजंघ नामसे हो गतार्थ हो जाता है। इतना होनेपर भी यदि वर्णन करूँ तो मुझे पुनरुक्ति दोषकी आशंका है ॥४१॥ उस बन्नजंबके कुछ छाछ और कोमछ दोनों चरण ऐसे जान पहते थे मानो अविनाशिनी लक्ष्मीसे आश्रित चलते-फिरते दो स्थलक-मल हो हों ।।४२॥ शासझानसे भूषित उसकी यह रूपसम्पत्ति नेत्रोंको उतना ही आनन्द देती थी जितना कि शरद् ऋतुकी चाँदनीसे भूषित चन्द्रमाकी मूर्ति देती है।।४३।। पद बाक्य और प्रमाण आदिके विषयमें अतिशय प्रवीणताको प्राप्त हुई उसकी युद्धि सब शास्त्रोंमें दीपिकाके समान देदीप्यमान रहती थी। । । । वह समस्त कलाओंका ज्ञाता विनयी जितेन्द्रिय और कुशल था इसलिए राज्यलक्ष्मीके कटाझोंका भी आश्रय हुआ था, वह उसे प्राप्त करना चाहती थी।।४५।। उसके स्वाभाविक गुण सब लोगोंको प्रसन्न करते थे तथा उसका स्वाभाविक मनुष्य-प्रेम उसकी बड़ी भारी योग्यताको पुष्ट करता था ।।४६।। वह वजजंघ सरस्वतीमें अनुराग, कीर्ति-में स्नेह और राज्यलक्ष्मीपर भोग करनेका अधिकार (स्वामित्व) रखता था इसलिए विद्वानोंमें सिरमीर समझा जाता था ॥४०॥ यद्यपि वह बुद्धिमान वजाजंघ उत्कृष्ट यौवनको प्राप्त हो गया था तथापि स्वयंत्रभाके अनुरागसे वह प्रायः अन्य क्रियोंमें निस्पृह ही रहता था ॥४८॥

१. आत्मानं मेहिमव मन्यतः इति मेहम्मन्यस्तस्य । २. तस्यायितौ छ० ! ३. वारोः गजवारणगर्तः 'वारो तु गजविन्धनी' इत्यभिषानात् । ४. रहाना—प० । ५. निविडम् । ६. बन्यस्तम्भशोभाम् । ७. विवच्यते छ०, स० । ८. ज्ञातार्थत्वात् । ९. मृदुत्वम् । १०. संचरणशोलम् । ११. शब्दागमपरमागमयुक्त्याममेषु । १२. टिप्पणवत् । १३. ज्ञातवान् । १४. स्नेहाधीनताम् । १५. बल्लभत्वम् । १६. इव ।

तस्येति परमानम्दात् काछे गण्छति भीमतः । स्वयंत्रमा दिवश्ण्युत्वा विवासम्नेत्वभुनीष्यते ॥४९॥
भय स्वयंत्रमादेवी तिस्मन् प्रच्युतिमीयुवि । तद्वियोगाष्यिरं लिक्का चक्काङ्के व विभक्तं का ॥५०॥

गुष्ठाविव च संतापभारिणी भूरभूदमाः । समुज्जितकळाळापा कोकिळेव घनागमे ॥५१॥
दिम्यस्येवीषभस्यास्य विरहात्तं तथा सतीम् । आभयो ऽपीडयन् गाउं स्याधिकल्पः सुदुःसहाः ॥५२॥
ततोऽस्या दृष्ठभर्माक्यो देवोऽन्तःपरिषज्ञवः । गुण्चं स्यपोद्धा सन्मार्गे मितमासअयचराम् ॥५३॥
सा चित्रप्रतिमेवासीत् तदा मोगेषु निःस्पृहा । विमुक्तसृतिमीद्धर्पुरुवस्येव शेमुची ॥५४॥
भीमती सा भविष्यन्ती मस्यमालेव विश्वन्ता । वण्मासान् जिनप्जायामुचताऽभून्मनस्यनी ।॥५४॥
सामिनसोथानपूर्वदिग्जिनमन्दिरं । मूळे चैत्यतरोः सम्यक् स्मरन्ती गुरुपञ्चकम् ॥५६॥
समाभिना कृतप्राणस्यागा प्राच्योष्ट सा दिवः । तारकेव निशापाये सहसाऽद्ययतां गता ॥५७॥
प्राग्माचिते विदेहेऽस्ति नगरी पुण्डरीकिणी । तस्याः पतिरभूज्ञाना वज्रदन्तो महीपतिः ॥५८॥
छश्मीरिवास्य कानताङ्गी छश्मीमतिरभूत् प्रिया । स तया कल्पवस्थ्येव व स्वरागोऽळकृकृतो नृयः॥५९॥
तयो प्रभूवासी विश्वता श्रीमतीति या । पताकेव मनोजस्य स्पसीन्दर्येलीलया ।॥६०॥
नवयौद्यमसासाय मथुमासमिवाधिकम् । लोकस्य प्रमदं सेने वाळा शशिककेव सा ॥६९॥

इस प्रकार उस बुद्धिमान् वज्रजंघका समय बड़े आनन्दसे व्यतीत हो रहा था। अब स्वयंत्रभा महादेखी स्वर्गसे च्युत होकर कहाँ उत्पन्न हुई इस बातका वर्णन किया जाता है। १४९। छछिता इबेबके स्वर्गसे च्यत होनेपर वह स्वयंत्रभा देवी उसके वियोगसे चकवाके बिना चक्क बीकी तरह बहुत ही खेट खिन्न हुई ॥५०॥ अथवा प्रीष्मऋतुमें जिस प्रकार प्रथ्वी प्रभारहित होकर संताप धारण करने छगती है उसी प्रकार वह स्वयंप्रभा भी पतिके विरहमें प्रभारहित होकर संताप धारण करने लगी और जिस प्रकार वर्षा ऋतुमें कोयल अपना मनोहर आछाप छोड़ देती है उसी प्रकार उसने भी अपना मनोहर आछाप छोड़ दिया था-वह पतिके विरहमें चुपचाप बैठी रहती थी ॥५१॥ जिस प्रकार दिव्य ओषिघयोंके अभावमें अनेक कठिन बीमारियाँ दुःख देने लगती हैं उसी प्रकार ललिताङ्गदेवके अभावमें उस पतिवता स्वयंत्रभाको अनेक मानसिक ध्यथाएँ दुःख देने लगी थीं ॥५२॥ तदनन्तर उसकी अन्तःपरि-षदके सदस्य रहकार्म नामके देवने उसका शोक दर कर सन्मार्गमें उसकी मति लगायी ॥५३॥ उस समय वह स्वयंत्रभा चित्रिकिसित प्रतिमाके समान अथवा मरणके भयसे रहित शर-वीर मनुष्यकी बुद्धिके समान भोगोंसे निस्पृह हो गयी थी ॥५४॥ जो आगामी कालमें श्रीमती होने-बाड़ी है ऐसी वह मनस्विनी (विचारशक्तिसे सहित) स्वयंप्रभा, भव्य जीवोंकी श्रेणीके समान धर्म सेवन करती हुई छह महीने तक बराबर जिनपूजा करनेमें उद्यत रही ॥५५॥ तद-नन्तर सौमनस वनसम्बन्धी पूर्वदिशाके जिनमन्दिरमें चैत्यवृक्षके नीचे पञ्चपरमेष्टियोंका भले प्रकार स्मरण करते हुए समाधिपूर्वक प्राण त्याग कर स्वर्गसे च्यूत हो गयी। वहाँसे च्यूत होते ही वह रात्रिका अन्त होनेपर तारिकाकी तरह क्षण एकमें अटर्य हो गयी ॥५६-५०॥

जिसका वर्णन पहले किया जा चुका है ऐसे विदेह क्षेत्रमें एक पुण्डरीकिणी नगरी है। विज्ञदन्त नामक राजा उसका अधिपति था। उसकी रानीका नाम लक्ष्मीमती था जो वास्तवमें लक्ष्मीके समान ही सुन्दर शरीरवाली थी। वह राजा उस रानीसे ऐसा शोभायमान होता था जैसे कि कल्यलतासे कल्पलक्ष ॥५८-५९॥ वह स्वयंत्रभा उन दोनोंके भीमती नामसे प्रसिद्ध पुत्री हुई। वह श्रीमती अपने रूप और सौन्दर्यकी लीलासे कामदेवकी पताकाके समान मालूम होती थी॥६०॥ जिस प्रकार चैत्र मासको पाकर चन्द्रमाकी कला लोगोंको अधिक आनन्दित

१. इति प्रश्ने कृते । २. ललिताङ्गे । ३. आषाढ़े । ४.विगतकान्तिः । ५. मनःपोडाः । ६.म्पोपिडन् अ०, प०, स०, द० । ७. संदृशाः । ८.परिषत्त्रयदेवेष्वस्यन्तरपरिषदि भनः । ९.नितरां संसक्तामकरोत् । १०.समूहः। ११. प्रोडा । १२. च्युतवतो । च्युङ् गताविति घातोः । १३. कल्पतरुः । पक्षे शोभनरागः । १४. शोभया ।

नसैरापाटले 'स्तस्या जिग्ये 'कुरवकश्क्वविः । अशोकपश्कावश्काया पादमासाधरीकृता । १६२॥ रणन्तूपुरमत्तालोझक्कारमुखरीकृते । पादारिवन्दं साऽश्रत्त लक्ष्या वाह्यत्व्रतास्य । १६२॥ चिरं बहुद्वासेम दश्चत्कण्टिकता तनुम् । वतं चचार तेनाका मन्येऽनात् तत्पदोपमाम् । १६४॥ जक्के रराजतुस्तस्याः कुसुमेषोरिवेषुश्च । कर्ष्यद्वुक्कनीरेण वश्चिमाकानयष्टिताम् । १६४॥ नितम्बविम्बमेतस्याः सरस्या इव सैकतम् । छसद्दुक्कनीरेण वश्चिमाको । १६६॥ विलम् दिश्चणावर्त्तनाधिमध्यं बमार सा । नदोव जलमावर्षसंशोभिततरक्षम् । ॥६४॥ मध्यं स्तनमराक्रान्ति वन्तयैवात्ततानवम् । रोमाविकश्चलेनास्या दथेऽवष्टम्भयष्टिकाम् ॥६४॥ मध्यं स्तनमराक्रान्ति वन्तयैवात्ततानवम् । रोमाविकश्चलेनास्या दथेऽवष्टम्भयष्टिकाम् ॥६४॥ नामिरन्त्रादधस्तन्वी रोमराजीमसौ दथे । वज्ञान्तरमन्ति च्छोः कामाहः विद्विमित्र ॥६४॥ लतेवात्ती मृत् बाहू दश्ची विदेशसम्बद्धी । नलांक्रुमश्चरी चास्या श्रत्ते सम कुसुमश्चियम् ॥७०॥ आनीलज्ञुको तस्याः कुचकुम्मी विरेजतुः । पूर्णी कामरसस्येव नीळरवामिसुद्विती ॥७१॥ स्तनांक्षकं शुक्च्छायं तस्याः स्तनतटाश्चरम् ॥ समासे रुद्धपङ्केषकुट्मलं विदेशस्या ॥७२॥

करने लगती है उसी प्रकार नवयौवनको पाकर वह श्रीमती भी लोगोंको अधिक आनन्दित करने लगती थी ॥६१॥ उसके गुलाबी नखोंने कुरवक पुष्पकी काम्तिको जीत लिया था और चरणोंको आभाने अशोकपल्छवोंकी कान्तिको तिरस्कृत कर दिया था ॥६२॥ वह श्रीमती, रुनञ्चन शब्द करते हुए नूपुररूपी मत्त भ्रमरोंकी झंकारसे मुखरित तथा उक्ष्मीके सदा निवास-स्थानस्वरूप चरणकमलोंको धारण कर रही थी।।६३॥ मैं मानता हूँ कि कमलने चिरकाल तक पानीमें रहकर कण्टकित (रोमाञ्चित, पक्षमें काँटेवार) झरीर धारण किये हुए जो जताचरण किया था उसीसे वह श्रीमतीके चरणोंकी उपमा माप्त कर सका था।।६४॥ उसकी दोनों जंघाएँ कामदेवके तरकसके समान शोभित थीं, और ऊरुदण्ड (जाँघें) कामदेवरूपी हस्तीके बन्धन-स्तम्भकी शोभा धारण कर रहे थे।।६५।। शोभायमान वस्तरूपी जलसे तिरोहित हुआ उसका नितम्बर्ण्डल किसी सरसीके बालूके टीलेके समान शोभाको प्राप्त हो रहा था।।६६॥ वह त्रिव-छियोंसे सुशोभित तथा दक्षिणावर्त्त नाभिसे युक्त मध्यभागको घारण कर रही थी इसछिए ऐसी जान पड़ती थी मानो भँबरसे शोभायमान और छहरोंसे युक्त जलको धारण करनेवाली नदी ही हो ॥६७॥ उसका मध्यभाग स्तनोंका बोझ बढ जानेकी चिन्तासे ही मानी कुश हो गया था और इसोलिए उसने रोमावलिके छलसे मानो सहारेकी लकड़ी धारण की थी।।६८।। वह नाभि-रन्धके नोचे एक पतली रोमराजिको धारण कर रही थी जो ऐसी जान पड़ती थी मानो दूसरा आश्रय चाहनेवाले कामदेवरूपी सर्पका मार्ग ही हो।।६९।। वह श्रीमती स्वयं छताके समान थी, उसकी भुजाएँ शासाओं के समान थीं और नस्तोंकी किरणें फूळोंकी शोभा धारण करती थीं ॥७०॥ जिनका अमभाग कुछ-कुछ इयामवर्ण है ऐसे उसके दोनों स्तन ऐसे शोभायमान होते थे मानो कामरससे भरे हुए और नीलरक्षकी मुद्रासे अंकित दो कल्का ही हों ॥७१॥ उसके स्तन-तटपर पड़ी हुई हरे रंगकी चोली ऐसी शोभायमान हो रही थी मानो कमलमुकुलपर पड़ा हुआ

१. ईषदर्गैः । 'स्वेतरक्तस्तु पाटलः' । २. अरुगसैरेयकः । ३. अधःकृता । ४. लक्ष्मीशस्य -अ०, स० । ५. उदके आवासः उदवासः तेन । ६. रोमहिषिताम् । पक्षे संजातकण्टकाम् । 'रोमहर्षे च कण्टकः' इत्यभिषानात् । ७. चवारि म०, ल० । ८. व्रतेन । ९. बन्धस्तम्भताम् । १०. पुलिनम् । ११. आच्छा- दितम् । १२. वलयः अस्य मन्तीति वलिभः तम् । वलितं अ०, प०, स०, द० । १३. -भिसतरङ्गकम् द०, स०, म०, ल०, अ० । १४. आक्रमणम् । १५. स्वीकृततनृत्वम् । १६ आधारयष्टिम् । १७. आध- यान्तरम् । 'स्यादुपन्नोऽन्तिकाश्रये' इत्यभिषानात् । १८. अन्येष्टुभिक्छोः गवेषणशीलस्य । १९. मार्गः । २० शाखा । २१ -कुड्मलं अ०, स०, द०, म०, ल०।

इारस्तस्याः स्तनीयान्ते नीहारस्चिनिर्मेकः । क्रियमाधत्त फेनस्य कञ्जकुट् मळसंस्पृताः ॥७३॥ भीवास्या राजिमिमें के कम्बुक्नधुरिश्वमम् । जस्तावंसी च इंसीव पक्षती सा द्ये ग्रुची ॥७४॥ मुलमस्या द्ये चन्द्रपद्मयोः श्रियमक्षमात् । नेत्रानन्ति स्मित्तज्योत्स्नं स्कुरद्रन्तां ग्रुकेशरम् ॥७५॥ स्वकलावृद्धिशानिम्यां चिरं चान्द्रायणं तपः । कृत्वा नृतं क्षती प्रापत् तद्वक्त्रस्योपमानताम् ॥७६॥ कर्णी सहोत्पर्का तस्या नेत्राम्यां लक्षिती सृश्चम् । स्वायत्यारोधिनं को वा सहेत्रोपान्तवर्तिनम् ॥७०॥ कर्णप्रोत्पर्कं तस्या नेत्रापन्ते स्म कश्चते । विदक्षमाचमस्यव क्षोमां स्वभीविद्यासनीम् ॥७८॥ मुलपङ्कासंसक्तामळकालीन् वस्तार सा । मकिमान्ति नो धक्ते कः क्षितानमप्तिनः ॥७९॥ मुलपङ्कासंसक्तामळकालीन् वस्तार सा । मकिमान्ति नो धक्ते कः क्षितानमप्तिनः ॥७९॥ धन्मळमारमाञ्चर्ते सा द्ये मृदुक्तितम् । चन्दनद्वमवस्कीव कृष्णाहेभीर्गं मायतम् ॥८९॥ इत्यसौ मदनोन्मादजनिका स्थितावस्य । वमार स्वर्षपुस्पसाराक्तिति निमिताम् ॥८९॥ लक्षमी चला विनर्माय यदागो वेधसार्जितम् । विवर्माणेन तन्त्रनं तेन प्रक्षाकितं तदा ॥८२॥ पितरी तां प्रपत्यन्ती नितरां प्रीतिमापतः । कक्षामिय सुधास्तेः जनतानन्दकारिकीम् ॥८२॥

शैल ही हो ॥७२॥ उसके स्तनोंके अग्रभागपर पड़ा हुआ बरफके समान स्वेत और निर्मल हार कमलकुड्मल (कमल पुष्पकी बौंड़ी) को छूनेवाले फेनकी शोभा धारण कर रहा था।।७३॥ अनेक रेखाओंसे उपलक्षित उसकी प्रीवा रेखासहित शंखकी शोभा धारण कर रही थी तथा वह स्वयं मनोहर कन्धोंको धारण किये हुए थी जिससे ऐसी मालूम होती थी मानो निर्मेल पंस्रोंके मूलभागको धारण किये हुए हंसी हो ॥७४॥ नेत्रोंको आनन्द देनेवाला उसका मुख एक ही साथ चन्द्रमा और कमल दोनोंकी शोभा धारण कर रहा था क्योंकि वह हास्यरूपी चाँदनीसे चन्द्रमा-के समान जान पड़ता था और दाँतोंकी किरणरूपी केशरसे कमलके समान मालूम होता था ॥७५॥ चन्द्रमाने,अपनी कलाओंकी वृद्धि और हानिके द्वारा चिरकाल तक चान्द्रायण व्रत किया था इसलिए मानो उसके फलस्वरूप ही वह श्रीमतीके मुस्की उपमाको प्राप्त हुआ था ।।७६॥ उसके नेत्र इतने बड़े थे कि उन्होंने उत्पत्न धारण किये हुए कानोंका भी उल्लंघन कर दिया था सो ठीक ही है अपना विस्तार रोकनेवालेको कीन सह सकता है ? भले ही वह समीपवर्ती क्यों न हो । 93। उसके नेत्रोंके समीप कर्पफूछरूपी कमल ऐसे दिखाई देते थे मानो अपनी शोभापर हँसनेवाले नेत्रोंकी शोभाको देखना ही चाहते हैं ॥७८॥ वह श्रीमती अपने मुखकमलके उसर ( मस्तकपर ) काली अलकावलीको धारण किये हुए थी सो ठीक ही है, आश्रयमें आये हुए निरुपद्रवी मिलन पदार्थोंको भी कौन धारण नहीं करता ? अर्थात् सभी करते हैं।। प्रा वह कुछ नीचेकी ओर लटके हुए, कोमछ और कुटिल केशपाशको घारण कर रही थी जिससे ऐसी जान पढ़ती थी मानो काले सर्पके लम्बायमान शरीरको धारण किये हुए चन्दनवृक्षकी लेता ही हो ॥८०॥ इस प्रकार वह श्रीमती कामदेवको भी उन्मत्त बनानेवाली रूपसम्पत्तिको धारण करनेके कारण ऐसी मालूम होती थी मानो देवागनाओं के रूपके सारभूत अशोंसे ही बनायी गयी हो।।८१।। ऐसा मालूम पहुता था कि ब्रह्माने लक्ष्मीको चंचल बनाकर जो पाप ल्पार्जन किया था वह उसने श्रीमतीको बनाकर धो डाला था।।८२।। चन्द्रमाकी कलाके समान जनसमृहको आनन्द देनेबाछी उस श्रीमतीको देख-देखकर उसके माता-पिता अत्यन्त प्रीतिको प्राप्त होते थे।।८३।।

१. बन्द्रः १२. -कुड्मल -अ०, स०, द०, म०, ल० । ३. रेखाभिः । ४. कम्बुकन्वरविश्रमम् प०, द०, म०, ट० । काङ्कस्य ग्रीवाविलासम् । ५. ईषक्षतो । क्षस्तावंसी द०, स०, ल० । ६. सामुद्रिकलक्षणोक्त- दोवरहितौ, पक्षे शुभौ । ७. गुगपत् । ८. कणभिरणगुक्तौ । ९. 'स्मृद्श' इति तङो विधानात् आनश् । १०. हसन्तीम् । ११. -क्तामलकालीं अ०, प०, स०, द० । १२. कचवन्धः । १३ आनतम् । १४. शरीरम् । १५. जननीम् । १६. श्रीमन्निर्माणेन ।

भ्यान्येबुरसी सुप्ता इम्बें इंसांग्रुनिर्मके । वरार्ध्यरत्वसंशोभे स्विधंमानायहासिनि ॥८४॥ तदैतदमवत्तस्याः वर्षेत्वभानक्षीहराम् । यक्षोधरगुरोस्तिस्मन् पुरे कैनस्यसंभवे ॥८५॥ मनोहरास्यमुखानमध्यासीनं तमिवित्तम् । देवाः संप्रापुरास्वित्तमानाः सह संपदा ॥८६॥ पुष्पवृष्टिर्दिशो रुद्ध्वा तदापसत् सहालिभिः । स्वर्गलक्ष्म्येष तं वृष्टुं प्रहिता नयनावली ॥८०॥ मन्दमाधृतमन्दारसान्द्रकिअरूकिपिअरः । पुजितालिरुता मञ्जरा गुअन् मरुदाववी ॥८८॥ दंध्वनद्दुन्दुभिध्वाने रुद्ध्यन्त दिशो दश । सुराणां प्रमदोद्भूतो महान् कलकलोऽध्यभूत् ॥८९॥ सा तदा तद्ध्वित्तं अत्यानिक्ष्या । मेजे इंसीव संश्रासं अतपर्जन्यनिःस्वना ॥९०॥ देवागमे क्षणात्तस्याः प्राग्जन्मस्यतिराधभूत् । सा स्मृतवा कलिताक्षं तं मुम्धलेकिण्ठिता मुद्धुः॥९९॥ सलीमिरय सोपायमाथास्य न्यजनानिकः। प्रत्यापितं समानीता साभूद् भूवोऽध्यनाक्ष्मुली ॥९२॥ मनोहरं प्रमोद्वासि सुन्दरं व्यास्त्रक्षणम् । तद्वपुर्मनसीवास्या किलातं निवंभौ तदा ॥९२॥ परिपृष्टापि साशक्कं सत्यः तमुदन्तमन्नेषतः । गत्वा पितृम्यामाधस्युः सक्यो वर्षः समम् ॥९५॥ ततः पर्याकुलाः सत्यः तमुदन्तमन्नेषतः । गत्वा पितृम्यामाधस्युः सक्यो वर्षः समम् ॥९५॥

तदनन्तर किसी एक दिन वह श्रीमती सूर्यकी किरणोंके समान निर्मेल, महामुल्य रहोंसे होभायमान और स्वर्गविमानको भी लज्जित करनेवाले राजभवनमें सो रही थी।।८४॥ उसी दिन उससे सम्बन्ध रखनेवाली यह विचित्र घटना हुई कि उसी नगरके मनोहर नामक उद्यानमें श्रीयशोधर गुरु विराजमान थे उन्हें उसी दिन केवळज्ञान प्राप्त हुआ इसिछए स्वर्गके देव अपनी विभृतिके साथ विमानोंपर आरूद होकर उनकी पूजा करनेके छिए आये थे ॥८५-८६॥ उस समय अमरोंके साथ-साथ, दिशाओंको ज्याप्त करनेवाछी जो पुष्पवर्षा हो रही थी वह ऐसी मुलोभित होती थी मानो यशोधर महाराजके दर्शन करनेके लिए स्वर्गलक्ष्मी-द्वारा भेजी हुई नेत्रोंकी परम्परा हो हो ॥८७। उस समय मन्द-मन्द हिलते हुए मन्दारवृक्षोंको सधन केशरसे कुछ पीला हुआ तथा इकट्ठे हुए भ्रमरोंकी गुंजारसे मनोहर वायु शब्द करता हुआ वह रहा था।।८८।। और बजते हुए दुन्दुभि बार्जोके शब्दोंसे दसों दिशाओंको ब्याप्त करता हुआ देवोंके हर्षसे उत्पन्न होनेवाला बढ़ा भारी कोलाहल हो रहा था ॥८९॥ वह श्रीमती प्रातःकालके समय अकस्मात् उस कोलाइलको सुनकर उठी और मेघोंकी गर्जना सुनकर इरी हुई हंसिनीके समान भयभीत हो गयी ॥९०॥ उस समय देवाँका आगमन देखकर उसे शीघ्र ही पूर्वजन्मका स्मरण हो आया, जिससे वह लिलताङ्गदेवका स्मरण कर बार-बार उत्कण्ठित होती हुई मूर्विद्धत हो गयी ॥९१॥ तत्पश्चात् सिखयोंने अनेक शीतछोपचार और पंखाकी बायुसे आह्वासन देकर उसे सचेत किया परन्तु फिर भी उसने अपना मुँह ऊपर नहीं उठाया ॥ ९२ ॥ उस समय मनोहर, प्रभासे देदीप्यमान, सुन्दर और अनेक उत्तम-उत्तम लक्षणोंसे सहित उस लिलताङ्गका शरीर श्रीमतीके हृदयमें छिखे हुएके समान शोभायमान हो रहा था ॥ ९३ ॥ अनेक आशंकाएँ करती हुई सिखयोंने उससे उसका कारण भी पूछा परन्तु वह चुपचाप बैठो रही। छछिताङ्गकी प्राप्ति पर्यन्त मुझे मौन रखना ही श्रेयस्कर है ऐसा सोचकर मौन रह गयी॥ ९४॥ तदनन्तर घवड़ायी हुई सिखयोंने पहरेदारोंके साथ जाकर उसके माता-पितासे सब वृत्तान्त कह सुनाया

१. हंसांसनिर्मले द०, ८०। हंसपक्षवष्शुन्ने। २. परार्ध्यम् उत्कृष्टम्। ३. सामग्री। ४, उत्पन्ने सित्। ५. रुद्धा ल०। ६. मनोज्ञः। ७-नैरारुग्धेंस्तिह् शो दश अ०, ल०। ८. जयजयारावकोलाहलः। ९. अशनिः। [रसदब्दः गर्जन्मेच इत्पर्धः] १०. तिरन्वभूत् अ०। ११. पूर्वस्थितिम्। १२. अभोमुली। १३. हलकुलिशादि। १४. आणक्कृषा सहितं यद्या भवति तथा। १५. तूष्णीमास्त। १६. प्राप्तिपर्यन्तम्। १७. वृद्धकञ्चुकीभिः।

तद्वार्ताकर्णनासूर्ण तद्रभ्यर्ण मुपागती । पितरी तद्रवस्थां च रहेनां ग्रुचमीयतुः ॥९६॥
अङ्ग पुत्रि परिष्वङ्गं विधेद्युत्सङ्गं मेहि नी । इति निर्वध्यमानापि मोमुद्धेव यदास्त सा ॥९७॥
छश्मीमतिमयावाच प्रभुरिङ्गित कोविदः । जाता ते पुत्रिका तन्त्री सेयमापूर्णयावना ॥९८॥
अस्याः सुद्रति पश्येदं वपुरस्यन्तकान्तिमत् । अनीदशमभूत स्वर्गनारीभिरिप दुर्छमम् ॥९९॥
ततो विकृतिरेषास्था न दुष्यस्यच सुन्द्रि । तेन मा स्म भयं देवि शङ्कमानान्यथा गमः ॥१००॥
प्राग्जन्मानुमवः कोऽपि नृनमस्या हृदिस्थितः । संस्कारान् प्राक्तनान् प्रायः स्मृत्वा मृत्व्वन्ति जनतवः॥१०१॥
इति बुवाण प्रवासी उत्तस्था सह कान्त्रवा । नियोज्य पण्डितां वात्री कन्त्रभासनसंविधी ॥१०२॥
तदा कार्यद्वयं तस्य युगपत् समुपस्थितम् । कैवस्यं स्वगुरोश्रकसंभूतिश्रायुष्यस्य ॥१००॥
तत्कार्थहेतमासाच वभूव भणमाकुतः । प्राग्विधेयं किमन्नेति स निश्चत्रमान्त्रवन् ॥१०४॥
ततः किमन्न कर्त्तव्यमित्यसी भेसंप्रथारवन् । गुरोः कैवस्यसंपूजामादी निश्चितवान् सुधीः ॥१०५॥
यतो दूरात् समासन्तं कार्य भन्ति।१०६॥
ततः शक्यं ग्रुमं सस्मात् तस्माच विपुत्नोवयम् । धर्मास्मकं च यत् कार्यमहंत्युवाविकक्षणम् ॥१०७॥

॥९५॥ सिखयोंकी बात सुनकर उसके माता-पिता शीघ्र ही उसके पास गये और उसकी वह अवस्था देखकर शोकको प्राप्त हुए।।६६।। 'हे पुत्री, हमारा आर्लिंगन कर, गोदमें आ' इस प्रकार समझाये जानेपर भी जब वह मुच्छित हो चुपचाप बैठी रही तब समस्त चेष्टाओं और मनके विकारोंको जाननेवाले वजदन्त महाराज रानी लक्ष्मीमतीसे बोले—हे तन्वि, अब यह तुन्हारी पुत्री पूर्ण यौवन अवस्थाको प्राप्त हो गयी है ॥९७-९८॥ हे सुन्दर दाँतीवाली, देख, यह इसका शरीर कैसा अनुपम और कान्तियुक्त हो गया है। ऐसा शरीर स्वर्गकी दिव्यागनाओं को भी दुर्लभ है।। ९९।। इसलिए हे सुन्द्रि, इस समय इसका यह विकार कुछ भी दोष उत्पन्न नहीं कर सकता। अतएव हे देवि, तू अन्य-रोग आदिकी शंका करती हुई व्यर्थ ही भयको प्राप्त न हो ॥ १०० ॥ निश्चय ही आज इसके हृदयमें कोई पूर्वभवका स्मरण हो आया है क्योंकि संसारी जीव प्रायः पुरातन संस्कारोंका स्मरण कर मूर्च्छित हो ही जाते हैं।। १०१।। यह कहते-कहते वजदन्त महाराज कन्याको आश्वासन देनेके छिए पण्डिता नामक धायको नियुक्त कर लक्ष्मीमतीके साथ उठ खड़े हुए ॥१०२॥ कन्याके पाससे वापस आनेपर महाराज वज्रदन्तके सामने एक साथ दो कार्य आ उपस्थित हुए । एक तो अपने गुरु यशोधर महाराज-को केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई थी अतएव उनकी पूजाके लिए जाना और दूसरा आयुषशालामें चकरक्र उत्पन्न हुआ था अतएव दिग्विजयके छिए जाना ॥ १०३ ॥ महाराज वजदन्त एक साथ इन दोनों कार्योंका प्रसंग आनेपर निश्चय नहीं कर सके कि इनमें पहले किसे करना चाहिए और इसीलिए वे क्षण-भरके लिए व्याकुल हो उठे ॥१०४॥ तत्पञ्चात् 'इनमें पहले किसे करना चाहिए' इस बातका विचार करते हुए बुद्धिमान् वजदन्तने निश्चय किया कि सबसे पहले गुरुदेव-यशोधर महाराजके केवलकानकी पूजा करनी चाहिए ॥ १०५ ॥ क्यांकि बृद्धि-मान् पुरुषोंको दूरवर्ती कार्यकी अपेक्षा निकटवर्ती कार्य ही पहले करना चाहिए, उसके बाद दूरवर्ती मुख्य कार्य करना चाहिए ॥१०६॥ इसलिए जिस अईन्त पूजासे पुण्य होता है, जिससे बड़े-बड़े अभ्युद्य प्राप्त होते हैं, तथा जो धर्ममय आवश्यक कार्य हैं ऐसे अहन्तपूजा आदि प्रधान कार्यको ही पहले करना चाहिए॥ १०७॥

१. शोधम् । २. समीपम् । ३. तां द्ष्वा प०, द० । ४. आलिङ्गनम् । ५. अङ्कम् । ६. आवयोः । ७. निर्बोध्यमानापि अ०, प० । निर्बोध्यमानाऽपि द० । ८. मोमुह्यते इति मोमुह्या । मोमुह्येव छ० । मोमुह्ये द०, ८० । ९. चित्तविक्वतिः । १०. आगतम् । ११. विचारयन् । १२. दूरादासभ्रम् आगतं स्थिर-मित्यर्थः । १३. कर्तव्यम् । १४. विनध्वरमः ।

मनसीरयाकलथ्या सौ यशांघरगुराः पराम् । पूजां कर्नु रसमुत्तस्थौ तृषः पुण्यानुबन्धिनीम् ॥१०८॥ ततः पृतनया सार्द्धमुपस्त्य जगद्गुरुम् । पूज्यामास संप्रीतिप्रांस्कुल्लमुखपङ्कतः॥१०९॥ तत्यादा प्रणमन्नेव सोऽल्ब्धावधिमिद्धाः । विशुद्धपरिणामेन मितः कि न फल्क्थित ॥११०॥ तेनाबुद्धाच्युतेन्द्रत्वमात्मनः प्राक्तने भवे । लल्किताङ्गप्रियायाद्य दुहितृत्विमिहाश्वसा ॥११४॥ कृतामिवन्दनस्तस्मा विशृत्य कृतधाः सुताम् । पण्डिताय समर्प्याश्च प्रतस्थे दिग्जयाय सः ॥११२॥ कृतामिवन्दनस्तस्मा विशृत्य कृतधाः सुताम् । पण्डिताय समर्प्याश्च प्रतस्थे दिग्जयाय सः ॥११२॥ वक्षप्तां ततः कृत्वा चर्का वाक्षसमग्रतः । प्रास्थितासौ दिशो जेतं भ्वजिन्या सपद्भवमभाषत ॥११२॥ अथ पण्डितिकान्येयुः निपुणा निपुणं वचः । श्रीमत्याः प्रतिवोधाय रहस्यवमभाषत ॥११२॥ अथ पण्डितिकान्येयुः निपुणा निपुणं वचः । श्रीमत्याः प्रतिवोधाय रहस्यवमभाषत ॥११२॥ धृत्यपङ्कत्यस्तर्पद्दभनांकुजलप्त्यः । तस्या हृद्यसंतापमिव निर्वापयम्यसौ ॥११६॥ धृत्यपङ्कतसंत्रपंदभनांकुजलप्त्यः । तस्या हृद्यसंतापमिव निर्वापयम्यसौ ॥११६॥ ध्राप्ता सत्यं पण्डिता कार्ययुक्तिषु । जननीनिविधेषास्मि तव प्राणसमा सत्तो ॥१९७॥ ततो बृहि मिथः कन्ये धन्ये व्यं मौनकारणम् । नामयो गोपनीयो हि जनम्या इति विश्वतम् ॥१९८॥ मया सुनिपुणं चित्ते पर्यालोचितमीहितम् । तवासीक तु विज्ञातं तम्मे वद्र पर्तिवरे ॥१९९॥ किमेष मदनोन्मादः किमालि प्रहविप्लवः । प्रायो हि बौचनारम्मे जूनमते मदनप्रदः ॥१२०॥

मनमें ऐसा विचार कर वह राजा वजदन्त पुण्य बदानेवाली यहीधर महाराजकी उत्कृष्ट पूजा करनेके लिए उठ खड़ा हुआ।।१०८॥ तदनन्तर सेनाके साथ जाकर उसने जगद्गुक यहोधर महाराजकी पूजा की। पूजा करते समय उसका मुसकमल अत्यन्त प्रफुल्सित हो रहा था।१०९॥ प्रकाशमान बुद्धिके धारक वजदन्तने ज्यों ही बहोधर गुढ़के पर्लों प्रकाश किया त्यों ही उसे अवधिक्षान प्राप्त हो गया, सो ठीक ही है, विशुद्ध परिणामोंसे की गयी भक्ति क्या फलीभूत नहीं होगी? अथवा क्या-क्या फल नहीं देगी?।।११०॥उस अवधिक्षानसे राजाने जान लिया कि पूर्वभवमें में अच्युत स्वर्गका इन्द्र था और यह मेरी पुत्री श्रीमती ललितांगदेवकी स्वयंत्रभा नामक त्रिया थी।।१११॥ वह बुद्धिमान् वजदन्त बन्दना आदि करके वहाँसे लौटा और पुत्री श्रीमतीको पण्डिता धायके लिए सौंपकर शिव्र ही दिग्विजयके लिए चल पड़ा।।११२॥ इन्द्रके समान कान्तिका धारक वह चकवर्ती चक्ररक्की पूजा करके हाथी, घोड़ा, रथ, पियादे, देव और विद्याधर इस प्रकार पड़ेंग सेनाके साथ दिशाओंको जीतनेके लिए गया।।११३॥

तदनन्तर अतिशय चतुर पण्डिता नामकी धाय किसी एक दिन एकान्तमें श्रीमतीको सम-झानेके छिए इस प्रकार चातुर्यसे भरे वचन कहने छगी।।११४॥ वह उस समय अशोकवाटिका-के मध्यमें चन्द्रकान्त शिलातलपर बैठी हुई थी तथा अपने कोमल हाथोंसे [सामने बैठी हुई] श्रीमतीके अंगोंका बड़े प्यारसे स्पर्श कर रही थी। बोलते समय उसके मुख-कमलसे जो दाँतोंकी किरणक्ष्मी जलका प्रवाह बहु रहा था उससे ऐसी मालूम होती थी मानो वह श्रीमतीके हृद्यका सन्ताप ही दूर कर रही हो।।११५-११६॥ वह कहने लगी-हे पुत्रि, मैं समस्त कार्योंकी योजनामें पण्डिता हूँ—अतिशय चतुर हूँ। इसलिए मेरा पण्डिता यह नाम सत्य है-सार्थक है। इसके सिवाय मैं तुम्हारी माताके समान हूँ और प्राणोंके समान सदा साथ रहनेवाली प्रियसकी हूँ ॥११७॥ इसलिए हे धन्य कन्ये, तू यहाँ मुझसे अपने मौनका कारण कह। क्योंकि यह प्रसिद्ध है कि रोग मातासे नहीं छिपाया जाता।।११८॥ मैंने अपने चित्तमें तेरी इस केटाका अच्छी तरहसे विचार किया है परन्तु मुझे कुछ भी मालूम नहीं हुआ इसलिए हे कन्ये, ठीक-ठीक कह।।११९॥ हे सिख,क्या यह कामका उन्माद है अथवा किसी प्रहकी पीड़ा है?प्रायः करके बौबनके प्रारम्भ-

१, विवार्य । २. उद्युक्तोऽभूत् । ३. जिनस्वानात् । ४. सम्पूर्णवृद्धिः । ५. इन्द्रसमतेजाः । ६, अझोक-वनम् । ७, कार्यघटनामु । ८. रहसि । ९. पीडा ।

इति पृष्टा तथा किंविदानस्य मुखपङ्कम् । पश्चिनीय दिनापाये परिम्छानं महोत्पछम् ॥१२१॥ जगाद श्रीमती सत्यं न शक्कारमीद्दशं वचः । कर्यापि पुरतो वक्तुं छज्जाविवशमानसा ॥१२२॥ किंतु तेऽस पुरो नाहं जिहेम्याची छपन्त्यछम् । जननीनिर्विशेषा त्वं चिरं परिचिता च मे ॥१२३॥ तद् बक्ष्ये शृष्ठु सौम्याङ्गि महतीयं कथा मम । मया प्राग्जन्मचरितं स्मृतं देवागमेक्षणात् ॥१२॥ तत्कीदशं कथा वेति सर्वं वक्ष्ये सविस्तरम् । स्वप्नामुभूतमिय मे स्मृतौ तत्वितमासते ॥१२५॥ अहं पृवंभवेऽभूवं धातकीलण्डनामनि । महाद्वीपे सरोजाक्षि स्वगंभूम्यतिशायिनि ॥१२६॥ तत्रास्ति मन्याः पृष्टीद् विदेहे रप्रत्यगाश्रिते । विषयो गन्धिकामित्यो यः कुक्निय निर्जयत् ॥१२०॥ तत्रास्ति मन्द्रश्च निर्वित् । विषयो गन्धिकामित्यो यः कुक्निय निर्वित् ॥१२०॥ तत्रासीत् पार्टकामें नागदत्तो वणिक्सुतः । सुमितस्तस्य कान्तामृत् तयोजाताः सुता हुमे ॥१२०॥ नन्दश्च निर्वित् व्योपद्विते । वरसेनो जयादिश्च सेनस्तस्य नम्यान् ॥१२२॥ पृत्रिके च तयोजाते अदनश्चीपदादिके । कान्ते तयोरहं जाता निर्वामित कनीयसी ॥१३०॥ कदाचित् कानने रम्ये विरते चारणादिके । गिरायम्बरपूर्वेऽहं तिलके पिहितासवम् ॥१३२॥ नानिर्दिभूषणं दृष्टा मुर्ने सावधिवीधनम् । इदमप्रक्षमानस्य संबीध्य मगविद्यित ॥१३२॥ कनास्मि कर्मणा जाता कुले दीगंत्यशालिनि । बहुनिद्मतिनिर्विण्णां दोनामनुगृहाण माम् ॥१३३॥ इति पृत्यो मुन्नेन्द्रोऽसौ जगौ मधुरया गिरा । इहैव विषयेऽसुत्र पृत्रि जातासि कर्मणा ॥१३२॥

में कामरूपी ग्रहका उपक्रव हुआ ही करता है।।१२०।इस तरह पण्डिता धायके द्वारा पूछे जानेपर श्रीमतीने अपना मुरझाया हुआ मुख इस प्रकार नीचा कर लिया जिस प्रकार कि सूर्यास्तके समय कमलिनी मुरझाकर नीचे झुक जातो है। वह मुख नीचा करके कहने लगी-यह सच है कि मैं ऐसे वचन किसीके भी सामने नहीं कह सकती क्यांकि मेरा हृद्यल्खासे पराधीन हो रहा है।।१२१-१२२।। कितु आज में तुम्हारे सामने कहती हुई लिजत नहीं होती हूँ उसका कारण भी है कि मैं इस समय अत्यन्त दुःस्ती हो रही हूँ और आप हमारी माताके तुल्य तथा चिरपरिचिता हैं।।१२३॥ इसलिए हे मनोहरांगि, सुन, मैं कहती हूँ। यह मेरी कथा बहुत बड़ी है। आज देवोंका आगमन देखनेसे मुझे अपने पूर्वभवके चरित्रका स्मरण हो आया है।।१२४॥ वह पूर्वभवका चरित्र कैसा है अथवा वह कथा कैसी है १ इन सब बातोंको मैं विस्तारके साथ कहती हूँ। वह सब बिषय मेरी स्मृतिमें अनुभव कियेके समान स्पष्ट प्रतिमासित हो रहा है।।१२५॥

हे कमलनयने, इसी मध्यलोकमें एक धातकीलण्ड नामका महाद्वीप है जो अपनी शोमान्से स्वर्गभूमिको तिरस्कृत करता है। इस द्वीपके पूर्व मेठसे पश्चिम दिशाको ओर स्थित विदेह क्षेत्रमें एक गन्धिला नामका देश है जो कि अपनी शोमासे देवकुर और उत्तरकुरुको भी जीत सकता है। उस देशमें एक पाटली नामका प्राप्त है उसमें नागदत्त नामका एक वैश्य रहता था। उसकी क्षीका नाम सुमित था और उन दोनों के क्षमसे नन्द, नन्दिमित्र, नन्दिषेण, वरसेन और जयसेन ये पाँच पुत्र तथा मदनकान्ता और श्रीकान्ता नामकी दो पुत्रियाँ उत्पन्न हुई। पूर्वन्मकों में इन्हींके घर निर्नामा नामकी सबसे छोटी पुत्री हुई थी।।१२६-१३०। किसी दिन मैंने चारणचित नामक मनोहर वनमें अम्बरितलक पर्वतपर विराजमान अवधिक्षानसे सहित तथा अनेक ऋद्वियोंसे भूषित पिहितालव नामक सुनिराजके वर्शन किये। दर्शन और नमस्कार कर मैंने उनसे पूछा कि है भगवन, मैं किस कर्मसे इस दरिद्रकुलमें उत्पन्न हुई हूँ। हे प्रमो, कृपा कर इसका कारण कहिए और मुझ दीन तथा अतिशय उद्विन्न की-जनपर अनुमह कीजिए।।१३१-१३३॥ इस प्रकार पूछे जानेपर वे मुनिराज मधुर वाणीसे कहने लगे कि हे पुत्रि, पूर्वभवमें तू अपने कर्मोदयसे इसी देशके पलालप्त्वित नामक प्राप्ते देविल्याम नामक

१. लज्जाबीनम् । २. अपरम् । ३. मदनकान्त्रौ श्रीकान्तेत्यर्थः । ४. चारणचरिते । ५. भी भगवन्नित्य-भिमुक्षीकृत्य । ६. दारिद्रय । ७. उद्देगवतीम् । ८. अनावाम् । ९. पूर्वजन्मनि । 'प्रेत्यामुत्र भवान्तरे' ।

पळाळपर्वत्यामे देविळ्यामकूटकात् । सुमतेरुद्रे पुत्री धनश्चीरिति विश्रुता ॥१२५॥
अन्येषुश्च स्वमज्ञानात् शुनः प्तिकळेवरम् । सुनेः समाधिगुसस्य पठतोऽन्ते न्यभा सुद्रा ॥१३६॥
सुनिस्तदवळोवयासी त्वामिस्यन्यशिषत्त्वा । त्वयेदं बाळिके कर्म विरूपकमनुष्टितम् ॥१३७॥
फळिष्यति विपाके ते तुरन्तं कटुकं फळम् । इहस्यिधकमन्यस्मन् माननीयविमानता ॥१३८॥
इति बुवन्तमभ्येत्य श्वमामग्राहयस्तदा । भगविष्वदमज्ञानात् अमस्य कृतिमत्यरम् ॥१३९॥
तेनोपवामभावेन जाताल्यं पुण्यमाश्रिता । मनुष्यजन्भनीहाच कुळे परमदुर्गते ॥१४०॥
ततः कस्त्याखि कस्त्याणं गृहाणोपोषितं क्षत्रम् । विनेन्द्रगुणसंपत्ति श्रुतज्ञानमपि क्षमात् ॥१४३॥
कृतानां कर्मणामार्थे सहसा परिपाचनम् । तपोऽनक्षनमान्नातं विधियुक्तमुपोषितम् ॥१४२॥
तीर्यकृत्वस्य पुण्यस्य कारणानीह विध्युक्तम् । कस्याणान्यत्र पञ्चेव प्रातिहार्याष्टकं तथा ॥१४२॥
विधियुक्तमुपोषितम् । श्रुतज्ञानोपवासस्य स्वरूपमञ्जोष्यते ॥१४५॥
उपवासदिनान्यत्र विधिष्टमुनिसिमंता । श्रुतज्ञानोपवासस्य स्वरूपमञ्जोष्यते ॥१४५॥
विधियुक्तमुक्तिवादिमानुद्विस्य सद्गुणान् । या साऽनुष्ठीयते सभ्यैः संपत्निनगुणादिका ॥१४५॥
उपवासदिनान्यत्र विधिष्ठमुनिसिमंता । श्रुतज्ञानोपवासस्य स्वरूपमञ्जोष्यते ॥१४५॥

पटेलकी सुमति स्त्रीके उदरसे धनश्री नामसे प्रसिद्ध पुत्री हुई थी।।१३४-१३५।। किसी दिन तूने पाठ करते हुए समाधिगुप्त मुनिराजके समीप मरे हुए कुत्तेका दुर्गन्धित कलेवर डाला था और अपने इस अज्ञानपूर्ण कार्यसे खुश भी हुई थी। यह देखकर मुनिराजने उस समय तुझे उपदेश दिया था कि बालिके, तूने यह बहुत ही विरुद्ध कार्य किया है, भविष्यमें उदयके समय यह तुझे दुःखदायी और कटुक फल देगा क्योंकि पूज्य पुरुषोंका किया हुआ अपमान अन्य पर्यायमें अधिक सन्ताप देता है।।१३६-१३८।। मुनिराजके ऐसा कहनेपर धनश्रीमे उसी समय उनके सामने जाकर अपना अपराध क्षमा कराया और कहा कि हे भगवम् ,मैंने यह कार्य अज्ञानवश ही किया है इसिंडिए क्षमा कर दीजिए ॥१३९॥ उस उपशम भावसे-क्षमा माँग छेनेसे तुझे कुछ थोड़ा-सा पुण्य प्राप्त हुआ था उसीसे तू इस समय मनुष्ययोनिमें इस अतिशय दरिद्र कुरुमें उत्पन्न हुई है ॥१४०॥ इसलिए हे कल्याणि, कल्याण करनेवाले जिनेन्द्रगुणसम्पत्ति और श्रुतज्ञान इन दो उपवास ब्रतोंको कमसे प्रहण करो ॥१४१॥ हे आर्य, विधिपूर्वक किया गया यह अनशन तप, किये हुए कर्मोंको बहुत शीघ्र नष्ट करनेवाला माना गया है ॥१४२॥ तीर्थंकर नामक पुण्य प्रकृतिके कारणभूत सोलह भावनाएँ, पाँच कल्याणक, आठ प्रातिहार्य तथा चौतीस अतिशय इन तिरसठ गुणोंको उद्देश्य कर जो उपवास व्रत किया जाता है उसे जिनेन्द्रगुण-सम्पत्ति कहते हैं। भावार्थ-इस ब्रतमें जिनेन्द्र भगवान्के तिरसठ गुणोंको लक्ष्य कर तिरसठ उपवास किये जाते हैं जिनकी व्यवस्था इस प्रकार है-सोल्ड कारण भावनाओंकी सोल्ड प्रतिपदा, पंच कल्याणकोंकी पाँच पंचमी, आठ प्रातिहायोंकी आठ अष्टमी और चौतीस अतिशयोंकी बीस द्शमी तथा चौदह चतुर्दशी इस प्रकार तिरसठ उपवास होते हैं॥१४३-१४४॥ पूर्वोक्त प्रकारसे जिनेन्द्रगुणसम्पत्ति नामक ब्रतमें तिरसठ उपवास करना चाहिए ऐसा गणधरादि मुनियोंने कहा है। अब इस समय श्रुतज्ञान नामक उपवास व्रतका स्वरूप कहा जाता है ॥१४५॥ अट्टाईस, ग्यारह,

१. त्यवान्तुदा । २. निकृष्टम् । ३. पूज्यावज्ञा । ४. --प्राह्यत् तदा अ०, स० ।--मम्पेत्याक्षमयस्त्वमम् तदा प० । ५. क्षिप्रम् । 'लघु क्षिप्रमरं दुतम्' इत्यमरः । ६. उत्कृष्टदरिदे । ७. तदनन्तरम् । ८. हे पुण्यवति । ९. शुमम् । १०. यतम् । ११. एतद्द्वयामकम् । १२. क्रममनितकम्य । गृहाणेति यावत् । १३. परिपाचयाति परिपाचनम् । १४. कथितम् । १५. उपोषितवते । १६. अतिशयाश्चतु ---अ०, प०, स० । अतिशयाश्च-ल० । अतिशयाः । १७. जिनगुणसंपत्तौ । १८. मतिज्ञानम् अष्टविशतिप्रकारम् । एकादश इति एकादशाङ्कानि इत्यर्थः । परिकर्मे च द्विप्रकारमित्यर्थः । सूत्रमष्टाशोतिप्रकारमित्यर्थः । आधनुयोगम् एक प्रकारमिति यावत् । चतुर्दश पूर्वीण इत्यर्थः । चूलिकादच पञ्चप्रकारा इत्यर्थः । मनःपर्ययश्च द्विप्रकार इत्यर्थः । केवलज्ञानम् एकप्रकारमिति यावत् । १९. पञ्चकम् प०, द०, ल० ।

विद्धि पर्द्वश्येकसंक्यां के सरवादिकानपर्ययात् । नामोद्देशकमर्श्ययं ज्ञानानामित्यनुस्मृतः ॥१४७॥ मित्रज्ञानम्पेकाद्दशाङ्गानि परिकर्म च । सूत्रमायनुयोगं च पूर्वाण्यपि च चूलिकाम् ॥१४८॥ अविधि च मनःपर्ययाक्यं केवकमेव च । ज्ञानभेदान् प्रतीरयेमान् श्रुतज्ञानमुपोप्यते ॥१४९॥ दिनानां सतमन्नेष्टमष्टापञ्चासताधिकम् । विद्धि रत्यांतावालम्य तपोऽनशनमाचर ॥१५०॥ उसन्ति ज्ञानसात्राज्यं विष्योः फलम्यैनयोः । स्वर्गाधिपि फलं प्राहुर नयोरनुषङ्गजम् ॥१५९॥ सुनयः पश्य कल्याखि शापानुम्रह्योः समाः । वित्रकान्तिरत्तस्तेषां लोकद्वयविरोधिनो ॥१५९॥ वाचातिलक्षनं वाचं विरुण्यद्धि सवे परे । मनसोत्त्वकृतं चापि स्मृतिमाहन्ति मानसीम् ॥१५६॥ वाचातिलक्षमस्तेषां कायानीः साध्येत्तराम् । तस्मात्तपोधनेन्द्राणां कार्यो नात्रिक्रमो वृधेः ॥१५६॥ क्षमाधनानां क्रोधान्ति जनाः संयुक्षयन्ति य । क्षमामस्मप्रतिच्छन्तं दुर्वचो विरुक्तक्षम् ॥१५६॥ समोष्टकाष्टजनितं प्रात्तोप्य पवनेरितम् । कि तर्ने नाज्ञितं मुग्धे हितं लोकद्वयाभितम् ॥१५६॥ समोष्टकाष्टजनितं प्रात्तोप्य पवनेरितम् । कि तर्ने नाज्ञितं मुग्धे हितं लोकद्वयाभितम् ॥१५६॥ इत्यं मुनिवचः पथ्यमनुमस्य यथाविधि । उपोच्य तद्दुयं स्वायुरन्ते स्वर्गमयासिषम् ॥१५८॥ लिलताङ्गस्य त्यासं कान्तादेवी स्वयंत्रमा । सार्वं सपर्ययागस्य ततो गुरुमपूज्यम् ॥१५८॥ कल्पेऽनस्पर्विरंशाने भीप्रमाधिपसंयुता । मोगान् विश्वस्वात्र ज्ञातेति कथापर्यवसानकम् ॥१५८॥

दो, अठासी, एक, चौदह, पाँच, छह, दो और एक इस प्रक्रार मतिज्ञान आदि भेदोंकी एक सौ अठावन संख्या होती है। उनका नामानुसार क्रम इस प्रकार है कि मतिझानके अहाईस, अंगोंके ग्यारह,परिकर्मके दो,सूत्रके अद्वासी,अनुयोगका एक, पूर्वके चौदह, चूलिकाके पाँच, अवधिज्ञान-के छह, मनःपर्ययज्ञानके दो और केवछज्ञानका एक-इस प्रकार ज्ञानके इन एक सी अद्वावन भेटोंकी प्रतीतिकर जो एक सी अहाबन दिनका उपवास किया जाता है उसे श्रुतझान उपवास ब्रुत कहते हैं। हे पुत्रि,त् भी विधिपूर्वक ऊपर कहे हुए दोनों अनशन व्रतोंको आचरण कर।।१४६-१५०॥ है पुत्रि, इन दोनों ब्रतोंका मुख्य फल केवलज्ञानकी प्राप्ति और गौण फल स्वर्गादिकी प्राप्ति है ॥१५९॥ हे कल्याणि, देख, मुनि शाप देने तथा अनुप्रह करने-दोनोमें समर्थ होते हैं, इस-लिए उनका अपमान करना दोनों लोकोंमें दुःख देनेवाला है ॥१५२॥ जो पुरुष वचन-द्वारा मुनियोंका उक्षंघन-अनादर करते हैं वे दूसरे भवमें गूँगे होते हैं। जो मनसे निरादर करते हैं उनकी मनसे सम्बन्ध रखनेबाळी स्मरणशक्ति नष्ट हो जाती है और जो शरीरसे तिरस्कार करते हैं उन्हें ऐसे कौन-से दुःख हैं जो प्राप्त नहीं होते हैं ? इसलिए बुद्धिमान् पुरुषोंको तपस्बी मुनियोंका कभी अनादर नहीं करना चाहिए। हे मुन्धे, जो मनुष्य, क्षमारूपी धनको धारण करनेवाले मुनियोंकी, मोहरूपी काष्ट्रसे उत्पन्न हुई, विरोधरूपी वायुसे प्रेरित हुई, दुर्वचनरूपी तिलगोंसे भरी हुई और अमारूपी भस्मसे ढकी हुई क्रोधरूपी अग्निको प्रज्वलित करते हैं उनके द्वारा, दोनों लोकोंमें होनेवाला अपना कौन-साहित नष्ट नहीं किया जाता ? ॥१५३-१५६॥ इस प्रकार मैं मुनिराजके हितकारी वचन मानकर और जिनेन्द्रगुण-सम्पत्ति तथा श्रुतक्कान नामक दोनों त्रतोंके विधिपूर्वक उपवास कर आयुके अन्तमें स्वर्ग गयी ॥१५७॥ वहाँ छलितागदेवकी स्वयंत्रभा नामकी मनोहर महादेवी हुई और वहाँसे छिलताग-देवके साथ मध्यलोकमें आकर मैंने अत देनेवाले पिहितास्त्रव गुरुकी पूजा की ॥१५८॥ बड़ी-बड़ी ऋद्धियोंको धारण करनेबाली मैंने उस ऐशान स्वर्गमें श्रीप्रभविमानके अधिपति ललितांग-

१. संस्थाहन अ०, प०,स०, द०, छ०। २. पर्यसान् अ०, प०, स०, द०, छ०। ३. विधी व०, अ०, द०, म०, प०, छ०, द०। ४. विधी। ५. -योरनुषङ्गजम् अ०, प०, स०, म०, छ०, ट०। ६. आनुः विङ्गकम्। ७. समर्थाः। ८. अतिक्रमणम्। ९. कायेनातिक्रमे तेषां कार्तिः सा या न दौकते। अ०, प०, स०, द०। कायेनातिक्रमस्तेषां कार्यातिं साधयेत्तराम् म० १०. प्रतीप-अ०, स०, द०। ११. प्रातिकूल्यमेव वायुः।। १२. भुकत्वा तु।

लिलताङ्गच्युती तस्मात् वण्मासान् जिनपूजनम् । कृत्वा प्रच्युत्य संभूतिमिहालिस तन्दरि ॥१६०॥ तिमदानीमनुस्मृत्य तदन्वेषणसंविधा । यसेऽहं प्रयता तेन वार्चयमविधि देथे ॥१६१॥ उत्कीणं इव देवोऽसी पश्याद्यापि मनो मम । स्रधितिष्ठति विद्वयंन रूपेयानङ्गता गतः ॥ १६२ ॥ अलिलाङ्गवपुः सीम्यं लिलतं लिलताने । सहजाताम्यरं स्रविव स्फुरदाभरगोज्ञवलम् ॥ १६३ ॥ पश्यामीव सुलस्पर्यं तत्करस्पर्यंलास्ति । तदलाभे च मद्गात्रं आमता नेतदुज्यति ॥१६४॥ इमेऽश्रुविन्दवोऽजसं निर्यान्ति मम लोचनात् । मद्दुःलमक्षमा इष्ट्रं तमन्वेष्ट्रमिवोद्यतः ॥१६४॥ इसेऽश्रुविन्दवोऽजसं निर्यान्ति भ्रोमती सर्वाम् । सद्दुःलमक्षमा इष्ट्रं तमन्वेष्ट्रमिवोद्यतः ॥१६४॥ इसेऽश्रुविन्दवोऽजसं निर्यान्ति भ्रोमती सर्वाम् । सत्युत्ति निर्यान्तेषणं प्रति ॥१६५॥ स्वि सर्यां सरोज।श्रि कृतोऽद्य स्यान्ममासुलम् । निर्म्याः किसु दौःस्थित्यं तपत्यां तपन्युती ॥१६७॥ सत्यं त्वं पण्डिता कार्यघटनास्वतिपण्डिता । तन्ममैतस्य कार्यस्य संसिद्धिस्वयि विष्वे ॥१६०॥ सत्यं त्वं पण्डिता कार्यघटनास्वतिपण्डिता । तन्ममैतस्य कार्यस्य संसिद्धिस्वयि विष्वे ॥१६०॥ ततो रक्ष मम प्राणान् प्राणेशस्य गवेषणात् । स्रीणां विषयप्रतीकारे सिष्य प्वावलम्बनम् ॥१६९॥ विष्ठपायं च तेऽद्याहं स्वे विष्य गवेष्याद्य । मया विक्रित्वतं पृवंभवसंबन्धिपद्यस्य ॥१७०॥

देवके साथ अनेक भोग भोगे तथा वहाँ से च्युत होकर यहाँ वजादन्त चक्रवर्तीके श्रीमती नामकी पुत्री हुई हूँ । हे सखि, यहाँतक ही मेरी पूर्वभवकी कथा है ॥१५९॥ हे कुशोदरि, रुखितांग-देवके स्वर्गसे च्युत होनेपर मैं छह महीने तक जिनेन्द्रदेवकी पूजा करती रही फिर वहाँसे चल-कर यहाँ उत्पन्न हुई हूँ ।।१६०।। मैं इस समय उसीका स्मरण कर उसके अन्वेपणके लिए प्रयक्ष कर रही हूँ और इसीलिए मैंने मौन धारण किया है ॥१६१॥ हे सिख, देख, यह लिलतांग अब भी मेरे मनमें निवास कर रहा है। ऐसा मालूम होता है मानो किसीने टाँकी-द्वारा उकेरकर सदाके लिए मेरे मनमें स्थिर कर दिया हो। यद्यपि आज उसका वह दिव्य-वैकियिक शरीर नहीं है तथापि वह अपनी दिव्य शक्तिसे अनंगता (शरीरका अभाव और कामदेवपना) धारण कर मेरे मनमें अधिष्टित है ॥१६२॥ हे सुमुखि, जो अतिशय सीम्य है, सुन्दर है, साथ-साथ उलन्न हुए वस्त्र तथा माला आदिसे सहित है, प्रकाशमान आभरणोंसे उज्ज्वल है और सुसकर स्पर्शसे सहित है ऐसे छिलतांगदेवके शरीरको मैं सामने देख रही हूँ, उसके हाथके स्पर्शसे छाछित सुखद स्पर्शेको भी देख रही हूँ परन्तु उसकी प्राप्तिके विना मेरा यह शरीर कुशताको नहीं छोड़ रहा है।।१६३-१६४॥ ये अश्रुबिन्दु निरन्तर मेरे नेत्रोंसे निकल रहे हैं जिससे ऐसा मालूम होता है कि ये हमारा दुःख देखनेके लिए असमर्थ होकर उस लिखांगको खोजनेके लिए ही मानी **उद्यत हुए हैं ।।१६५। इतना कहकर वह श्रीमती फिर भी पण्डिता सस्त्रीसे कहने** लगी कि हे प्रिय संखि, तू ही मेरे पतिको खोजनेके लिए समर्थ है। तेरे सिवाय और कोई यह कार्य नहीं कर सकता ॥१६६॥ हे कमलनयने, आज तेरे रहते हुए मुझे दुःख कैसे हो सकता है ? सूर्यकी प्रभाके देवीप्यमान रहते हुए भी क्या कमलिनीको दुःख होता है ? अर्थात् नहीं होता ॥१६७॥ हे सुखि, तू समस्त कार्योंके करनेमें अतिशय निपुण है अतएव तू सचमुचमें पण्डिता है—तेरा पण्डिता नाम सार्थक है। इसिटए मेरे इस कार्यकी सिद्धि तुझपर ही अवलम्बित है।।१६८।। हे सिख, मेरे प्राणपति छिछतांगको खोजकर मेरे प्राणोंकी रक्षा कर क्योंकि स्त्रियोंकी विपत्ति द्र करनेके छिए सियाँ ही अवलम्बन होती हैं। १९६९।। इस कार्यकी सिद्धिके छिए मैं आज

१. पवित्रा : २. मौनम् । ३. दैवेन म० छ० । ४. अशरीरत्वम् । ५. निल्नानने अ०, व०, स०, छ०, म० । छ०, व०, पुस्तकयोः 'लिलितानने' 'निल्नानने' इत्युभमणा पाठोऽस्ति । ६. सहजाताम्बरस्रको म०, छ० । ७. लिलितम् प०, छ० । ८. लिलिताङ्गस्यालाभे । ९. कृशत्वम् । १०. स्थेयप्रकाशनेति सूत्रात् प्रतिज्ञानिर्णयप्रकाशनेषु आत्मनेपदी । तिष्ठित स० । ११. गवेपणोपायम । १२. प्रकृतः

कचित् विकिश्वित्रगृहान्तः प्रकृतं चित्तरक्षनम् । तद्वजादाय पूर्णानां मनः संमोहकारणम् ॥१०१॥
पित्रवाश्च ये मिथ्या वैवाक्ष्योद्धत्वद्धयः । तान् स्मितांशुप्रटच्छक्षान् कुरु गृहार्थसङ्करे ॥१७२॥
इत्युक्त्वा पण्डितावोचत् तिक्षण्ञाञ्चासनं वचः । स्मितांशु मक्षतीपुक्तः किरतीवोद्धमाक्षित्म ॥१७३॥
मिथ्य सत्यां मनस्तापो मा भूत् ते कछमापिणि । छसत्यां चृतमक्षयां कोकिछायाः कुतोऽसुस्तम् ॥१७४॥
कवेभीरिव सुश्चिष्टमर्थं ते सृगये पतिम् । सत्ति छहमीरिवोधोगशास्तिनं पुरुषं परम् ॥१७४॥
घटयिष्यामि ते कार्यं पद्धभीरहमुद्यता । दुवंदं नास्ति मे किचित् प्रतिहि जगत्यये ॥१७६॥
नानाभरणविन्यासमतो धारय सुन्दरि । वसन्तकतिकेवोद्यत्रवा छाङ्करस्कुलम् ॥१७७॥
तद्त्र संशयो नैव कार्यः कार्यस्य साभने । श्रीमतोप्राधितार्थानां ननु सिद्धिरसंश्चयम् ॥१७८॥
इत्युक्त्वा पण्डिताश्वास्य तां तद्पितपृष्टकम् । गृहोत्वागमदाश्चेव महापूर्तजिनास्यम् ॥१७९॥
यः सुद्रोच्छितः कृरैर्छक्ष्यते रक्षमासुरः । पातास्तुरकणस्तोषात् पर्वे किमप्युद्धक्षिवाहिराद् ॥१८०॥
वर्णसाङ्कर्यसंभूत् विक्रकर्मान्वता अपि । यद्वित्तयो जगविष्यत्वारिण्यो गणिका इव ॥१८९॥

तुझसे एक उपाय बताती हूँ। वह यह है कि मैंने पूर्वभवसम्बन्धी चरित्रको बतानेवाला एक चित्रपट बनाया है।। १७०।। उसमें कहीं-कहीं चित्त प्रसन्न करनेवाले गूढ़ विषय भी लिखे गये हैं। इसके सिवाय वह धूर्त मनुष्योंके मनको भ्रान्तिमें डालनेवाला है। हे सिख, तू इसे छेकर जा।।१७१।। धृष्टताके कारण उद्धत बुद्धिको घारण करनेवाले जो पुरुष झ्टमूठ ही यदि अपने-आपको पति कहें—मेरा पति बनना चाहें उन्हें गूढ़ विषयोंके संकटमें हास्यिकरणरूपी वस्रसे आच्छादित करना अर्थान् चित्रपट देखकर झूठमूठ ही हमारा पति बनना चाहें उनसे तू गृढ़ विषय पूछना जब दे उत्तर न दे सकें तो अपने मन्द हास्यसे उन्हें छज्जित करना।।१७२।। इस प्रकार जब श्रीमती कह चुकी तब ईषत् हास्यकी किरणोंके वहाने पुष्पांजिल विखेरती हुई पण्डिता सखी, उसके चित्तको आश्वासन देनेवाले बचन कहने लगी ॥१७३॥ हे मधुरभाषिणि, मेरे रहते हुए तेरे चित्तको सन्ताप नहीं हो सकता क्योंकि आम्रमंजरीके रहते हुए कोयलको दुःख कैसे हो सकता है ? ॥१७४॥ हे सिख, जिस प्रकार कविकी बुद्धि सुश्लिष्ट-अनेक भाषोंको सूचित करनेवाले उत्तम अर्थको और छक्ष्मी जिस प्रकार उद्योगशाली मनुष्यको खोज छाती है उसी प्रकार मैं भी तेरे पतिको स्रोज लाती हूँ ॥१७५॥ हे सस्ति, मैं चतुर बुद्धिकी धारक हूँ तथा कार्य करनेमें हमेशा उद्यत रहती हूँ इसिछए तेरा यह कार्य अवस्य सिद्ध कर दूँगी। तू यह निश्चित जान कि मुझे इन तीनों लोकोंमें कोई भी कार्य कठिन नहीं है।।१७६॥ इसलिए हे सुन्दरि, जिस प्रकार माधवी लता प्रकट होते हुए प्रवालों और अंकुरोंके समृहको धारण करती है उसी प्रकार अब तू अनेक प्रकारके आभरणोंके विन्यासको धारण कर ॥१००॥ इस कार्यकी सिद्धि-में तुझे संशय नहीं करना चाहिए क्योंकि श्रीमतीके द्वारा चाहे हुए पदार्थोंकी सिद्धि निःसन्देह ही होती है ।।१७८।। वह पण्डिता इस प्रकार कहकर तथा उस श्रीमतीको समझाकर उसके द्वारा दिये हुए चित्रपटको छेकर शीघ्र ही महापूत नामक अथवा अत्यन्त पवित्र जिनमन्दिर गयी ।।१७९॥ वह जिनमन्दिर रक्नोंकी किरणोंसे शोभायमान अपने ऊँचे उठे हुए शिखरोंसे ऐसा जान पड़ता था मानो फण ऊँचा किये हुए शेषनाग ही सन्तुष्ट होकर पाताललोकसे निकला हो ॥१८०॥ उस मन्दिरको दीवाळेंठीक वेश्याओंके समान थीं क्योंकि जिस प्रकार वेश्याएँ वर्णसंक-रता (ब्राह्मणादि वर्णोंके साथ व्यभिचार)से उत्पन्न हुई तथा अनेक आइचर्यकारी कार्योंसे सहित

१. आत्मानं पति बुवते इति पतिबुवाः । २. घार्ष्ट्यम् । ३. पुष्पस्तवकैः । ४. किरन्ती अ०, स०, द०, छ०। ५. पुष्पम् । ६. उत्कृष्टम् । ७. जानीहि । ८ वसन्ततिलकेवोद्यत् ल० । माधवीलता । ९. नवपल्लवः । १०. कर्तव्यः । ११. श्रीरस्यास्तीति श्रीमती तया वाञ्चितवदार्यानाम् । १२. येन केनापि प्रकारेण । १३. [आलेक्य कर्म ] पक्षे नानाप्रकारपापकर्म ।

दिवामन्यां निशां हर्तुं क्षमैर्मणिविचित्रितैः । तुङ्गः श्रङ्गेः स्म यो माति दिवमुन्मीलयेश्वित्र ॥१८२॥ यदित्रितिशं साधुमृन्देशमन्द्रनिःस्वनम् । प्रजल्पश्चित्र यो मस्य स्थान्यतः समागतैः ॥१८३॥ यस्य स्थानसंसक्ताः केतवोऽनिलचहिताः । विश्वभुवेन्द्रनामक्ष्ये न्याह्मयन्त इवामरान् ॥१८४॥ यद्वातायनिवर्याता धूपधूमाश्चकासिरे । स्वगंस्योपायनीकतु निर्ममाणा धनानित्र ॥१८५॥ यस्य स्थातास्वरातः तारास्तरलरोचिषः । पुष्पोपहारसंमोहमातन्वसभोजुषाम् । ॥१८६॥ विश्वसंयाता श्वित्रसंदर्भरविद्याकृतिः । यः सु भग्निस्मान्या निल्यवन्य इवायमी ॥१८७॥ सपताको रणद्वष्यो यो दहस्तमससंस्तः । व्यभाद् गम्भीरनिष्येषः सवृहित इवेमराट् ॥१८८॥ यस्तु स्थात्रको रणद्वष्यो यो दहस्तमससंस्तः । व्यभाद् गम्भीरनिष्येषः सवृहित इवेमराट् ॥१८८॥ यस्तु स्थात्यकालेऽपि मद्यारमं शिखण्डिषु ॥१८९॥ यस्तु स्थात्यकालेऽपि सद्यारमं शिखण्डिषु ॥१८९॥ यस्तु स्थात्यकालेऽपि सद्यारमं शिखण्डिष्ठ ॥१९०॥

होकर जगतके कामी पुरुषोंका चिस हरण करती हैं उसी प्रकार वे दीवालें भी वर्ण-संकरता (काछे पीछे नीछे लाल आदि रंगोंके मेल)से बने हुए अनेक चित्रोंसे सहित होकर जगतके सब जीबोंका चित्त हरण करती थीं ।।१८१॥ रातको भी दिन बनानेमें समर्थ और मणियोंसे चित्र-विचित्र रहनेवाले अपने ऊँचे-ऊँचे शिखरोंसे वह मन्दिर ऐसा मालूम होता था मानो स्वर्गका उन्मीलन ही कर रहा है-स्वर्गको भी प्रकाशित कर रहा हो ॥१८२॥ उस मन्दिरमें निरन्तर अनेक मुनियोंके समृह गम्भीर शब्दोंसे स्तोत्रादिकका पाठ करते रहते थे जिससे ऐसा जान पहता था मानो वह आये हुए भज्य जीवोंके साथ सम्भाषण हो कर रहा हो ॥१८३॥ उसकी ज्ञिसरोंके अप्रभागपर लगी हुई तथा वायुके द्वारा हिलती हुई पताकाएँ ऐसी सुशोभित हो रही थीं मानो वन्दना मक्ति आदिके लिए देवोंको ही बुला रही हों ॥१८४॥ उस मन्दिरके झरोखोंसे निकछते हुए धूपके धूम ऐसे माल्म होते थे मानो स्वर्गको भेंट देनेके लिए नवीन मेघोंको ही बना रहे हों ॥१८५॥उस मन्दिरके शिखरोंके चारों ओर जो चंचल किरणोंके धारक तारागण चमक रहे थे वे उत्पर आकाशमें स्थित रहनेवाले देवोंको पुष्पोपहारकी भ्रान्ति उत्पन्न किया करते थे अर्थात् **देव छोग यह समझते थे कि कहीं शिखरपर किसीने फूर्छोंका** उपहार तो नहीं चढ़ाया है ॥१८६॥ वह चैत्यालय सद्वृत्तसंगत-सम्यक्चारित्रके धारक मुनियोंसे सहित था, अनेक चित्रोंके समृहसे शोभायमान था, और स्तोत्रपाठ आदिके शब्दोंसे सहित था इसलिए किसी महाकाव्य-के समान सुशोभित हो रहा था क्योंकि महाकाव्य भी, सद्वृत्त-वसन्ततिलका आदि सुन्दर-सुन्दर छन्दोंसे सहित होता है, मुरज कमल छत्र हार आदि चित्रश्लोकोंसे मनोहर होता है और उत्तम-उत्तम शब्दोंसे सहित होता है ॥१८७॥ उस चैर्त्याख्यपर पताकाएँ फहरा रही थीं, भीतर बजते हुए घण्डे लटक रहे थे, स्तीत्र आदिके पढ़नेसे गम्भीर शब्द हो रहा था, और स्वयं अनेक मजबूत सम्भोंसे स्थिर था इसिछए ऐसा जान पड़ता था मानी कोई बढ़ा हाथी ही हो क्योंकि हाथीपर श्री पताका फुटराती है, उसके गलेमें मनोहर शब्द करता हुआ घण्टा बँधा रहता है। यह स्वयं गम्भीर गर्जनाके शब्दसे सहित होता है तथा मजबूत सम्भोंसे वँधा रहनेके कारण स्थिय होता है ॥१८८॥ वह चैत्यालय पाठ करनेवाले मनुष्योंके पवित्र शब्दों तथा बन्दना करनेवाले मनुष्योंकी जय जय ध्वनिसे असमयमें ही मयुरोंको मदोन्मत्त बना देता था अर्थात मन्दिरमें होनेवाले शब्दको मेघका शब्द समझकर मयुर वर्षाके बिना ही मदोनमत्त हो जाते

१. आस्मानं दिवा मन्यत इति दिवामन्या ताम् । २. स्वर्गम् । ३. पश्यित्रव । ४. संभाषणं कुर्वन् । ५. मध्यैः सह । ६. वाह्वयन्त अ०,स० । ७. तद्वाता-- ७० । ८. निर्मिमीत इति निर्मिमाणा । ९. धना इव ल० । १०. संभ्रान्तिम् । ११. मातन्वन्ति नभोजुषाम् द० । १२. सच्यारित्रवद्मस्थजनसहितः, पक्षे समीचीनवृत्तजाति- सहितः । १३. वित्रपृत्रिकासन्दर्भः, पक्षे वित्रार्थसन्दर्भरचना । १४. सुशब्दी । १५. भूमौ । १६. सम्यग् धृतः । १७. कुवीलवैः पक्षे चारणमृनिभिः । १८. पक्षे परिचयः । १९. शब्दागमपरमागमादिविद्याधरैः खपरैरुच ।

थे ॥१८९॥ वह चैत्यालय अत्यन्त ऊँचे-ऊँचे शिखरोंसे सहित था, अनेक चारण (मागध स्तुतिपाठक) सब उसकी स्तुति किया करते थे और अनेक विद्याधर (परमागमके जाननेवाले) उसको सेवा करते थे इसलिए ऐसा शोभायमान होता था मानो मेरु पर्वत ही हो क्योंकि मेरु पर्वत भी अत्यन्त ऊँचे शिखरोंसे सिहत है, अनेक चारण (ऋद्विके धारक मुनिजन) उसकी स्तुति करते रहते हैं तथा अनेक विद्याधर उसकी सेवा करते हैं ॥१९०॥ इत्यादि वर्णन-युक्त उस चैत्यालयमें जाकर पण्डिता धायने पहले जिनेन्द्र देवकी वन्दना की फिर वह वहाँकी चित्रशालामें अपना चित्रपट फैलाकर आये हुए लोगोंकी परीक्षा करनेकी इच्लासे बैठ गयी ॥१९१॥ विशाल बुद्धिके धारक कितने ही पुरुष आकर बड़ी सावधानीसे उस चित्रपटको देखने लगे और कितने ही उसे देखकर यह क्या है ? इस प्रकार जोरसे बोलने लगे ॥१९२॥ वह पण्डिता समुचित वाक्योंसे उन सबका उत्तर देती हुई और पण्डिताभास—मूर्क लोगोंपर मन्द हास्यका प्रकाश डालती हुई गम्भीर भावसे वहाँ बैठी थी ॥१९३॥

अनन्तर जिसने समस्त दिशाओं को जीत लिया है और जिसे समस्त मनुष्य विद्याधर और देव नमस्कार करते हैं ऐसा बजदन्त चकवर्ती दिग्विजयसे वापस छौटा ॥१९४॥ उस समय चक्रवर्तीने बसीस हजार राजाओं-द्वारा किये हुए राज्याभिषेकमहोत्सवको प्राप्त किया था सो ठीक ही है, पुण्यसे क्या-क्या नहीं प्राप्त होता ? ॥१९५॥ यद्यपि वह चक्रवर्ती और वे बसीस हजार राजा हाथ, पाँव, मुख आदि अववर्षों समान आकारके धारक थे तथापि वह चक्रवर्ती अपने पुण्यके माहात्म्यसे उन सबके द्वारा पूज्य हुआ था ॥१९६॥ इसका शरीर अनुपम था, मुख चन्द्रमाके समान सौम्य था, और नेश्र कमलके समान सुन्दर थे। पुण्यके उदयसे वह समस्त मनुष्य और देवोंसे बदकर शोभायमान हो रहा था॥१९७॥ इसके दोनों पाँवोमें जो शंख, चक्र, अंकुश आदिके चिद्व शोभायमान थे वे ऐसे जान पड़ते थे मानो लक्ष्मीने ही चक्रवर्तीके थे सब लक्षण लिखे हैं ॥१९८॥ अन्यर्थ आक्राके थारक महाराज वजदन्त जब पृथ्वीका शासन करते थे तब कोई भी प्रजा अपराध नहीं करती थी इसलिए कोई भी पुरुष दण्डका भागी नहीं होता था ॥१९९॥ वह चक्रवर्ती वक्ष:स्थलपर लक्ष्मीको और मुखकमलमें सरस्वतीको धारण करता था परन्तु अत्यन्त प्रिय कीर्तिको धारण करती थे हिए उसके पास कोई स्थान ही नहीं रहा इसलिए उसने अकेली कीर्तिको लोकके अन्त तक पहुँचा दिया था। अर्थात् लक्ष्मी और सरस्वती तो

१. परीक्षितुमिन्छुः । २. प्रेक्यन्ते **४०, २०। प्रेक्यन्त म०, छ०। ३.** पण्डिता इवाचरितान् । ४. घरणीयरैः ४०, प०, २०, म०, २०, छ०। ५. **पिह्यानि ।** ६. दण्डमितुं योग्यो दण्ड्यः स पासी पक्षद्य । ७. असम्मताम् । 'पाम्यथायसिम्नावनिकास्यप्रणाम्यानास्यं मानग्यनिक्रियासासम्मत्यनित्ये' इति सूत्रात् असम्मत्यर्थे ध्यणन्तनिपातनम् । प्राणाम्यमिव ४०, छ० ।

सुधास्तिरियोदंशुरंशुमानित चोश्करः । स कान्ति दीक्षिमप्युक्षैः श्रधात्र्प्यद्भुतोद्यः ॥२०१॥ पुण्यकस्यतरोह्यैः फलानीत महान्त्यलम् । बभूतुस्तस्य रक्षानि चनुदंश<sup>े</sup> विशां विमोः ॥२०२॥ निभयो नव तस्यासन् पुण्यानामित राज्ञयः । वैरक्षवैरमुष्यासीद् गृहवार्ता महोदया ॥२०३॥ यद्वण्यमण्डितां पृथ्वीमिति संपालयक्षसौ । दशाक्ष्योगसंभूतिम भुक्के सुकृती विरम् ॥२०४॥ हरिणीच्छन्दः

इति कतिपयैरेवाहोभिः कृती कृतदिग्जयो जयप्रतनया सार्वं चक्री निवृत्य पुरी विशन् । सुरप्रतन्या सार्क शक्री विशवसमरावतीसिव स रुखे मास्वन्मौलिऽर्वक्रन्मणिकुण्डलः ॥२०५॥ मासिनी

विहितनिस्विलकृत्योऽप्यारमपुत्रीविवाह<sup>े</sup> स्यतिकरकरणीये किंचिद्रस्तःसचिन्तः । पुरमविशक्दुदारश्रीपराध्ये पुरुश्रीसृदुपवनिष्युतप्रोस्लसस्केतुमालम् ॥२०६॥

शार्युलविकीरितम् धुन्त्रन्तो लवलीकतास्तटवने सिन्धोर्कंबक्कातते

तत्रासीनसुराङ्गनारुसरुसम्बेत्रैः शबैर्वाक्षिताः । भामेजुर्विजयार्द्धं कन्द्ररदरीराम्हरुयं सेनाचरा

्यस्यासी विजयी स्वपुच्यक्तकितां दीर्घं भुनक्ति स्म गाम्रेी ॥२०७॥

उसके समीप रहती थीं और कीर्ति समस्त छोकमें फैछी हुई थी ॥२००॥ वह राजा चन्द्रमाके समान कान्तिमान् और सूर्यके समान उत्कर (तेजस्वी अथवा उत्कृष्ट टैक्स वसूल करनेवाला) था। आश्चर्यकारी उदयको धारण करनेवाला वह राजा कान्ति और तेज दोनोंको उत्कृष्ट रूपसे धारण करता था ॥२०१॥ पुण्यरूपी कल्पवृक्षके बड़ेसे-बड़े फल इतने ही होते हैं यह बात सूचित करनेके लिए ही मानो उस चक्रवर्तीके चौदह महारङ्ग प्रकट हुए थे।।२०२॥ उसके यहाँ पुण्य-की राशिके समान नौ अक्षय निधियाँ प्रकट हुई थी. उन निधियोंसे उसका भण्डार हमेशा भरा रहता था ॥२०३॥ इस प्रकार वह पुण्यवान् चक्रवर्ती छह खण्डोंसे शोभित पृथिवीका पालन करता हुआ चिरकाल तक दस प्रकारके भोग∗ भोगता रहा ॥२०४॥ इस प्रकार देदीप्यमान मुकुट और प्रकाशमान रह्रोंके कुण्डल धारण करनेवाला वह कार्यकुशल चक्रवर्ती कुछ ही दिनोंमें दिग्विजय कर लौटा और अपनी विजयसेनाके साथ राजधानीमें प्रविष्ट हुआ। उस समय वह ऐसा शोभायमान हो रहा था जैसा कि देदीप्यमान मुकुट और रब्र-कुण्डलोंको धारण करनेवाला कार्यकुशस इन्द्र अपनी देवसेनाके साथ अमरावतीमें प्रवेश करते समय शोभित होता है॥२०५॥ समस्त कार्य कर चुकनेपर भी जिसके हृदयमें पुत्री-श्रीमतीके विवाहकी कुछ चिन्ता विद्यमान है, ऐसे उत्कृष्ट शोभाके धारक उस वज्रदन्त चक्रवर्तीने मन्द-मन्द वायुके द्वारा हिल्ली हुई पताकाओंसे शोभायमान तथा अन्य अनेक उत्तम-उत्तम शोभासे श्रेष्ठ अपने नगरमें प्रवेश किया था ॥२०६॥ जिसकी सेनाके छोगोंने छवंगकी छताओंसे ज्याप्त समुद्रतटके वनोंमें चन्दन स्ताओंका चूर्ण किया है, उन वनोंमें बैठी हुई देवांगनाओंने जिन्हें अपने आसस्य-मरे सुशोभित नेत्रोंसे धीरे-धीरे देखा हैं और जिन्होंने विजयार्ध पर्वतकी गुफाओंको स्वच्छ कर उनमें आश्रय प्राप्त किया है ऐसा वह सर्वत्र विजय प्राप्त करनेबाला वज्जवन्त चक्रवर्ती अपने

१. मनुजयतेः । 'दौ विशो वैश्यमनुजी' इत्यिभधानात् । २. वृत्तिः । ३. भोगाः ''दिव्वपुरं रमणं णिहि समुधायमभोयणा य सयणं च । आसणवाहण णह्न दसंग इमे ताणं ॥ [ सरत्ना निधयो दिव्याः पुरं शव्यासने चमूः । नाटच सभाजनं भोज्यं बाहनं चेति तानि व ॥ ] ४—मभुक्ता म०, छ० । ५. सह । ६. बह्नच्छरादीनां मस्थनजिरादेरिति दीर्घः । ७. श्रोमतीविवाहसंबन्धकरणीये । ८. संभूणयन्तः । ९. विजयार्द्धस्य कन्दरदर्यः गृहाः श्रेष्टाः ताः । १०. आमृश्च द०, ट० । संचूण्यं । ११. भूमिम् । ४१ चौदह रत्न, २ नौ निधि, ३ सुन्दरं स्त्रियां, ४ नगर, ५ आसन, ६ शव्याः, ७ सेना, ८ मोजन, ९ पात्र भौर १० नाटचशासाः ।

आक्रामन् वनवेदिकान्तरगतस्तां वैजयाद्धी तटीमुल्लक्क्याव्यिवधूं तरङ्गतरलां गङ्गां च सिन्धुं विनीम् ।
शिव्याशाः कुलभूशतुक्कतिमपि न्यक्कृत्य चक्राक्कितां
लेभेऽसौ जिनशासनार्पितमतिः श्रीवज्ञदन्तः श्रियम् ॥२०८॥
इत्यार्षे भगवजिनसेनाचार्यप्रगीते त्रिषष्टिलक्षण्महापुराग्रसंमहे
लिलताङ्गस्यर्गच्यवनवर्णनं नाम षष्टं पर्व ॥६॥

पुण्यके फलसे प्राप्त हुई पृथिषीका चिरकाल तक पालन करता रहा। रि०७। दिग्विजयके समय जो समुद्रके समीप वनवेदिकाके मध्यभागको प्राप्त हुआ, जिसने विजयार्थ पर्वतके तटोंका उल्लंघन किया, जिसने तरंगोंसे चंचल समुद्रकी खोरूप गंगा और सिन्धु नदीको पार किया और हिमवत् कुलाचलकी जँचाईको तिरस्कृत किया—उसपर अपना अधिकार किया ऐसा वह जिनशासनका ज्ञाता वजदन्त चक्रवर्ती समस्त दिशाओंको जीतकर चक्रवर्तीको पर्ण लक्ष्मीको प्राप्त हुआ। ।२०८।।

इस प्रकार श्रार्ष नामसे प्रसिद्ध, भगविष्यनसेनाचार्य विरचित त्रिषष्टिलक्षण महापुराणसंप्रहमें ललितांगदेवका स्वर्गसे श्र्युत होने श्रादिका वर्णन करनेवाला खुठा पर्वे पूर्णे हुआ ॥६॥

१. नदीम् । २. जित्वाशां ल० । ३. अषःकृत्य ।

## सप्तमं पर्व

स्थाहूय सुतां चकी तामित्यन्वशिषत् कृती । स्मिताश्चसिक्कैः सिक्किनिनामिषिवाम् ॥१॥
पुत्रि मा स्म गमः शोकमुपसंहर मीमिताम् । जानामि ध्वस्पतेः सर्वं वृत्तान्तमविधित्वषा ॥२॥
त्वकं पुत्रि सुखं स्नाहि प्रसाधनविधि कुछ । चन्द्रविम्बायिते पश्य वर्षणे मुखमण्डनम् ॥३॥
भक्षान मधुरालापैः तर्पयेष्टं सखीजनम् । स्विद्ष्यतंगमोऽवद्यमश इतो वा मविष्यति ॥४॥
यशोधरमहायोगिकैवस्ये स मयाविधः । समासादि ततोऽज्ञानम् मिक्कं समयाविध ॥५॥
भृष्णु पुत्रि तवास्माकं त्वत्कान्तस्यापि वृत्तकम् । जन्तान्तरनिवदं ते वद्यामीदंतयाँ पृथक् ॥६॥
इतोऽहं पक्षमेऽभृवं जन्मन्यस्यां महायुतौ । नगर्या पुण्डरीकिण्यां स्वर्णगर्यामिविद्विमः ॥७॥
सुतोऽदंचिकणश्चन्द्रकीर्तिरित्याच कीर्त्तनः । जयकीर्तिर्वयस्यो मे तदासीत् सहविद्वितः ॥८॥
पितुः क्रमागतां लक्ष्मोमासाद्य परमोद्याम् । समं वयं व्ययस्येन चित्रमञ्चारभाविह ॥९॥
गृष्टमेषी गृहीताणुवतः सोऽहं क्रमाचतः । कालान्ते चन्द्रसेनास्यं गुरुं श्चित्वा समाध्ये ॥१०॥
स्यक्ताहारसरीरः सश्चवाने प्रीतिवर्द्यने । संन्यासविधिनाऽज्ञाये कस्ये माहेन्द्रसंज्ञिके ।।१९॥
सरसागरकालायुःस्थितः सामानिकः सुरः । जयकीर्तिक्ष तत्रैव जातो मस्सदशिद्वः॥६२॥
ततः प्रस्युत्य कालान्ते द्वीपे पुष्करसंज्ञके । पूर्वमन्वरपौ रस्त्यविदेहे प्राजनिष्यहि ॥१३॥

अनन्तर कार्य-कुशल चक्रवर्तीने मानसिक पीड़ासे पीड़ित पुत्रीको बुलाकर मन्द हास्यकी किरणरूपी जलके द्वारा सिंचन करते हुए की तरह नीचे लिखे अनुसार उपदेश दिया॥ १॥ हे पुत्रि, शोकको मत प्राप्त हो, मौनका संकोच कर, मैं अवधिक्रानके द्वारा तेरे पतिका सब वृत्तान्त जानता हूँ ॥ २ ॥ हे पुत्रि, तू शीघ्र ही सुखपूर्वक स्नान कर, अलंकार धारण कर और चन्द्रविम्बके समान उज्ज्वल दर्पणमें अपने मुखकी शोभा देख।।३।। भोजन कर और मधुर बात-चीतसे प्रिय संखीजनोंको सन्तुष्ट-कर । तेरे इष्ट पतिका समागम आज या कल अवश्य ही होगा ॥ ४॥ श्रीयशोधर महायोगीके केवलज्ञान महोत्सवके समय मुझे अवधिज्ञान प्राप्त हुआ था, उसीसे मैं कुछ भवोंका वृत्तान्त जानने लगा हूँ ॥५॥ हे पुत्रि, तू अपने, मेरे और अपने पतिके पूर्वजन्मसम्बन्धी वृत्तान्त सुन । मैं तेरे लिए प्रथक्-पृथक् कहता हूँ ॥ ६॥ इस भवसे पहले पाँचवें भवमें में अपनी ऋद्वियोंसे स्वर्गपुरीके समान शोभायमान और महादेदीप्यमान इसी पुण्डरीकिणी नगरीमें अर्थचकवर्तीका पुत्र चन्द्रकीर्ति नामसे प्रसिद्ध हुआ था। उस समय जय-कीर्ति नामका मेरा एक मित्र था जो हमारे ही साथ वृद्धिको प्राप्त हुआ था ॥७-८॥ समयानुसार पितासे कुलपरम्परासे चली आर्थी उत्कृष्ट राज्यविभृतिको पाकर मैं इसी नगरमें अपने मित्रके साथ चिरकाल तक कीड़ा करता रहा ॥९॥ उस समय मैं अणुव्रत धारण करनेवाला गृहस्थ था । फिर क्रमंसे समय बोतनेपर आयुके अन्त समयमें समाधि धारण करनेके छिए चन्द्रसेन नामक गुरुके पास पहुँचा। वहाँ प्रीतिवर्धन नामके उद्यानमें आहार तथा शरीरका त्याग कर संन्यास विधिके प्रभावसे चौथे माहेन्द्र स्वर्गमें उत्पन्न हुआ ॥१०-११॥ वहाँ में सात सागरकी आयुका धारक सामानिक जातिका देव हुआ। मेरा मित्र जयकीर्ति भी वहीं उत्पन्न हुआ। वह भी मेरे ही समान ऋदियोंका धारक हुआ था।। १२।। आयुके अन्तमें वहाँसे च्युत होकर

१. त्वरं ल०, म० । २. स्नानं कुछ । ३. अलंकारः । ४. भोजनं कुछ । ५. प्राप्तः । ६. अजानिषम् । ७. युक्तद्रव्यक्षेत्रकालभावसोम इत्यर्थः । ८. अनेन प्रकारेणा-मीदं तथा प०, म०, द०, ल० । ९. आतम् स्वोकृतम् । १०. मित्रेण । ११ --संज्ञिते अ०, प०, द०, स०, ल० । १२ --संज्ञिते प० । १३. पूर्व ।

विषये मङ्गलावस्यां नगरे रस्नसञ्चये । श्रीधरस्य महीमर्तुः तनयां बलकेशवां ॥१४॥
मनोहरातद्वमयोः श्रीवमां च विभीषणः । ततो राज्यपदं श्राप्य दीवे तज्ञारमावहं [हि] ॥१५॥
पिता तु मयि निश्चित्रराज्यमारः सुधमंतः । दीक्षिरवोपोध्य सिद्धांऽम् उपवासविश्रीन् यहून् ॥१६॥
मनोहरा मयि स्नेहात् स्थितागारे शुच्चित्रता । सुधमंगुरुनिर्दिष्टमाचरन्ती चिरं तपः ॥१७॥
उपोध्य विधिवत्कमंक्षपणं विधिशुत्तमस् । जीवितान्ते समाराध्य लिलताङ्गसुरोऽभवत् ॥१८॥
लिलताङ्गस्ततोऽसौ मां विभीषणविथोगतः । शुच्मापद्यमासाग्य सोपायं प्रत्यवोधयत् ॥१९॥
अङ्ग पुत्र वैत्वरं मागाः शुच्मश्री यथा जनः । जननादिभियोऽ वह्यंमानुका विद्धि समृतौ ॥२०॥
इति मानुचरस्यास्य लिलताङ्गस्य बोधनात् । शुच्मुरस्त्रच्य धर्मेकरसो ऽभूवं प्रसन्नधीः ॥२२॥
ततो युगन्धरस्यास्य लिलताङ्गस्य बोधनात् । शुच्मुरस्त्रच्य धर्मेकरसो ऽभूवं प्रसन्नधीः ॥२२॥
विश्वानविध तपस्तप्रवा सिद्दनिष्कीदितं तपः । सुदुश्चरं महोद्वक्षे सर्वतोभद्रमप्यदः ॥२२॥
त्रिञ्चानविमलालोकः कालान्ते प्रापमिन्द्रताम् । कल्पेऽच्युते ह्यनल्पद्धीं द्वाविशस्यव्यक्षत्रीवितः ॥२५॥
दिव्याननुभवन् सोगान् तत्र कश्ये महाद्यता । गरवा च जननीस्नेहास् लिलताङ्गमपूजयम् ॥२५॥

हम दोनों पुरुकर नामक द्वीपमें पूर्वमेरुसम्बन्धी पूर्वविदेह क्षेत्रमें मंगलावती देशके रक्ष-संचय नगरमें श्रीधर राजाके पुत्र हुए। मैं बलभद्र हुआ और जयकीर्तिका जीव नारायण हुआ । मेरा जन्म श्रीधर महाराजकी मनोहरा नामकी रानीसे हुआ था और श्रीवर्मा मेरा नाम था तथा जयकीर्तिका जनम उसी राजाकी दूसरी रानी मनोरमासे हुआ था और उसका नाम विभोषण था। हम दोनों भाई राज्य पाकर वहाँ दीर्घकाल तक क्रीडा करते रहे ॥१३-१५॥ हमारे पिता श्रीधर महाराजने मुझे राज्यभार सौंपकर सुधर्माचार्यसे दीक्षा छेली और अनेक प्रकारके उपवास करके सिद्ध पद प्राप्त कर लिया ॥१६॥ मेरी माता मनोहरा मुझपर बहुत स्नेह रखती थी इसलिए पवित्र व्रतोंका पालन करती हुई और सुधर्माचार्यके द्वारा बताये हुए तपोंका आचरण करती हुई वह चिरकाल तक घरमें ही रही ॥१७॥ उसने विधिपूर्वक ×कर्मक्षपण नामक व्रतके उपनास किये थे और आयुक्ते अन्तमें समाधिपूर्वक हारीर छोड़ा था जिससे मरकर स्वर्गमें लिलांगदेव | हुई ।।१८।। तदनन्तर कुछ समय बाद मेरे भाई विभीषणकी मृत्यु हो गयी और उसके वियोगसे मैं जब बहुत शोक कर रहा था तब छिछतांगदेवने आकर अनेक उपायोंसे मुझे समझाया था।।१९।। कि हे पुत्र, तू अज्ञानी पुरुषके समान शोक मत कर और यह निश्चय समझ कि इस संसारमें जन्म-मरण आदिके भय अवस्य ही हुआ करते हैं।।२०।। इस प्रकार जो पहले मेरी माता थी उस ललितांगदेवके समझानेसे मैंने शोक छोड़ा और प्रसन्नचित्त होकर धर्ममें मन लगाया ॥२१॥ तत्पश्चात् मैंने श्री युगन्धर मुनिके समीप पाँच हजार राजाओंके साथ जिनदीक्षा प्रहण की ।।२२।। और अत्यन्त कठिन, किन्तु उत्तम फल देनेवाले सिंहनिष्कीडित तथा सर्वतोभद्र नामक तपको विधिपूर्वक तपकर मति श्रत अवधिझानरूपी निर्मेछ प्रकाशको प्राप्त किया। फिर आयुके अन्तमें मरकर अनल्प ऋद्वियोंसे युक्त अच्युत नामक सोछहवें स्वर्गमें इन्द्र पदवी प्राप्त की। वहाँ मेरी आयु बाईस सागर प्रमाण थी। १२३-२४॥ अत्यन्त कान्तिमान् उस अच्युत स्वर्शमें मैं दिव्य भोगोंको भोगता रहा। किसी दिन मैंने माताके

१. मनोहरामनोहरयोः श्रीधरस्य भार्ययोः । २. तत्रारमावहि व०, प०, अ०, द०, म०, स०, छ० । त्वसं द०, स०, प०, । ३. नियमेन भवितुं शीलं यासां ताः । ४. भीलुका म० । ५. रसः अनुरागः । ६. जान-प० । ७. कत्यान्ते ल० । ८. अगमम्। अ-कर्मक्षपण अतमें १४८ उपवास करने पड़ते हैं जिनका क्रम इस प्रकार है । सात चतुर्थी, तीन सप्तमी, छतीस नवमी, एक दशमी, सोलह एकादशी और पचासी द्वादशी । कर्मोंकी १४८ प्रकृतियोके नाशको उद्देश्य कर इस यतमें १४८ उपवास क्रिये जाते हैं इसलिए इसका 'कर्मक्ष-पण' नाम है । १ यह लिलताङ्ग स्वयंत्रभा ( श्रीमती ) के पति लिलतांगरेवसे भिन्न था ।

प्रीतिवर्द्धनमारोप्य विभानमितमारवरम् । नीरवारमारकस्यमेवास्य कृतवानस्मि सिक्कयाम् ॥२६॥ स नो मान्चरस्तरिमन् कस्पेऽनस्यसुखोदये । भोगाननुभवन् दिश्यामसकृत्व मयावितः ॥२०॥ लिलताक्रस्ततरुष्युत्वा जम्बूद्धीपस्य पूर्वके । विदेष्ठे मक्कलावर्था रीप्यस्याहेरदक्तटे ॥२०॥ गन्धवपुरनाथस्य वासवस्य खगेशिनः । स्नुरासीत् प्रभावर्था देश्यां नाम्ना मद्दीधरः ॥२०॥ मद्दीधरे निर्ज राज्यमारं निक्किप्य वासवः । निक्टेऽरिक्षयाक्रयस्य तप्या मुक्तावर्जी तपः ॥३०॥ निर्वाणमगमत् प्रभावर्थाया च प्रभावती । समाधित्य तपस्तप्या परं रत्नावर्जमसौ ॥३१॥ अच्युतं कल्पमासाध प्रतीन्द्रपद्मागभूत् । मद्दीधरोऽपि संसिद्धविद्योऽभृदद्भुतोदयः ॥३२॥ कदाचिद्यं गरवाइं पुरकरार्द्धस्य पद्दियं । मागे पूर्वविदेहे तं विषयं वरसकावर्ताम् ॥३६॥ तत्र प्रभाकरीपुर्या विनयन्वरयोगिनः । निर्वाणपूर्वा निष्ठाप्य मद्दामरुम्यगमसम् ॥३४॥ तत्र प्रभाकरीपुर्या विनयन्वरयोगिनः । निर्वाणपूर्वा निष्ठाप्य मद्दामरुम्यगमसम् ॥३४॥ पत्र प्रमाकरीपुर्या विनयन्वरयोगिनः । निर्वाणपूर्वा विष्यापुर्वोद्यतं तदा ॥३५॥ पत्र प्रमाकरीपुर्या विनयन्वरयोगिनः । विद्य मामच्युताधीक्रं कलिताक्रस्यसप्यसौ ॥३६॥ पत्रव्यसाथारणी प्रोतिः ममस्ति जननीचरे । तद्मद्र विषयासक्राद् वुरन्ताद् विरमापुना ॥३६॥ इत्यस्यसाथारणी प्रोतिः ममस्ति जननीचरे । तद्मद्र विषयासक्राद् वुरन्ताद् विरमापुना ॥३६॥ इत्यस्यसाथारणी प्रोतिः समस्ति जननीचरे । तद्मद्र विषयासक्राद् वुरन्ताद् विरमापुना ॥३६॥ इत्यस्यसाथार एवासौ निर्विण्णः काममोगतः । मद्दीक्रये सुते ज्येष्ठे राज्यसारं स्वमर्पयन् ॥३८॥ बहुमिः खेर्चरे सार्वे जगक्रनद्वस्थतास्य । प्रप्य कनक्षावस्था प्राणतेन्द्रोऽभवद् विभुः ॥३९॥ विवायपिक्षपरिवस्थिरिक्षतस्य मोगाविद्विद्य निरम्बतः । धातक्रीक्षण्यपूर्वाक्षापरिवमोहविदेहरे ॥४०॥

स्नेहसे लिलागदेवके समीप जाकर उसकी पूजा की ॥ २५॥ मैं उसे अत्यन्त चमकीले प्रीतिवर्धन नामके विमानमें बैठाकर अपने स्वर्ग (सोलहवाँ स्वर्ग) के गया और बहाँ उसका मैंने बहुत ही सत्कार किया ।। २६ ।। इस प्रकार मेरी माताका जीव लखितांग, अत्यन्त सुख संयुक्त स्वर्गमें दिव्य भोगोंको भोगता हुआ जबतक विद्यमान रहा तवतक मैंने कई बार उसका सत्कार किया ॥२०॥ तदनन्तर लिखतागदेव वहाँसे चयकर जम्बद्वीपके पूर्वविदेह क्षेत्रमें मंगलावती देशके विजयार्थ पर्वतकी उत्तर श्रेणीमें गन्धर्वपुरके राजा वासव विद्याधरके घर उसकी प्रभावती नामकी महादेवीसे महीधर नामका पत्र हुआ ।।२८-२९।। राजा वासव अपना सब राज्यभार महीधर पुत्रके लिए सौंपकर तथा अर्रिजय नामक मुनिराजके समीप मुक्तावली तप तपकर निर्वाणको प्राप्त हुए। रानी प्रभावती पद्मादती आर्थिकाके समीप दीक्षित हो उत्कृष्ट रत्नावली तप तपकर अच्युत स्वर्गमें प्रतीन्द्र हुई और तबतक इधर महीधर भी अनेक विद्याओंको सिद्ध कर आइचर्यकारी विभवसे सम्पन्न हो गया ॥३०-३२॥ तदनन्तर किसी दिन मैं पुष्करार्ध द्वीपके पश्चिम भागके पूर्व विदेहसम्बन्धी बत्सकावती देशमें गया वहाँ प्रभाकरी नगरीमें श्री विनयन्थर मुनिराजकी निर्वाण-कल्याणकी पूजा की और पूजा समाप्त कर मेर पर्वतपर गया। वहाँ उस समय नन्दनवनके पूर्व दिशासम्बन्धी चैत्यालयमें रियत राजा सहीधरको (ललितांगका जीव) विद्याओंकी पूजा करनेके लिए उद्यत देखकर मैंने उसे उबस्वरमें इस प्रकार समझाया-अहो भद्र, जानते हो, मैं अच्युत स्वर्गका इन्द्र हूँ और तू **छितांग है। तू मेरी माताका जीव है इसिछए तुझपर मेरा असाधारण प्रेम है। हे भद्र,** दुःख देनेवाले इन विषयोंकी आसक्तिसे अब विरक्त हो।।३३-३७। इस प्रकार मैंने उससे कहा हो था कि वह विषयभोगोंसे विरक्त हो गया और महीकम्प नामक ज्येष्ठ पुत्रके लिए राज्यभार सौंपकर अनेक विद्याधरोंके साथ जगनन्दन मुनिका क्षिष्य हो गया, तथा कनकावली तप तपकर उसके प्रभावसे प्राणत स्वर्गमें बीस सागरकी स्थितिका धारक इन्द्र हुआ। यहाँ वह अनेक भोगों-को भोगकर धातकीखण्ड द्वीपके पूर्व दिशासम्बन्धी पश्चिमविदेह क्षेत्रमें स्थित गन्धिळदेशके

१. स मे मा-स०, प० । २. उत्तरश्रेण्याम् । ३. -विल तपः प० । ४. प्रतिबोधयामि स्म । 🤻 अद्र रु० । ६. विषयासक्तेः । ७. निर्वेगपरः । ८. समर्पयत् अ०, प०, द०, स० । समर्पयत् रु० । ९. मृतिः ।

गन्धिले विषयेऽयोध्यानगरे अयवर्मणः । सुप्रभायाद्य पुत्रोऽभृद म्रजितंज्य इत्यसी ॥४६॥ जयवर्माथ निश्चिष्य स्वं राज्यमजितंज्ये । पाद्र्यंऽभिनन्द्रनस्याधास् तपः साथाम्लवर्द्धनम् ॥४२॥ कर्मवन्धनिमुंको लेमेऽसी पर्म पदम् । यत्रात्यन्तिकमक्ष्य्यमन्यावाधं परं सुसम् ॥४६॥ सुप्रमा च समासाथ गणिनी तां सुद्र्यनाम् । रक्षावलीसुपोध्याभृद् च्युतानुदिशाधिपः ॥४४॥ ततोऽजितंजवद्यको भूत्वा मन्त्याभिनन्द्नम् । विवन्दिषुजिनं जातः पिहितास्ववनाममाक् ॥४५॥ तदा पापास्रवद्वारपिधानान्नाम ताद्दशम् । रूक्ष्यासी सुव्रिरं कालं साम्राज्यसुखमन्वभूत् ॥४६॥ प्रवोधितद्य सोऽन्येषुः भवैव रक्षेद्रनिर्मरम् । मो मन्य मा मदान् साक्क्षीद् विषयेष्वपदारिषु ॥४०॥ पद्य निविषयां तृतिमुशन्त्यात्यन्तिकी बुधाः । न सास्ति विषयेर्द्वात् विषयोष्वपदारिषु ॥४०॥ भूयो सुक्षेषु मोगेषु मवेन्नैव रसान्त्रम् । स प्व चेद् रसः पूर्वः किं तद्ववित्ववर्षणेः ॥४९॥ मोगैरैन्द्रने यस्तृहः स किं तद्वर्यति मत्र्यंति मत्र्यंति । स्वत्वपुणविश्या समं पार्थवकुत्ररेः ॥४९॥ मन्दरस्थवरस्यान्त्र विद्यासवः । सहस्रगुणविश्या समं पार्थवकुत्ररेः ॥४९॥ मन्दरस्थवरस्यान्ते दीक्षामादाय सोऽवधिम् । चारस्वित् च संप्राप्य तिलकान्ते अवरे गिरौ ॥५२॥ तपे जिनगुणिद्व च श्रुतज्ञानविधि च ते । तदावादाददानाये क्वाप्रमुखसाधनम् ॥५३॥

अयोध्या नामक नगरमें जयवर्मा राजाके घर उसकी सुप्रभा रानीसे अजितंजय नामक पुत्र हुआ ॥३८-४१॥ कुछ समय बाद राजा जयवर्माने अपना समस्त राज्य अजितंजय पुत्रके छिए सौंपकर अभिनम्दन मुनिराजके समीप दीक्षा छै छी और आचाम्छवर्धन तप तपकर कर्म-बन्धनसे रहित हो मोक्षरूप उत्कृष्ट पदको प्राप्त कर लिया। उस मोक्समें आत्यन्तिक, अविनाशी और अव्याबाध उत्कृष्ट सुख प्राप्त होता है ॥४२-४३॥ रानी सुप्रभा भी सुदर्शना नामकी गणिनी-के पास जाकर तथा रत्नावली अतके उपवास कर अच्युत स्वर्गके अनुदिश विमानमें देव हुई ॥४४॥ तदनन्तर अजितंजय राजा चक्रवर्ती होकर किसी दिन भक्तिपूर्वक अभिनन्दन स्वामीकी बन्दनाके लिए गया। वन्दना करते समय उसके पापास्त्रवके द्वार रुक गये थे इसलिए उसका पिहितास्रव नाम पड़ गया। 'पिहितास्रव' इस सार्थक नामको पाकर वह सुदीर्घ काल तक राज्यसुखका अनुभव करता रहा ॥४५-४६॥ किसी दिन स्नेहपूर्वक मैंने उसे इस प्रकार सम-शाया-है भन्य, तू इन नष्ट हो जानेवाले विषयों में आसक्त मत हो। देख, पण्डित जन उस रुप्तिको ही सुस कहते हैं जो विषयोंसे उत्पन्न न हुई हो तथा अन्तसे रहित हो। वह रुप्ति मनुष्य तथा देवोंके उत्तमोत्तम विषय भोगनेपर भी नहीं हो सकती। ये भोग बार-बार भोग जा चुके हैं, इनमें कुछ भी रस नहीं बदलता। जब इनमें वही पहलेका रस है तब फिर चर्वण किये हुए का पुनः चर्वण करनेमें क्या लाभ है ? जो इन्द्रसम्बन्धी मोगोंसे तृप्त नहीं हुआ वह क्या मनुष्योंके भोगोंसे तुप्त हो सकेगा ? इसलिए तृप्ति नहीं करनेवाले इन विनाशीक सुस्तोंसे बाज आओ, इन्हें छोड़ो ॥४७५०॥ इस प्रकार मेरे वचनोंसे जिसे वैराग्य उत्पन्न हो गया है ऐसे पिहितास्रव राजाने बीस हजार बड़े-बड़े राजाओं के साथ मन्दिरस्थविर नामक मुनिराजके समीप दीक्षा छेकर अवधिकान तथा चारण ऋद्धि प्राप्त की। उन्हीं पिहितास्रव मुनिराजने अम्बरितलक नामक पर्वतपर पूर्वभवमें तुम्हें स्वर्गके श्रेष्ठ सुख देनेवाले जिनगुण सम्पत्ति और श्रुतज्ञान सम्पत्ति नामके व्रत दिये थे। इस प्रकार हे पुत्रि, जो पिहितास्त्रय पहले मेरे गुरु थे—माताके जीव थे वही पिहितास्त्रव

१. --यसाह्नयः प०, अ०, द०, स०, छ०। २. तपस्या चाम्ल अ०, स०, म०, छ०। तपश्चाचाम्ल-द०। ३. अच्युतकल्पेऽनृदिश्विमानाधीशः। ४. मग्नैवं अ०,प०, द०, छ०। ५. त्वं संगं मा गाः 'सम्अ संगे' इति चातुः। भवच्छव्दप्रयोगे प्रयमपुरुष एव भवति। --न् काङ्कीत् प०, द०, स०। ६. --म्नैषु अ०, प०, द०, स०, छ०। ७. तृष्तिमेद्यति। ८. अतृष्तिकरैः। अनाशितभवैः अ०, प०, द०, स०, छ०। ९. तिलका-म्बरे व०। १०, आदस्त इत्याददाना तस्यै।

ततोऽस्मद्गुरुरंवासीत् तवाष्यभ्यहितो गुरुः । द्वाविद्यति गुरुर्सनेहाञ्चित्वताङ्गानथार्ययम् ॥५४॥ तेष्वन्त्यो मवतामता अगम्मवेऽभून्महाबलः । स्वयंबुद्धोपदेशेन सोऽन्वभूदामरी श्रियम् ॥५५॥ रूकिताङ्गश्युतः स्वर्गान्मत्यमावे स्थितोऽद्य नः । प्रत्यासद्यतमो बन्धः स ते मर्त्ता मविद्यति ॥५६॥ तवाभिज्ञानं मन्यद्य वक्ष्ये पद्मानने श्रृणु । मह्मे न्द्रलान्तवेद्याभ्यां मन्त्या पृष्टस्तदेत्यहम् ॥५०॥ युगन्धरितनेन्द्रस्य तोर्थेऽलप्स्विह दर्शनम् । ततस्तव्यिति कृत्स्न संबुभुत्सावहेऽधुना ॥५८॥ ततोऽवोचमहं ताभ्यामिति तत्यवितं तदा । दम्पतिभ्यां समेताभ्यां युवाभ्यां च यहच्छ्या ॥५९॥ सम्बुद्धीपस्य पूर्वस्मिन् विदेहे वत्सकाह्ये । विषये मोगभूदेद्ये सीताद्धिणदिगाते ॥६०॥ सम्बुद्धीपस्य पूर्वस्मिन् विदेहे वत्सकाह्ये । विषये मोगभूदेद्ये सीताद्धिणदिगाते ॥६०॥ सुसीमानगरे नित्यं वास्तव्यो ज्ञानवित्तको । जातौ प्रहसिताक्यश्च तथा विकसिताह्यः ॥६१॥ तत्युराधिपतेः श्रीमद्वितंत्रयम्भूतः । नगनामृतमित्रमिन्त्री सत्यमामा प्रियास्य च ॥६२॥ तत्याः प्रहसिताक्यथेऽयमभूत् सुनुविद्यक्षणः । सत्या विकसितो अस्यसी सदेमी सहचारिणी ॥६३॥ तत्याः प्रहसिताक्यथेऽयमभूत् सुनुविद्यक्षणः । सत्या विकसितो अस्वसी सदेमी सहचारिणी ॥६३॥ जात्या वेत्रतदामासच्छलजात्यादिकोविद्यौ । त्रिकाकरणान्सोधी समारक्षनतत्यरी ॥६४॥

इतिहानकी अपेक्षा तेरे भी पूज्य गुरु हुए। मेरी माताक जीव लिलतागने मुझे उपदेश दिया था इसिलए मैंने गुरुके स्नेहसे अपने समयमें होनेवाले बाईस लिलतांग देवोंकी पूजा की थी ॥५१-५४॥ [ उन बाईस लिलतांगोंमें-से पहला लिलतांग तो मेरी माता मनोहराका जीव था जो कि कमसे जन्मान्तरमें पिहितास्रव हुआ ] और अन्तका लिलतांग तेरा पित था जो कि पूर्वभवमें महाबल था तथा स्वयम्बुद्ध मन्त्रीके उपदेशसे देवोंको विभूतिका अनुभव करनेवाला हुआ था ॥५५॥ वह बाईसवाँ लिलतांग स्वर्गसे च्युत होकर इस समय मनुष्यलोकमें स्थित है। वह हमारा अत्यन्त निकटसम्बन्धी है। हे पुत्रि, वही तेरा पित होगा ॥५६॥ हे कमलानने, में उस विषयका परिचय करानेवाली एक कथा और कहता हूँ उसे भी सुन। जब मैं अच्युत स्वर्गका इन्द्र था तब एक बार ब्रह्मोन्द्र और लान्तव स्वर्गके इन्द्रीते भक्तिपूर्वक मुझसे पूछा था कि हम दोनोंने युगन्धर तीर्थकरके तीर्थमें सम्यग्दर्शन प्राप्त किया है इसिलए इस समय उनका पूर्ण चरित्र जानना चाहते हैं ॥५७-५८॥ उस समय मैंने उन दोनों इन्द्रों तथा अपनी इच्छासे साथ-साथ आये हुए तुम दोनों दम्पितयों (लिलतांग और स्वयंत्रभा) के लिए युगन्धर स्वामीका चरित्र इस प्रकार कहा था।।५९॥

जम्बू द्वीपके पूर्व विदेह क्षेत्रमें एक बत्सकावती देश है जो कि भोगभ्मिके समान है! इसी देशमें सीता नदीकी दक्षिण दिशाकी ओर एक सुसीमा नामका नगर है। उसमें किसी समय प्रह्सित और विकसित नामके दो विद्वान रहते थे, वे दोनों झानरूपी धनसे सहित अत्यन्त बुद्धिमान् थे॥६०-६१॥ उस नगरके अधिपति श्रीमान् अजितंजय राजा थे। उनके मन्त्रीका नाम अमितमति और अमितमतिकी क्षोका नाम सत्यभामा था। प्रह्सित, इन दोनोंका ही बुद्धिमान् पुत्र था और विकसित इसका मित्र था। ये दोनों सदा साथ-साथ रहते थे॥६२-६३॥ ये दोनों विद्वान, हेतु हेत्वाभास, छरु, जाति आदि सब विषयोंके पण्डित, ज्याकरणरूपी समुद्रके

१. पूज्यः । २. मात्स्लेहात् । ३. त्वस्पुरुषः । ४. चिह्नम् । ५. जिनेशस्य म०, छ० । ६. लम्बवन्ती । ७. सम्यग्दर्शनम् । ८. सम्यग्वोद्धिमच्छामः । ९. समागताभ्याम् । १०. मोगमूमिसदृशे । 'ईषदसमाप्ते कस्पप् देखप्देशीयर्' । ११. तित्यवास्तभ्यो द०, ८० । सद्यां निवसन्ती । १२. नाम्नामितमित—व०, ८०, छ० । १३. विकसितास्योऽसौ म०,छ० । १४. सदा तो प० । सदोमो द० । १५. जन्मना जननादाशभ्य दत्यर्थः । आतौ व०, प०, स०, द०, छ० । १६. जात्येति वचनेन परोपदेशमन्तरेचैव । हेतुतयाभासच्छछवात्यादिकोविवौ साधनसावनाच्छछजातिन्यहप्रवीणौ । "कम्प्यर्थमिन्नभेत्व प्रवृत्ते चचने पुनः । अजिष्टमर्थमारोध्य तिमवेषः छलं मतम् ।" "प्रवृत्ते स्थापनाहेतौ दूषणासक्तमुत्तरम् । जातिमाङ्करवान्यो तु सोऽज्यावात्मभूकस्य ।" "अवविद्यात्तिकृतिनां पराहंकारसम्बन्धनम् । निप्रहस्तिभिनत्तस्य निप्रहस्यानतोक्यते" । १७. सिङ्काः ।

तो राजसम्मतौ वादकण्डूयाकाण्डणिण्डती । विधासंवादगोधीधु निक्षंपलतां गती ॥६५॥ कदाचि नरेण्ये समं गरवा मुर्नाद्वरम् । मित्रागरमद्वाष्टाममृतस्वणिक्षंम् ॥६६॥ नृपप्रस्तवशात्तिसम् जीवतत्त्वनिरूपणम् । कुर्वाणे बोच नुष्ठात्वात् इस्वमूतां प्रसर्धे तौ ॥६०॥ विनोपलक्ष्यां सद्मार्वं प्रतीमः कथमारमनः । स नास्थतः कुतस्तस्य प्रत्यमायकलादिकम् ॥६८॥ विनोपलक्ष्यां सद्मार्वं प्रतीमः कथमारमनः । स नास्थतः कुतस्तस्य प्रत्यमायतः ॥६९॥ यहुकः जीवनास्तिरवेऽनुपलक्ष्यः मुस्यापनम् । तदसद्वेतृदोपाणां भूयसां तत्र संभवात् ॥७०॥ व्यास्थानुपलक्ष्याः स्थादिषु कृते गतिः । अभावस्य ततो हेतः साध्यं व्यक्तित्वरख्यम् ॥७१॥ भवता किं तु दष्टोऽसां स्वत्यतुर्वः पितामहः । तथापि सोऽस्ति चेदस्तु वीवस्याप्यवमस्तिता ॥७२॥ भनावेऽपि विवन्थृणां अवस्य वस्तः प्रस्ययस्य ॥ । यथास्तिस्य तथा वाह्योऽप्यर्थस्तस्यास्तु काऽश्वमा ॥७२॥ जीवश्वरामिधेयस्य वचसः प्रस्ययस्य । स नास्तीति सृवास्तिरवात् सौद्ध्यस्य इविद्यव्यवः । ॥ । यथास्तिरवं तथा वाह्योऽप्यर्थस्तस्यास्तु काऽश्वमा ॥७२॥

पारगामी, सभाको प्रसन्न करनेमें तत्पर, राजमान्य, वाद्विवादरूपी खुजलीको नष्ट करनेके लिए उत्तम वैद्य तथा विद्वानोंकी गोष्टीमें यथार्थ ज्ञानकी परीक्षाके लिए कसीटीके समान थे ।।६४-६५॥ किसी दिन उन दोनों विद्वानोंने राजाके साथ अमृतस्वाविणो ऋद्विके धारक मित-सागर नामक मुनिराजके दर्भन किये ।।६६॥ राजाके मुनिराजसे जीवतत्त्वका स्वरूप पूछा, उत्तरमें वे मुनिराज जीवतत्त्वका निरूपण करने लगे, उसी समय प्रश्न करनेमें चतुर होनेके कारण वे दोनों विद्वान प्रहसित और विकसित हठपूर्वक बोले कि उपलब्धिके बिना हम जीव-तत्त्वपर विश्वास कैसे करें ? जब कि जीव ही नहीं है तब मरनेके बाद होनेवाला परलोक और पुण्य-पाप आदिका फल कैसे हो सकता है ?॥६७-६८॥ वे धीर-वीर मुनिराज उन विद्वानोंके ऐसे उपालम्भरूप वचन सुनकर उन्हें समझानेवाले नीचे लिखे बचन कहने लगे ॥६९॥

आप छोगोंने जीवका अभाव सिद्ध करनेके छिए जो अनुपलब्धि हेतु दिया है (जीव नहीं है क्योंकि वह अनुपलच्ध है) वह असत् हेत् है क्योंकि उसमें हेत्सम्बन्धी अनेक दोष पाये जाते हैं।।७०।। उपलब्धि पदार्थीके सद्भावदा कारण नहीं हो सकती क्योंकि अल्प आनियोंको परमाणु आदि सूक्ष्म, राम, राषण आदि अन्तरित तथा मेरु आदि दूरवर्ती पदार्थीको भी उपरुद्धि नहीं होती परन्तु इन सबका सद्भाव माना जाता है इसलिए जीवका अभाव सिद्ध करनेके लिए आपने जो हेतु दिया है वह ज्यभिचारी है।।७१॥ इसके सिवाय एक बात हम आपसे पूछते हैं कि आपने अपने पिताके पितामहको देखा है या नहीं ? यदि नहीं देखा है, तो वे थे या नहीं ? यदि नहीं थे तो आप कहाँ से उत्पन्न हुए ? और थे, तो जब आपने उन्हें देखा ही नहीं है—आपको उनकी उपलब्धि हुई ही नहीं; तब उसका सद्भाव कैसे माना जा सकता है ? यदि उनका सद्भाव मानते हों तो उन्हींकी भाँति जीवका भी सद्भाव मानना चाहिए ॥७२॥ यदि यह मान भी लिया जाये कि जीवका अभाव है; तो अनुपलब्धि होनेसे ही उसका अभाव सिद्ध नहीं हो सकता; क्योंकि ऐसे कितने ही सूक्ष्म पदार्थ हैं जिनका अस्तित्व तो है परन्तु उपलब्धि नहीं होती।।७३॥ जैसे जीव अर्थको कहनेवाले 'जीव' शब्द और उसके ज्ञानका जीवज्ञान-सद्भाव माना जाता है, उसी प्रकार उसके वाच्यभूत बाह्य-जीव अर्थके भी सद्भावको माननेमें क्या हानि है ? क्योंकि जब 'जीव' पदार्थ ही नहीं होता तो उसके याचक शब्द कहाँसे आते और उनके सुननेसे वैसा ज्ञान भी कैसे होता? ॥७४॥

१. वादस्य कण्डूया वादकण्डूया तस्या काण्डः काण्डनं तत्र पण्डिती निपुणी । २. साक्षेपप्रश्नप्रतीतत्वात् । ३. वञ्चुत्वात् व०, प०, म०, द०, छ० । ४. वकात्कारेण । 'प्रसद्धा तु हठार्थकम्' इत्यभिधानात् । ५. दर्श- नेन । ६. वस्तित्वम् । ७. विश्वासं कुर्मः । ८. प्रेत्य उत्तरभवः । ९. तज्जीवदूषणम् । ६०. —नुपलव्यिक्षेत् व०, प०, द०, छ० । ११. परमामुफ्तिाचाविषु । १२. वाचनम् । १३. घरीरादीनाम् । विवक्षणां प०, द०, स० । १४. वाचकस्य । १५. ज्ञानस्य ।

जीवसम्बोऽयमभ्रान्तं बाद्यमर्थमपेक्षते । संज्ञात्वाहकौकिक भान्ति मतदेत्वादिशक्दवत् ॥७५॥ इत्यादियुक्तिमिजीवं तत्त्वं स निरणीनवस् । ताविष ज्ञान्तं गर्वमुक्तिस्त्वा नेमतुर्मुनिम् ॥७६॥ गरीस्तस्वैव पार्श्वे तौ गृहीत्वा परमं तपः । सुदर्भनमभाचाम्कवर्द्धनं बाप्युपोषतुः ॥७७॥ निदानं वासुदेवत्वे न्यभाद् विकसितोऽप्यसुत् । काकान्ते तावज्ञायेतां महाञ्चकसुरोत्तमौ ॥७८॥ इन्द्रप्रतीन्द्रपदयोः घोढशाब्ध्युपमस्थितो । तौ तत्र असुलसाङ्ग्वायन्वभूतां सुरिभवम् ॥७६॥ स्वायुरन्ते तत्रक्ष्युत्वा धातकीलव्दगोष्तरे । विदेदे पुष्ककावत्यां पश्चिमार्दपुरोगर्ते ॥८०॥ विवये पुण्डशिकिण्यां पुर्यो राज्ञो धनंत्रयात् । जयसेनायशस्वत्याः देव्योक्ष्यस्वासितकमी ॥८९॥ जञ्जावे तनयौ रामकेशवस्थानमागिनौ । उथायात् महावकोऽन्यश्च क्यावोऽतिवक्तसंज्ञ्या ॥८२॥ राज्यान्ते केशवेऽतीते तपस्तस्या महावकः । पात्र्वं समाधिगुसस्य प्राणतेण्यस्ततोऽमवत् ॥८२॥ शुक्त्वामरी श्चियं तत्र विदात्यक्ष्युपमात्यये । धातकीलण्डपञ्चाद्वं पुरीवर्तिविदेद्दमे ॥८५॥ शुक्त्वामरी श्चयं तत्र विदात्यक्ष्युपमात्यये । धातकीलण्डपञ्चादं पुरीवर्तिविदेद्दमे ॥८५॥ विवयं वस्तकावत्यां प्रमाकर्याः पुरः प्रमोः । महासेनस्य मूमर्तुः प्रतापानविद्विष्यः ॥८५॥ देश्यां वसुन्धराख्यायां जयसेनाङ्कयोऽजित । प्रज्ञानां जनितानन्यदृष्कम्बन्दमा इव नम्दनः ॥८६॥ क्रमाबक्षयो मृत्वा प्रजाः स चिरमन्वशात् । विरक्तप्रीश्च मोगेषु प्रवप्रयामार्हति श्चितः ॥८०॥

जीव शब्द अश्रान्त बाह्य पदार्थकी अपेक्षा रखता है क्योंकि वह संज्ञावाचक शब्द है। जो-जो संज्ञाबाचक शब्द होते हैं, वे किसी संज्ञासे अपना सम्बन्ध रखते हैं जैसे छौकिक घट आदि शब्द, आन्ति शब्द, मत शब्द और हेतु आदि शब्द। इत्यादि युक्तियों से युनिराजने जीवतस्वका निर्णय किया, जिसे सुनकर उन दोनों विद्वानीने शानका अहंकार खोड़कर सुनिको नमस्कार किया ॥५५-७६॥ उन दोनों विद्वानोंने उन्हीं मुनिके समीप उत्क्रष्ट तप प्रहण कर सुदर्शन और आयान्छवर्द्धन व्रतोंके उपवास किये ॥ अ। विकसितने नारायण पर प्राप्त होनेका निदान भी किया। आयुक्ते अन्तमें दोनों शरीर छोड़कर महाज़क स्वर्गमें इन्द्र और प्रतीन्द्र पदपर सोलह सागर प्रमाण स्थितिके धारक उत्तम देव हुए। वे वहाँ सुखमें तन्मय होकर स्वर्ग-छक्ष्मीका अनु-भव करने छने ॥७८-७९॥ अपनी आयुके अन्तमें दोनों वहाँसे सयकर भातकीसण्ड द्वीपके पश्चिम भागसम्बन्धी पूर्वविदेह क्षेत्रमें पुष्कछावती देशकी पुण्डरीकिजी नगरीमें राजा धर्म-अयकी जयसेना और यशस्वती रानीके बलभद्र और नारायणका पद् धारण करनेवाले पुत्र छत्यम हुए। अब उत्पत्तिकी अपेक्षा दोनोंके क्रममें विपर्यंग हो गया था। अर्थात् बळमद्र ऊर्ध्वगामी था और नारायण अधोगामी था। बढ़े पुत्रका नाम महाबल था और छोटेका नाम अतिबल था (महाबक प्रहसितका जीव था और अतिबक्ष बिकसितका जीव था) ॥८०-८२॥ राज्यके अन्तर्में जब नारायण अतिबद्धको आयु पूर्ण हो गबी तब महाबद्धने समाधिगुप्त मुनिराजके वास दीसा छेकर अनेक तप तपे, जिससे आयुक्ते अन्तमें शरीर छोड़कर वह प्राणत नामक चौरहवें स्वर्गमें इन्द्र हुआ ।।८३।। वहाँ वह बीस सागर तक देवोंकी छक्ष्मीका उपभोग करता रहा। आयु पूर्ण हो<u>नेपर वहाँ</u>से चयकर धातकीसण्ड द्वीपके पश्चिम भागसम्बन्धी पूर्वविदेह क्षेत्रमें स्यतं बत्सकावती देशकी प्रमाकरी नगरीके अधिपति तथा अपने प्रतापसे समस्त अनुओंको नम्र करनेवाले महासेन राजाकी वसुन्धरा नामक रानीसे जयसेन नामका पुत्र हुआ। वह पुत्र चन्द्रमाके समान समस्त प्रजाको आनन्दित करता था ॥८४-८६॥ अनुक्रमसे उसने चक्रवर्ती

१. वायकत्वात् । २. लोकिकं घटमानयेत्यादि । ३. भान्तमतहेत्वादि-व ।-भान्ति मत-अ , स । -भान्तमतं हेत्वादि-द , ल । इष्टामित्रायः । ४. बूकित्वादिशादश्वत् । ५. निश्वयमकारयत् । ६. अज्ञानी । -प्यसत् द । -प्यभूत् ल । ७. सुन्नाचीनी । ८. पूर्वदिगते । १. अनुस्किष्किकभी कर्द्यगाम्यवीगामिनी इति 'व'पृस्तके । १०. प्वदिग्वति । ११. पृश्य ।

सीमन्धराईश्वादाब्जमुले वोडशकारणीम् । भावयन् सुचिरं तेषे तयो निरितचारकम् ॥८८॥ स्वायुरन्तेऽहमिन्द्रोऽभूद् प्रवेषेषूर्ध्वमध्यमे । त्रिशद्बर्ध्युपमं कालं दिव्यं तत्रान्वभूत् सुसम् ॥८९॥ तत्रोऽवतीणंः स्वर्गामात् पुष्कराईपुरोगते । विदेष्ठे भक्त्कावस्यां प्रावपुरे रससंचये ॥९०॥ अजितंजयभूपालाद् वसुभस्याः सुतोऽमवत् । युगम्धर इति स्थातिमुद्धस्त्र नृसुराचितः ॥९१॥ कस्यायन्त्रितये वर्षां स सपर्यामवापियात् । क्ष्मात् वैवस्वमुत्याद्य महानेष महीयते ॥९२॥ कस्यायन्त्रितये वर्षां स सपर्यामवापियात् । क्षमात् वैवस्वमुत्याद्य महानेष महीयते ॥९२॥ ग्रुग्वाविक्ता सोऽवं कर्मणाऽभ्युद्वं सुत्वम् । वद्वर्ष्ट्यप्रमुत्यमं कालं सुक्त्वाईन्त्र्यमयासद्वः ॥९२॥ युग्वो धर्मरवस्यायं युगज्येक्षो युगंधरः । तीर्यकृत् त्रायते सोऽस्मात् मन्याब्ववनमानुमान् ॥९४॥ तदेति महत्त्वः भुत्वा बहवो दर्शनं श्रिताः । युवां च धर्मसंवेगः वरमं समुपागती ॥९५॥ पिहितास्वयमहारकैत्वस्योपजनक्षये । समं गरवार्षविष्या मस्तवा पुत्रि स्मरस्यदः ॥९३॥ धर्माजानासि तरपुत्रि स्वयंभूरमणोद्यसम् । क्षीवाहेतोत्रं जिल्यामो गिरिं चालनसंज्ञकम् ॥९०॥ श्रीमती गुरुणेत्युक्ता तात युष्मध्यसाद्यः । श्रीमजानामि तत्सर्वमित्यसौ भ प्रत्यमाषत् ॥९०॥ श्रीमती गुरुणेत्युक्ता तात युष्मध्यसाद्यः । श्रीमजानामि तत्सर्वमित्यसौ भ प्रत्यमाषत् ॥९०॥ श्रीमती गुरुणेत्युक्ता तात युष्मध्यसाद्यः । श्रीमजानामि तत्सर्वमित्यसौ भ प्रत्यमाषत् ॥९०॥ श्रीमती गुरुणेत्यस्त्रमणे च यत् ॥९०॥

होकर पहले तो चिरकाल तक प्रजाका शासन किया और फिर भोगोंसे विरक्त हो जिनदीक्षा धारण की ॥ ८७॥ सीमन्धर स्वामीके चरणकमलोंके मूलमें सोलह कारणभावनाओंका चिन्तवन करते हुए उसने बहुत समय तक निर्दोष तपश्चरण किया ॥८८॥ फिर आयुका अन्त होनेपर उपरिम ग्रैवेयकके मध्यभाग अर्थात् आठर्वे ग्रैवेयकमें अहमिन्द्र पद प्राप्त किया । वहाँ तीस सागर तक दिव्य सुस्तेंका अनुभव कर वहाँ से अवतीर्ण हुआ और पुष्करार्ध द्वीपके पूर्व-विदेह क्षेत्रमें मंगलावती देशके रक्ष-संचय नगरमें अजितंजय राजाकी वसुमती रानीसे युगन्धर नामका प्रसिद्ध पुत्र हुआ। वह पुत्र मनुष्य तथा देवों-द्वारा पूजित था।।८९-९१।। वही पुत्र गर्भ, जन्म और तप इन तीनों कल्याणोंमें इन्द्र आदि देवों-द्वारा की हुई पूजाको प्राप्त कर आज अनुक्रमसे केवलज्ञानी हो सबके द्वारा पूजित हो रहा है।। ९२।। इस प्रकार उस प्रहसितके जीवने पुण्यकर्मसे छयासठ सागर (१६+२०+३०=६६) तक स्वर्गीके सुख भोग कर अरहन्त पद प्राप्त किया है ॥९३॥ ये युगन्धर स्वामी इस युगके सबसे श्रेष्ठ पुरुष हैं, तीर्थकर हैं, धर्म-रूपी रथके चलानेवाले हैं तथा भव्य जीवरूप कमल वनको विकसित करनेके लिए सूर्यके समान हैं। ऐसे ये तीर्थकर देव हमारी रक्षा करें संसारके दुःख दूर कर मोध पद प्रदान करें।।९४।। उस समय मेरे ये वचन सुनकर अनेक जीव सम्यग्दर्शनको प्राप्त हुए थे तथा आप दोनों भी (छिछितांग और स्वयम्प्रभा) परम धर्मप्रेमको प्राप्त हुए ये ॥ ९५ ॥ है पुत्रि, तुम्हें इस बातका स्मरण होगा कि जब पिहितासव भट्टारकको केवलकान उत्पन्न हुआ या उस समय हम लोगोंने साय-साथ जाकर ही उनकी पूजा की थी।।९६॥ हे पुत्रि, तू यह भी जानती होगी कि हमलोग कीड़ा करनेके लिए स्वयम्भूरमण समुद्र तथा अंजनगिरिपर जाया करते थे।।९७। इस प्रकार पिताके कह चुकनेपर श्रीमतीने कहा कि हे तात, आपके प्रसादसे मैं यह सब जानती हूँ ॥९८॥ अम्बर्तिलक पर्वतपर गुरुदेव पिहितास्रव मुनिके केवल्झानकी जो पूजा की थी वह भी

१. वोडशकारणानि । वोडशकारणानां समाहारः । २-कारणम् अ०, प०, द० स, छ० । ३. षट्वच्टचळ्युपमम् इत्यस्य पदस्य निर्दाहः क्रियते । महाशुक्ते स्थर्गे वोडशाब्ध्युपमस्थितः । प्राणते कल्पे विशत्यक्ष्युपमायुः स्थितिः । ऊर्व्यप्रेवयेषु ऊर्ध्वमच्यमे निश्चयब्ध्युपमायुः स्थितिः । एतेवामायुवां सम्मेलने वद्यव्दश्चुपमः
कालो जात इति यावत् । ४. युगवाहः । ५. त्रायतां सो-प०, म०, द०, स०, ल०।-त्रायतां तस्मात् अ०,
ख० । ६. अर्थे धर्मफले चानुरागः संदेगस्तम् । ७. केवलज्ञानोत्पत्तिसमये । ८. पूजियव्यामः । 'स्मृत्यर्थे
यदि कृडिति' मूतानद्यतने कृट् । ९. अगमाम । १०. प्रत्युसरमदात् । ११. पिहितास्रवस्य । १२. अम्बरितलके ।
१३. विष्टतं द०, ८० । विहरणम् ।

प्रत्यक्षमिव तत्सर्वं परिस्पुरति मे हृदि । किंतु कान्तः क मे जात इति दोलायते मितः ॥१००॥ इति बुवाणां तां भूयः प्रत्युवाच नराधिपः । पुत्रि स्वर्गस्थयोरेव युवयोः प्राक्च्युतोऽस्युतात ॥१०१॥ नगर्यामिइ अपोंदरं यक्षोधरमहीपतेः । देम्या वसुंधरायाश्च वस्त्रदन्तः सुतोऽमवम् ॥१०२॥ मियुतार्ब्यसंस्थानि पूर्वाच्यायुःस्थितौ वदा । भवतोः परिक्षिष्टानि तदाहं प्रच्युतो दिवः ॥१०२॥ युवां च परिक्षिष्टायुर्भुक्त्वान्ते त्रिविवाच्युतौ । जातौ यथास्वमन्नेव विषयं राजदारकौ ॥१०४॥ जनितेतस्मृतीयेऽहि क्विताङ्गवरेण ते । संगमोऽग्रेव तद्वातां पृष्टतानेष्यिति स्पुटम् ॥१०५॥ विव्यक्षीय पृवायं तव भागा विष्यति । तदियं स्थ्यमाणीव वस्की पादेऽवसज्यते । ॥१०६॥ मातुकान्यास्त्यायात्र्या ध्यमप्यश्च पृत्रिके । प्रत्युद्धकामे स्युक्त्यवा राजोत्थाय ततोऽगमत् ॥१०७॥ पृष्टता तत्क्षणं प्राप्ता प्रयुक्कवदनाम्बुजा । सुत्ररागेण संक्ष्य्यकार्यसिद्धिक्षाच ताम् ॥१०८॥ व्यं विष्या वर्द्यते कृत्ये पूर्णस्तेऽध्य मनोरयः । सप्रपञ्चं च तद्वच्मि सावधानमितः शृणु ॥१०९॥ व्यं पृष्टकमादाय गताहं भेरविद्यत्ताः । तदास्यां विपुक्तावर्यं महापूर्तजिनाक्रये ॥१९०॥ मया तत्र विचित्रस्य पृत्रकृत्व प्रसार्ये । बह्ववस्तदविद्याय गताः पृण्डितमानिनः ॥१९०॥ मया तत्र विचित्रस्य पृद्वस्त्य प्रसार्ये । बह्ववस्तदविद्याय गताः पृण्डतमानिनः ॥१९९॥

मुसे याद है तथा अंजनिगरि और स्वयम्भूरमण समुद्रमें जो विहार किये थे वे सब मुझे याद है।। ९९ ।। हे पिताजी, वे सब बातें प्रत्यक्षकी तरह मेरे हृद्वमें प्रतिभासित हो रही हैं किन्तु मेरा पित लिखतांग कहाँ उत्पन्न हुआ है ? इसी विषयमें मेरा चित्त चंचल हो रहा है।।१००॥ इस प्रकार कहती हुई श्रीमतीसे वक्षदन्त पुनः कहने छगे कि हे पुत्रि, जब तुम दोनों स्वर्गमें स्थित थे तब मैं तुम्हारे च्युत होनेके पहले ही अच्युत स्वर्गसे च्युत हो गया था और इस नगरीमें यशोधर महाराज तथा बसुम्बरा रानीके बक्षदन्त नामका श्रेष्ठ पुत्र हुआ हूँ।।१०१-१०२।। जब आप दोनोंकी आयुमें 'पचास हजार पूर्व वर्ष बाकी थे तब मैं स्वर्गसे च्युत हुआ था।।१०२।। तुम दोनों भी अपनी बाकी आयु भोगकर स्वर्गसे च्युत हुए और इसी देशमें यथायोग्य राजपुत्र और राजपुत्री हुए हो।।१०४।। आजसे तीसरे दिन तेरा लिलतांगके जीव राजपुत्रके साथ समागम हो जायेगा। तेरी पण्डिता सस्त्री आज ही उसके सब समाचार स्पष्ट रूपसे लायेगी।।१०५॥ हे पुत्रि, वह लिलतांग तेरी बुआके ही पुत्र उत्पन्न हुआ है और वही तेरा भर्ता होगा। यह समागम ऐसा आ मिला है मानो जिस बेलको खोज रहे हो वह स्वयं ही अपने पाँचमें आ लगी हो॥ १०६॥ हे पुत्रि, तेरी मामी आज आ रही हैं इसलिए उन्हें लानेके लिए हम लोग भी उनके सम्मुख जाते हैं ऐसा कहकर राजा वक्रदन्त उठकर वहाँसे बाहर चले गये॥ १००॥

राजा गये ही थे कि उसी क्षण पण्डिता सखी आ पहुँची। उस समय उसका मुख प्रफुब्रित हो रहा था और मुखको प्रसन्न कान्ति कार्यको सफलताको सूचित कर रही थो। वह आकर
श्रीमतीसे बोली ॥१०८॥ हे कन्ये, तू भाग्यसे बढ़ रही है (तेरा भाग्य बड़ा वलवान है)।
आज तेरा मुनोर्य पूर्ण हुआ है। मैं विस्तारके साथ सब समाचार कहती हूँ, सावधान होकर
सुन ॥१०९॥ उस समय मैं तेरी आझासे चित्रपट लेकर यहाँ से गयी और अनेक आख्योंसे भरे
हुए महापूत नामक जिनालयमें जा ठहरी ॥११०॥ मैंने वहाँ जाकर तेरा विचित्र चित्रपट फैलाकर रख दिया। अपने-आपको पण्डित माननेवाले कितने ही मूर्ख लोग उसका आशय नहीं

१. मनः म०, छ०। २. सतोः। ३. धुरंधरः। ४. वियुतार्द्ध-छ०। ५. पञ्चाशत्सहस्र-संस्थानि। ६. युवयोः। ७. प्रविष्यति। ८. गृहीत्वा आगमिष्यति। ९. पितुर्भोगन्याः पुत्रः। १०. इदं पदं देहलीदीपन्यायेन संबन्धनीयम्। ११. संसक्ता भवति। १२. अभिमुखं गच्छामः। १३. तदा छ०। १४. तवाज्ञातः।

तौ सु बासवदुर्वाभ्यौ बाबको कविषक्षणौ । इष्ट्रास्मरपष्टकं हृद्या स्वानुमानाद्योधताम् ॥११२॥
पृष्टकार्य स्फूटं विद्वो आतिस्मृतिमुपेयुक्षं । स्वकित्तवाअपुत्रीदं स्वपूर्वभवषेष्टितम् ॥११३॥
पृति नागरिकत्वेन प्रश्रुत्ती नावकनुषी । ताववोषं विद्यस्यदं चिरात् स्याविद्मीदराम् ॥११४॥
दृत्रत्तगृदार्यं संप्रकृते च मवा कृते । जोषमास्तां विक्रश्री तौ मूकीसूय ततो गती ॥११५॥
प्रवश्चरंते युवा वज्जअद्वस्तत्रागमत् ततः । विच्येन वपुषा कान्स्या दीप्त्या चानुपमो श्रुवि ॥११६॥
सय प्रदृक्षिणीकृत्य मध्यस्तिममनिद्रम् । स्तुत्वा प्रणम्य चाम्यच्यं पृष्ट्यालामुपासदत् ॥११०॥
निवण्यं पृष्टकं तत्र श्रीमानिद्मबोचत । श्रीत्राप्त्रंमिषेत्रं म चरितं पृष्टकस्थितम् ॥११०॥
वर्णनातीतमन्नेद्रं विक्रकमं विदायते । श्रीयमानप्रमाणाक्षं निम्मोचतविद्यागवत् ॥११०॥
अहो सुनिपुणं विक्रकमं विदायते । रसमावान्यतं द्वारि रेतामाधुर्यसंगतम् ॥१२०॥
अहो सुनिपुणं विक्रकमं विदायते । स्वयंप्रमानसंवादि विविद्यागरणोऽज्वलम् ॥१२०॥
अहो सीक्ष्यमन्नेदं नितरासभिरोचते । स्वयंप्रमानसंवादि विविद्यागरणोऽज्वलम् ॥१२२॥

समझ सके। इसलिए देखकर ही बापस चले गये थे।। १११।। हाँ, वासव और दुर्दान्त, जो सूठ बोछनेमें बहुत ही चतुर थे, हमारा चित्रपट देखकर बहुत प्रसन्न हुए और फिर अपने अनु-मानसे बोले कि हम दोनों चित्रपटका स्पष्ट आशय जानते हैं। किसी राजपुत्रीको जाति-स्मरण हुआ है, इसिट्टए उसने अपने पूर्वभवकी समस्त चेष्टाएँ छिखी हैं ॥ ११२-११३ ॥ इस प्रकार फहते-कहते वे बड़ी चतुराईसे बोले कि इस राजपुत्रीके पूर्व जन्मके पति हम ही हैं। मैंने यहत देर तक हँसकर कहा कि कदाचित् ऐसा हो सकता है ॥११४॥ अनन्तर जब मैंने उनसे चित्र-पटके गृढ अथौंके विषयमें प्रश्न किये और उन्हें उत्तर देनेके लिए बाध्य किया तब वे चुप रह गये और छजित हो चुपचाप वहाँ से चले गये।।११५।। तत्पश्चात् तेरे श्रश्रका तरुण पुत्र वजार्जध वहाँ आया. जो अपने दिव्य झरीर, कान्ति और तेजके द्वारा समस्त भूत छमें अनुपम था ॥११६॥ उस भव्यने आकर पहले जिनमन्दिरकी प्रदक्षिणा दी। फिर जिनेन्द्रदेवकी स्तुति कर उन्हें प्रणाम किया, उनकी पूजा की और फिर श्वित्रशालामें प्रवेश किया ॥११७॥ वह श्रीमान इस चित्रपटको देखकर बोछा कि ऐसा मालम होता है मानो इस चित्रपटमें लिखा हुआ चरित्र मेरा पहलेका जाना हुआ हो ।।११८।। इस चित्रपटपर जो यह चित्र चित्रित किया गया है इसकी शोभा वाणीके अंगोचर है। यह चित्र लम्बाई चौडाई ऊँचाई आदिके ठीक-ठीक प्रमाणसे सहित है तथा इसमें ऊँचे-नीचे सभी प्रदेशोंका विभाग ठीक-ठीक दिखळाया गया है।।११९॥ अहा, यह चित्र बड़ी चतुराईसे भरा हुआ है, इसकी दीप्ति बहुत ही शोभायमान है, यह रस और भावोंसे सहित है, मनोहर है तथा रेखाओंको मधुरतासे संगत है।।१२०। इस चित्रमें मेरे पूर्वभवका सम्बन्ध विस्तारके साथ लिखा गया है। ऐसा जान पड़ता है मानो मैं अपने पूर्वभवमें होनेवाले श्रीप्रम विमानके अधिपति ललितांगदेवके स्वामित्वको साक्षात देख रहा हुँ ॥१२१॥ अहा. यहाँ यह स्त्रीका रूप अत्यन्त शोभायमान हो रहा है। यह अनेक प्रकारके आभरणोंसे

१. मृषा । २. पट्टे स्थितार्थम् । ३. जामीवः । ४. आत्मागं नायकं बुवात इति । ५. तूम्णीम् । ६. लिंग्जतौ । उमतं च विद्यम् ब्रामणी—'विलक्षो विस्मयास्वितः' इत्येतस्य व्यास्थानावसरे 'आत्मनश्चरिते सम्यामातेऽन्तर्थस्य जायते । अपत्रपातिमहती स विलक्ष इति स्मृतः ॥' इति । ७. वरः । ८. तेजसा । ९. अवलोक्य । 'निर्वर्णनं तु निष्यानं वर्षानालोकनेक्षणम् ।' इत्यमरः । १०. पूर्वस्मिन् जातम् । ११. पटे । १२. 'आयामसंश्चितं मानमिह मानं नियद्यते । नाहसंश्चितमुन्मानं प्रमाणं व्याससंश्चितम् ॥' १३. संबन्धं ल० । १४. पौबाँऽलेखि म० । १५. श्वीप्रभविमानाधिपतित्वं लिलताङ्गत्वम् । १६. समानम् ।

किंत्यत्र कतिचित् कस्माद् गृहानि प्रकृतानि मोः। मन्ये संमोहनायेदं जनामामिति चित्रितम् ॥१२२॥
ऐशानो छिलितः कस्यः श्रीप्रमं च प्रमास्वरम् । अधिप्रमाधिपतेः पाद्रवे दृक्तितेथं स्वयंप्रमा ॥१२४॥
कस्यानोकहवीयोयमिदमुत्पक्कः सरः। दोक्षागृहमिदं रम्बं रम्बोऽबं कृतकाचलः ॥१२५॥
कृतप्रथकोपेयं दृष्ठितात्र पराक्मुली। मन्दारवमवीध्यम्ते कतेय पवनाहता ॥१२६॥
कृतकाद्वितटे कीडा छिलता दृष्ठितावयोः। इतो मणितटोत्सर्वष्यमाकाण्डपटावृते ॥१२०॥
निगूदं प्रेमसद्भावकैतवापादितेष्यया। सन्योत्सिके मदुत्सकात् वकात् पाद्रोऽर्वितोऽनया ॥१२८॥
मणिनुपुरदाक्कारचारुणा चरणेन माम्। ताद्यमतीह संदद्धा काण्य्या सक्येव गौरवात् ॥१२०॥
कृतक्यछीककोपं मां प्रसाद्यतुमानता। स्वोत्तमाङ्गेन पाद्री मे घटवन्तीह दृष्ठिता ॥१३०॥
अध्युतेन्द्रसमायोगगुर्छ पूजादिविस्तरः। दृष्ठितोऽत्र निगृदस्तु मावः प्रथयजो मिर्यः ॥१२१॥
एह प्रव्यकोपेऽस्याः पाद्योनिंपत्रज्ञिह । कर्णोत्पक्षेत्र सृदुमा ताक्यमानो न दृष्ठितः ॥१३२॥
साकक्तकपदाकुष्ठसुद्धयाऽस्मदुरःस्थके। वाक्रभ्यकालक्ष्यं दृष्ठी ताक्यमानो न दृष्ठितम् ॥१३२॥

उज्ज्वल है और ऐसा जान पड़ता है मानो स्वयंप्रभाका ही रूप हो ॥१२२॥ किन्तु इस चित्रमें कितने ही गृद विषय क्यों दिखलाये गये हैं ? मालूम होता है कि अन्य लोगोंको मोहित करने-के लिए ही यह चित्र बनाया गया है।।१२३।। यह ऐशान स्वर्ग लिखा गया है। यह देदीप्यमान श्रीप्रभविमान चित्रित किया गया है और यह श्रीप्रभविमानके अधिपति छछितांग देवके समीप स्वयंप्रभादेवी दिखलायी गयी हैं।।१२४॥ यह कल्पवृक्षोंकी पंक्ति है, यह फूछे हुए कमछोंसे शोभायमान सरोवर है, यह मनोहर दोलागृह है और यह अत्यन्त सुन्दर कृत्रिम पर्वत है ॥१२५॥इधर यह प्रणय-कोप कर पराङ्मुख बैठी हुई स्वयंप्रभा दिखलायी गयी है जो कल्वमृक्षोंके समीप वायसे झकोरी हुई छताके समान शोभायमान हो रही है ॥१२६॥ इधर तट भागपर छमे हए मणियोंकी फैलती हुई प्रभारूपी परदासे तिरोहित मेरूपर्वतके तटपर हम दोनोंकी मनोहर कीड़ा दिखळायी गयी है ॥१२०॥ इधर, अन्तःकरणमें छिपे हुए प्रेमके साथ कपटसे कुछ ईच्चों करती हुई स्वयंप्रभाने यह अपना पैर हठपूर्वक मेरी गोदीसे हटाकर शय्याके मध्यभागपर रखा है।।१२८।। इधर, यह स्वयंप्रभा मणिमय नूपुरोंकी झंकारसे मनोहर अपने चरणकमलके द्वारा मेरा ताङ्ग करना चाहती है परन्त गौरवके कारण ही मानो सखी-के समान इस करधनीने उसे रोक दिया है।।१२९।। इधर दिखाया गया है कि मैं बनावटी कोप किये हुए बैठा हूँ और मुझे प्रसन्न करनेके छिए अति नन्नीभूत हुई स्वयंप्रभा अपना मस्तक मेरे चरणोंपर रख रही है ॥१३०॥ इधर यह अच्युत स्वर्गके इन्द्रके साथ हुई भेंट तथा पिहितास्त्रव गुरुकी पूजा आदिका बिस्तार दिखछाया गया है और इस स्थानपर परसरके प्रेमभावसे उत्पन्न हुआ रति आदि भाव दिखळाया गया है ॥१३१॥ यद्यपि इस चित्रमें अनेक बातें दिखला दी गयी हैं; परन्तु कुछ बातें छूट भी गयी हैं। जैसे कि एक दिन मैं प्रजय-कोपके समय इस स्वयंत्रभाके चरणोपर पड़ा था और यह अपने कोमल कर्णफूलसे मेरा दाइन कर रही थीं; परन्तु वह विषय इसमें नहीं दिखाया गया है ॥१३२॥ एक दिन इसने मेरे बसःस्यरुपर महावर रुगे हुए अपने पैरके अँगुठेसे छाप छगायी थी। वह क्या थी मानी 'यह हमारा पति है' इस बातको सूचित करनेवाला चिह्न ही था। परन्तु वह विषय भी यहाँ

१. प्रभास्करम् २०। २. विमानम् । ३. मेरः । ४. यद्यमिकाः। ५. नितरां गूढो निगूदः, प्रेम्णः सद्यादः सस्तित्वं प्रेमसद्यादः । निगूदः प्रेमसद्यादो यस्याः सा । नैतवेनापादिता ईव्या यस्याः सा । निगूद- क्रेमसद्यादा चासौ कैतवापादितेव्या च तथा । ६. मध्ये । ७. अक्ट्रास् । ८. गुरः पिहितास्रवः । ९. रहसि । १०. वस्त्रभाया भावो वाल्लम्यं तस्य चिह्नस्म ।

क्योक्षफ्रके बाह्याः किछनीफ्छसत्विष । छिल्डाछेक्य पत्राणि नाह्मत्र निवर्शितः ॥१३४॥ नृतं स्वयंप्रमाव्याह्यस्तनेपुण्यमोद्दसम् । नान्यस्य स्त्रीजनस्योदक प्रावीण्यं स्वात् कछाविधौ ॥१३५॥ इति प्रतक्येश्वेव पर्याकुछ इव क्षणम् । सून्यान्तःकरणोऽध्यासीत् विकाप्यामीछितेक्षणः ॥१३६॥ उद्धुलोचनश्रायं द्वामम्स्या मिवोण्यन् । विष्ठ्या संधारितोऽभ्येत्य तदा सक्येव सूच्छंबा ॥१३७॥ तद्वस्यं तमालोक्य नाह्मेवोन्मनाविता । विश्वस्थान्यपि क्पाणि प्राया न्प्रायोऽन्तरार्वताम् ॥१३८॥ प्रत्यादवासमथानीतः सोपायं परिचारिमः । स्वद्षितमनोद्धत्तः सोऽदर्शचन्य यीदिशः ॥१३९॥ अचिराछ्वधसंत्रश्च प्रत्याविति मामसौ । सद्गे केषेद्रमालेक्ये विख्ति नः प्रदेहितम् ॥१४०॥ प्रत्युक्तश्च मयेत्यस्ति क्षीसर्या विकासक्ष्यायका । दुद्दिता मानुकान्यास्त क्षीमतीति परिवरा ॥१४९॥ तां विद्धि मदनस्येच पताकामुज्यवलांशुकाम् । क्षीसृष्टेश्वि निर्माणः देखां मानुकालिमाम् ॥१४२॥ समप्रयोदनारमस्यूत्रपातैरिवायतैः । दृष्टिपातैः स्वभूस्तस्याः क्ष्णचते शरकोशकम् ॥१४२॥ तद्भिकरायसंसक्तकोलाक्ष्युजिनीषया । तद्वक्षेत्र्यः सदा माति नृतं दन्तांशुपेशलः ॥१४४॥

नहीं दिस्ताया गया है ॥१३३॥ मैंने इसके प्रियंगु फलके समान कान्तिमान कपोलफलकपर कितनी हो बार पत्र-रचना की थी, परन्तु वह विषय भी इस चित्रमें नहीं दिखाया है ॥१३४॥ निश्चयसे यह हाथको ऐसी चतुराई स्वयंप्रभाके जीवकी ही है क्योंकि चित्रकलाके विषयमें ऐसी चतुराई अन्य किसी स्रोके नहीं हो सकती ॥१३५॥ इस प्रकार तर्क-वितर्क करता हुआ वह राजकुमार ब्याकुलकी तरह झून्यहृद्य और निमीलितनयन होकर क्षण-भर कुछ सोचता रहा ॥१३६॥ उस समय उसकी आँखोंसे आँसू झर रहे थे, वह अन्तकी मरण अवस्थाको प्राप्त हुआ ही चाहता था कि देव योगसे उसी समय मूर्च्छाने सखीके समान आकर उसे पकड़ लिया, अर्थात् वह मूर्च्छित हो गया॥१३७॥ उसकी वैसी अवस्था देखकर केवल मुझे ही विषाद नहीं हुआ था, किन्तु चित्रमें स्थित मूर्तियोंका अन्तःकरण भी आई हो गया था ॥१३८॥ अनन्तर परिचारकोंने उसे अनेक उपायोंसे सचेत किया किन्तु उसकी चित्तवृत्ति तेरी ही ओर लगी रही। उसे समस्त दिशाएँ ऐसी दिखती थीं मानो तुझसे ही ज्याप्त हों ॥१३९॥ थोड़ी ही देर बाद जब वह सचेत हुआ तो मुझसे इस प्रकार पूछने लगा कि हे भद्रे, इस चित्रमें मेरे पूर्वभवकी ये चेष्टाएँ किसने लिखी हैं ?।।१४०।। मैंने उत्तर दिया कि तुम्हारी मामीकी एक श्रीमती नामकी पुत्री है, वह स्त्रियोंकी सृष्टिको एक मात्र मुख्य नायिका है —वह स्त्रियों में सबसे अधिक सुन्दर है और पति-वरण करनेके योग्य अवस्थामें विद्यमान है—अविवाहित है ॥१४१॥ हे राजकुमार, तुम उसे उज्ज्वल वस्त्रसे शोभायमान कामदेवकी पताका ही समझो, अथवा स्त्रीसृष्टिकी माधुर्यसे शोभायमान अन्तिम निर्माणरेखा ही जानो अर्थात् स्त्रियोंमें इससे बढ़कर सुन्दर स्त्रियोंकी रचना नहीं हो सकती॥१४२॥ उसके लम्बायमान कटाक्ष क्या हैं मानो पूर्ण यौवनके प्रारम्भको सूचित करनेवाले सूत्रपात ही हैं। उसके ऐसे कटाक्षोंसे ही कामदेव अपने वाणोंके कौशलकी प्रशंसा करता है अर्थात् उसके लम्बायमान कटाक्षोंको देखकर मालूम होता है कि उसके शरीरमें पूर्ण यौवनका प्रारम्भ हो गया है तथा कामदेव जो अपने बर्णोंकी प्रशंसा किया करता है सो उसके कटाक्षोंके भरोसे ही किया करता है ॥१४३॥ उसका मुखरूपी चन्द्रमा सदा दाँतोंकी उज्ज्वल किरणोंसे शोभाय-

१. फिलनी प्रियङ्गुः । २. मकरिकापत्राणि । ३. चिन्तयित सम । ४. ईषत् । ५. मरणावस्थाम् । 'सुदिदृक्षायतोच्छ्वासा जवरदाहाशनाक्चीः । सम्मूचर्झीन्मादमोहान्ताः कान्तामाप्नोत्यनाय्य ना ॥' । ६. दुर्मन इवाचरिता । ७. अगच्छन् । ८. पुनक्जनीवनम् । ९. त्वया निर्वृत्ताः । १०. लब्बचैतन्यः । ११. पटे १२. पूर्वभवचेष्टितम् । परेहितम् म०, ट० । १३. स्त्रीमृष्टेः । १४. कन्यका । १५. खज्जवलवस्त्राम् । खज्ज्वल-कान्ति च । १६. जीवरेखाम् । १७. समरः ।

तस्याश्चरणिवन्यासं लाक्षारकतां पदावलीम्। अमरा सञ्चयन्याशु रक्षास्युजिवशङ्कया ॥१४५॥ कामविद्यामिवादेष्टुं अमर्यः कलिनस्वनाः। तस्याः कर्णीलके लग्ना नापयान्त्यपि ताहिताः ॥१४६॥ देवस्य वज्रदन्तस्य प्रियपुत्र्या तयादरात् । कलाकौत्तलमारमीयिमिहालेक्ये प्रदर्शितम् ॥१४७॥ लह्मीरिवार्थिनां प्रार्थ्या सेवा कन्या चनस्त्वी । मृत्या मृत्ययो रृत्या वाच्यस्त्रमित्र पुण्यवान् ॥१४८॥ लिलताङ्गं अवीति त्वां प्रिया दिन्येव तन्मुषा । वेवेहापि भवान् सौन्यो लक्ष्यते लिलताङ्गकः ॥१४९॥ इत्युक्तस्तु मया साधु पण्डिते साधु जल्यितम् । विधेविकसितं विज्ञम दृष्टार्थप्रसिद्धिषु ॥१५०॥ पद्य जन्मान्तराजन्त्नानीयैवमनन्तरे । भवे संघटयस्याद्यु विधिर्यातीऽजुलोमताम् ।।१५९॥ द्वीपान्तराद् दिशामन्ताद् वे अन्तरीपादपानिधेः । विधिर्धटयतीष्टार्थमानीयान्वीपता ।।१५२॥ द्वीरयन् वे च्यो भूयः प्रस्थिवत्तरपञ्चवः । सदस्मत्यद्व पाणौ कृतवान् स कृत्हली ॥१५३॥ स्वपट्टकमिदं चान्यत् मम इस्ते समापित् । यत्र स्विक्षसंवादि सर्वमालक्ष्यते स्कृत्म् ॥१५४॥ स्वपट्टकमिदं चान्यत् मम इस्ते समापित् । यत्र स्विक्षसंवादि सर्वमालक्ष्यते स्कृत्य ।।१५४॥ स्वपट्टकमिदं चान्यत् मम इस्ते समापित् । यत्र स्विक्षसंवादि सर्वमालक्ष्यते स्कृतम् इवास्त्यहो ॥१५५॥ स्वपट्टकमिदं चान्यत् मम इस्ते समापित्व । अत्र स्विक्षसंवादि सर्वमालक्ष्यते स्कृतम् ।।१५५॥ स्वपट्टकमः स्कृते व्यवते वर्णक्रमोऽप्ययम् । क्रमो अवानुवन्त्रस्य प्रस्ताहार हवास्त्यहो ॥१५५॥

मान रहता है। इसलिए ऐसा जान पड़ता है मानो लक्ष्मीके हाथमें स्थित कीड़ाकमलको ही जीतना चाहता हो ॥१४४॥ चलते समय, उसके लाक्षा रससे रँगे हुए चरणोंको लालकमल समझकर भ्रमर शीघ्र ही घेर छेते हैं ॥१४५॥ उसके कर्णफूछपर बैठी तथा मनोहर शब्द करती हुई अमरियाँ ऐसी मालूम होती हैं मानो उसे कामशासका उपदेश ही दे रही हों और इसी-छिए वे ताङ्गा करनेपर भी नहीं हटती हों ॥१४६॥ राजा वजरन्तकी प्रियपुत्री उस श्रीमतीने ही इस चित्रमें अपना कलाकौशल दिखलाया है ॥१४७॥ जो लक्मोकी तरह भनेक अर्थीजनों-के द्वारा प्रार्थनीय है अर्थात् जिसे अनेक अर्थीजन चाहते हैं। जो यौक्नवती होनेके कारण स्थूड और कठोर स्तनोंसे सहित है तथा जो अच्छे-अच्छे मनुष्यों-द्वारा स्रोज करनेके योग्य है अर्थात् दुर्लभ है, ऐसी वह श्रीमती आज आपकी स्रोज कर रही है। आपकी स्रोजके लिए ही उसने मुझे यहाँ भेजा है। इसलिए समझना चाहिए कि आपके समान और कोई पुण्यवान् नहीं है ॥१४८॥ वह प्यारी श्रीमती आपका स्वर्गका ( पूर्वभवका ) नाम छलिताङ्ग बतलाती है। परन्तु वह झूठ है क्योंकि आप इस मनुष्य-भवमें भी सौम्य तथा सुन्दर अंगोंके घारक होनेसे साक्षात् ललिताङ्ग दिखायी पड़ते हैं।।१४९।। इस प्रकार मेरे कहनेपर वह राज-कुमार कहने लगा कि ठीक पण्डिते, ठीक, तुमने बहुत अच्छा कहा। अभिल्वित पदार्थीकी सिद्धिमें कर्मोंका उदय भी बड़ा विचित्र होता है ॥१५०॥ देखो, अनुकूछताको प्राप्त हुआ कर्मों-का उदय जीवोंको जन्मान्तरसे लाकर इस दूसरे भवमें भी शीघ मिला देता है ॥१५१॥ अनुकूछताको प्राप्त हुआ दैव अभीष्ट पदार्थको किसी दूसरे द्वीप्रसे, दिशाओंके अन्तसे, किसी अन्तरीप (टाप्) से अथवा समुद्रसे भी छाकर उसका संयोग करा देता है।।१५२॥ इस प्रकार जो अनेक वचन कह रहा था, जिसके हाथसे पसीना निकल रहा था तथा जिसे कौतूहल उत्पन्न हो रहा था, ऐसे उस राजकुमार वजजंघने हमारा चित्रपट अपने हाथमें छे छिया और यह अपना चित्र हमारे हाथमें सौंप दिया। देख, इस चित्रमें तेरे चित्रसे मिछते-जुछते सभी विषय स्पष्ट दिखायी दे रहे हैं।।१५३-१५४॥ जिस प्रकार प्रत्याहारशास (स्याकरणशास) में

१. उपदेशं कर्तुम् । २. नापसरान्त । ३. मृथियतुं योग्या । ४. भवन्तम् । ५. स्वर्गे । ६. कारणेन । ७. मनोज्ञावयवः । ८. चेष्टितम् । ९. अदृष्टपदार्थः ।—मभीष्टार्थ—अ०, प०, स०, त० । १०. संघट्टयरमाशु अ०, प०, स०, द० । ११. अनुकूलताम् । १२. वारिमध्यद्वीपात् । १३. अनुकूलताम् । १४. बुवन् । १५. समर्पयत् अ०, प०, स०, द० । १६. सदृशम् । १७. भावानु—अ०, प०, स०, द०, छ० । १८. अञ्चलित्यादि ।

इर्माववान्नमसुरागी मनोगतः। त्वन्मनोरथसंसिद्धी सत्यद्वारोऽपितोऽसुना ॥१५६॥ क्यः करं प्रसायमि पुनर्शंममस्तु ते । वव वजाम इत्युद्धीः निरगात् स जिनाकवात् ॥१५७॥ गृहीत्याहं च तद्वार्तामिष्ठागामिति पण्डिता । प्रसारितवती तत्वाः पुरस्ताचित्रपष्टकम् ॥१५८॥ तिवार्ववर्ते विरं आतप्रत्यता सा समाव्यसीत् । विरोहमीदसंतापा चातकीय धनावनम् ॥१५९॥ यथा शर्वादीतीरपुक्तिनं इंसकामिनी । अध्यावकी वयाध्वात्मकाक्षं प्राप्य प्रमोदते ॥१६०॥ यथा कुसुमितं चृतकाननं कक्विक्ता । द्वीर्यं नम्बीक्ष्यं प्राप्य यथा वा पृतनामरी ॥१६१॥ तथेवं पष्टकं प्राप्य श्रीमत्यासीदमानुका । मनोक्ष्यासंत्रचित्र व्यव यथा वा पृतनामरी ॥१६१॥ तथेवं पष्टकं प्राप्य श्रीमत्यासीदमानुका । मनोक्ष्यासंत्रचित्रचा वार्थं श्रीमत्यनसरीवितम् ॥१६२॥ तिव्या क्ष्याचि कंद्याणान्यचिरात् त्वमवान्त्रवित । प्रतिष्ठि प्राणनाथेन प्रत्यासकं समागमम् ॥१६४॥ मागमस्त्रमनाक्ष्यासं से जोवं गावधानिति । सवा सुनिपूर्ण तस्य भावस्त्वव्युपलक्षितः ॥१६॥ विरं विक्रस्थितो द्वारि वीक्षते मां सुवसुंद्वः । वज्ञवित सुने मार्गे स्त्वलत्येव परे परे ॥१६६॥

सूत्र, वर्ण और धातुओं के अनुबन्धका कम स्पष्ट रहता है उसी प्रकार इस चित्रमें भी रेखाओं, रंगों और अनुकूछ भावों का कम अत्यन्त स्पष्ट दिखाई दे रहा है अर्थात् जहाँ जो रेखा चाहिए वहाँ वही रेखा खींची गयी है; जहाँ जो रंग चाहिए वहाँ वही रंग भरा गया है और जहाँ जैसा भाव दिखाना चाहिए वहाँ वैसा हो भाव दिखाया गया है ॥१५५॥ राजकुमारने मुझे यह चित्र क्या सौंपा है मानो अपने मनका अनुराग हो सौंपा है अथवा तेरे मनोरथको सिद्ध करने के लिए सत्यंकार (बयाना) हो दिया है ॥१५६॥ अपना चित्र मुझे सौंप देने के बाद राजकुमारने हाथ फैलाकर कहा कि हे आर्ये, तेरा दर्शन फिर भी कभी हो, इस समय जाओ, हम भी जाते हैं। इस प्रकार कहकर वह जिनालयसे निकलकर बाहर चला गया ॥१५७॥ और मैं उस समाचारको प्रहण कर यहाँ आयी हूँ। ऐसा कहकर पण्डिताने वज्जंघका दिया हुआ चित्रपट फैलाकर श्रीमतीके सामने रख दिया ॥१५८॥

उस चित्रपटको उसने बड़ी देर तक गौरसे देखा, देखकर उसे अपने मनोरथ पूर्ण होनेका विश्वास हो गया और उसने सुलकी साँस छी। जिस प्रकार चिरकाछसे संतप्त हुई चातकी मेघ-का आगमन देखकर हर्षित होती है, जिस प्रकार हंसी सरद ऋतुमें किनारेकी निकछी हुई जमीन देखकर प्रसन्न होती है, जिस प्रकार मध्य जीवोंकी पंक्त बच्चात्मशासको देखकर प्रमुदित होती है, जिस प्रकार कोयछ कुछ हुए आमांका बन देखकर आनन्दित होती है और जिस प्रकार देवों-की सेना नन्दीश्वर द्वीपको पाकर प्रसन्न होती है; उसी प्रकार श्रीमती उस चित्रपटको पाकर प्रसन्न हुई थी। उसकी सब आकुरुता दूर हो गयी थी। सो ठीक ही है अभिछितत वस्तुकी प्राप्ति किसकी उत्कण्ठा दूर नहीं करती ? !१५५-१६२॥ तत्पश्चात् श्रीमती इच्छानुसार चर प्राप्त होनेसे इतार्थ हो जावेगी इस बातका समर्थन करनेके छिए पण्डिता श्रीमतीसे उस अवसरके योग्य बचन कहने छगी ॥१६३॥ कि हे ऋत्याणि, देववोगसे अब तू शीघ हो अनेक कल्याण प्राप्त कर। तू विश्वास रख कि अब तेरा प्राणकायके साथ समागम शीघ हो होगा ॥१६४॥ वह राज-कुमार वहाँ से खुपचाप चछा गया इसछिए अविश्वास मत कर, क्योंकि उस समय भी उसका चित्त तुम्नमें हो छगा हुआ था। इस बातका मैंने अच्छी तरह निश्चय कर छिया है ॥१६५॥ वह जाते समय दरवाजेपर बहुत देर तक विखन्न करता रहा, बार-बार मुझे देखता था

१. सत्यापनम् । २. प्रसारयति सम । ३. प्रवृक्षः । ४. उन्मनस्कतां विश्वव्याकुलताम् । ५. प्रोक्यते स्म । ६. श्रेयांसि । ७. विश्वासं शुरु । ८. संयोगम् । ९. अविश्वासम् । १०. यकाजक्षः । ११. तूक्योम् । १२. सुक्षेत गम्यतेऽस्मिन्निति सुगस्तस्मिन् ।

समयते जुम्मते किंचित् स्मरस्थाराद् विश्लोकते । इवसित्युष्णं च दीर्घं च पहरस्मिम् स्मरण्वरः ॥ १६०॥ तमेव बहुमन्येते पितरा तं नरोत्तमम् । नृपेन्द्री मागिनेयरवाद् भ्रान्नीयश्वाद देवयसौ ॥ १६८॥ कक्ष्मीवान् कुलजौ दक्षः स्वरूपोऽभिमतः सताम् । इस्यमेको गुणप्रामः तस्मिश्लस्ति वरोचितः ॥ १६९॥ सपरनी श्रीसरस्वरूपोभूरवा त्वं तदुरोगृहे । चिरं निवस कृष्याण कृष्याणशतमागिनी ॥ १७०॥ स्तामान्येनोपमानं ते लक्ष्मोनैव सरस्वती । यतोऽपूर्वेत्र कृष्मोस्त्वमन्येत्र च सरस्वती ॥ १०९॥ मिनेकिमद्रले शक्ष्मत्रेत्रिक्ष कृष्योज्ञीचिनि रजोज्जिष । सा श्रीरश्रीरिवोद्ध्या कृष्टोश्रायकुद्रीरके ॥ १०२॥ सरस्वती च सोव्छिष्टे विज्ञानित्रका विविवते । विज्ञाता तयोः श्राप्यः त्रवेशमिजनः अधिष्यः ॥ १०६॥ स्तरस्वती च सोव्छिष्टे विववते । तस्य मानसे । रमस्व राजहंसीय कृष्ट्याक्षमितवस्सरान् ॥ १०५॥ ख्राक्षित्रका योगं कृष्या यातु कृतार्थताम् । विज्ञाता जननिर्वाद्वात्रे मुच्येत कथमन्यथा ॥ १०५॥ समाश्वसिहि तद्भद्वे क्षिप्रमेष्यति ते वरः । त्वहरागमने पश्य पुरसुद्वेलकीनुकम् । ॥ १०६॥

और सुखपूर्वक गमन करने योग्य उत्तम मार्गमें चलता हुआ भी पद-पद्पर स्खलित हो जाता था। वह हँसता था, जँभाई छेता था, कुछ स्मरण करता था, दूर तक देखता था और उष्ण तथा लम्बी साँस छोड़ता था। इन सब चिह्नांसे जान पड़ता था कि उसमें कामज्बर बढ़ रहा है ॥१६६-१६७। वह वऋजंघ राजा वऋदन्तका भानजा है और छक्ष्मीमती देवीके भाईका पुत्र (भतीजा) है। इसलिए तेरे माता-पिता भी उसे श्रेष्ठ वर समझते हैं।।१६८।। इसके सिवाय वह सक्सीमान है, उचकुलमें उत्पन्न हुआ है, चतुर है, सुन्दर है और सज्जनोंका मान्य है। इस प्रकार उसमें वरके योग्य अनेक गुण विद्यमान हैं ॥१६९॥ हे कल्याणि, तू छक्ष्मी और सर-स्वतीकी सपत्नी (सौत) होकर सैकड़ों सुस्रोंका अनुभव करती हुई चिरकाछ तक उसके हृदय-रूपी घरमें निवास कर ॥१७०॥ यदि सामान्य (गुणोंकी वरावरी) की अपेक्षा विचार किया जाये तो लक्ष्मी और सरस्वती दोनों ही तेरी उपमाको नहीं पा सकती, क्योंकि तू अनोसी स्प्रमी है और अनोसी ही सरस्वती है। जिसके पत्ते फटे हुए हैं, जो सदा संकुचित (संकीर्ण) होता रहता है और जो परागरूपी धृष्ठिसे सिहत है ऐसे कमलरूपी झोंपड़ीमें जिस लक्ष्मीका जन्म हुआ है उसे छक्ष्मो नहीं कह सकते वह तो अछक्ष्मो है-दरिद्रा है। भछो, तुन्हें उसकी उपमा कैसे दो जा सकती है ? इसी प्रकार उच्छिष्ट तथा चन्नळ जिह्नाके अप्रभागरूपी पक्षव-पर जिसका जन्म हुआ है वह सरस्वती भी नीच कुछमें उत्पन्न होनेकेकारण तेरी उपमाको प्राप्त नहीं हो सकती। क्योंकि तेरा कुछ अतिशय शुद्ध है-उत्तम कुछमें ही तू उत्पन्न हुई है।।१७१-१७३।। हे छताङ्कि ( छताके समान क्रश अंगोंको घारण करनेवाछी ) जिस प्रकार पवित्र मानस-सरोवरमें राजहंसी कीडा किया करती है उसी प्रकार तू भी छिलताङ्ग (वजाजंघ) के पवित्र और एकान्त मनमें अनेक वर्षों तक क्रीड़ा कर ॥१७४॥ विधाता तुम दोनोंका योग्य समागम-कर कुतकृत्यपनेको प्राप्त हो; क्योंकि यदि वह ऐसा नहीं करता अर्थात् तुम दोनोंका समागम नहीं करता तो लोकनिन्दासे कैसे छूटता ? ॥१७५॥ इसलिए हे भद्रे, धैर्य घर, तेरा पति शीध ही आयेगा, देख, तेरे पतिके आगमनके लिए सारा नगर कैसा अतिशय कौतुकपूर्ण हो रहा है

१. ईषदसति । २. जननीजनको । ३. बकी । ४. भ्रातृपुत्रत्वात् । ५. लक्ष्मीमितः । ६. समानवर्मेण । सामान्येन इति पदिविभागः । ७. भिन्नकपाटे भिन्नपर्णे च । ८. अश्रीः दरिद्राः १. तृणकुटीरे । १०. चलिजह्वाय-अ०, द०, म०, ल० । ११. मुखे जन्म तथोः द० । १२. कुत आगतः । १३. कुलम् । १४. पवित्रे । 'विविक्तौ पूर्विजनौ' इत्यभिषानात् । १५.संस्थाविशेषः । लतांगिमव म०, ल० । १६. किणका-रमयवा जितान्तम्लानगन्धगुणतो जितान्तम् । सण्जने हि विधिरप्रतिमोहस्तस्य युक्तिघटनां प्रतिमोहः ॥' इत्यभिजनापवादात् । १७. उत्साहम् ।

इत्यादितद् गतासापैः अभ्वेस्तां सुसमानयत् । पण्डिता सा तु तत्प्रासी नाधाष्यासीकिराकुला॥१७७॥
तावच चिक्रमा वन्युप्रीतिमातन्वता पराम् । गत्वार्थपयमानीतो वज्रवाहुमंहीपतिः ॥१७८॥
स्वसुः पति स्वसारं च रवसीयं च विलोकयन् । प्रापचकी परां प्रीति प्रेग्णे दृष्टा हि बन्धुता ॥१७९॥
स्वसंकथया कांचित् स्थित्वा कालकलां पुनः। प्राप्चकीचितां तेऽसी सिक्ष्यां तेन स्रिम्भताः ॥१८०॥
सक्वर्षिकृतों प्राप्य वज्रवाहुः स माननाम् । पिप्रिये ननु संप्रीत्ये सत्कारः प्रभुणा कृतः ॥१८९॥
यथासुखं च संतोषात् स्थितेष्वेतं सन्ताभष्ठ । तत्रश्रकथरो वाचिमत्यवीचत् स्वसुः पतिम् ॥१८२॥
यत् किंचित् रुचितं तुम्यं वस्तुजाल नमालये । तद् गृहाण यदि प्रीतिमयि तेऽस्त्यनियन्त्रणा ॥१८२॥
प्रतिरय परा व केटिमिथरोहिति मे मनः । त्वं सतुक्कः स्वारक्ष यन्ममान्याणतो गृहम् ॥१८४॥
त्वमान्यन-पुरायातो गृहं मेडच सदारकः । संविमागोचितः कोऽन्यः प्रस्तावः स्यान्ममेह्दाः ॥१८५॥
तदत्रावसरे वस्तु तद्धं मे यत्र दीयते । प्रयायन् प्रयायस्यास्य मा कृथा मक्रमियनः ॥१८६॥
हासुक्तः प्रेमिनिक्तेन चिक्रणा प्रस्युवाच सः । त्वत्प्रसादान्ममास्येव सर्वं कि प्रार्थमस्य मे ॥१८७॥
स्यानानेनापितः स्वेन प्रयुक्तेनित सादरम् । प्रणयस्य परा मुमिमहमारापि तस्वया ॥१८८॥

॥१७६॥ इस तरह पण्डिताने वन्नजंघसम्बन्धी अनेक मनोहर बातें कहकर श्रीमतीको सुखी किया, परन्तु वह उसकी प्राप्तिके विषयमें अबतक भी निराकुल नहीं हुई ॥१७७॥

इधर पण्डिताने श्रीमतीसे जबतक सब समाचार कहे तबतक महाराज वजदन्त, विशास भ्रातृप्रेमको विस्तृत करते हुए आधी दूर तक जाकर वजवाहु राजाको छे आये ॥१७८॥ राजा वज्रदन्त अपने बहनोई, बहन और भानजेको देखकर परम प्रीतिको प्राप्त हुए सो ठीक ही है क्योंकि इष्ट्रजनोंका दर्शन प्रीतिके लिए ही होता है ॥१७९॥ तदनन्तर कुछ देर तक कुशल-मंगलकी बातें होती रहीं और फिर चक्रवर्तीकी ओरसे सब पाहुनोंका उचित सत्कार किया गया ॥१८०॥ स्वयं चक्रवर्तीके द्वारा किये हुए सत्कारको पाकर राजा चल्रवाह बहुत प्रसन्न हुआ। सच है, स्वामीके द्वारा किया हुआ सत्कार सेवकोंकी प्रीतिके छिए ही होता है ॥१८१॥ इस प्रकार जब सब बन्धु संतोपपूर्वक सुखसे बैठे हुए थे तब चक्रवर्तीने अपने बहनोई राजा वजवाहुसे नीचे लिखे हुए वचन कहे ॥१८२॥ यदि आपकी मुझपर असाधारण प्रीति है तो मेरे घरमें जो कुछ वस्तु आपको अच्छी लगती हो वही ले लीजिए ॥१८३॥ आज आप पुत्र और स्नीसहित मेरे घर पधारे हैं इसलिए मेरा मन प्रीतिकी अन्तिम अवधिको प्राप्त हो रहा है ॥१८४॥ आप मेरे इष्ट बन्धु हैं और आज पुत्रसहित मेरे घर आये हुए हैं इसिंछए देनेके योग्य इससे बढकर और ऐसा कौन-सा अवसर मुझे प्राप्त हो सकता है ? ॥१८५॥ इसलिए इस अवसरपर ऐसी कोई वस्तु नहीं है जो मैं आपके छिए न दे सकूँ। हे प्रणयिन, मुझ प्रार्थी-के इस प्रेमको भंग मत कीजिए ॥१८६॥ इस प्रकार प्रेमके वशीभृत चक्रवर्तीके बचन सुनकर राजा वक्रवाहुने इस प्रकार उत्तर दिया। हे चिकन, आपके प्रसादसे मेरे यहाँ सब कुछ है, आज मैं आपसे किस वस्तुको प्रार्थना कहाँ ? ॥१८७।आज आपने सम्मानपूर्वक जो मेरे साथ स्वयं सामका प्रयोग किया है-भेंट आदि करके स्नेह प्रकट किया है सो मानो आपने मुझे

१. वष्त्रअङ्घनतः । २. श्रीमती । ३. तरप्राप्त्यै द०, ल० । ४. भगिन्याः । ५. भगिनीपुत्रम् । ६. बन्धुसमूहः । ७. अतिथियोग्याम् । ८. सत्कारविशेषम् । ९. प्रापिताः । १०. मानताम् प०, स०, द०, ल०, ट० । सम्मानम् । ११. —जातं प०, अ०, स०, द०, ल० । १२. अनिर्वन्धाः १३. परमप्रकर्षाम् । १४. सपुत्रः । सतुष्कः म०, ल० । सपुत्रः अ०, द०, स० । १५. सविभागः त्यागः सम्भावना वा । १६. मम । १७. स्नेहाधोनेन । १८. प्रियवचनेन । १९. प्रापितः ।

कियम्मात्रमिदं देव स्वापतेयं परिक्षयि । स्वयाक्यक्करणीं दृष्टिरलमेषापिता मिथ ॥१८९॥
अहमय कृती धन्यो जीवितं स्लाध्यमय मे । यद् वीक्षितोऽस्मि देवेन स्नेहनिर्मरया दशा ॥१९०॥
परोपकृतये विश्वस्यर्थवत्तां मवद्विधाः । लोके प्रसिद्धसाधुस्वाः शब्दा इव कृतागमाः ॥१९१॥
तदेव वस्तु वस्तुष्व्ये सोपयोगं यद्धिनाम् । अविभक्तधनायास्तु बन्धुताया विशेषतः ॥१९२॥
तदेव वस्तु वस्तुष्व्ये सोपयोगं यद्धिनाम् । अविभक्तधनायास्तु बन्धुताया विशेषतः ॥१९२॥
तदेव तस्तु वस्तुष्वये सोपयोगं यद्धिनाम् । अविभक्तधनायास्तु बन्धुताया विशेषतः ॥१९२॥
तदेवत् स्वैरसंमोग्यमास्तां सान्यासिकं धनम् । न मे मानप्रहः कोऽपि स्विय नानादरोऽपि वा ॥१९३॥
पार्थयेऽहं तथाप्येतद् युष्मदाज्ञां प्रपूज्यन् । श्रीमती वज्रजङ्काय देया कन्योत्तमा स्वया ॥१९४॥
मागिनेयस्वमस्येकमाभिजास्यं व स्वय्वकृत्यम् । योग्यतां चास्य पुष्णाति सरकारोऽच स्वया कृतः॥१९५॥
मागिनेयस्वमस्योकपाभिजास्यं व सर्वधार्हित कन्यकाम् । हसनस्याक्ष्यं स्वरन्त्याक्ष प्राष्ट्र्णंके हित श्रुतेः ॥१९६॥
तस्यसीद विमो दातुं भागिनेयाय कन्यकाम् । सफला प्रार्थना मेऽस्तु स्वर्याक्षत्र तस्यतिः ॥१९७॥

स्नेहकी सबसे ऊँची भूमिपर ही चढ़ा दिया है ॥ १८८ ॥ हे देव, नष्ट हो जानेवाला यह धन कितनी-सी वस्तु है ? यह आपने सम्पन्न बनानेवाली अपनी दृष्टि मुझपर अपित कर दी है मेरे लिए यही बहुत है ॥१८९॥ हे देव, आज आपने मुझे स्नेहसे भरी हुई दृष्टिसे देखा है इसलिए में आज कृतकृत्य हुआ हूँ, धन्य हुआ हूँ और मेरा जीवन भी आज सफल हुआ है ॥ १९० ॥ हे देव, जिस प्रकार लोकमें शासांकी रचना करनेवाले तथा प्रसिद्ध धातुओंसे बने हुए जीव अजीव आदि शब्द परोपकार करनेके लिए ही अथों धारण करते हैं, उसी प्रकार आप-जैसे उत्तम पुरुष भी परोपकार करनेके लिए ही अथों (धन-धान्यादि विभूतियों) को धारण करते हैं ॥ १९१ ॥

हे देव, आपको उसी वस्तुसे सन्तोष होता है जो कि याचकों के उपयोग में आती है और इससे भी बढ़कर सन्तोष उस वस्तुसे होता है जो कि धन आदिके विभाग से रहित (सिम्मिलित रूपसे रहनेवाले) बन्धुओं के उपयोग में आती है।। १९२ ।। इसलिए, आपके जिस धनको में अपनी इच्छानुसार भोग सकता हूँ ऐसा वह धन धरोहर रूपसे आपके ही पास रहे, इस समय मुझे आवश्यकता नहीं है। हे देव, आपसे धन नहीं माँगने में मुझे कुछ अहं कार नहीं है और न आपके विषय में कुछ अनादर ही है।। १९३ ।। हे देव, यद्यि मुझे किसी वस्तुकी आवश्यकता नहीं है तथापि आपकी आझाको पूज्य मानता हुआ आपसे प्रार्थना करता हूँ कि आप अपनी श्रीमती नामकी उत्तम कन्या मेरे पुत्र वक्क जंबके लिए दे दी जिए ।। १९४ ।। यह वक्क जंब प्रथम तो आपका भानजा है, और दूसरे आपका भानजा होने से ही इसका उच्छ छ प्रसिद्ध है। ती सरे आज आपने जो इसका सत्कार किया है वह इसकी योग्यताको पुष्ट कर रहा है।। १९५ ।। अथवा यह सब कहना ज्यर्थ है। वक्क जंब हर प्रकार से आपकी कन्या ग्रहण करने के योग्य है। क्योंकि लोक में ऐसी कहावत प्रसिद्ध है कि कन्या चाहे हमती हो चाहे रोती हो, अतिथि उसका अधिकारी होता है।। १९६ ।। इसलिए हे

१. अनाहयः आह्यः कियतं यया सा । 'कुब् करणे' खनट् । २. उनकाराय । ३. धनिकताम् । पक्षे अभिधेयवस्तम् । 'अर्थोऽभिधेयर्वस्तुप्रयोजनिवृत्तिषु ।' इत्यमरः । ४. -प्रसिद्धवातुत्वात् अ०, ल० । लोकप्रसिद्धवातुत्वात् स० । ५. सूत्रानुसारेण निष्यातः । कृतौ गनाः म० । कृतागताः ट० । ६. यृष्माकम् । ७. बन्धुसमूहस्य 'ग्रामजनबन्धुगजसहायात्तल्' इति समूहे तल् । ८. तत्कारणात् । ९. निक्षित्तम् । १०. कुलजत्वम् । ११. भागिनेयत्वकृतम् । १२. वजनेनालम् । 'निषेधेऽलंखली नत्वा' इति वत्वाप्रत्ययः । १२. -चचाल्दन्त्यव्य प०, म०, ल० । १४. अम्यागतः । प्राधूणिकः ट० । १५. 'कुमारः सौमारः' इति हौ पाठौ 'त०, व०' पुस्तकयोः । कौमारः अ०, प०, स०, द०, म०, ल०, ट० । कुमारोहृद्धे प्राप्तः ।

वस्तुवाइनसर्वस्यं क्रव्धमंत्रासकृत्मया । किं तेनास्वध्यपूर्वं नः कृत्यास्यं प्रदोगताम् ॥१९८॥
इति विक्रापितस्तेन चक्रमृत् प्रस्यपद्यतः । तथास्तु संगमो यूनोरनुरूपोऽनयोरिति ॥१९९॥
प्रकृत्या सुन्दराकारो वज्रजङ्कोऽस्त्वयं वरः । पतिवरा गुणैर्युक्ता श्रीमती चास्तु सा वधूः ॥२००॥
जन्मान्तरानुवद्धं य प्रेमास्स्येवानयोरतः । समागमोऽस्तु चन्द्रस्य अयोरस्नायास्तु यथोचितः ॥२०१॥
प्रागेन विन्तितं कार्यं मयंदमितमानुष्यम् । विधिस्तु प्राक्तरामेन सावधानोऽत्र के वयम् ॥२०२॥
इति चक्रधरेणोक्तां वाचं संपूज्य पुण्यधीः । बज्रवाहुः परां कोटिं प्रीतर्थ्यास्रोह सः ॥२०३॥
वसुन्धरा महादेवी पुत्रकृत्याणसंपदा । तथा प्रमद्पूर्णाङ्गी न स्वाङ्गे नन्त्रमात्तरा । ।२०६॥
सा तदा सुत्रकृत्याणमहोरस्यसमुद्गतम् । रोमाञ्चमन्वतं भेजे प्रमदाहुरस्विमम् ॥२०५॥
मन्त्रिमुख्यमहामास्यसेनापतिपुरोहिताः । सामन्ताश्व तपौरास्तरकृत्याणं बहुमेनिरे ॥२०६॥
कुमारो वज्रजङ्कोऽयमनङ्गसद्दशाकृतिः । श्रीमतीयं रति रूपसंपदा निर्जिगीषति ॥२०७॥
अमिरूपः कुमारोऽयं सुरूपा कृत्यकानयोः । अनुरूपोऽस्तु संबन्धः सुरदम्पतिलीखयोः ॥२०८॥
इति प्रमद्विस्तारमुद्दहत् तत्पुरं तदा । राजवेदम च सवृत्तं श्वियमन्यामिवाश्वतम् ॥२०८॥

स्वामिन, अपने भानजे वजाजंबको पुत्री देनेके लिए प्रसन्न होइए। मैं आझा करता हूँ कि मेरी प्रार्थना सफल हो और यह कुमार वजार्जंघ ही उसका पति हो।।१९७। हे देव, धन, सवारी आदि वस्तुएँ तो मुझे आपसे अनेक बार मिल चुकी हैं इसलिए उनसे क्या प्रयोजन है ? अवकी बार तो कन्या-रब दोजिए जो कि पहले कभी नहीं मिला था।। १९८॥ इस प्रकार राजा वज्रवाहुने जो प्रार्थना की थी उसे चक्रवर्तीने यह कहते हुए स्वीकार कर छिया कि आपने जैसा कहा है वैसा ही हो, युवावस्थाको प्राप्त हुए इन दोनोंका यह समागम अनुकूछ ही है।।१९९॥ स्वभावसे ही सुन्दर शरीरको धारण करनेवाला यह वजजंघ वर हो और अनेक गुणोंसे युक्त कन्या श्रीमती उसकी वधू हो ॥२००॥ इन दोनोंका प्रेम जन्मान्तरसे चला आ रहा है इसलिए इस जन्ममें भी चन्द्रमा और चाँदनीके समान इन दोनोंका योग्य समागम हो ॥२०१॥ इस लोकोत्तर कार्यका मैंने पहलेसे ही विचार कर लिया था। अथवा इन दोनोंका दैव (कर्मीका उदय ) इस विषयमें पहलेसे ही सावधान हो रहा है। इस विषयमें हम लोग कौन हो सकते हैं ? ॥२०२॥ इस प्रकार चक्रवर्तीके द्वारा कहे हुए वचनोंका संस्कार कर वह पवित्र बुद्धिका धारक राजा वज्रवाहु प्रीतिको परम सीमापर आरूढ् हुआ-अत्यन्त प्रसन्न हुआ।।२०३॥ उस समय वजाजंघकी माता वसुन्धरा महादेवी अपने पुत्रकी विवाहरूप सम्पदासे इतनी अधिक हर्षित हुई कि अपने अंगमें भी नहीं समा रही थी।।२०४। उस समय वसुन्धराके शरीरमें पुत्रके विवाहरूप महोत्सवसे रोमांच उठ आये थे जो ऐसे जान पड़ते थे मानो हर्षके अंकुर ही हों ॥ २०५ ॥ संत्री, महामंत्री, सेनापति, पुरोहित, सामन्त तथा नगरवासी आदि सभी लोगोंने उस विवाहकी प्रशंसा की ॥ २०६॥ यह कुमार वज्रजंघ कामदेवके समान सुन्दर आकृतिका धारक है और यह श्रीमती अपनी सौन्दर्य-सम्पत्तिसे रतिको जीतना चाहती है ।। २०७।। यह कुमार सुन्दर है और यह कन्या भी सुन्दरी है इसलिए देव-देवाङ्गनाओं की ळीळाको धारण करनेवाळे इन दोनोंका योग्य समागम होना चाहिए॥ २०८॥ इस प्रकार आनन्दके विस्तारको धारण करता हुआ वह नगर बहुत ही शोभायमान हो रहा था और

रै.—नयोरिव प०। —नयोरित अ०। २. मानुषमितिकान्तः। ३. सममात्तदा अ०, प०, स०, द० ल०। माति स्म। ४. व्याप्तम्। ५. नायकाः। ६, सपौरास्तु स०। ७. मनोज्ञः। ८. मनोज्ञा। प्राप्तरूप-सुरूपाभिरूपा बुधमनोज्ञयोरित्यभिधानात्। ९. सायम् वर्तते स्म।

विवाहमण्डणारम्भं चक्रवर्तिनिदेशतः । रेमहास्थपतिरातेने पराध्यमणिकाञ्चनैः ॥२३०॥
धामीकरमयाः स्तम्भाः वेलकुरमेमंहोद्यैः । रत्नोज्जवलैः श्रियं तेनुनुपा इव नृपासनैः ॥२११॥
स्फाटिक्यो भित्तयस्तस्मम् जनानां प्रतिविग्वकैः । चित्रिता इव संरेषुः प्रेशिणां चित्ररश्चिकाः ॥२१२॥
मणिकुष्टिममुरस्मिन् नीलरर्गविनिर्मिता । पुष्पोपहारेष्यं रुचद् चौरिवातततारका ॥२१३॥
मुक्ताद्यमानि लग्वानि तेन्यमें व्यव्यतं स्तराम् । सफेनानि मृणालानि लग्वितानोव कौतुकात् ॥२१४॥
प्रशासमयस्तरिमम् वेदिवन्धोऽभवत् पृथुः । जनानाभिष्य चित्रस्यो रागस्तन्मयतां गतः ॥२१५॥
सुधोऽज्वलानि कृटानि पर्यन्तेष्वत्य रेजिरं । तोषात् सुरविमानानि इसन्तीवारमशोभया ॥२१६॥
वेदिकां किटसूत्रेण पर्यन्ते स परिष्कृतः । रामणीयकसीग्नेव रुद्धदिक्षेत्र विश्वतः ॥२१७॥
सर्वेशिरचितं तत्य वभौ गोपुरमुषकैः । प्रोत्सर्पद्रस्तमाजालरचितेन्द्रशरासनम् ॥२१८॥
सर्वेश्वतं तत्य वभौ गोपुरमुषकैः । प्रोत्सर्पद्रस्तमाजालरचितेन्द्रशरासनम् ॥२१८॥
सर्वेश्वतं वस्त्र द्वारवन्धो निवेशितः । लक्ष्म्याः प्रवेशनायेष पर्यन्तार्पितमङ्गलः ॥२१९॥
स तदाष्टाद्विकी पूजो चक्रे चक्रवरः पराम् । कल्पवृक्षमद्वास्ति महापुतजिनालये ॥२२०॥
ततः सुप्रदिने सौग्वे लग्वे सुप्रमुत्तके । चन्द्रतारावलोपेत तन्त्रीः सम्यगनिक्पिते ॥२२॥।

राजमहरूका तो कहना ही क्या था ? वह तो मानो दूसरी ही शोभाको प्राप्त हो रहा था, उसकी शोभा हीं बदल गयी थी।।२०९॥ चक्रवर्तीकी आज्ञासे विश्वकर्मा नामक मनुष्यरत्नने महामूल्य रहों और सुवर्णसे विवाहमण्डप तैयार किया था ॥२१०॥ उस विवाहमण्डपमें सुवर्णके सम्भे लगे हुए थे और उनके नीचे रह्यांसे शोभायमान बढ़े-बढ़े तलकुम्म लगे हुए थे, उन तलकुम्भोंसे वे सुवर्णके खम्भे ऐसे सुशोभित हो रहे थे जैसे कि सिंहासनोंसे राजा सुशोभित होते हैं ॥२११॥ उस मण्डपमें स्फटिककी दीवालांपर अनेक मनुष्योंके प्रतिबिन्व पड्ते थे जिनसे वे चित्रित हुई-सी जान पड़ती थीं और इसीछिए दर्शकोंका मन अनुरक्षित कर रही थीं ॥२१२॥ उस मण्डपकी भूमि नील रब्नोंसे बनी हुई थी, उसपर जहाँ-तहाँ फूल बिखेरे गये थे। उन फूलोंसे वह ऐसी सुशोभित हो रही थी मानी ताराओंसे ब्याप्त नीला आकाश ही हो ॥२१३॥ इस मण्डपके मीतर जो मोतियोंकी मालाएँ लटकती थीं वे ऐसी मली मालूम होती थीं मानो किसीने कौतुकवश फेनसहित मृणास ही सटका दिये हो ॥२१४॥ उस मण्डपके मध्य-में पद्मराग मणियोंकी एक बड़ी बेदी बनी थी जो ऐसी जान पड़ती थी मानी मनुष्योंके हृदय-का अनुराग ही वेदीके आकारमें परिणत हो गया हो।।२१५।। उस मण्डपके पर्यन्त भागमें चूना-से पुते हुए सफेद शिखर ऐसे शोभायमान होते थे मानी अपनी शोभासे सन्तुष्ट होकर देवोंके विमानोंकी हँसी ही उड़ा रहे हों ॥२१६॥ उस मण्डपके सब ओर एक छोटी-सी वेदिका बनी हुई थी, वह वेदिका उसके कटिसूत्रके समान जान पड़ती थी। उस वेदिकारूप कटिसूत्रसे घिरा हुआ मण्डप ऐसा मालूम होता था मानो सब ओरसे दिशाओंको रोकनेवाछी सौन्दर्यकी सीमा-से ही घरा हो ।।२१७। अनेक प्रकारके रहोंसे बहुत ऊँचा बना हुआ उसका गोपुर-द्वार ऐसा मालूम होता था मानो रल्लोंको फैलती हुई कान्तिके समृहसे इन्द्रधनुष ही बना रहा हो। ।।२१८।। उस मण्डपका भीतरी दरबाजा सब प्रकारके रहींसे बनाया गया था और उसके दोनों ओर मङ्गल-द्रव्य रखे गये थे, जिससे ऐसा जान पहता था मानो लक्ष्मीके प्रवेशकें विष् ही बनाया गया हो ॥२१९॥ उसी समय बज्जदन्त चक्रवर्तीने महापृत चैत्याख्यमें आठ दिन तक कल्पवृक्ष नामक महापूजा की थी।।२२०॥ तदनन्तर ज्योतिषियोंके द्वारा बताया हुआ अभ

१. शासनात् । २. विश्वकर्मा । ३. आसनीभूतपाषाचैः । ४. पश्यताम् । ५. तम्मण्डपान्तरे । ६. वेदिकानाम्ना हेमसूत्रत्रयेण । ७. ज्योतिःशास्त्रज्ञैः ।

कृतीपक्षोभे नगरे समन्ताद्वद्वतीरणे । सुरलोक इवामाति परां द्वित संपदम् ॥२२१॥
राजवेक्माक्षणे सान्ध्रयन्दनच्छटयोक्षिते । पुरणोपद्वारेरागुअद्वित्तिः कृतरोचिषि ॥२२३॥
सौवर्णकलनेः पूर्णेः पुण्यतोगैः सरक्षकैः । अन्ययेचि विधानक्षैर्विधिवत् तद्वभूवरम् ॥२२४॥
तदा महानकथ्वानः शक्कोलाहलाकुलः । घनावश्वरमाश्रम्य जजुम्मे तृपमन्दिरे ॥२२५॥
कृत्वाणाभिषवे तस्मन् श्रीमतीवज्ञवद्वयोः । स नान्त्र वैश्विकस्तोषनिर्मरं न ननत् यः ॥२२६॥
वाराक्षनाः पुरन्थ्यू पौरवर्गम् तस्भणम् । पुण्यैः पुष्पाभ्रतैः सेषां सामिषं तावलम्मवन् ॥२२६॥
व्यवस्त्रपृष्टुकुलानि निष्पवाणीनि तौ तदा । श्रीरोदोर्मिमवानीव पर्यश्वत्रममनन्तरम् ॥२२६॥
प्रसाधनगृहे रम्ये पादमुखं सुनिविधितौ । तायलंकारसर्वरवं भेजनुर्मक्रकोचितम् ॥२३९॥
पन्दनेनानुलिसौ तौ ललाटेन "ल्ललाटिकाम् । चन्दनव्वविन्यस्तां द्वितः कीतुकोखिताम्" ॥२३०॥
पन्दनेनानुलिसौ तौ ललाटेन "ल्लाटिकाम् । सन्दनव्वविन्यस्तां द्वितः कीतुकोखिताम्" ॥२३०॥
पुष्पमाला वसौ मृश्चि तथोः कुञ्चितमूर्वजे । सीतापगेव नीलादिक्षित्वरोपान्तवित्ति ॥२३२॥
कृत्विकाग्ररणन्यासं व कृष्योनिरिविधताम्" । वेष्टलामोश्चिक्षस्त्रोधे तद्वस्त्राक्ष्वं परां श्विष्ट्यम् ॥२३३॥
कृत्विकाग्ररणन्यासं व कृष्योनिरिविधताम् । वेष्टलामोश्चिक्षस्त्रोपान्तवित्ति ॥२३३॥

दिन शुभ लग्न और चन्द्रमा तथा ताराओं के बलसे सहित शुभ मुहूर्त आया। उस दिन नगर विशेषरूपसे सजाया गया। चारों ओर तोरण लगाये गये तथा और भी अनेक विभूति प्रकट की गयी जिससे वह स्वर्गछोकके समान शोभायमान होने छगा। राजभवनके आँगनेमें सब ओर सघन चन्दन छिड़का गया तथा गुंजार करते हुए भ्रमरोंसे सुशोभित पुष्प सब ओर विसेरे गये। इन सब कारणोंसे वह राजभवनका आँगन बहुत ही शोभायमान हो रहा था। उस आँगनमें वधू-वर बैठाये गये तथा विधि-विधानके जाननेवाले लोगोंने पवित्र जलसे भरे हुए रक्रजड़ित सुवर्णमय कल्रशोंसे उनका अभिषेक किया ॥२२१-२२४॥ उस समय राजमन्दिरमें श**ङ्क**के शब्दसे मिळाहुआ बड़े-बड़े दुन्दुभियोंका भारी कोलाहरू हो रहा था और वह आकाशको भी उल्लंघन कर सब और फैल गया था ॥२२५॥ श्रीमती और वजाजंघके उस विवाहाभिषेकके समय अन्तःपुरका ऐसा कोई मनुष्य नहीं था जो हर्षसे सन्तुष्ट होकर नृत्य न कर रहा हो ॥२२६॥ उस समय बारांगनाएँ, कुडंबचुएँ और समस्त नगर-निवासो जन उन दोनों वर-वधुओंको आझीर्वादके साथ-साथ पवित्र पुष्प और अझनोंके द्वारा प्रसाद प्राप्त करा रहे थे ॥२२७। अभिषेकके बाद उन दोनों चर-त्रधूने क्षीरसागरकी छहरोंके समान अत्यन्त उज्ज्वल, महीन और नवीन रेशमी वस घारण किये।।२२८।। तत्पश्चात् दोनों वर-वधू अतिशय मनोहर प्रसाधन-गृहमें जाकर पूर्व दिशाकी ओर मुँह करके बैठ गये और वहाँ उन्होंने विवाह मंगलके योग्य उत्तम-उत्तम आभूषण धारण किये ॥२२९॥ पहले उन्होंने अपने सारे झरीरमें चन्दनका लेप किया । फिर छछाटेपर विवाहोत्सवके योग्य, घिसे हुए चन्दनका तिलक लगाया ।।२३०॥ तदनन्तर सफेद चन्दन अथवा केशरसे शोभायमान वक्षःस्यखपर गोळ नक्षत्र-माळा-के समान मुशोभित बढ़े-बढ़े मोतियोंके बने हुए हार धारण किये।।२३१॥ कुटिल केशोंसे सुशोभित उनके मस्तकपर धारण की हुई पुष्पमाला नीलगिरिके शिखरके समीप बहती हुई सीता नदीके समान शोभायमान हो रही थी ॥२३२॥ उन दोनोंने कानोंमें ऐसे कर्णभूषण

१. प्रोक्षिते । २. आकीर्णः । ३. अन्तःपुरेध्यधिकृतः । ४. बाशोःसहिताम् । ५. प्रापयन्ति सम । ६. नवसस्त्राणि । -नि तस्प्रमाणानि स० । ७. परिषानमकाष्टीम् । ८. अलंकारणृहे । ९. प्राङ्मुकी स० । १०. तिलकम् । ११. उत्सवीवताम् । १२. वृत्ततारा-ब०, स०, ल० । १३. कर्णाभरणम् । १४. अषत्ताम् । ५४. वृत्ततारा-व०, स०, ल० । १३. कर्णाभरणम् । १४. अषत्ताम् । ५४. वृत्ततारा-व०, स०, ल० । १३. कर्णाभरणम् । १४. अषत्ताम् । ५४. वृत्ततारा-व०, स०, ल० । १३. कर्णाभरणम् । १४. अषताम् ।

वाजानुकम्यमानेन तौ प्रालम्बेन रेजतुः । शर्ज्जयोत्स्नामयेनेव सृगालप्कृविचाहणा ॥२३४॥ वस्तानुकम्यमानेन तौ प्रालम्बेन रेजतुः । शर्ज्जयोत्स्नामयेनेव सृगालप्कृविचाहणा ॥२३४॥ वस्तानेपूर्व क्षित्र क

धारण किये थे कि जिनमें लगे हुए रह्नोंकी किरणोंसे उनका मुख-कमल उत्कृष्ट शोभाको प्राप्त हो रहा था ॥२३३॥ वे दोनों शरद्ऋतुकी चाँदनी अथवा मृणाल तन्तुके समान सुशोभित सफेद, घुटनों तक छटकती हुई पुष्पमाछाओंसे अतिशय शोभायमान हो रहे थे।।२३४।। कई, बाजूबंद, केयर और अँगूठी आदि आभूषण धारण करनेसे उन दोनोंकी भुजाएँ भूषणांग जातिके कल्प-वृक्षकी शाखाओंकी तरह अतिशय सुशोभित हो रही थीं ॥२३५॥ उन दोनोंने अपने-अपने नितम्ब भागपर करधनी पहनी थी। उसमें लगी हुई छोटी-छोटी घण्टियाँ (बोरा) मधुर शब्द कर रही थीं। उन करधनियोंसे वे ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो उन्होंने कामदेवरूपी हस्तीके विजय-सूचक बाजे ही धारण किये हों ॥२३६॥ श्रीमतीके दोनों चरण मणिमय नूपुरोंकी इंकारसे ऐसे मालूम होते थे मानी भ्रमरोंके मधुर शब्दोंसे शोभायमान कमल ही हो ॥२३०॥ विवाहके समय आभूषण धारण करना चाहिए, केवल इसी पद्धतिको पूर्ण करनेके लिए उन्होंने धके-बड़े आभूषण धारण किये थे नहीं तो उनके सुन्दर शरीरकी शोभा ही उनका आभूषण थी ।।२३८।। साक्षात् छक्ष्मीके समान छक्ष्मीमतिने स्वयं अपनी पुत्री श्रीमतीको अलंकुत किया था और साक्षात् वसुन्धरा (पृथिवी)के समान वसुन्धराने अपने पुत्र वक्षजंघको आभूषण पह-नाये थे ।।२३९।। इस प्रकार अलंकार धारण करनेके बाद वे दोनों जिसकी संगलकिया पहले हो की जा चुकी है ऐसी रस-वेदीपर यथायोग्य रोतिसे बैठाये गये ॥२४०॥ मणिमय दीपकोंके प्रकाशसे जगमगाती हुई और मङ्गल-द्रव्योंसे सुशोभित वह वेदी उन दोनोंके बैठ जानेसे ऐसी शोभायमान होने लगी थी मानो देव-देवियोंसे सहित मेरु पर्वतका तट ही हो ॥२४१॥ उस समय समुद्रके समान गम्भीर शब्द करते हुए, डंडोंसे बजाये गये नगाड़े बड़ा ही मधुर शब्द कर रहे थे ॥२४३॥ बाराङ्गनाएँ मधुर मंगल गीत गा रही थीं और बन्दीजन सागध जनोंके <del>∕सार्थ मिलकर चारों ओर उत्साहवधेक मङ्गल</del> पाठ पढ़ रहे थे।। २४३।। जिनकी भौहें कुल-कुछ ऊपरको उठी हुई हैं ऐसी वाराङ्गनाएँ लय-तान आदिसे सुशोभित तथा रुन-ग्राम शब्द

१. हारविशेषेण । 'ब्रालम्बमृजुलम्ब स्यात्' इत्यमरः । २. मुजाभरणम् । ३. भुजशिखराभरणम् । ४. जवनं अ०, प०, स०, द०, ल० । ५. काञ्चीदामबलयम् । ६. सुद्रविष्टका । ७. इत्येवं अ०, प०, स०, द० । ८. आचाराभावे । ९. तद्वधूवराकान्ता । १०. कोणः वाचताहनोपकरणम् । 'कोणः वोचादिवादनम्' इत्यभिधानात् । ११. नगम्भीर-अ०, प०, स०, द०, ल० । १२. मङ्गलाष्टकान् । १३. स्तुतिपादकाः । १४. वंशबीर्यादिस्तुत्थुपजीविनः । सहमागषौ अ०, प०, स०, द०, ल० ।

ततो वध्वरं सिद्धं स्नानाम्भः प्रामस्तकम् । निवेशितं महामासि सिद्धामीकरपट्टके ॥२४५॥ स्वयं सम करकं धत्ते चकवतीं महाकरः । हिरण्ययं महारक्षण्यवितं मीक्तिकोज्ज्वलम् ॥२४६॥ असोकपल्लवेषं महानि तरको बमी । करपल्लवस्थ्यायामनुकृतं श्विवानग्रोः ॥२४७॥ ततो न्यपाति करकाद्धारा तत्करपल्लवे । व्रमावित्वा दीर्षं भवन्तौ जीवतामिति ॥२४८॥ ततः पाणौ महावाहुर्वञ्चल्लक्षेऽअहोन्सुद्य । श्रीमती तन्स्रृतुस्पर्वसुल्लामीलितलेचनः ॥२४९॥ श्रीमती तत्करस्थराद् धर्मविन्ध्नास्यत् । चन्द्रकान्तिशलपुत्री चन्द्रां अस्पर्वनाद्विव ॥२५०॥ व्यावक्रकरस्थराद् धर्मविन्ध्नवास्यत् । चन्द्रकान्तिशलपुत्री चन्द्रां अस्पर्वनाद्विव ॥२५०॥ व्यावक्रकरस्थराद् धर्मविन्ध्वत्वस्थरात् । संतापः कापि वाति समः मूर्वरिव चनागमे ॥२५१॥ वज्जक्रकरस्थरात् श्रीमती व्यावक्रताम् । कस्पवलीव संदिलक्ष्तुक्रकस्थमहोद्धाः ॥२५१॥ वज्जक्रसमासंगत् श्रीमती व्यावक्रताम् । कस्पवलीव संदिलक्ष्तुक्रकस्थमहोद्धाः ॥२५६॥ गुरुसाक्षि तथीरिष्यं विवाहः परमोद्धाः । निरवर्षतः । लोखवे परमानन्द्रमाद्धाः ॥२५६॥ गुरुसाक्षि तथीरिष्यं विवाहः परमोद्धाः । निरवर्षतः । लोखवे श्रीमतीत्युद्गरस्तदाः ॥२५५॥ ततः पाणिगृहीती तां ते जना बहुमेनिरे । श्रीमती सत्यमेवेषं श्रीमतीत्युद्गरस्तदाः ॥२५५॥ ततः पाणिगृहीती सुद्रक्यतिविञ्चमौ । जनानां पत्यतां चित्तं निवं विवाहित्राचिती ॥२५६॥ तते द्याता स्वाहता विवाहित्वा । स्वाहता विवाहित्वा । स्वाहता विवाहित्वा । स्वाहता विवाहित्वा । स्वाहता विवाहिता । स्वाहत्वा । स्वाहता विवाहिता । स्वाहता विवाहिता । स्वाहता विवाहिता । स्वाहता । स्वाहता विवाहिता । स्वाहता विवाहिता । स्वाहता विवाहिता । स्वाहता विवाहिता । स्वाहता । स्व

करते हुए नूपुर और मेललाओंसे मनोहर नृत्य कर रही थीं ॥२४४॥ तदनन्तर जिनके मस्तक सिद्ध प्रतिमाके जलसे पिवत्र किये गये हैं ऐसे वधू-वर अतिशय शोभायमान सुवर्णके पाटेपर बैठाये गये ॥२४५॥ घुटनों तक लम्बी मुजाओंके धारक चक्रवर्तीने स्वयं अपने हाथमें भृंगार धारण किया! वह भृंगार सुवर्णसे बना हुआ था, वड़े-बड़े रह्नोंसे स्वचित था तथा मोतियोंसे अतिशय उज्जवल था ॥२४६॥ मुखपर रखे हुए अशोक वृक्षके पल्लबोंसे वह भृंगार ऐसा शोभायमान हो रहा था मानो इन दोनों वर-बधुओंके हस्तपङ्कवकी उत्तम कान्तिका अनुकरण ही कर रहा हो ॥२४७॥ तदनन्तर आप दोनों दीर्घकाल तक जीवित रहें, मानो यह सूचित करनेके लिए ही ऊँचे भृंगारसे छोड़ी गयी जलधारा वज्रजंघके हस्तपर पड़ी ॥२४८॥

तत्परचात् बढ़ी-बढ़ी भुजाओंको घारण करनेवाले वज्रजंघने हर्षके साथ श्रीमती-का पाणिप्रहण किया। उस समय उसके कोमल स्पर्शके सुखसे वज्रजंघके होनों नेत्र बन्द हो गये थे।।२४९॥ वज्रजंघके हाथके स्पर्शसे श्रीमतीके शरीरमें भी पसीना आ गया था जैसे कि चन्द्रमाकी किरणोंके स्पर्शसे चन्द्रकान्त मणिको बनी हुई पुतलीमें जलबिन्दु उत्पन्न हो जाते हैं ॥२५०॥ जिस प्रकार मेघोंकी वृष्टिसे पृथ्वीका सन्ताप नष्ट हो जाता है उसी प्रकार वज्रजंघके हाथके स्पर्शसे श्रीमतीके शरीरका चिरकालीन सन्ताप भी नष्ट हो गया था॥२५१॥ उस समय वज्रजंघके समागमसे श्रीमती किसी बढ़े कल्पवृक्षसे लिपटी हुई कल्प-लताकी तरह सुशोभित हो रही थी ॥२५२॥ वह श्रीमती स्त्री-संसारमें सबसे श्रेष्ठ थी, समीपमें बैठी हुई उस श्रीमतीसे वह वज्रजंघ भी ऐसा सुशोभित होता था जैसे रतिसे कामदेव सुशोभित होता है ॥२५३॥ इस प्रकार लोगोंको परमानन्द देनेवाला उन दोनोंका विवाह गुरुजनोंकी साक्षीपूर्वक बढ़े वैभवके साथ समाप्त हुआ ॥२५४॥ उस समय सब लोग उस विवाहिता श्रीमतीका बढ़ा आदर करते थे और कहते थे कि यह श्रीमती सचमुचमें श्रीमती है अर्थात् लक्ष्मीमती है ॥२५५॥ उत्तम आकृतिके धारक, देव-देवाङ्ग-

१. सिद्धप्रतिमाभिषेकजलम् । २. सौवर्णे वधूवरासने । ३. भूङ्गारः । ४. दम्पत्योः । ५. पतितम् । ६. बज्जङ्गहस्ते । ७. विस्टा । ८. बर्यं क्लोकः 'बर्मीबन्दून्' इत्यस्य स्थाने 'स्वेदिबन्दून्' इति परिवर्त्य दितीयस्तवके चन्द्रप्रमचरिते स्वकोयग्रन्थाङ्गतां नीतः । ९. पृत्रिकः । १०. शरीरे । ११. वितितम् । १२. पाणिगृहीतां प०, अ०, स०, म०, द०, छ० । १३. अतुषत् । 'वृत् दरणे' लिट् । निर्वृति संतोषं गतवत् इस्ययः ।

तत्कस्याणं समाकोश्य देवलोकेऽपि दुर्लमम् । प्रश्नशंसुर्मुदं प्राप्ताः परमां प्रेश्नका जनाः ॥२५७॥ चक्रवर्तो महामागः श्वीरक्रमिद्मू जित्म । योग्ये नियोजयामास जनक्ष्णाधास्पदे पर्दे ॥२५८॥ जननी पुण्यवस्यस्या मूर्णि अप्रजसाससी । "सरप्रस्तिरियं स्ता यया कक्ष्मीसमद्युतिः ॥२५९॥ कुमारेण तपस्तमं किमेतेनान्यजन्मनि । येनासादि जगस्सारं श्वीरक्षममितद्युति ॥२६०॥ अन्येयं कन्यका मान्या नान्यां पुण्यवतीदशी । कल्याख्मागिनी वैचा वज्रजङ्कं पर्ति वृता ॥२६१॥ उपोषितं किमेतान्यां किं चा तमं तपो महत् । किं नु दत्तं किमिष्टं वा कीदग् वाचरितं वतम् ॥२६१॥ अदो धर्मस्य माहात्म्यमहो सरसाधनं तपः । अहो दत्तिमंदोग्रकी द्यावक्षी फलत्यहो ॥२६३॥ न्नमभ्यां कृता पूजा महत्ममहंतां पराम् [रा] । पूज्यपूजानुसंधते ननु संपर्यरम्पराम् ॥२६४॥ अतः कल्याणमागित्यं धन दिविपुलं सुत्मम् । वास्क्रविरहंतां मागं मितः कार्या महाफले ॥२६५॥ इत्यादिजनसंक्रस्यैः संक्ष्माच्यौ दम्पती तदा । सुत्सासीनी प्रशय्यायां वन्धुमिः परिवारितौ ॥२६६॥ विनिर्देन्यं समुत्सृष्टं कार्यण्यं दम्पती तदा । सुत्सासीनी प्रशय्यायां वन्धुमिः परिवारितौ ॥२६६॥ वन्धवो मानिताः सर्वे विवार्ण विन्तु निमानामिजल्यनैः । श्वत्याक्ष तित्ता मर्त्रा चिक्रणासिमन् महोत्सवे ॥२६०॥ वन्धवो मानिताः सर्वे विनामानामिजल्यनैः । श्वत्याक्ष तित्ता मर्त्रा चिक्रणासिमन् महोत्सवे ॥२६८॥ वन्धवो मानिताः सर्वे विनामानामिजल्यनैः । श्वत्याक्ष तित्ता मर्त्रा चिक्रणासिमन् महोत्सवे ॥२६८॥

नाओं के समान कीड़ा करनेवाले तथा अमृतके समान आनन्द देनेवाले उन वधू और वरको जो भी देखवा या उसीका चित्त आनन्द्रसे सन्तुष्ट हो जाता था ॥ २५६ ॥ जो स्वर्गलोकमें दुर्लभ है ऐसे उस विवाहोत्सवको देखकर देखनेवाले पुरुष परम आनन्दको प्राप्त हुए थे और सभी लोग उसकी प्रशंसा करते थे।। २५७॥ वे कहते थे कि चक्रवर्ती बढ़ा भाग्यशाली है जिसके यह ऐसा उत्तम स्नो-रज्ञ उत्पन्न हुआ है और वह उसने सब लोगोंकी प्रशंसाके स्थान-भूत वजाजंघरूप योग्य स्थानमें नियुक्त किया है।।२५८।। इसकी यह पुण्यवती माता पुत्रवितयोंमें सबसे श्रेष्ठ है जिसने छक्ष्मीके समान कान्तिवाली यह उत्तम सन्तान उत्पन्न की है ॥ २५९ ॥ इस वज्रजंघकुमारने पूर्व जन्ममें कौन-सा तप तपा था जिससे कि संसारका सारभूत और अतिशय कान्तिका धारक यह स्नी-रत्न इसे प्राप्त हुआ है ॥२६०॥ चूँ कि इस कन्याने वज्रजंप-को पति बनाया है इसलिए यह कन्या धन्य है, मान्य है और भाग्यशालिनी है। इसके समान और दूसरी कन्या पुण्यवती नहीं हो सकती ॥२६१॥ पूर्व जन्ममें इन दोनोंने न जाने कीन-सा उपवास किया था, कीन-सा भारी तप तपा था, कीन-सा दान दिया था, कीन-सी पूजा की थी अथवा कौन-सा व्रत पालन किया था।। २६२।। अहो, धर्मका बड़ा माहात्न्य है, तपश्चरणसे उत्तम साममी प्राप्त होती है, दान देनेसे बढ़े-बढ़े फल प्राप्त होते हैं और दयारूपी बेलपर उत्तम-**उत्तम फल फलते हैं ॥२६३॥ अवश्य ही इन दोनोंने पूर्वजन्ममें महापूज्य अर्हन्त देवकी उत्कृष्ट** पूजा की होगी क्योंकि पूज्य पुरुषोंकी पूजा अवश्य ही सम्पदाओंकी परम्परा प्राप्त कराती रहती है।।२६४।। इसलिए जो पुरुष अनेक कल्याण, धन-ऋद्धि तथा विपुल सुख चाहते हैं उन्हें स्वर्ग आदि महाफल देनेवाले श्री अरहन्त देवके कहे हुए मार्गमें ही अपनी बुद्धि लगानी चाहिए ।<u>१९६५।। इस प्रकार दर्शक लोगोंके</u> वार्तालापसे प्रशंसनीय वे दोनों बर-वधू अपने इष्ट बन्धुओंसे परिवारित हो सभा-मण्डपमें सुखसे बैठे ये ॥२६६॥ उस विवाहोत्सवमें दरिद्र लोगोंने अपनी दरिद्रता छोड़ दी थी, कृपण छोगोंने अपनी कृपणता छोड़ दी थी और अनाथ छोग सनाथताको प्राप्त हो गये थे ॥२६७॥ चक्रवर्तीने इस महोत्सवमें दान, मान, सम्भाषण आदिके द्वारा अपने

१ महापुष्यवान् । २. स्थाने । ३. शोभनपुत्रवतीनाम् । ४. सती प्रसूर्तिर्यस्याः सा । ५. प्राप्तम् । ६. वृणीते स्म । ७. पूजितम् । ८. परा अ० प०, व०, द०, स०, ल०। ९. कारणात् । १०. दम्पत्यासने । प्रस्क्यायां स०। प्रशस्यायां ल०। ११. निर्धनैः। १२. लुब्धैः। १३. त्यवसम् । १४. अगतिकैः । १५. संस्कृताः । १६. दत्तिपुजाभिसम्भाषणैः ।

गृहे गृहे महांस्तोषः केतुबन्धो गृहे गृहे । गृहे गृहे वराकायो वपूरांसा गृहे गृहे ॥२६९॥ दिने दिने महांस्तोषः भर्मभिक्दिने दिने । दिने दिने महेदद्धा पूज्यते स्म वधूनरम् ॥२७०॥ अथापरेषुक्षावयु बोतियतुमुध्यमा । प्रदोषे दीपिकोधोतैः महापूतं ययौ वरः ॥२७०॥ अथापरेषुक्षावयु बोतियतुमुध्यमा । प्रदोषे दीपिकोधोतैः महापूतं ययौ वरः ॥२७०॥ प्रयान्तमनुषाति स्म श्रीमती तं महाधुतिम् । मास्वन्तमिव स्कृतान्धतमसं मासुरा प्रमा ॥२७२॥ प्रजाविभूतिं महत्ते पुरस्कृत्य जिनाक्षयम् । प्रापदुक्तुकृष्टामं स सुमेश्मिवोच्छित्तम् ॥२७३॥ स तं प्रदक्षिणीकुर्वन् तेस्वानिर्विवमी वृष्यः । मेश्मकं इव श्रीमान् महादीप्त्या परिष्कृतः । १००॥ स तं प्रदक्षिणीकुर्वन् तेस्वानिर्विवमी वृष्यः । मेश्मकं इव श्रीमान् महादीप्त्या परिष्कृतः । १००॥ ततो गन्धकुटीमध्ये जिनेन्द्रार्थं हिरण्ययीम् । पूज्यामास गन्धाधैरिभवेकपुरस्तरम् ॥२०६॥ कृतार्वनस्ततः स्तोतुं प्रारेभेऽसौ महामतिः। भेषध्यामिः स्तुतिमिः साक्षी स्कृत्यं स्तुत्यं श्रिवेष्यस्म्॥१००॥ नमो जिनेशिने तुभ्यमनभ्यस्ततुराध्ये । स्वामधाराज्यामीक्ष कर्मश्रुविभित्सया (॥२०८॥ अनन्तास्त्वद्गुणाः स्तोतुमशक्या प्रस्तुवेष्टि । सवस्या तु प्रस्तुवेष्ट स्तोतं सक्तिः श्रेयोऽनुविभक्षी॥२०९॥

समस्त बन्धुओंका सम्मान किया था तथा दासी दास आदि भृत्योंको भी सन्तुष्ट किया था ।।१६८।। उस समय घर-घर बड़ा सन्तोष हुआ था, घर-घर पताकाएँ फहरायी गयी थीं, घर-घर बरके विषयमें बात हो रही थी और घर-घर ब्यूकी प्रशंसा हो रही थी।।२६९।। उस समय प्रत्येक दिन बड़ा सन्तोष होता था, प्रत्येक दिन धूममें भक्ति होती थी और प्रत्येक दिन इन्द्र-जैसी विभृतिसे बधू-बरका सत्कार किया जाता था।। २७०।।

तत्पश्चात् दूसरे दिन अपना धार्मिक उत्साह प्रकट करनेके लिए उचुक्त हुआ वज्रजंघ सायंकालके समय अनेक दीपकोंका प्रकाश कर महापूत चैत्यालयको गया ॥२७१॥ अतिशय कान्तिका धारक वज्रजंघ आगे-आगे जा रहा था और श्रीमती उसके पीछे-पीछे जा रही थी। जैसे कि अन्धकारको नष्ट करनेवाले सूर्यके पोछे-पोछे उसकी देदीप्यमान प्रभा जाती है ॥ २७२ ॥ वह वज्जांध पूजाकी बड़ी भारी सामग्री साथ छेकर जिनमन्दिर पहुँचा। वह मन्दिर मेर पर्वतके समान ऊँचा था, क्योंकि उसके शिखर भी अत्यन्त ऊँचे थे॥ २७३॥ श्रीमतीके साथ-साथ चैत्यालयकी प्रदक्षिणा देता हुआ वज्रजंघ ऐसा शोभायमान हो रहा था जैसा कि महाकान्तिसे युक्त सूर्य मेरु पर्वतकी प्रदक्षिणा देता हुआ शोभायमान होता है ॥२७४॥ प्रदक्षिणाके बाद उसने ईर्योपथशुद्धि की अर्थात् मार्ग चलते समय होनेवाली शारीरिक अश्-द्धताको दूर किया तथा प्रमादवंश होनेवाली जीवहिंसाको दूर करनेके लिए प्रायख्रित्त आदि किया। अनन्तर, अनेक विभूतियोंको धारण करनेवाले जिनमन्दिरके भीतर प्रवेश कर वहाँ महातपस्वी मुनियोंके दर्शन किये और उनकी बन्दना की। फिर गन्धकुटीके मध्यमें विराजमान जिनेन्द्रदेवकी सुवर्णमयी प्रतिमाकी अभिषेकपूर्वक चन्दन आदि द्रव्योंसे पूजा की ॥२७५-२७६॥ पूजा करनेके बाद उस महाबुद्धिमान् यज्ञ जंघने स्तुति करनेके योग्य जिनेन्द्रदेवको साक्षात कर (प्रतिमाको साक्षात् जिनेन्द्रदेव मानकर) उत्तम अथौंसे भरे हुए स्तोत्रोंसे उनकी स्तुति करना प्रारम्भ किया ॥ २०० ॥ हे देव ! आप कर्मरूपी शत्रुओंको जीतनेवालोंमें सर्वश्रेष्ट हैं, और मानसिक व्यथाओंसे रहित हैं इसलिए आपको नमस्कार हो। हे ईश, आज मैं कर्मरूपी शत्रुओंका नाश करनेकी इच्छासे आपकी आराधना करता हूँ ॥ २७८ ॥ है देव, आपके अनन्त गुणोंकी

१. वज्जजङ्कालापः । २. श्रीमतो । वश्रूकस्या अ०, प०, द०, स०, ल० । ३. महेन्द्रवर्या ल० । ४. उत्साहम् । ५. उद्युक्तः । ६. रात्रौ । ७. महापूर्तजिनालयम् । ८. रिवम् । ९. पूजासामग्रीम् । १०. कुल-व्यूसहितः । ११. -निर्वमौ म०, ल० । १२. अलंकृतः । १३. ईवीपथविश्वृद्धिः । १४. सदर्यत्वात् स्पृहणी-यानिः । १५. प्रत्यक्षीकृत्य । १६. स्तोतुं योग्यम् । १७. आचिः मनःपीका । १८. भेतुमिण्छ्या । १९. गणवरैः । २०. आरोमे ।

स्वक्षकः सुस्तमभ्येति छक्ष्मीस्रवज्ञकमञ्जूते । स्वज्ञक्तिर्भुक्षये पुंसां सुक्तये या रथवीयसी ॥२८०॥ स्वतं मजन्ति महयास्त्वां मनोवाक्कायश्चक्षिमः । फलार्थिमर्भवाम् सेव्यो व्यक्तं कल्यत्वस्यते ॥२८१॥ स्वया प्रवर्षता भर्मवृष्टि दुष्कर्मभर्मतः । भोदन्यज्ञवसृद्वारिस्पृद्धां नवधनायितम् ॥२८२॥ स्वया प्रवर्षतं मार्गमासेवन्ते द्वितिषणः । भास्वता घोतितं मार्गमिव कार्यार्थिनो जनाः ॥२८३॥ संसारोच्छेदने बीजं त्वया तस्त्वं निव्वितिष्म् । धात्रिकामुत्रिकार्यानां यतः सिद्धिरद्वाक्तिनाम् ॥२८५॥ संसारोच्छेदने बीजं त्वया तस्त्वं निव्वितिष्म् । धात्रिकामुत्रिकार्यानां यतः सिद्धिरद्वाक्तिनाम् ॥२८५॥ इक्ष्मीसर्वस्त्वमुज्ज्ञित्वा साम्राज्यं प्राज्यवे सवस् । स्वया चित्रमुद्दासौ मुक्तिभीः स्पृद्धवालुना ॥२८५॥ दयावल्लीपरिष्वको महोदको महोदको महोद्यतिः । प्रार्थितार्थान् प्रपुष्णाति भवान् कस्पनुमो यथा ॥२८६॥ स्वया कर्ममद्दावानुच्छेत् भिष्यता । भर्मवकं तपोधारं पाणीकृतमसंभ्रमम् ॥२८७॥ न बद्धो भक्टिन्यासो न दृष्टीष्ठं मुक्तान्यकाम् । न मिन्नसौष्ठवं स्थानं व्यरच्यरिजये त्वया ॥२८८॥ दयालुनापि दुःसाध्यमोद्दवानुज्ञानज्ञकोक्षणेः । नाना दुःस्वस्त्वा चित्रं विद्वितापि न वर्दते ॥२९०॥ स्वया संसारदुर्वेक्षे स्वाऽक्तानज्ञकोक्षणेः । नाना दुःस्वस्त्वा चित्रं भिर्वेतापि न वर्दते ॥२९०॥

स्तुति स्वयं गणधरदेव भी नहीं कर सकते तथापि मैं भक्तिवश आपकी स्तुति प्रारम्भ करता हूँ क्योंकि भक्ति ही कल्याण करनेवाली है।।२७९॥ हे प्रभो, आपका भक्त सदा सुखी रहता है, छक्ष्मी भी आपके भक्त पुरुषके समीप ही जाती है, आपमें अत्यन्त स्थिर भक्ति स्वर्गादिके भोग प्रदान करती है और अन्तमें मोक्ष भी प्राप्त कराती है।।२८०। इसिछए ही भव्य जीव मुद्ध मन, वचन, कायसे आपकी स्तुति करते हैं। हे देव, फछ चाहनेबाले जो पुरुष आपकी सेवा करते हैं उनके लिए आप स्पष्ट रूपसे कल्पवृक्षके समान आचरण करते हैं अर्थात् मन बाछित फल देते हैं ।।२८१।। हे प्रभो, आपने धर्मोपदेशरूपी वर्षा करके, दुष्कर्मरूपी सन्तापसे अत्यन्त प्यासे संसारी जीवरूपी चातकोंको नवीन मेचके समान आनन्दित किया है ॥२८२॥ है देव, जिस प्रकार कार्यकी सिद्धि चाहनेवाले पुरुष सूर्यके द्वारा प्रकाशित हए मार्गकी सेवा करते हैं-उसी मार्गसे आते-जाते हैं उसी प्रकार आत्महित चाहनेवाले पुरुष आपके द्वारा दिखलाये हुए मोक्समार्गकी सेवा करते हैं।।२८३।। हे देव, आपके द्वारा निरूपित तत्त्व जन्म-मरणरूपी संसारके नाश करनेका कारण है तथा इसीसे प्राणियोंकी इस छोक और परछोक-सम्बन्धी समस्त कार्योंकी सिद्धि होती है ॥२८४॥ हे प्रभो, आपने लक्ष्मीके सर्वस्वभूत तथा उक्तुष्ट वैभवसे युक्त साम्राज्यको छोड्कर भी इच्छासे सहित हो मुक्तिरूपी लक्ष्मीका वरण किया है, यह एक आश्चर्यको बात है।।२८५।। हे देव, आप द्यारूपी छतासे वेष्टित हैं, स्वर्ग आदि बढ़े-बढ़े फल देनेवाले हैं, अत्यन्त उन्नत हैं-उदार हैं और मनवाब्लित पदार्थ प्रदान करने-बाह्रे हैं इसल्पि आप कल्पवृक्षके समान हैं ॥२८६॥ हे देव, आपने कर्मरूपी बढ़े-बड़े शत्रुओंकी नष्ट करनेकी इच्छासे तप्रक्रपी-धारसे शोभायमान धर्मक्रपी चक्रको बिना किसी घबरा-हटके अपने हाथमें धारण किया है ॥२८अ। हे देव, कर्मरूपी शत्रओंको जीतते समय आपने न तो अपनी भौंह ही चढ़ायी, न ओठ ही चबाये, न मुखकी शोभा नष्ट की और न अपना स्थान ही छोड़ा है ॥२८८॥ हे देव, आपने द्याल होकर भी मोहरूपी प्रवल शत्रको नष्ट करनेकी इच्छा-से अतिशय कठिन तपश्चरणरूपी कुठारपर अपना हाथ चलाया है अर्थात उसे अपने हाथमें भारण किया है।।२८९।। हे देव, अज्ञानरूपी जलके सीचनेसे उत्पन्न हुई और अनेक दुःसरूपी फरको देनेवाली संसाररूपी लता आपके द्वारा बधित होनेपर भी-बढाये जानेपर भी बढती

१. भोगाय । २. स्थूलतरा । ३. पिपासत्संसारिचातकानाम् । ४. भण्डारः । ५. भूरि । ६. विवाहिता । ७. बालिङ्गितः । ८. महोत्तरफलः । ९. महोन्नतः म०, ल० । १०. --नुभ्वरुष्क्वेतु-त्र०, प०, स०, ल०, द० । ११. बन्यग्रम् । १२. वद्धिता छेदिता च ।

प्रसीदति सवरपादपग्ने पण्ना प्रसीदति । विमुखं थाति वैमुक्यं भवन्माध्यस्थ्यमोदशम् ॥२९१॥ प्रातिद्दार्थमर्थो भूति रवं द्वानोऽप्यमन्यगम् । वीतरागो मद्दांश्वासि जगत्येतज्जिनाञ्चतम् ॥२९२॥ तवायं विद्रार्थमर्थो मास्यक्षोकतरुर्भद्दान् । शोकमाश्वितमध्यानां विद्रार्थमपद्दस्तयन् ॥२९३॥ पुष्पपृष्टि दिवो देवाः किरन्ति रवां जिनामितः । परितो मरुमुण्डुक्का यथा कस्पमद्दीरुद्धाः ॥२९४॥ दिव्यभाषा तवाशेषमाषामेदानुकारिणी । विकरोति मनोध्वान्तमवाचामपि देहिनाम् ॥२९५॥ प्रकीणंकयुगं माति रवां जिनोभयतो पुतम् । पतिकारसंवादि शक्ताक्करनिर्मक्षम् ॥२९५॥ प्रकीणंकयुगं माति रवां जिनोभयतो पुतम् । पतिकारसंवादि शक्ताक्करनिर्मकम् ॥२९६॥ चामोकरविनिर्माणं द्वरिमिर्छतमासनम् । गिरीन्द्रशिखर स्पर्दि राजते विषराज्ञं ते ॥२९०॥ ज्योतिर्मण्डकमुस्तर्पत् तवाकंक्रते तनुम् । मार्तण्डमण्डकद्वेषि विपुन्यज्ञगतां तमः ॥२९८॥ सवोद्घोषयतीवोष्टिः जगतामेकमर्गताम् । द्वपुत्तिस्तनिर्सं मन्द्रमुक्तरस्यि वार्मुचाम् ॥२९९॥ तवाविष्कुरुते देव प्राभवं सुवनातिगम् । विप्रविक्वप्रतिस्पद्धं क्रत्रवितयमुष्ठितम् ॥३००॥ विभाजते जिनैतत्ते प्रतिद्वार्यकद्दम्यकम् । विजगतसारसर्वस्वमिनैकत्र समुक्तित्व ॥३०१॥

नहीं है यह भारी आश्चर्यकी बात है (पक्षमें आपके द्वारा छेदी जानेपर बढ़ती नहीं है अर्थात् आपने संसारक्ष्मी छताका इस प्रकार छेदन किया है कि वह फिर कभी नहीं बढ़ती।) भावार्थ-संस्कृतमें 'वृधु' धातुका प्रयोग छेदना और बढ़ाना इन दो अर्थीमें होता है। रलोकमें आये हुए विधिता शब्दका जब 'बढ़ाना' अर्थमें प्रयोग किया जाता है तब विरोध होता है, और जब 'छेदन' अर्थमें प्रयोग किया जाता है तब उसका परिहार हो जाता है। ॥२९०॥ हे भगवन, आपके चरण-कमलके प्रसन्न होनेपर लक्ष्मी प्रसन्न हो जाती है और उनके विमुख होनेपर लक्ष्मी भी विमुख हो जाती है। हे देव, आपकी यह मध्यस्थ वृत्ति ऐसी हो विलक्षण है।।२९१॥ हे जिनेन्द्र, यद्यपि आप अन्यन्न नहीं पायी जानेवाली प्रातिहार्थक्ष विमृतिको धारण करते हैं तथापि संसारमें परम वीतराग कहलाते हैं, यह बड़े आश्चर्यकी बात है।।२९२॥ शीतल छायासे युक्त तथा आश्रय लेनेवाले भन्य जीवोंके शोकको दूर करता हुआ यह आपका अतिशय उन्नत अशोकवृक्ष बहुत ही शोभायमान हो रहा है।।२९२॥

है जिनेन्द्र, जिस प्रकार फूछे हुए कल्पवृक्ष मेर पर्वतके सब तरफ पुरुपवृद्धि करते हैं उसी प्रकार ये देव छोग भी आपके सब और आकाशसे पुष्पवृद्धि कर रहे हैं। ।१९४॥ है देव. समस्त भाषारूप परिणत होनेवाली आपकी दिख्य ध्वनि उन जीवों के भी मनका अझानान्धकार दूर कर देती है जो कि मनुष्योंकी भाँति स्पष्ट बचन नहीं बोछ सकते।।२९५॥ हे जिन, आपके दोनों तरफ दुराये जानेवाले, चन्द्रमाकी किरणों के समान उज्जवल दोनों चमर ऐसे शोभायमान हो रहे हैं मानो ऊपरसे पड़ते हुए पानीके झरने ही हों।।२९६॥ हे जिनराज, मेर पर्वतके शिखरके साथ ईर्ष्या करनेवाला और सुवर्णका बना हुआ आपका यह सिंहासन बड़ा ही मला मालूम होता है।।२९७॥ हे देव, सूर्यभण्डलके साथ विद्वेष करनेवाला तथा जगनके अन्धकारको दूर करनेवाला और सब ओर फैलता हुआ आपका यह भामण्डल आपके शरीरको अलंकृत कर रहा है।।२९८॥ हे देव, आकाशमें जो दुन्दुभिका गम्भीर शब्द हो रहा है वह मानो जोर-जोरसे यही घोषणा कर रहा है कि संसारके एक मात्र स्वामी आप ही हैं।।२९८॥ हे देव, चन्द्र-विम्बके साथ स्पर्धा करनेवाले और अत्यन्त ऊँचे आपके तीनों छत्र आपके सर्वश्रेष्ठ प्रमावको प्रकट कर रहे हैं।।३००॥ हे जिन, ऊपर कहे हुए आपके इन आठ प्रातिहार्योंका समूह ऐसा शोभायमान हो रहा है मानो एक जगह इक्टे हुए तीनों लोकोंके सर्वश्रेष्ठ पदार्थोंका सार ही

१. प्रसन्ते सति । २. लक्ष्मीः । ३. शीत । ४. अपसारयन् । ५. नाशयति । ६. चामर । ७. सदृशम् । ८. कारणम् ।

नोगरोद्धमलं देव तव वैराग्यसंपदम् । सुरैविरचितो मनस्या प्रातिहार्यपरिच्छद्देः ॥३०२॥
करिकेसिरदावाहिनिषाद् विषमाध्ययः । रोगा बन्धार्श्व शाम्यन्ति स्वरपदानुस्मृतेर्जिन ॥३०३॥
करदशर दुराममदाम्बुकृतदुर्दिनम् । गजमाधातुकं मर्स्या जयन्ति स्वर्युद्दस्मृतेः ॥३०५॥
करीन्द्रकुम्भनिमेदकठोरनत्त्ररो हरिः । कमेऽिष पतितं जन्तुं न हन्ति स्वरपदस्मृतेः ॥३०५॥
नोपद्रवित दीसार्विरप्यचिष्मान् समुस्थितः । स्वरपदस्मृतिशीताम्बुधाराप्रशमितोदयः ॥३०६॥
कणी कृतकणो रोषादुद्गरन् गरमुख्यणम् । स्वरपदागद्देसंस्मृत्या सद्यो भवति निर्विषः ॥३०६॥
कणी कृतकणो रोषादुद्गरन् गरमुख्यणम् । स्वरपदागद्देसंस्मृत्या सद्यो भवति निर्विषः ॥३०६॥
वने प्रचण्डलुष्टाककोदण्डस्वनीषणे । सार्थाः स्वर्यदागद्देशस्या सद्यो भवति निर्विषः ॥३००॥
वने प्रचण्डलुष्टाककोदण्डस्वनीषणे । सार्थाः सार्थाधिषाः स्वरं प्रयान्ति स्वरपदानुगाः ।
॥३००॥
अप्यस्थानकृतीस्थानतीववणक्जो जनाः । सद्योभवन्त्यनातद्धाः स्मृतस्वरपद्भेषजाः ॥३००॥
कर्मवन्धविनिर्मुकं स्वरमनुस्मृत्य मानवः । दवमन्धनबद्धोऽपि भवस्यानु विषयद्धलः ॥३१०॥॥
इति विभित्तविभीषं भक्तिनिष्नेन चेतसा । पर्युपासे जिनेन्द्र त्यां विभ्रवर्गीपशान्तये ॥३१२॥
स्वमेको जगतां ज्योतिस्त्वमेको जगतां पतिः । स्वमेको जगतां बन्धुस्त्वमेको जगतां गुरः ।

हो ॥३०१॥ हे देव, यह प्रातिहार्योका समूह आपकी वैराग्यरूपी संपत्तिको रोकनेके छिए समर्थ नहीं है क्योंकि यह भक्तिवश देवोंके द्वारा रचा गया है ॥३०२॥ हे जिनदेव, आपके चरणोंके स्मरण मात्रसे हाथी, सिंह, दावानल, सर्प, भील, विषम समुद्र, रोग और बन्धन आदि सब अपद्रव शान्त हो जाते हैं।।३०३।। जिसके गण्डस्थलसे श्वरते हुए मदरूपी जलके द्वारा दुर्दिन प्रकट किया जा रहा है तथा जो आघात करनेके लिए उद्यत है ऐसे हाथीको पुरुष आपके स्मरण मात्रसे ही जीत छेते हैं ॥३०४॥ बढ़े-बढ़े हाथियोंके गण्डस्थल भेदन करनेसे जिसके नख अतिशय कठिन हो गये हैं ऐसा सिंह भी आपके चरणोंका स्मरण करनेसे अपने पैरोंमें पड़े हए जीवको नहीं मार सकता है।।३०५॥ हे देव, जिसको ज्वालाएँ बहुत ही प्रदीप्त हो रही हैं तथा जो उन बढ़ती हुई ज्वालाओं के कारण ऊँची उठ रही है ऐसी अग्नि यदि आपके चरण-कमलों के स्मरणरूपी जलसे शान्त कर दी जाये तो फिर वह अग्नि भी उपद्रव नहीं कर सकती।।३०६।। क्रोधसे जिसका फण ऊपर उठा हुआ है और जो भयंकर विष उगल रहा है ऐसा सर्प भी आपके चरणरूपी औषधके स्मरणसे शीघ हो विषरहित हो जाता है ॥ ३००॥ हे देव, आपके चरणोंके अनुगामी धनी ज्यापारी जन प्रचण्ड छुटेरोंके धनुषोंकी टंकारसे भयंकर वनमें भी निर्भय होकर इच्छानुसार चले जाते हैं।। ३०८।। जो प्रवल वायुकी असामयिक अचानक वृद्धिसे कम्पित हो रहा है ऐसे बड़ी-बड़ी छहरोंबाले समुद्रको भी आपके चरणोंकी सेवा करनेवाले पुरुष लीलामात्रमें पार हो जाते हैं।। ३०९ ।। जो मनुष्य कुढंगे स्थानोंमें उत्पन्न हुए फोड़ों आदिके बड़े-बड़े घावोंसे रोगी हो रहे हैं वे भी आपके चरणरूपी औषधका स्मरण करने मात्रसे शोध ही नीरोग हो जाते हैं॥ ३१०॥ हे भगवन, आप कर्मरूपी बन्धनोंसे रहित हैं। इसिङ्किए मजबूत बन्धनोंसे बँधा हुआ भी मनुष्य आपका स्मरण कर तुत्काल ही बन्धनरहित हो जाता है।। ३११।। हे जिनेन्द्रदेव, आपने विझोंके समूहको भी विभिन्न किया है—उन्हें नष्ट किया है इसिंछए अपने विभ्नोंके समृहको नष्ट करनेके छिए मैं भक्तिपूर्ण हृदयसे आपकी उपासना करता हूँ ॥३१२॥ हे देव, एकमात्र आप ही तीनों लोकोंको

१. समर्थः । २. परिकरः । ३. ज्याधः । ४. बन्धनानि । ५. गण्डस्थलम् । ६. आहिस्रकम् । आधातकं द०, ल० । ७. पादे । ८. समुच्छितः प०, स० । ९. उत्यितकणः । १०. विधम् । ११. अगर्दे भेषजम् । १२. अर्थेन सहिताः । १३. त्वत्पदोपगाः ८० । त्वत्पदसमीपस्थाः । १४. अकाण्डः अकालः । १५. विहतान्तरायसमुदायम् । १६. भक्तध्योनेन । १७. पिता ।

स्वमादिः सर्वविद्यानां रवमादिः सर्वयोगिनाम् । रवमादिर्धर्मतीर्थस्य स्वमादिर्गुरुक्तिनाम् ॥३१४॥ स्व<sup>े</sup>सार्वः सर्वविद्येशः सर्वरुगेकानकोकथाः । स्तुतिवादस्तवैतावानस्रमास्तां सविस्तरः ॥३१५॥

#### वसन्ततिस्क्रम्

खां देवमिश्यमसिषण्यः कृतप्रणासे नाम्यत् फक्षं परिसितं <sup>रे</sup>परिसार्गयासि । खम्येय मक्तिमचलां जिन से दिश त्वं सा सर्वमभ्यदयमुक्तिफलं प्रसृते ॥३१६॥

#### शार्दुलिबकीस्तिम्

इत्युच्चैः प्रश्चिपस्य तं जिनपति स्तुत्वा कृताभ्यर्चनः, स श्रीमान् मुनिश्चन्दमप्यञ्चगमात् अंप्र्यं निष्करमधम् । श्रीमस्या सह वन्नाजंबमृपतिस्तामुश्यमिद्धं पुरीम्, प्राविक्षत् प्रभदोदयाजिनगुणान् भूषः रमरन् भूतये ॥६१७॥ कक्ष्मीमानमिषेकपूर्वकमसौ श्रीवज्ञजङ्को भुवि, हात्रिक्षत्रमुकुटप्रयद्धमहित् स्मामृत्यहश्चेर्मुहुः । तां कस्याणपरम्परामनुभवन् मोगान् पराश्चिविद्यन् ,श्रीमस्या सह दीर्घकालमवसन्तरमन् पुरेऽर्चन् जिनान्॥६१८॥

इत्यार्षे भगवज्जिनसेना चार्यप्रणीते त्रिपष्टिलक्षणमहापुरायासमहे श्रीमतीवज्ञज**ञ्च**समागमवर्णनं नाम सप्तमं पर्वे ॥७॥

प्रकाशित करनेवाली ज्योति हैं, आप ही समस्त जगत्के एकमात्र स्वामी हैं, आप ही समस्त संसारके एकमात्र बन्धु हैं और आप ही समस्त लोकके एकमात्र गुरु हैं।। ३१३।। आप ही सम्पूर्ण विद्याओं के आदिस्थान हैं, आप ही समस्त योगियों में प्रथम योगी हैं, आप ही धर्मरूपी तोर्थके प्रथम प्रवर्तक हैं, और आप ही प्राणियोंके प्रथम गुरु हैं।। ३१४।। आप ही सबका हित करनेवाले हैं. आप ही सब विद्याओं के स्वामी हैं और आप ही समस्त लोकको देखनेवाले हैं। हे देव, आपकी स्तुतिका विस्तार कहाँतक किया जाये। अवतक जितनी स्तुति कर चुका हूँ मुझ-जैसे अल्पक्कके लिए उतनी ही बहुत है।। ३१५।। हे देव, इस प्रकार आपकी बन्दना कर मैं आपको प्रणाम करता हूँ और उसके फलस्वरूप आपसे किसी सीमित अन्य फलकी याचना नहीं करता हूँ। किन्तु हे जिन, आपमें ही मेरी भक्ति सदा अचल रहे यही प्रदान कीजिए क्योंकि वह भक्ति ही स्वर्ग तथा मोक्षके उत्तम फल उत्पन्न कर देती है।। ३१६।। इस प्रकार श्रोमान वज्रजंघ राजाने जिनेन्द्र देवको उत्तम रीतिसे नमस्कार किया, उनकी स्तुति और पूजा की। फिर राग-द्वेषसे रहित युनिसमूईकी भी कमसे पूजा की। तदनन्तर श्रीजिनेन्द्रदेवके गुणोंका बार-बार स्मरण करता हुआ वह वज्जांघ राज्यादिकी विभूति प्राप्त करनेके लिए हर्षसे श्रीमतीके साथ-साथ अनेक ऋदियोंसे शोभाय-मान पुण्डरीकिणी नगरीमें प्रविष्ट हुआ।। ३१७।। वहाँ भरतभूमिके बत्तीस हजार मुकुटबद्ध राजाओंने उस उक्ष्मीवान् वज्जजंघका राज्याभिषेकपूर्वक भारी सम्मान किया था। इस प्रकार जिनेन्द्र भगवान्की पूजा करते हुए हजारों राजाओंके द्वारा बार-बार प्राप्त हुई कल्याण-परम्पराका अनुभवं करते हुए और श्रीमतीके साथ उत्तमोत्तम भोग भोगते हुए वज्रजंधने दीर्घकाल तक उसी पुण्डरीकिणी नगरीमें निवास किया था।। ३१८।।

इस प्रकार आर्थ नामसे प्रसिद्ध भगविज्ञनसेनाचार्यप्रणीत त्रिषष्टिलक्षण महापुराण संग्रहमें श्रीमती और वज्जजंबके समागमका वर्णन करनेवाला सातवाँ पर्व पूर्ण हुआ।।।।।

१. सर्वेभ्यो हितः । २. मृगये । ३. अनुक्रमात् । ४. महितः क्ष्माभृत् अ०, स० । ५. अनुभवन् ।

# अष्टमं पर्व

अय तत्रावसद्दीर्षं स कालं चिक्रमन्दिरे । निर्योत्सवे महाभोगसंपदा सोपमोगया ॥१॥
श्रीमतीस्तनसंस्पर्शात् तन्मुखान्जविकोकनात् । तस्यासीन्महती प्रीतिः प्रेम्णे वस्त्वष्टमाश्रितम् ॥२॥
तन्मुखान्जाद् रसामोदा वाहरद्वातृपन् नृपः । मधुवत इवाम्मोजात् कामसेवा न तृसये ॥३॥
मुखेन्दुमस्याः सोऽपश्यत् निर्निमेषोत्कया दशा । कान्तिमद्दशनज्योतिज्योत्स्नया सत्ततोज्ज्यलम् ॥४॥
भवाङ्गवीक्षिते लेलिस्तिद्व कलभाषितैः । मनो बबन्ध सा तस्य स्वस्मिक्षस्यन्तमासुरैः ॥५॥
त्रिवलीवीचिरम्येऽसी नामिकावर्त्तशोमिनि । उदरे कृशमध्याया रेमे नृष्या इव हुदे ॥६॥
नितम्बपुलिने तस्याः स चिरं विद्वातमात्मोत् । कान्नीविद्वज्ञविकते रम्ये हंसयुवायितः ॥०॥
तत्स्तनांशु कमाहृत्य तत्र न्यापास्यन् करम् । मदेम इव सोऽमासीत् पश्चिन्याः कुद्मलं स्पृशन् ॥॥।
स्तनचक्राहृये तस्याः श्रीखण्डव्रवकर्यमे । उरःसरसि रेमेऽसी सरकुचांशुकरोवले ॥९॥

विवाह हो जानेके बाद वजाजंघने, जहाँ नित्य ही अनेक उत्सव होते रहते थे ऐसे चक्र-वर्तीके भवनमें उत्तम-उत्तम भोगोपभोग सम्पदाओं के द्वारा भोगोपभोगों का अनुभव करते हुए दीर्घकाल तक निवास किया था।।१॥ वहाँ श्रीमतीके स्तनोंका स्पर्श करने तथा मुखरूपी कमल-के देखनेसे उसे बड़ी प्रसन्नता होती थी सो ठीक हो है क्योंकि इष्ट वस्तुके आन्नवसे सभीको प्रसम्रता होती है ॥२॥ जिस प्रकार भौरा कमलसे रस और सुवासको प्रहण करता हुआ कभी सन्तुष्ट नहीं होता उसी प्रकार राजा वज्रजंघ भी श्रीमतीके मुसक्ष्मी कमलसे रस और सुवासको प्रहण करता हुआ कभी सन्तुष्ट नहीं होता था। सच है, कामसेवनसे कभी सन्तोष नहीं होता है।।३।।श्रीमतीका मुखरूपी चन्द्रमा चमकीले दाँतोंकी किरणरूपी चाँदनीसे हमेशा उज्जवल रहता था इसलिए वन्नजंघ उसे टिमकार रहित लालसापूर्ण दृष्टिसे देखता रहता था ॥४॥ श्रीमतीने अत्यन्त मनोहर कटाझावलोकन, लीलासहित मुसकान और मधुर भाषणोंके द्वारा उसका चित्त अपने अधीन कर लिया था।।।।। श्रीमतीको कमर पतली थी और उदर किसी नदीके गहरे कुण्डके समान था । क्योंकि कुण्ड जिस प्रकार छहरोंसे मनोहर होता है उसी प्रकार उसका उदर भी त्रिवलिसे (नाभिके नीचे रहनेवाली तीन रेखाओंसे) मनोहर था और कुण्ड जिस प्रकार आवर्तसे शोभायमान होता है उसी प्रकार उसका उदर भी नाभिरूपी आवर्तसे शोभायमान था। इस तरह जिसका मध्य भाग कुश है ऐसी किसी नदीके कुण्डके समान श्रीमती-के उदर प्रदेशपर वह वज्रजंघ रमण करता था।।६।। तरुण हंसके समान वह वज्रजंघ, करधनी-रूपी पक्षियोंके शब्दसे शब्दायमान उस श्रीमतीके मनोहर नितम्बरूपी पुलिनपर चिरकाल तक क्रीडा करके सन्तुष्ट रहताथा ॥अ। स्तनोंसे वस्त्र इटाकर उनपर हाथ फेरता हुआ वज्रजंघ ऐसा शोभायमान होता था जैसा कि कमिलनीके कुह्मल (बौड़ी)का स्पर्श करता हुआ मदोन्मत्त हाथी शोभायमान होता है।।८॥ जो स्तनरूपी चक्रवाक पक्षियोंसे सहित है, चन्दनद्रवरूपी

१. ज्ञाहरन्ना -द०। -दादाहरन्ना -अ०, प०। २. इष्टविषयोपभोगः। ३. उत्कष्टया। ४. कान्तिरेषामस्तीति कान्तिमन्तः ते च ते दशनाक्च तेषां ज्योतिरेव ज्योत्सना तया। ५. वीक्षणैः। ६. कलभावणैः।
'ध्वनौ तु मधुरारफुटे। कलो मन्द्रस्तु गम्भीरे'। ७. आत्मिन। ८.-त्यन्तवन्धुरैः अ०, प०, म०, स०, द०।
९. इवाह्रदे अ०, स०। १०. संतोषम्। ११. ध्वनौ । १२. कुषांशुक-ट०। उरोजाच्छादनवस्त्रविशेषः।

सृदुवादुलतं कण्ठे गाउमास्तवयं सुन्द्ररा । कामपाशायितं तस्य मनोऽवध्नान् मनस्विनीं ।। २०॥ सृदुपाणितले रप्दां रसगन्धौ सुलाम्बुजे । शब्दमालपितं तस्याः तनौ रूपं निरूपयन् ॥११॥ सृचिरं तपंयामास सोऽक्षप्राममशेषतः । सुलमेन्द्रियकं प्रेप्सोः गति नितः पराक्रिनः ॥१२॥ काक्रीदाममहानागसंरुद्धेऽन्यदुंशसदे । रेमे तस्याः किटस्थाने महत्तव निधानके ॥१३॥ कचप्रहेर्मृदीयोग्निः कणीत्पलवितादितः । अमृत् प्रणयकोपोऽस्या यूनः प्रीर्थे सुलाय च ॥१४॥ गलितामरणन्यासे रतिधमम्बुकदंमे । तस्यासीद्धृति रेक्षेऽस्याः सुलात्कपंः स कामिनाम् ॥१४॥ सोधवातायनोपान्तकृतशय्यौ रतिश्रमम् । अपिनन्यतुरास्पृष्टी तौ शनैर्भृदुमास्तैः ॥१६॥ तस्या सुखेनदुराह्यादं लोचने नयनोत्सवम् । स्तनौ स्पर्शसुलासंगमस्य तेनुदुरासदम् ॥१०॥ तस्कन्यामृतमासाय दिव्याधमिनातुरः । स काले सेवमानोऽमृत् सुली निर्मद्वाववरः ॥१८॥ कदाचिश्वन्दत्वस्पर्दिपराद्वर्थतस्योगिषु । गृहोधानेषु रेमेऽसौ कान्तयामा महद्विषु ॥१९॥ कदाचिश्वन्दवस्पर्दिपराद्वर्थतस्योगिष्ठ। ग्रहोधानेषु रेमेऽसौ कान्तयामा महद्विषु ॥१९॥ कदाचित्रव वहिरुवाने लतागृहविराजिनि । क्रीवादिसहितेऽदीव्यत् प्रियया वसमुत्सुकः ॥२०॥

कीचड़से युक्त है और स्तनवस्त्र (कंचुकी) रूपी शेवालसे शोभित है ऐसे उस श्रीमतीके वसः-स्थलक्ष्पी सरोवरमें वह वज्रजंघ निरन्तर क्रीड़ा करता था।।९।। उस सुन्दरी तथा सहृदया श्रीमती-ने कामपाशके समान अपनी कोमल भुजलताओं को वज्रजंबके गलेमें डालकर उसका मन बाँध लिया था-अपने वश कर लिया था।।१०।। वह वऋजंघ श्रीमतीकी कोमल बाहुओं के स्पर्शसे स्पर्शन इन्द्रियको, मुखरूपी कमलके रस और गन्धसे रसना तथा बाण इन्द्रियको, सम्भाषणके समय मधुर शब्दोंको सुनकर कर्ण इन्द्रियको और शरीरके सौन्दर्यको निरसकर नेत्र इन्द्रियको सप्त करता था। इस प्रकार वह पाँचों इन्द्रियोंको सब प्रकारसे चिरकाल तक सन्तुष्ट करता था सो ठीक ही है इन्द्रियसुख चाहनेवाले जीवोंको इसके सिवाय और कोई उपाय नहीं है ।।११-१२।। करधनी-रूपी महासर्पसे घिरे हुए होनेके कारण अन्यपुरुषोंको अप्राप्य श्रीमतीके कटिभागरूपी बढ़े खजाने-पर वज्रजंघ निरन्तर क्रीड़ा किया करता था ॥१३॥ जब कभी श्रीमती प्रणयकोपसे कुपित होती थी तब वह धीरे धीरे वज्जांघके केश पकड़कर खींचने लगती थी तथा कर्णोत्पलके कोमल प्रहारोंसे उसका ताइन करने लगती थी। उसकी इन चेष्टाओंसे वजाजंघको बड़ा ही सन्तोष और सुख होता था।।१४।। परस्परकी खींचातानीसे जिसके आभरण अस्त-ज्यस्त होकर गिर पढ़े हैं तथा जो रतिकालीन स्वेद-बिन्दुओंसे कर्दम युक्त हो गया है ऐसे श्रीमतीके शरीरमें उसे बहा सन्तोष होता था । सो ठीक हैं कामीजन इसीको उत्कृष्ट सुख समझते हैं ॥१५॥ राजमहरूंमें झरोलेके समीप ही इनकी शय्या थी इसलिए झरोलेसे आनेवाली मन्द-मन्द वायुसे इनका रति-श्रम दूर होता रहता था ॥१६॥ श्रीमतीका मुखरूपी चन्द्रमा वजाजंघके आनन्दको बढाता था, उसके नेत्र, नेत्रोंका सुख विस्तृत करते थे तथा उसके दोनों स्तन अपूर्व स्पर्श-सुखको बढ़ाते थे।।१७॥ जिस प्रकार कोई रोगी पुरुष उत्तम औषध पाकर समयपर उसका सेवन करता हुआ ज्वर आदिसे रहित होकर सुखी हो जाता है उसी प्रकार वज्रजंघ भी उस कन्यारूपी अमृतको पाकर समयपर उसका सेवन करता हुआ काम-ज्वरसे रहित होकर सुखी हो गया था।।१८।। वह वज्रजंघ कभी तो नन्दन वनके साथ स्पर्धा करनेवाले श्रेष्ठ वृक्षोंसे शोभायमान और महाविभूतिसे युक्त घरके उद्यानोंमें श्रीमतीके साथ रमण करता था और कभी छतागृहों

१. संसक्ती कृत्वा । २. 'क्लेबीक्पहतस्यापि मानसं सुस्तिनो यथा । स्वकार्येषु स्थिरं यस्य मनस्वीस्युक्यते बुधैः ॥' ३. शरीरे । ४. पश्यन् । ५. इन्द्रियसमुदायम् । ६. --मैन्द्रियकं द०, स०, म०, ल० ।
७. प्राप्तुमिच्छोः । ८. उपायः । ९. 'त' पृस्तके 'विताडनैः' इत्यपि पाठः । १०. मुद् । ११. ईषत्सपृष्टौ ।
१२. व्याधिपीडितः । १३. स समृत्युकः म०, ल० ।

नदीपुळिनदेशेषु कदाचिद् विजहार सः । स्वर्यगळरसंफुळ्ळताकुसुमशोभिषु ॥२१॥ कदाचिद् दीर्घिकाम्मस्सु जळकीडां समातनीत् । मकरन्दरजःपुअषिअरेषु स सिष्प्रयः ॥२१॥ धामीकरमयैर्थन्त्रेजंछकेकिविधावसौ । प्रियामुखान्जमम्मोभिरसिञ्चत् कृणितेक्षणम् ॥२३॥ साप्यस्य सुखमासेकतुं कृतवाञ्छापि नाशकत् । स्तनांगुके गळरयाविमंवद्बी डापराक्षुलो ॥२६॥ लळकेळिविधौ तस्या छण्नं स्तनतटेंऽग्रुकम् । जळच्छायाँ दधे स्ळक्षणं स्तनशोभामकश्चेत् ॥२५॥ स्तनकुट्मर्छं संशोभा मृदुवाहुमुणाळ्का । सा दधे निजनीशोभां मुखाम्बुजविशाजिनी ॥२६॥ कर्णोत्पळं स्वमित्यस्या विछोळराद्धे जळेः । तन्मुखाम्बुरुह्च्छायां स्वावजैजेतुमिवाक्षमैः ॥२७॥ धारागृहे स निपतद्वारावद्ववनागमे । प्रियया विद्युतेवोचैः चिक्षीड सुखनिर्मृतः ॥२८॥ कदाचिरसीधपृष्ठेषु तारकाप्रतिविग्वतैः । कृताचैनेव्यसौ रेमे उथोरस्नां शत्रिषु निर्विशन् ॥२९॥ इति तत्र चिरं मोगैरुपमोगैश्च हारिमः । वभूवरमरंस्तैतत् स्वर्गमोगातिशायिमिः ॥२०॥ तयोस्तयाविधेमोगैतितेनद्रमहिमोरसवैः । प्रत्राचविक्षेत्रेश्च तत्र काळोऽनमद् बहुः ॥३९॥ वित्रव्यसाद्

( निकुंजों ) से शोभायमान तथा क्रोड़ा-पर्वतोंसे सहित बाहरके उद्यानोंमें उत्सक होकर कीड़ा करता था ॥ १९-२०॥ कभी फूळी हुई लताओंसे झरे हुए पुष्पोंसे शोभायमान नदीतटके प्रदेशोंमें बिहार करता था ।।२१।। और कभी कमलोंकी परागरजके समृहसे पीले हुए बावडीके जलमें प्रियाके साथ जल-कोड़ा करता था ॥२२॥ वह वज्रजंघ जल-क्रीड़ाके समय सुवर्णमय पिच-कारियोंसे अपनी प्रिया श्रीमतीके तीखे कटाक्षोंबाले मुख-कमलका सिचन करता था।।२३॥ पर श्रीमती जब प्रियपर जल खालनेके लिए पिचकारी उठाती थी तब उसके स्तनोंका आँचड सिसक जाता था और इससे यह छजासे विग्रुल हो जाती थी।। २४।। जल-कीका करते समय श्रीमतीके स्तनतटपर जो महीन बस पानीसे भीगकर चिपक गया था वह जलकी छायाके समान मालूम होता था। तथा उसने उसके स्तनोंकी शोभा कम कर दी थी।। २५॥ श्रीमतीके स्तन कुड्मेल (बौंड़ो) के समान, कोमल भुजाएँ मृणालके समान और मुख कमलके समान शोभायमान था इसिछए वह जलके भीतर कमिलनीकी शोभा धारण कर रही थी ॥२६॥ हमारे ये कमल श्रीमतीके मुखकमलकी कान्तिको जीतमेके लिए समर्थ नहीं हैं—यह विचार कर ही मानो चंचल जलने श्रीमतीके कर्णोत्पलको वापस बुला लिया था।। २७॥ उमरसे पड़ती हुई जलधारासे जिसमें सदा वर्षाऋतु बनी रहती है ऐसे धारागृहमें (फल्बाराके घरमें) वह वज्जंघ विजलीके समान अपनी प्रिया श्रीमतीके साथ सुखपूर्वक कीड़ा करता था।।२८।। और कभी ताराओंके प्रतिविम्बके बहाने जिनपर उपहारके फूछ विसेरे गरे हैं ऐसे राजमहलोंकी रक्रमयी छतोंपर रातके समय चाँदनीका उपभोग करता हुआ कीड़ा करता था।। २९ ।। इस प्रकार दोनों वधू-वर उस पुण्डरीकिणी नगरीमें स्वर्गडोकके भोगोंसे भी बढ़कर मनोहर भोगोपर्भोगोंके द्वारा चिरकाल तक कीड़ा करते रहे।। ३०।। उत्पर कहे हुए भोगोंके द्वारा, जिनेन्द्रदेवकी पूजा आदि उत्सवोंके द्वारा और पान दान आदि माङ्गालक कार्योके द्वारा उन दोनोंका वहाँ बहुत समय ज्यतीत हो गया था।। ३१॥ वहाँ अनेक छोग आकर वजाजंघके लिए उत्तम-उत्तम वस्तुएँ मेंट करते थे, पूजा आदिके उत्सव होते रहते थे तथा पुत्र-जन्म आदिके समय अनेक उत्सव मनावे जाते थे जिससे उन दोनोंका दीर्घ समय अनायास ही ज्यतीत हो गया था ॥ ३२ ॥

१. कूणितं सङ्कोषितम् । कोणितेक्षणम् म०, छ०। २. लज्जः । ३. जलच्छायं प०, व०, स०। जल-छाया छ०। ४. इलक्ष्णां प०। ५. कृशमकुर्वत् । ६.-कुड्मछ-अ०, प०, स०, म०, द०, छ०। ७. सुब-कृप्तः । ८. प्रतिबिम्बैः । ९. अनुभवन् । 'निर्वेशो भृतिभोगयोः' । १०, पूजोत्सबैः । ११. तस्य प्रसाद-म०, छ०। १२. प्रसम्भता ।

वज्रजङ्गानुजां कन्यामनुरूपामनुन्धरीम् । वज्रबाहुविभूत्यासावदितामिततेजसे ॥३६॥ चक्रिस्नुं तमासाथ सुतरां पित्रिये सती । अनुन्धरी नवोडासौ वसन्तमिव कोकिछा ॥३६॥ अथ चक्रघरः प्जासत्कारैरमिप्जितम् । स्वपुरं प्रति यानाये ध्येस्कत् तह्रध्यरम् ॥३५॥ इस्त्यस्वरथपादातं रखं देशं सकोशकम् । तदान्विधिनकं पुत्र्ये दृशे चक्रघरो महत् ॥३६॥ अथ प्रयाणसंक्षोमाद् दृग्पत्योस्तरपुरं तदा । परमाकुकतां मेजे तहुणैरून्मनायितम् ॥३७॥ ततः प्रस्थानगम्भीरभेरीध्वानैः शुभे दिने । प्रयाणमकरोष्ण्रीमान् वज्रजङ्गः सहाङ्गनः ॥३८॥ वज्रबाहुमहाराजो देशे चास्य वसुन्धरा । वज्रजङ्गं सपत्रीकं वज्रव्यमनुज्यमनुः ॥३९॥ पौरवर्गं तथा मन्त्रिसेनापतिपुरोहितान् । सोऽर्जुविजितुमायाताकां तिवृराद् ध्यसर्जयत् ॥४०॥ इस्त्यथरयभूयिष्ठं साधनं सहपत्तिकम् । संवाहयन् स संप्रापत् पुरमुद्यस्केटकम् ॥४१॥ पराद्वर्थरचनोपेतं सोत्सवं प्रविशन् पुरम् । पुरन्दर इवामासीद् वज्रजङ्गोऽभितवृत्तिः ॥४२॥ पौराङ्गा महावीधीविशन्तं तं प्रियान्विषम् । सुभनोऽअकिमः प्रीत्या वक्रकः सौघसंश्रिताः ॥४३॥ पुणाक्षतयुतां पुण्यां शेषां पुण्याशिषा समम् । प्रजाः समन्ततोऽम्येत्य द्रग्यती तावकम्मवर् ॥४४॥

वज्ज जंघकी एक अनुन्धरी नामकी छोटी बह्न थी जो उसीके समान सुन्दरी थी। राजा बजाबाहुने वह बड़ी विभूतिके साथ चक्रवर्तीके बड़े पुत्र अमिततेजके छिए प्रदान की थी॥३३॥ जिस प्रकार कोयछ वसन्तको पाकर प्रसन्न होती है उसी प्रकार वह नवविवाहिता सती अनुन्धरी, चक्रवर्तीके पुत्रको पाकर अत्यन्त प्रसन्न हुई थी॥ ३४॥ इस प्रकार जब सब काय पूर्ण हो चुके तब चक्रवर्ती वज्जदन्त महाराजने अपने नगरको वापस जानेके छिए पूजा सत्कार आदिसे सबका सम्मान कर वधू-वरको बिदा कर दिया॥ ३५॥ उस समय चक्रवर्तीन पुत्रीके छिए हाथी, घोड़े, रथ, पियादे, रक्न, देश और खजाना आदि कुछपरम्परासे चला आया बहुत-सा धन दहेजमें दिया था॥ ३६॥

वज्जंच और श्रीमतीने अपने गुणोंसे समस्त पुरवासियोंको उन्मुग्ध कर लिया या इसलिए उनके जानेका क्षोभकारक समाचार सुनकर समस्त पुरवासी अत्यन्त व्याकुल हो उठे
थे।१३०। तदनन्तर किसी गुभित्न श्रीमान् वज्जंचने अपनी पत्नी श्रीमतीके साथ प्रस्थान किया।
उस समय उनके प्रस्थानको सूचित करनेवाले नगाई का गम्भीर शब्द हो रहा था।१३८।। वज्जंच अपनी पत्नीके साथ आगे वलने लगे और महाराज वज्जबाहु तथा उनकी पत्नी वसुन्धरा
महाराज्ञी उनके पीछे-पीछे जा रहे थे।१३९॥ पुरवासी, मन्त्री, सेनापित तथा पुरोहित आदि
जो भी उन्हें पहुँचाने गये थे वज्जंचने उन्हें थोड़ी दूरसे वापस विदा कर दिया था।।४०॥
हाथी, चोड़े, रथ और पियादे आदिकी विशाल सेनाका संचालन करता हुआ वज्जंच कमकमसे उत्पलखेटक नगरमें पहुँचा।।४१॥ उस समय उस नगरीमें अनेक उत्तम-उत्तम रचनाएँ की
गयी थीं, कई प्रकारके उत्सव मनाये जा रहे थे। उस नगरमें प्रवेश करता हुआ अतिशय देदीप्यमान वज्जंच इन्द्रके समान शोभायमान हो रहा था॥ ४२॥ जब वज्जंचने अपनी प्रिया
श्रीमतीके साथ नगरकी प्रधान-प्रधान गलियोंमें प्रदेश किया तब पुरसुन्दरियोंने महलोंकी छतोंपर चढ़कर उन दोनोंपर बड़े प्रेमके साथ अंजलि भर-भरकर फूल वरसाये थे॥४३॥ उस समय
सभी ओरसे प्रजाजन आते थे और शुभ आशीर्वादके साथ-साथ पुष्प तथा अक्षतसे मिला

१. गमनाय । २. प्राहिणोत् । ६. अनु पश्चात्, अयः अयनं गमनम् अन्वयः स्यादित्यर्थः । अनवस्थितम् अन्वयः अनुगमनम् अस्याः अस्तीत्यस्मिन्नर्थे इन् प्रत्यये अन्वयिन् इति शब्दः, ततः क्षेप्रत्यये सति अन्वयिन्तिति सिद्धम् । अन्वयिन्याः सम्बन्धि द्रव्यमित्यस्मिन्नर्थे ठणि सति आन्वयिनिकमिति सिद्धम् । [ जामातृवेयं व्यमित्यर्थः ] । ४. अनुगन्तुम् । ५. अनित्दूरात् । ६. सम्यग् गमयन् । ७. किरन्ति सम । ८. प्रापयन्ति सम ।

ततः प्रहतगम्भीरपटहृष्वानसंकुछम् । पुरमुक्तरणं पश्यन् स विवेश नृपास्यम् ॥४५॥
तत्रे श्रीभवने रम्ये सर्वर्तुसुलदायिनि । श्रीमस्या सह संप्रीस्या वज्रज्ञङ्काऽषसत् युक्तम् ॥४६॥
स राजसदनं रम्यं प्रीस्यामुष्ये प्रदर्शयन् । तत्र तां रमयामास लिझां गुरुवियोगतः ॥४०॥
पण्डिता सममायातः सलीनामप्रणीः सती । तामसी रक्षयामास विनोदैनं केनादिमिः ॥४८॥
भोगैरनारतेरेवं काले गण्डस्यनुक्तमात् । श्रीमती सुषुवे पुत्रान् स्पेक्षपञ्चावतं यमान् ॥४९॥
भयान्येषुमंहाराको वज्रबाहुमंहाधुतिः । वरस्यस्युभरोस्थानं सीमाप्रस्थो निक्ष्ययन् ॥५०॥
दृष्ट्वा तस्विक्षयं सखो निर्वेदं परमागतः । विरक्तस्यास्य चित्तेऽभूदिति चिन्ता गरीयसी ॥५१॥
पश्य नः पश्यतामेव कथमेष शरदनः । प्रासादाकृतिकृत्भूतो विलोनश्च क्षणान्तरे ॥५२॥
प्रस्य नः पश्यतामेव कथमेष शरदनः । प्रासादाकृतिकृत्भूतो विलोनश्च क्षणान्तरे ॥५२॥
भेपतभ्रविलावं नः क्षणादेषा विलास्यते । कश्मीस्तविद्विकोकेयं इत्वयो योवनश्चियः ॥५३॥
भेषातमात्ररम्याश्च मोगाः पर्यन्ततापिनः । प्रतिक्षणं गल्य्यायुगंकन्नालिजकं । यथा ॥५४॥
स्पमारोग्यमैदवर्यमिष्टवन्धुसमागमः । वियान्ननारतिश्चेति सर्वमप्यनवरियतम् ॥५५॥
विचिन्त्येति चक्षां लक्ष्मी प्रजिहासुः अधारति । मभिषिष्य सुतं राज्ये वज्रजन्नमतिष्ठिपत् ॥५६॥
स राज्यमोगनिर्विण्यस्त्र्णं अधारानिक । नृतैः सार्वं सहन्नादं भितेर्विक्षामुपाददे ॥५७॥

हुआ पिलत्र प्रसाद उन दोनों दम्पितयों के समीप पहुँचाते थे अधिशातदनन्तर बजती हुई भेरियोंके गम्भीर शब्दसे ज्याप्त तथा अनेक तोरणोंसे अलंकत तम्रिकों शोभा देखते हुए वज्रजंगने
राजभवनमें प्रदेश किया ॥४५॥ वह राजभवन अनेक प्रकारको छक्ष्मीसे शोभित था, महा
मनोहर था और सर्व ऋतुओं में सुख देनेवाली सामग्रीसे सिहत था। ऐसे ही राजमहल्में
वज्रजंग शीमतीके साथ-साथ बढ़े प्रेम और सुखसे निवास करता था॥४६॥ यद्यपि माता-पिता
आदि गुकजनोंके वियोगसे शीमती सिन्न रहती थी परन्तु वज्रजंग बढ़े प्रेमसे अत्यन्त सुन्दर
राजमहल दिखलाकर उसका चित्त बहलाता रहता था॥४०॥ शीलव्रत धारण करनेवाली तथा
सब सिखयों में श्रेष्ठ पण्डिता नामकी सखी भी उसके साथ आयो थी। वह भी गृत्य आदि अनेक
प्रकारके विनोदोंसे उसे प्रसन्न रखती थी॥४८॥ इस प्रकार निरन्तर भोगोपभोगोंके द्वारा समय
ज्यतीत करते हुए उसके कमशः उनचास युगल अर्थाम् अष्टानवे पुत्र उत्यन्न हुए॥४९॥

तदनन्तर किसी एक दिन महाकान्तिमान महाराज वजाबाहु महलकी छतपर बैठे हुए शरद् ऋतुके बादलोंका उठाव देख रहे थे।।५०।। उन्होंने पहले जिस बादलको उठता हुआ देखा था उसे तत्कालमें विलीन हुआ देखकर उन्हें वैराग्य उत्पन्न हो गया। वे उसी समय संसारके सब भोगोंसे विरक्त हो गये और मनमें इस प्रकार गम्भीर विचार करने छगे।।५१। देखो, यह शरद् ऋतुका बावल हमारे देखते-देखते राजमहलकी आकृतिको धारण किये हुए था और देखते-देखते ही क्षण-भरमें विलीन हो गया।।५२।। ठीक, इसी प्रकार हमारी यह सम्पदा भी मेथके समान क्षण-भरमें विलीन हो जायेगी। वास्तवमें यह लक्ष्मी बिजलीके समान चंचल है और यौवनकी शोभा भी शीघ्र चली जानेवाली है।।५३।। ये भोग प्रारम्भ कालमें ही मनोहर लगते हैं किन्तु अन्तकालमें (फल देनेके समय) भारी सन्ताप देते हैं। यह आयु भी फूटी हुई नालीके जलके समान प्रत्येक क्षण नष्ट होती जाती है।।५४।। रूप, आरोग्य, ऐश्वयं, इष्ट-बन्धुओंका समागम और प्रिय क्षोका प्रेम आदि सभो कुछ अनवस्थित हैं—क्षणनश्वर है।।५५।। इस प्रकार विचार कर चंचल लक्ष्मीको छोड़नेके अभिलाघी बुद्धिमान् राजा बज्वाहुने अपने पुत्र वक्षजंघका अभिषेक कर उसे राज्यकार्यमें नियुक्त किया।।५६।। और स्वयं

१. राजालये । २. लक्ष्मीनिवासे । ३. मातापितृवियोगात् । ४. प्रशस्ता । ५. एकोनम् । ६. युगकान् । ७. घनकनकसमृद्धिः । ८. अभ्रमिव विलास्यते विलयमेष्यति । ९.व्यमिचारिण्यः । १०. अनुभवनकालमात्रम् । ११. पतदघाटोनीरम् । १२. अस्थिरम् । १३. प्रहातुमिच्छुः । १४. शोद्यम् । १५. पञ्चवातप्रसितैः ।

श्रीमतीतनयाश्चामी वीरबाहुपुरीगमाः । समं राजविंजाऽनेन तदा संगमिनोऽमदन् ॥५८॥
यमैः सममुपारूदं शुद्धिनिविंहरन्नसौ । कमादुत्यायं कैवस्यं परं धाम समासद् ॥५९॥
वज्रजद्भरततो राज्यसंपदं प्राप्य पैतृकीम् । निरविक्षिद्धारं मोगान् प्र कृतीरनुरअयन् ॥६०॥
अथान्यदा महाराजो वज्रदन्तो महर्षिकः । सिंहासने सुसासीनो नरेन्द्रः परिवेष्टितः ॥६१॥
तथासीनस्य चोद्यानपाकी विकसितं नवम् । सुगन्धिपद्यमानीय तस्य हस्ते ददौ सुदा ॥६२॥
पाणौकृत्य तदाजिन्नम् स्वाननामोदसुन्दरम् । संप्रीतः करपद्मेन सिवक्रममिक्रमत् ॥६३॥
तद्गन्धलोसुपं तत्र रखं लोकान्तराश्चितम् । स्वाक्षितिः करपद्मेन सिवक्रममिक्रमत् ॥६३॥
अहो मदालिरेषोऽत्र गन्धाकृष्ट्या रसंगे पिनन् । दिनापायं निरुद्धोऽसूद् वस्यसुर्धिग्विषयैषिताम् ॥६५॥
अहो मदालिरेषोऽत्र गन्धाकृष्ट्या रसंगे पिनन् । दिनापायं निरुद्धोऽसूद् वस्यसुर्धिग्विषयैषिताम् ॥६५॥
अहो पिगस्तु भोगाक्रमिदमक्कं वर्गोरिणाम् । विल्लीयते विल्लायो विक्याक्रस्त्वा । ६६॥
अहो धिगस्तु भोगाक्रमिदमक्कं वर्गोरिणाम् । विल्लीयते वर्गोष्टिक्याक्ष्यमितपेक्षवम् । ॥६७॥
तिहदुन्मिविता विल्ला वर्मोराकालिकं वस्ति। सुन्धम् । इमाः स्वन्निद्दिनीया विल्लायो धनद्धाः ॥६८॥

राज्य तथा भोगोंसे विरक्त हो शीघ ही शीयमधरमुनिके समीप जाकर पाँच सौ राजाओंके साथ जिनदीका छे छी ॥५७॥ उसी समय वीरबाहु आदि श्रीमतीके अद्वानवे पुत्र भी इन्हीं राजऋषि बजवाहुके साथ दीका छेकर संयमी हो गये ॥५८॥ वज्रयाहु मुनिराजने विशुद्ध परिणामोंके बारक वीरबाहु आदि मुनियोंके साथ चिरकाछ तक विहार किया फिर क्रम-क्रमसे केवछज्ञान प्राप्त कर मोक्षरूपी परमवामको प्राप्त किया ॥५९॥ उधर वज्रजंघ भी पिताकी राज्य-विभूति प्राप्त कर प्रजाको प्रसन्न करता हुआ चिरकाछ तक अनेक प्रकारके भोग भोगता रहा ॥६०॥

अनन्तर किसी एक दिन बड़ी विभूतिके धारक तथा अनेक राजाओं से घिरे हुए महाराज वजदन्त सिंहासनपर सुखसे बैठे हुए ये ॥६१॥ कि इतने में ही वनपालने एक नवीन खिला हुआ सुगन्धित कमल लाकर बढ़े हवसे उनके हाथपर अपित किया ॥६२॥ वह कमल राजाके सुखकी सुगन्धके समान सुगन्धित और बहुत ही सुन्दर था। उन्होंने उसे अपने हाथमें लिया और अपने करकमलसे धुमाकर बड़ी प्रसन्नताके साथ सूँघा ॥६३॥ उस कमलके भीतर उसकी सुगन्धिका लोभी एक अमर हककर मरा हुआ पड़ा था। ज्यों ही बुद्धिमान महाराजने उसे देखा त्यों ही वे विषयभोगोंसे विरक्त हो गये ॥६४॥ वे विचारने लगे कि—अहो, यह मदोनमत्त अमर इसकी सुगन्धिसे आकृष्ट होकर यहाँ आया था और रस पीते-पीते ही सूर्यास्त हो जानेसे इसीमें घिरकर मर गया। ऐसी विषयोंकी चाहको धिकार हो ॥६५॥ ये विषय किंपाक फलके समान विषम हैं। प्रारम्भकालमें अर्थात् सेवन करते समय तो अच्छे मालूम होते हैं परन्तु फल देते समय अनिष्ट फल देते हैं इसलिए इन्हें धिककार हो ॥६६॥ प्राणियोंका यह शरीर जो कि विषय-भोगोंका साधन है शरद श्रद्ध के बादलके समान झण-भरमें विलीन हो जाता है इसलिए ऐसे शरीरको भी धिकार हो ॥६०॥ यह लक्ष्मी विजलीकी चमकके समान चंचल है, यह इन्द्रिय-सुख भी अस्थर है और धन-धान्य आदिकी विभूति भी स्वप्तमें प्राप्त हुई विभूतिके

१. प्रमुखाः । २. युगलैः, श्रोमतीपुत्रैः । ३. धृता । ४. पितुः सकाशादागता पैतृकी ताम् । 'उच्छन्' इति सूत्रेण लागतार्थे ठन् । ततः स्त्रियां छोप्त्रत्ययः । ५. अन्वभूत् । ६. प्रजापरिवारान् । ७. तदासीनस्य म०, छ० । ८. स्वीकृत्य । 'नित्यं हस्ते पाणौ स्वीकृती' इति नित्यं तिसंकी भवतः । ९. --मितिभ्रमात् प० । --मिविभ्रमन् छ० । १०. तत् कमलम् । ११. मरणमाश्रितम् । १२. विषयासक्तेः । १३. अपसरित स्म । १४. मकरन्दम् । १५. गतप्राणः । १६. विषयवाञ्खाम् । १७. अनुभवनकालः । १८. स्रोगकारणम् । १९. विलीयेत छ० । २०. शरदभ्रमित । २१. अस्थिरम् । २२. कान्तिः । २३. चञ्च-लम् । २४. स्वप्नसंपत्समानाः ।

स्थान् मो गादु मोहम्ते कथमतान् मनस्वनः । ये विक्षोमयितं अम्तूमायान्ति च विवन्ति च ॥६९॥ वपुरारोग्यमैश्वर्यं यौवनं सुस्संपद्ः । वस्तुवाहनमन्यच सुरचापवदस्थरम् ॥७०॥ तृष्याप्रकरनवाविन्दुर्विनिपातोन्धुलो यथा । तथा प्राव्यम्तामायु विकासो विनिपातुर्कः ॥७१॥ अग्रेसरीअरातकः पार्लिग्राहां स्तरस्वनः । कथायादविकः सार्वं यमराहुमरोधर्मा ।।७२॥ अश्वप्रामं वहन्त्येते सेतंर्वविषमार्चिषा । विषया विषमोत्थानवेदना देववा देववा देववा देववा विषयात्विष्या सुर्वा सुर्वे हुःसमेव तु । संस्ती तदिहासासः करकः विवासक्तिश्वप्रामा ॥७४॥ सनुमान् विषयानीप्याम् करेवाः प्राप्ति ताम्यति । अञ्जानस्त्रुम्योगेन विषयोगेऽनुशयानकः ।॥७४॥ सनुमान् विषयानीप्याम् करेवाः प्राप्ति ताम्यति । अञ्जानस्त्रुम्योगेन विषयोगेऽनुशयानकः ।॥७४॥ सनुमान् विषयानीप्याम् करेवाः प्राप्ति । यचाच व्यसनेर्धुकः तस्कुर्वः श्रोवसीयसम् ।।।०६॥ सुलं दुःसानुवन्धीदं सदा सनिधनं धनम् । संयोगा विप्रयोगान्ता विषदन्ताश्च सपदः ॥७७॥ इत्यशायितकं विष्वं जीवलोकं विखोक्यन् । विषयान् विषयन्ते पर्यन्तविरसानस्ते ॥७८॥ इति निर्विष भोगेषु साम्राज्यसरमायमः । स्नवेऽमिततेजोऽनिधानाय सम प्रदित्सिति ।॥७८॥

समान शीघ्र ही नष्ट हो जानेवाछी है ॥६८॥ जो भोग संसारी जीवोंको लुभानेके लिए आते हैं और लुभाकर तुरन्त ही चले जाते हैं ऐसे इन विषयभोगोंको प्राप्त करनेके लिए हे विद्वजनो, तुम क्यों भारी प्रयत्न करते हो ॥६९॥ शरीर, आरोग्य, ऐश्वर्य, यौचन, सुखसम्पदाएँ, गृह, संबारी आदि सभी कुछ इन्द्रधनुषके समान अस्थिर हैं ।।७०।। जिस प्रकार तुणके अप्रभागपर लगा हुआ जलका बिन्दु पतनके सम्मुख होता है उसी प्रकार प्राणियोंकी आयुका विलास पतनके सम्मुख होता है।।७१।। यह यमराज संसारी जीबोंके साथ सदा युद्ध करनेके छिए तत्पर रहता है। वृद्धावस्था इसकी सबसे आगे चलनेवाली सेना है, अनेक प्रकारके रोग पीछेसे सहायता करनेवाले बलवान् सैनिक हैं और कषायरूपी भील सदा इसके साथ रहते हैं।।७२।। ये विषय-मृष्णारूपी विषम ज्वालाओं के द्वारा इन्द्रिय-समृहको जला देते हैं और विषमरूपसे उत्पन्न हुई वेदना प्राणोंको नष्ट कर देती है। । ७३।। जब कि इस संसारमें प्राणियों-को सुख तो अत्यन्त अल्प है और दुःख ही बहुत है तब फिर इसमें सन्तोष क्या है ? और कैसे हो सकता है ? ॥७४॥ विषय प्राप्त करनेकी इच्छा करता हुआ यह प्राणी पहले तो अनेक क्लेशों-से दुःसी होता है फिर भोगते समय दृप्ति न होनेसे दुःसी होता है और फिर वियोग हो जाने-पर पश्चात्ताप करता हुआ दुःस्त्री होता है। भावार्थ-विषय-सामग्रीकी तीन अवस्थाएँ होती हैं-१ अर्जन, २ मोग और ३ वियोग। यह जीव उक्त तीनों ही अवस्थाओं में दुःसी रहता है।।७५॥ जो कुल आज अत्यन्त धनाट्य और सुखी माना जाता है वह कल दरिद्र हो सकता है और जो आज अत्यन्त दुःस्रो है वही कछ धनाका और मुस्रो हो सकता है ।।७६॥ यह सीसा-रिक सुस दुःख उत्पन्न करनेवाला है, धन विनाझसे सहित है, संयोगके बाद वियोग अवस्य होता है और सम्पत्तियोंके अनन्तर विपत्तियाँ आती हैं।।।।७३। इस प्रकार समस्त संसारको अनित्यरूपसे देखते हुए चक्रवर्तीने अन्तमें नीरस होनेवाछे विषयोंको विषयके समान नाना था ।।७८॥

इस तरह विषयभोगोंसे विरक्त होकर चक्रवर्तीने अपने साम्राज्यका भार अपने

१. प्रवेष्ट्रम् । प्राप्तुमित्यर्थः । २. नश्यन्ति । ३. जीवितस्पूर्तिः । ४. पतनशीलः । ५. व्यावयः । ६. पृद्धवर्तिनः । ७. वेगिनः । 'तरस्थी त्वरितो वेगी प्रजवी जवनो जवः । ८. अटवीचरैः । ९. यमराव्यरणो- धनी ल । १०. युद्धसस्रद्धो भवति । ११. वाञ्छा । १२. वोरयन्ति । १३. 'कस्काविषु' इति सूत्रात् विद्धः । १४. अयमपि तथैव । १५. अनुशयान एव अनुशयानकः, पश्चात्तापदान् । १६. 'कुलमन्वयक्षञ्चातगृहोत्वस्या- स्रमेषु च ।' १७. मंगलार्थे निपातोऽयम् । १८. मर्गलोकम् । १९. विचारयन् । २०. निर्वेदपरो भूत्वा । २१. प्रदातुमिण्छति ।

प्रविस्तवासुना राज्यं भूगो सूनोऽनुबण्नता । समादिष्टोऽण्यसौ नैष्ण्य सानुनो राज्यसंपद्म ॥८०॥ स देव यदिदं राज्यं युष्मामिः प्रजिहासितम् । नेष्णाम्यकमनेनार्यं मा भूदाज्ञाप्रतीपता ॥८१॥ पुष्मामिः सममेवाहं प्रयास्यामि तपोवनम् । यौष्माकी या गतिः सा व ममापीत्यमणीद् निरम् ॥८२॥ ततस्ति अयं ज्ञास्वा राज्यं तरस्नुनवे ददी । पुण्डरीकाय बाकाय सम्तानस्थितिपाकिने ॥८३॥ स वशोधरयोगीन्द्रशिष्यं गुणधरं अतः । सपुत्रदारो राज्यिंरदीक्षिष्यः नुपैः समम् ॥८४॥ देव्यः षष्टिसहस्नावि तत्त्र्यंगप्रमिता नृपाः । प्रमु तमन्वदीक्षम्य सहस्रं च सुतोत्तमाः ॥८५॥ पिष्टतापि तदास्मानुक्यां दीक्षां समाददे । तदेव ननु पाण्डित्यं यत् संसारात् समुक्रेते ॥८६॥ पिष्टतापि तदास्मानुक्यां दीक्षां समाददे । तदेव ननु पाण्डित्यं यत् संसारात् समुक्तेत् ॥८६॥ पण्डितापि तदास्मानुक्यां दीक्षां समाददे । तदेव ननु पाण्डित्यं विद्यास्ति स्था।।८०॥ पण्डितापि विद्यास्य वाकं मन्त्रिपुरस्कृतम् । त प्रविष्टाः पुर्ती शोकाद् विष्णायस्य प्रवास्य ॥८८॥ ततोऽभून्महती थिन्ता कक्ष्मीमस्या महाभरे । राज्ये बाकोऽयमण्यकः स्थापितो नप्तृमाण्डकम् ।।८९॥ कथं नु पाळ्यास्येनं विना पक्षे बलावहम् । वज्रज्ञक्षस्य तन्त्र्लं पेष्टिति नप्तृमाण्डकम् ।।८९॥ विवाधिदिती मस्येदं राज्यं निष्कण्टकं मनेत् । अन्यथा गत् भेवेतदाक्रान्सं विक्रिसर्नृपैः ॥९९॥

अमिततेज नामक पुत्रके लिए देना चाहा ॥ १९॥ और राज्य देनेकी इच्छासे उससे बार-बार आग्रह भी किया परन्तु वह राज्य लेनेके लिए तैयार नहीं हुआ। इसके तैयार न होनेपर इसके छोटे माइयोंसे कहा गया परन्तु वे भी तैयार नहीं हुए ॥ ८०॥ अमिततेजने कहा—हे देव, जब आप ही इस राज्यको छोड़ना चाहते हैं तब यह हमें भी नहीं चाहिए। मुझे यह राज्यभार न्थ्य मालूम होता है। हे पूज्य, मैं आपके साथ ही तपोवनको चलूँगा इससे आपकी आज्ञा भंग करनेका दोष नहीं लगेगा। हमने यह निश्चय किया है कि जो गति आपकी है वही गति मेरी भी है।। ८१-८२॥ तदनन्तर, वज्जदन्त चक्रयतींने पुत्रोंका राज्य नहीं लेनेका हद निश्चय जानकर अपना राज्य, अमिततेजके पुत्र पुण्डरीकके लिए दे दिया। उस समय वह पुण्डरीक छोटी अवस्थाका था और वहीं सन्तानकी परिपाटीका पालन करनेवाला था।। ८३॥ राज्यकी न्यवस्था कर राजार्थ वज्जदन्त यशोधर तीर्थ करके शिष्य गुणधर मुनिके समीप गये और वहाँ अपने पुत्र, क्रियों तथा अनेक राजाओंके साथ दीक्षित हो गये॥ ८४॥ महाराज वज्जदन्तके साथ साठ हजार रानियोंने, बीस हजार राजाओंके लीर एक इजार पुत्रोंने दीक्षा धारण की थी।। ८५॥ उसी समय श्रीमतीकी ससी पण्डिताने भी अपने अनुरूप दीक्षा धारण की थी-त्रत महण किये ये। वास्तवमें पाण्डत्य वही है जो संसारसे उद्धार कर दे॥ ८६॥

तदनन्तर, जिस प्रकार सूर्यके वियोगसे कमिलनी शोकको प्राप्त होती है उसी प्रकार सकवर्ती वजदन्त और अमिततेजके वियोगसे लक्ष्मीमती और अनुन्धरी शोकको प्राप्त हुई थीं ॥८७॥ प्रश्चात् जिन्होंने दीक्षा नहीं ली थी मात्र दीक्षाका उत्सव देखनेके लिए उनके साथ-साथ गये थे ऐसे प्रजाके लोग, मन्त्रियों-द्वारा अपने आगे किये गये पुण्डरीक बालकको साथ लेकर नगर-में प्रविद्ध हुए। उस समय ने सब शोकसे कान्तिशून्य हो रहे थे॥८८॥ तद्नन्तर लक्ष्मीमतीको इस बातकी भारी चिन्ता हुई कि इतने बड़े राज्यपर एक छोटा-सा अप्रसिद्ध बालक स्थापित किया गया है। यह हमारा पौत्र (नाती) है। बिना किसी प्रक्षकी सहायताके में इसकी रक्षा किस प्रकार कर सक्ष्मी। में यह सब समाचार आज ही बुद्धिमान वज्रजंघके पास भेजती हूँ। उनके

रै. समीचीनमेव : २. प्रहातुमिष्टम् । ३. प्रतिकूलता । ४. सैव द०, स०, म०, छ० । ५. विश्वति-सहस्रप्रमिताः । ६. 'दार्थेऽनुना' इति द्वितीया । ७. अङ्गोक्वतम् । ८. ते प्रविष्टे पुरी शोकाद्विच्छाय त्वमुपागते द०, ट० । ते प्रविष्ठाः पुरो शोकाद्विच्छायत्वमुगागताः स० । ते लक्ष्मीमत्यनुत्वयौ । ९. प्रविष्टे प्रविविशतुः । १०. नप्तृभाण्डकः स० । पौत्र एव मूल्धनम् । ११. सहायबलाद् । १२. तत्कारणम् । १३ प्राहिणोम्यद्य स०, प० । १४. वज्जजीवेन । १५. स्थापितम् । १६. नष्टम् ।

निश्चित्येति समाद्वय सुतौ मन्दरमालिनः । सुन्दर्याश्च लगाधीशो गन्धर्षपुरपालिनः ॥९२॥ विन्तामनोगती स्निग्धौ शुची दश्षौ महान्ययौ । सनुरक्तौ श्रुताशेषशास्त्रायौ नार्यकोविदौ ॥९३॥ करण्डस्थिततत्कार्यपत्री सोपायमौ तदा । प्रहिणोद् वक्रजङ्कस्य पाश्चौ सन्देशपूर्वकम् ॥९४॥ वक्रवर्ती वनं यातः सपुत्रपरिवारकः । पुण्डरोकस्तु राज्येऽस्मिन् पुण्डरोकाननः स्थितः ॥९४॥ क्व चक्रवर्तिनो राज्यं क्वायं वाकोऽतिदुर्वलः । तद्यं पुङ्गवैधायं मर्रे दश्यो नियोजितः ॥९६॥ वाकोऽयमवक्षे वावां राज्यं चेदमनायकम् । १० विद्योणप्रायमेतस्य पाकनं स्वयि तिष्ठते. ॥९०॥ १० अकालहरणं तस्मादागन्तव्यं महाधिया । त्वया स्वस्तिभानेतस्य पाकनं स्वयि तिष्ठते. ॥९०॥ १० विद्योणकर्मा ते तदोत्येततुर्वमः । पयोदांस्स्वरवा प्रत्याकर्षन्तौ समीपगान् ॥९९॥ व्यक्तिकस्यस्य तौ तदोत्येततुर्वमः । पयोदांस्स्वरवा प्रत्याकर्षन्तौ समीपगान् ॥९९॥ व्यक्तिकस्यस्य तौ तदोत्येततुर्वमः । विभिन्दन्तौ पयोविन्दून् क्षरकोऽश्रुखवानिव ॥१००॥ तौ पश्चन्तौ नदोर्द्रशत्यां तस्वीरस्यम्तपाण्डुराः । धनागमस्य कान्तस्य विरहेणेव कित्रताः ॥१०१॥ मन्वानौ दूरमावेत प्रतिन्ति तस्वीरस्यम्तपाण्डुराः । भूमाविव निमग्नाङ्गाकर्त्वापभयाव् गिरीन् ॥१०२॥ मन्वानौ दूरमावेत प्रतिन्ति प्रतिन् ॥१०२॥

द्वारा अधिष्ठित (ज्यवस्थित) हुआ इस बालकका यह राज्य अवश्य ही निष्कटंक हो जायेगा अन्यथा इसपर आक्रमण कर बलवान् राजा इसे अवश्य ही नष्ट कर देंगे ॥ ८९-९१ ॥ ऐसा निम्बय कर छक्ष्मीमतीने गन्धर्वपुरके राजा मन्दरमाछी और रानी सुन्दरोके चिन्तागति और मनोगति नामक दो विद्याधर पुत्र बुळाये। वे दोनों ही पुत्र चक्रवर्तीसे भारी स्नेह रखते थे, पवित्र हृद्यवाले, चतुर, उच्छुलमें उत्पन्न, परस्परमें अनुरक्त, समस्त शास्त्रोंके जानकार और कार्य करनेमें बढ़े ही कुलल थे। १९२-९३॥ इन दोनोंको, एक पिटारेमें रसकर समाचारपत्र दिया तथा दामाद और पुत्रीको देनेके छिए अनेक प्रकारकी भेंट दी और नीचे छिसा हुआ सन्देश कहकर दोनोंको वज्जजंघके पास भेज दिया।। ९४।। 'वजदन्त चक्रवर्ती अपने पुत्र और परिवारके साथ वनको चले गये हैं-वनमें जाकर दीक्षित हो गये हैं। उनके राज्यपर कमलके समान मुखबाला पुण्डरीक बैठाया गया है। परन्तु कहाँ तो चक्रवर्तीका राज्य और कहाँ यह दुर्बल बालक ? सचमुच एक बड़े भारी बैलके द्वारा उठाने योग्य भारके लिए एक छोटा-सा बलड़ा नियुक्त किया गया। यह पुण्डरीक बालक है और हम दोनों सास बहु स्त्री हैं इसलिए यह बिना स्वामी-का राज्य प्रायः नष्ट हो रहा है। अब इसकी रक्षा आपपर ही अवलम्बत है। अतएव अविलम्ब आइए। आप अत्यन्त बुद्धिमान् हैं। इसिछए आपके सन्निधानसे यह राज्य निरुपद्रव हो जायेगा' ॥ ९५-९८ ॥ ऐसा सन्देश छेकर वे दोनों उसी समय आकाशमार्गसे चलने लगे । उस समय वे समीपमें स्थित मेघोंको अपने देगसे दूर तक सीचकर छे जाते थे।। ९९।। वे कहींपर अपने मार्गमें हकावट डाल्नेवाले ऊँचे-ऊँचे मेघोंको चीरते हुए जाते थे। उस समय उन मेघोंसे जो पानीकी बुँदें पड़ रही थीं उनसे ऐसे मालूम होते थे मानो आँसू ही वहा रहे हों। कहीं निदयोंको देखते जाते थे, वे निदयाँ दूर होनेके कारण ऊपरसे अत्यन्त कुश और श्वेतवर्ण दिखाई पढ़ती थी जिससे ऐसा मालूम होता था मानो वर्षाकाळरूपी पतिके विरहसे कुश और पाण्डुरवर्ण हो गयी हों। दे पर्वत भी देखते जाते थे उन्हें दूरीके कारण वे पर्वत गोख-गोछ दिखाई पढ़ते थे

१. विद्याघरपतेः । २. बिन्तागतिमनोगतिनामानी । ३. स्नेहितौ । ४. संस्कारयुक्तौ । ५. सन्बेद्धः वाबिकम् । 'सन्देशवान् वाबिकं स्यात् ।' ६. न्यूषभश्रेष्ठैः । ७. पुंगवोद्धार्ये ४०, ५०, स०। ८. मारे ४०, छ०। ९. बाळवरसः । १०. जोणसदृशम् । ११. निणयो भवति । १२. काळहरणं न कर्तस्यम् । १३. बाबा-रहितम् । १४. 'सन्देशवाग् वाबिकं स्यात् ।' १५. वेगेन । १६. दूरत्वात् । १७. परमसूक्षमत्वम् । १८. न्यसंगतान् ५०, छ० ।

दोर्विकाम्मो भुत्रो न्यस्तिमिक्कमितवर्षुं छम् । तिलकं त्रताहेतोः प्रेश्वमायावनुश्चयम् ॥१०३॥ कमादायततामेतौ पुरमुत्यलखेटकम् । मन्द्रसंगीतिमिक्षेवश्विरीकृतिवृद्ध्युखम् ॥१०४॥ हाःस्यैः प्रयोगमानी च प्रविद्य नृपमित्रसम् । महानुपसमासीनं वद्मजङ्कमदर्शताम् ॥१०५॥ कृतप्रणामौ तौ तस्य पुरो रस्तकरण्डकम् । निविक्षिपतुरन्तस्थपत्रकं सतुपावनम् ॥१०६॥ तितुन्मुद्रय तदन्तस्थं गृहीत्वा कार्यपत्रकम् । निरूप्य विस्मित्तक्षक्रविद्यामञ्ज्यिनिर्णयात् ॥१००॥ शहो चक्रभरः पुण्यमागी साम्राज्यवैभवम् । त्यस्ता दीक्षामुपायंस्तै विविक्ताक्री वर्षमित् ॥१००॥ शहो प्रयम्भागी साम्राज्यवैभवम् । त्यस्ता दीक्षामुपायंस्तै विविक्ताक्री वर्षमित् ॥१००॥ शहो प्रयम्भागी साम्राज्यवैभवम् । त्यस्ता प्रयापित्राज्यं ये सम्मे पित्रा दिवीक्षिरे ॥१००॥ शुण्डरोकस्तु संकुक्तपुण्डरीकाननगुतिः । राज्ये निवेक्षितो धुर्वै स्टमारे स्तनन्त्रवः ॥११०॥ मानी च सिक्रियानं मे प्रतिपाद्यति द्वाम् । तद्वाज्यप्रसम्भयेति द्वापः कार्यसम्भवः ॥११॥ मानी च सिक्रियानं मे प्रतिपाद्यति द्वापः । १००॥ हति विक्रित्रस्त से प्रतिपाद्यति द्वापः कार्यसम्भवः ॥११०॥ विक्रित्रस्त निवावतिकेन च संवादं लेलार्यस्य विभावयन् । प्रस्थाने पुण्डरीकिण्या मित्रमाधात् स भीभनः ॥११३॥ श्वीमती च समाश्वास्य तद्वाक्षिकर्णनाकुलाम् । तया समं समालोच्य प्रयाणं निक्रिचाय सः ॥११॥

जिससे ऐसे मालूम होते थे मानो सूर्यके सन्तापसे डरकर जमीनमें ही छिपे जा रहे हों। वे बाब-क्योंका जल भी देखते जाते थे। दूरीके कारण वह जल उन्हें अत्यन्त गोल मालूम होता था जिससे ऐसा जान पड़ता था मानो पृथ्वीरूप स्त्रीने चन्दनका सफेद तिलक ही लगाया हो.। इस प्रकार प्रत्येक क्षण मार्गकी शोभा देखते हुए वे दोनों अनुक्रमसे उत्परखेटक नगर जा पहुँ ने ! वह नगर संगीत कालमें होनेवाले गम्भीर शब्दोंसे दिशाओंको बधिर (बहरा) कर रहा था ॥१००-१०४॥ जब वे दोनों भाई राजमन्दिरके समीप पहुँचे तब द्वारपाल उन्हें भीतर ले गये। उन्होंने राजमन्दिरमें प्रवेश कर राजसभामें वैठे हुए वजर्जघके दर्शन किये ॥१०५॥ उन दोनों विद्याधरों-ने उन्हें प्रणाम किया और फिर उनके सामने, लायी हुई भेंट तथा जिसके भीतर पत्र रखा हुआ है ऐसा रत्नमय पिटारा रख दिया ॥१०६॥ महाराज वज्रजंघने पिटारा खोलकर उसके भीतर रसा हुआ आवश्यक पत्र ले लिया। उसे देखकर उन्हें चक्रवर्तीके दीक्षा लेनेका निर्णय हो गया और इस बातसे दे बहुत ही विस्मित हुए।।१०७। वे विचारने लगे कि अहो, चक्रवर्ती बड़ा ही पुण्यात्मा है जिसने इतने बढ़े साम्राज्यके वैभवको छोड़कर पवित्र अंगवाली स्नीके समान दीसा धारण की है।।१०८।। अहो ! चक्रवर्तीके पुत्र भी वढ़े पुण्यशाली और अचिन्त्य साहसके घारक हैं जिन्होंने इतने बढ़े राज्यको दुकराकर पिताके साथ ही दीक्षा धारण की है।।१०९।। फूछे हुए कमळके समान मुखकी कान्तिका धारक बालक पुण्डरीक राज्यके इन महान् भारको वहन करनेसे खिए नियुक्त किया गया है और मामी लक्ष्मीमती 'कार्य चलाना कठिन है' यह समझकर राज्यमें ज्ञान्ति रखनेके लिए जीघ्र ही मेरा सन्मिधान चाहती हैं अर्थात् मुझे बुला रही हैं ॥११०-११९॥ हरा प्रकार कार्य करनेमें चतुर बुद्धिमान् वज्रजंघने पत्रके अर्धका निश्चय कर स्वयं निर्णय कर छिया और अपना निर्णय श्रीमतीको भी समझा दिया ॥११२॥ पत्रके सिवाय उन विद्याधरीने लक्सीमतीका कहा हुआ मौखिक सन्देश भी सुनाया था जिससे वज्जंघको पत्रके अर्थका ठीक-ठीक निर्णय हो गया या। तदनन्तर बुद्धिमान् वज्रजंघने पुण्डरीकिणी पुरी जानेका विचार किया ॥११३॥ पिता और भाईके दौक्षा छेने आदिके समाचार सुनकर श्रीमतीको बहुत दुःख हुआ था परन्तु वक्रजंघने उसे समझा दिया और उसके साथ भी गुण-दोवका

१. तदुःमुद्रिसमन्तःस्यं प० । तदुःमुद्रय क० । २. त्रावाज्य-प०, २०, द०, द०, म० । ३. उपयच्छते स्म । स्वीकरोति स्म । 'यमो विवाहें' उपाद्यमेस्तको मनित विवाहे इति तक् । ४. पवित्राङ्गोस् । ५. अवशा कृत्वा । अवसन्याधि-प० । ६. घरन्वरै: । ७. मातुकानी । ८. सामोप्यम् । ९. प्रतीक्षते ।

विस्त्य च पुरो दूतसुरुवी तौ कृतसरिक्षवी । स्वयं तद्तुमार्गेख प्रयाणायोद्यतो सृषः ॥११५॥ ततो मितवरानस्दौ धनमित्रोऽप्यक्रम्पनः । महामन्त्रपुरोघोऽप्रयक्षेष्ठिसेनाधिनावकाः ॥११६॥ प्रधानपुरुवाधान्ये प्रयाणोद्यत्वस्यः । परिवद्युर्गरेन्द्रं तं सतक्षतुमिवामराः ॥११७॥ तस्मिन्नेवाह्नि सोऽद्वायं प्रस्थानमकरोत् कृती । महान् प्रयाणसंक्षोमस्तदाभुत्विचोगिनाम् ॥११८॥ यूयमाबद्धतीवर्णप्रवेचाह्निपरिच्छदाः । करेणूर्मव्यसुरुवात् सतीः कुळवध्रवि ॥११९॥ राज्ञानामधिरोहाय सजाः प्रापयत दृतम् । यूयमश्रतं रीराण्ण पर्याणयत् विषयाः ॥११०॥ नृपव्छमिकानां च यूयमपेयताहित्रमाः । काचवाह्यनान् यूयं गवेषयत् दुर्दमान् ॥१२१॥ तुरक्षप्रकृतं चेदमापाय्वोदकमाञ्चगम् । बद्धपर्याणकं यूयं कुरुध्वं सुवचोऽन्यतम् ॥१२२॥ यूयं सेनाप्रमा भूत्वा निवेशं प्रति सृच्छतः । वाक्षणान्यपरिक्षोदं क्षोधनादिनियोगिनीः ॥ २२॥ यूयं सेनाप्रमा भूत्वा निवेशं प्रति सृच्छतः । समप्रवतः तद्योग्यां सामग्रीं निरवप्रहाः । ॥१२॥ यूयं गोमण्डलं चारु वास्तकं बहुधेनुकम् । सोद्वेषु प्रदेशेषु सण्डावेष्यभिरकृतः ॥१२२॥ यूयं गोमण्डलं चारु वास्तकं बहुधेनुकम् । सोद्वेषु प्रदेशेषु सण्डावेष्यभिरकृतः मासुरातपः । ॥१२५॥ यूयमारकृतं चारु वास्तकं वहुधेनुकम् । सोद्वेषु प्रदेशेषु सण्डावेष्यभिरकृतः मासुरातपः । ॥१२४॥ यूयमारकृतं चारु वास्तकं वहुधेनुकम् । सोद्वेषु प्रदेशेषु सण्डावेष्यभिरकृतः मासुरातपः । ॥१२४॥ यूयमारकृतं चारु वास्तकं वहुधेनुकम् । सोद्वेषु प्रदेशेषु सण्डावेष्यभिरकृतः मासुरातपः । ॥१२४॥ यूयमारकृतं चारु वास्तकं वहुधेनुकम् । सोद्वेषु प्रदेशेषु सण्डावेष्ट्यभिरकृतः मासुरातपः । ॥१२४॥ यूयमारकृतं चारु वास्तकं वहुधेनुकम् । सोद्वेषु प्रवत्तकं । स्थाधीना ह्याम्योपेस्तरङ्गा मासुरातपः ।।१२४॥ यूयमारकृति चीरिक्षपः ।।१४४॥ वस्ति चारु वास्तकं वहुधेनुक्या । स्थाधीना ह्याम्योपेस्तरङ्गा मासुरातपः ।।१२४॥ यूयमारकृते चारु वास्तकं वहुधेनुक्या । स्थाधीना स्थाधेस्तरङ्गा मासुरातपः ।।१२४॥ यूयमारकृति चारु वास्ति स्थाधीना ।।

विचार कर साथ-साथ वहाँ जानेका निश्चय किया ॥ ११४ ॥ तदनन्तर खूब आदर-सत्कारके साथ उन दोनों विद्याधर दूतोंको उन्होंने आगे भेज दिया और स्वयं उनके पिछे प्रस्थान करनेकी तैयारी की ॥११५॥

तदनन्तर मतिवर, आनन्द, धनमित्र और अकम्पन इन चारों महामन्त्री, पुरोहित, राजसेठ और सेनापतियोंने तथा और भी चलनेके लिए उचत हुए प्रधान पुरुषोंने आकर राजा वक्रजंबको उस प्रकार घेर लिया था जिस प्रकार कि कहीं जाते समय इन्द्रको देव लोग घेर छेते हैं ॥११६-११७॥ उस कार्यकुशल वजाजंघने उसी दिन शीध ही प्रस्थान कर दिया। प्रस्थान करते समय अधिकारी कर्मचारियोंमें बढ़ा भारी कोलाहल हो रहा था।। ११८॥ वे अपने सेवकोंसे कह रहे थे कि तुम रानियोंके सवार होनेके छिए शीघ्र ही ऐसी हथिनियाँ छाओ जिनके नक्षेमें सुवर्णमय मालाएँ पड़ी हों, पीठपर सुवर्णमय शूलें पड़ी हों और जो मदरहित होनेके कारण कुळीन क्रियोंके समान साध्वी हों। तुम लोगशीघ चलनेवाली सवरियोंको जीन कसकर श्रीव्र ही तैयार करो । तुम क्षियोंके चढ़नेके लिए पालकी लाओ और तुम पालकी ले जानेवाले मजबूत कहारोंको खोजो। तुम शीव्रगामी तरुण घोड़ोंको पानी पिछाकर और जीन कसकर शीव्र ही तैयार करो। तुम श्रीघ्र ही ऐसी दासियाँ बुळाओ जो सब काम करनेमें चतुर हों और सासकर रसोई बनाना, अनाज कूटना, शोधना आदिका आर्य कर सकें। तुम सेनाके आगे-आगे जाकर ठहरनेकी जगहपर डेरा-तम्बू आदि तैयार करो तथा घास-मुस आदिके ऊँचे-ऊँचे ढेर छगाकर भी तैयार करो । तुम छोग सब सम्पदाओंके अधिकारी हो इसलिए महाराजकी भोजनशालामें नियुक्त किये जाते हो । तुम बिना किसी प्रतिबन्धके भोजनशालाकी समस्त योग्य सामग्री इक्ही हरो। तुम बहुत दूध देनेवाली और बलड़ोंसहित सुन्दर-सुन्दर गायें ले जाओ, मार्गमें उन्हें जल-सहित और छायावाछे प्रदेशोंमें सुरक्षित रसना। तुम छोग हाथमें चमकीछी तछवार छेकर

१. सपदि । २. कण्ठमूषादिपरिकराः । ३. विमुखत्वात् । ४. वेसरीः । ५. बद्धपर्याचाः कुरुत । ६. कावटिजनान् । ७. निरक्कुशान् । ८. शीधगमनम् । ९. चेटीः । १०. सर्वकर्मणि समर्थाः । ११. द्वृताः व०, प०, द०, स० । १२. कोदः कुटुनम् । १३. सृष्क्रितीः द०, प० । सोन्छितीः अ०, स० । दिख्याः उद्गाः । १४. कृश्त । १५. कायमानं तृणगृहम् । 'कायमानं तृणौकसि' इत्यमिषानिचन्तामिषः । १६. समर्थं कृश्व्यम् । १७. निर्वाधाः । १८. स्त्रीसमृहम् । १९. राज्ञ इदम् । २०. मासुरक्षङ्काः ।

यूगं कञ्चिकतो बृद्धा सध्येऽन्तः पुरयोषितास् । अझरक्षानियोगं स्वमञ्जन्यं कुरुताहताः । ११२८।।
यूगमत्रेव पाश्चात्यं कर्माण्येवानुतिहतः । यूगं समं समागत्य स्वान् नियोगान् प्रपत्थतः । ११२९।।
देशाधिकारिणो गत्वा यूगं चोद्दयत प्रतस् । प्रतिप्रहीतुं भूनागं सामग्या स्वानुरूपया । ११२९।।
यूगं विभृतं हस्त्यहवं यूगं पारुवतीहरूम् । यूगं सवात्सकं भृरिक्षीरं रक्षतः भेनुकम् । ११३१।।
यूगं जैनेश्वरीमच्यां रक्षत्रवपुरस्सराम् । वजेत शान्तिकं कर्मं समाधाव महीक्षितः । ११३२।।
कृतामिवेचनाः सिद्धशेषां गम्धाम्बुमिश्रिताम् । यूगं क्षिपेत पुच्याशीः शान्तिषोषैः समं प्रमोः ॥१३३॥
यूगं वैमित्तिकाः सम्यग् निरूपितञ्जमोत्याः । प्रत्थानसमयं वृत राजो गान्यमसिद्धये ॥१३३॥
इति विभ्वनियुक्तानां तदा कोलाहलो महान् । वदिवहत् प्रयाणाय सामप्रीमनुतिहताम् ॥१३५॥।
इति विभ्वनियुक्तानां तदा कोलाहलो महान् । वदिवहत् प्रयाणाय सामप्रीमनुतिहताम् ॥१३५॥।
ततः करीन्त्रेस्तुरगैः पत्तिमिश्चोधतायुषैः । नृपाकिरमभूद् दृद्धं स्वभ्वनैश्व समन्ततः ॥१३६॥
सितातपत्रैमीयूरिपं च्छं छत्रैश्व स्विछ्तैः । निरुद्धमभवद् व्योम वनैरिव सितासितैः ॥१३७॥।
छत्रावां निकुरम्येण रुद्धं तेजोऽपि मास्वतः । सद्वृत्तसंनिधौ नृतं नामां तेजस्विनामित ॥१३८॥
रथानां वारणानां च केतवोऽभ्वन्ति।ऽस्विताऽस्वनं । पवनान्देशिता दीर्घकालाद् हद्वेव तोषिणः॥१३९॥

मछिलयोंसहित समुद्रकी तरङ्गोंके समान शोभायमान होते हुए बड़े प्रयत्नसे राजाके रनवासकी रक्षा करना। तुम वृद्ध कंचुकी छोग अन्तःपुरकी खियोंके मध्यमें रहकर बड़े आदरके साथ अंगरक्षाका कार्य करना। तुम लोग यहाँ ही रहना और पीछके कार्य बड़ी सावधानीसे करना। तुम साथ-साथ जाओ और अपने-अपने कार्य देखो। तुम छोग जाकर देशके अधिकारियोंसे इस बातकी शीघ्र ही प्रेरणा करो कि वे अपनी योग्यतानुसार सामग्री छेकर महाराजको छेनेके लिए आयें। मार्गमें तुम हाथियों और घोड़ोंकी रक्षा करना, तुम ऊँटोंका पालन करना और तुम बहुत दूध देनेवाली बछड़ोंसहित गायोंकी रक्षा करना। तुम महाराजके लिए शान्ति-वाचन करके रस्नत्रयके साथ-साथ जिनेन्द्रदेवकी प्रतिमाकी पूजा करो । तुम पहले जिनेन्द्रदेवका अभिषेक करो और फिर शान्तिवाचनके साथ-साथ पवित्र आशीर्घाद देते हुए महाराजके मस्तकपर गन्धोदकसे मिले हुए सिद्धोंके शेषाक्षत श्लेपण करो। तुम ज्योतिषी लोग महोंके शुभोदय आदिका अच्छा निरूपण करते हो इसछिए महाराजको यात्राकी सफलताके छिए प्रस्थानका उत्तम समय बतलाओ। इस प्रकार उस समय वहाँ महाराज वज्रजंघके प्रस्थानके लिए सामग्री इकट्टी करनेवाले कर्मचारियोंका भारी कोलाइल हो रहा था।। ११९-१३५।। तदनन्तर राजभवनके आगेका चौक हाथी, घोड़े, रथ और हथियार छिये हुए पियादोंसे खचाखच भर गया था ॥ १३६ ॥ उस समय ऊपर उठे हुए सफेद छत्रोंसे तथा मयूरिपच्छके बने हुए नीले-नीछे छत्रोंसे आकाश ज्याप्त हो गया था जिससे वह ऐसा जान पड़ता था मानी कुछ सफेद और कुछ काले मेघोंसे ही ज्याप्त हो गया हो ॥ १३७॥ उस समय तने हुए छत्रोंके समृहसे सूर्यका तेज भी रुक गया था सो ठीक ही है। सद्भूत सदाचारी पुरुषोंके समीप तेजस्वी पुरुषोंका भी तेज नहीं ठहर पाता। छत्र भी सहत्ते सदाचारी (पक्षमें ) गोछ थे इसलिए उनके समीप सूर्यका तेज नहीं ठहर पाया था ॥१३८॥ उस समय रथों और हाथियों-पर लगी हुई पताकाएँ वायुके वेगसे हिलती हुई आपसमें मिल रही थीं जिससे ऐसी जान पड़ती थीं मानो बहुत समय बाद एक दूसरेको देखकर सन्तुष्ट हो परस्परमें मिल ही रही

१. सादराः । २. परकात्कर्तुं योग्यानि कार्याणि । ३. सम्मुखागन्तुम् । ४. पोषयत । ५. घेनुसमूहम् । ६.-पुरस्सराः अ०, स० । ७. समाधानं कृत्वा । ८. क्षिपत द० । ९. प्रस्थाने समयं अ०, स० । १०. सिद्धधर्यम् । ११. तन्त्रः परिकछेदः । १२. तन्त्रनियुक्तानां प० । १३. उद्देति स्म । १४.-पिन्छक्त्रैं-अ०, प०, द०, स०, म० । १५. आभा तेजः । १६-न्योन्यमादिलवन् प०, अ०, स०, द०, भ०, छ० । १७. आलिङ्गनं चिकरे । १८. दक्ष्वैव ।

तुरङ्गमसुरोद्भृताः प्रासपंत् रेणवः पुरः । मार्गमस्येव निर्देष्टुं नमोमागविलक्षिनः ॥१४०॥ करिणां मदधाराभिः शीकरेश्च करोजिसतैः । इयलालाजलेश्वापि प्रणनाश्च महीरजः ॥१४१॥ ततः पुराद् विनिर्यान्ती सा चमूक्यं रुचद् मृश्चम् । महानदीव सच्छत्रफेना वाजितरङ्गिका ॥१४२॥ करीन्द्रपृथुयादोभिः तुरङ्गमतरङ्गकैः । विलोलासिकतामस्यैः श्चुशुभे सा चमूधुनी ॥१४३॥ ततः समीकृताशेषस्थलनिम्नमहोतला । अपर्यासमहामार्गा यथास्वं प्रस्ता चमूः ॥१४४॥ वनेभकटमुज्जित्वा दानसक्ता भदालिनः । न्यकीयन्त नुपेभेन्द्रकरे प्रभरन्यते ॥१४५॥ रम्याद् वनतस्त् हित्वा राजस्तम्बेरमानमृत् । 'आश्रयन्मधुपाः प्रायः प्रत्यमं लोकरञ्जनम् ॥१४६॥ रम्याद् वनतस्त् हित्वा राजस्तम्बेरमानमृत् । 'आश्रयन्मधुपाः प्रायः प्रत्यमं लोकरञ्जनम् ॥१४६॥ रुपं वनानि रम्यायि प्रत्यगृह्णश्चिवाध्वनि । फलपुष्यमरानम्नेः सान्द्रच्छावैर्महाद्रुमैः ॥१४०॥ तदा वनलतापुष्यपञ्चवान् करपञ्चदैः । आजहारावतंसादिविन्यासाय वध्जनः ॥१४८॥ भ्रवमश्चीणपुष्पिद्धिं प्राप्तस्त वनशालिनः । यस्सैनिकोपमोगेऽपि न जहुः पुष्पसंपदम् ॥१४९॥ स्यदेषितमातङ्ग-शृहद्शृहितनिस्वनैः । मुखरं तद्वलं शष्पसरोवरम्यासदत् ॥१५०॥ वदम्बुजरजःपुक्षपिक्षरीकृतवोधिकम् । कनकद्ववसच्छायं विभक्तिं स्माम्बुशीतलम् ॥१५९॥

हों ॥१३९॥ घोड़ोंकी टापोंसे उठी हुई धूल आगे-आगे उड़ रही थी जिससे ऐसा मालूम होता था मानो वह वक्रजंघको मार्ग दिखानेके लिए ही आकाश प्रदेशका उल्लंघन कर रही हो।।१४०।। हाथियोंकी मद्धारासे, उनकी सूँडसे निकले हुए जलके छीटोंसे और घोड़ोंकी लार तथा फेनसे पृथ्वीकी सब धूछ जहाँको तहाँ शान्त हो गयी थी ॥१४१॥ तदनन्तर, नगरसे बाहर निकछती हुई वह सेना किसी महानदीके समान अत्यन्त शोभायमान हो रही थी क्योंकि जिस प्रकार महानदीमें फेन होता है उसी प्रकार उस सेनामें सफेद छत्र थे और नदीमें जिस प्रकार छहरें होती हैं उसी प्रकार उसमें अनेक घोड़े ये ॥१४२॥ अथवा बड़े-बड़े हाथी ही जिसमें बड़े-बड़े जलजन्तु थे, घोड़े ही जिसमें तरंगें थीं और चंचल तलवारें ही जिसमें मछलियाँ थीं ऐसी वह सेनारूपी नदी बड़ी ही सुशोभित हो रही थी।।१४३॥ उस सेनाने ऊँची-नीची जमीनको सम कर दिया था तथा वह चलते समय बड़े भारी मार्गमें भी नहीं समाती थी इसलिए वह अपनी इच्छानुसार जहाँ-तहाँ फैळकर जा रही थी।।१४४।। 'प्रायः नवीन वस्तु ही छोगोंको अधिक भानम्द देती है, लोकमें जो यह कहानत प्रसिद्ध है वह निलकुल ठीक है इसीलिए तो मदके छोभी भ्रमर जंगली हाथियोंके गण्डस्थल छोड़-छोड़कर राजा वज्रजंघकी सेनाके हाथियोंके मद बहानेवाले गण्डस्थलोंमें निलीन हो रहे थे और सुगन्धके लोभो कितने ही भ्रमर वनके मनोहर वृक्षोंको छोड़कर महाराजके हाथियोंपर आ छगे थे।।१४५-१४६॥ मार्गमें जगह-जगह-पर फल और फूलोंके भारसे झुके हुए तथा घनी छायाबाले बढ़े-बढ़े बृक्ष लगे हुए थे। उनसे ऐसा मालूम होता था मानो मनोहर वन उन वृक्षोंके द्वारा मार्गमें महाराज वज्रजंघका सत्कार ही कर रहे हों ॥१४७। उस समय श्चियोंने कर्णफूल आदि आभूषण बनानेके लिए अपने कर-पत्छवोंसे वनलताओं के बहुत-से फूल और पत्ते तोड़ लिये थे ॥१४८॥ मालूम होता है कि उन वनके दृक्षोंको अवस्य ही अक्षीणपुष्प नामकी ऋदि प्राप्त हो गयी थी इसीलिए तो सैनिकों-करी बहुत से फूछ तोड़ छिये जानेपर भी उन्होंने फूछोंकी शोभाका परित्याग नहीं किया बा ॥१४९॥ अथानन्तर घोड़ोंके हींसने और हाथियोंकी गम्भीर गर्जनाके शब्दोंसे शब्दायमान व्ह सेना क्रम-क्रमसे शष्प नामक सरोवरपर जा पहुँची ॥१५०॥

उस सरोवरको छहरें कमलोंकी परागके समूहसे पीली-पीली हो रही थीं और इसीलिए बह पिपले हुए सुवर्णके समान पीले तथा शीतल जलको धारण कर रहा था॥ १५१॥

१. प्रसरन्ति सम । २. सर्पद्रेणवः अ०, म०, स० । ३. उपदेष्टुम् । ४. जलचरैः । ५. मदासक्ताः । -सक्ताः अ०, प०, द० । ६. निलीना बभूबुः । ७. गण्डस्यले । ८. श्रायन्ति सम ।

वनवण्डवृत्तप्रान्तं यद्कंश्यांत्रवो भृतम् । न तेषुः संवृतं को वा तपेदावृन्तिरात्मकम् ॥१५२॥
विद्वत्रमक्तैर्नृनं तत्सरो नृपसाधनम् । भाजुद्दाव निवेष्टन्यमिद्देश्युद्धीचिवादुकम् ॥१५३॥
ततस्तिस्मन् सरस्यस्य न्यविश्वतं वर्लं प्रमोः । तत्स्युक्सलताच्छन्नपर्यन्ते स्वुमारुते ॥१५४॥
दुवंलाः स्वं जहुः स्थानं वरुवविश्वतं । आवेष्वीरिव संप्राप्तेः स्थानिनो दन्तिपूर्वकाः ॥१५५॥
विज्ञद्वनिजनीदानि विद्यास्तत्रसुर्मृगाः । स्रोन्द्रा वरुसंक्षोभात् शनैः समुद्रमीलयन् ॥१५६॥
वाख्विषक्तं सूषादि-रुचिरा वनपादपाः । कस्यतुमित्रवं मेजुरावित्रतेस्थुनैर्मियः ॥१५७॥
कुसुमापचये तेषां पादपा विदर्पनेताः । आनुकूलमिवातेतुः संमवातिच्यस्कियाः ॥१५०॥
कृतावगाहनाः स्नातुं स्तनदभनं सरोजकम् । स्यसौन्दर्मकोभेन तदगारी दिवाद्वनाः ॥१५९॥
विद्यत् वृद्दक्षिरे वृद्यकुटीभेदा निवेशिताः । कलुमा वरस्यंज्जिनस्यास्य वकम्पे वीद्यं तस्सरः॥१६०॥
विद्यत् वृद्दक्षिरे वृद्यकुटीभेदा निवेशिताः । क्लुमा वरस्यंज्जिनस्यास्य वकम्पे वीद्यं तस्सरः॥१६०॥

उस सरोवरके किनारेके प्रदेश हरे-हरे वनखण्डोंसे घिरे हुए थे इसलिए सूर्यकी किरणें उसे सन्तप्त नहीं कर सकती थीं सो ठीक ही है जो संवृत है—बन आदिसे घिरा हुआ है (पक्षमें गुप्ति समिति आदिसे कर्गीका संवर करनेवाला है) और जिसका अन्तः करण-मध्यभाग (पक्षमें हृदय) आई है-जलसे सहित होनेके कारण गीला है (पक्षमें दयासे भीगा है) उसे कीन सन्तप्त कर सकता है ? ॥१५२॥ उस सरोवरमें छहरें उठ रही थीं और किनारेपर हंस, चक्रवा आदि पश्ची मधुर शब्द कर रहेथे जिससे ऐसा जान पड़ताथा मानी यह सरोवर लहररूपी हाथ चठाकर पश्चियोंके द्वारा मधुर शब्द करता हुआ 'यहाँ ठहरिए' इस तरह वज्रजंघकी सेनाको बुला ही रहा हो ॥१५३॥ तदनन्तर, जिसके किनारे छोटे-बढ़े वृक्ष और लताओं से घिरे हुए हैं तथा जहाँ मन्द-मन्द वायु बहती रहती है ऐसे उस सरोवरके तटपर वक्रजंचकी सेना ठहर गयी ॥१५४॥ जिस प्रकार ब्याकरणेमें 'वध' 'घस्तु' आदि आदेश होनेपर हन आदि स्थानी अपना स्थान छोड़ देते हैं उसी प्रकार उस तालाबके किनारे बलवान प्राणियों-द्वारा ताड़ित हुए दुर्बेल प्राणियोंने अपने स्थान छोड़ दिये थे। भावार्थ-सैनिकोंसे डर-कर हरिण आदि निर्बल प्राणी अन्यत्र चले गये थे और उनके स्थानपर सैनिक ठहर गये शे ॥१५५॥ उस सेनाके क्षोभसे पश्चियोंने अपने घोंसले छोड़ दिये थे, मृग भयभीत हो गये थे और सिंहोंने धीरे-धीरे आँखें खोडी थीं ।।१५६॥ सेनाके जो स्नी-पुरुष वनवृक्षींके नीचे ठहरे थे उन्होंने उनकी डालियोंपर अपने आभूषण, वस आदि टाँग दिये थे इसलिए वे वृक्ष कल्पवृक्षकी शोभाको प्राप्त हो रहे थे ॥१५७॥ पुष्प तोड़ते समय वे वृक्ष अपनी डालियोंसे युक जाते थे जिससे ऐसा मालूम होता था मानो वे वृक्ष आतिथ्य-सत्कारको उत्तम समझकर उन पुष्प तोडनेबालोंके प्रति अपनी अनुकूलता ही प्रकट कर रहे हों ॥१५८॥ सेनाकी स्नियाँ उस सरोवर-के जलमें स्तन पर्यन्त प्रवेश कर स्नान कर रही थीं, उस समय वे ऐसी शोभायमान हो रही थीं मानो सरोवरका जल अदृष्टपूर्व सौन्दर्यका लाभ समझकर उन्हें अपने-आपमें निगल ही रहा हो ॥१५९॥ भार ढोनेसे जिनके मजबूत कन्धोंमें बड़ी-बड़ी भट्टें पड़ गयी हैं, ऐसे कहार छोगोंको प्रवेश करते हुए देखकर यह तालाव 'इनके नहानेसे हमारा बहुत-सा जल न्यर्थ ही खर्च हो जायगा' मानी इस भयसे ही काँप उठा था ॥१६०॥ इस तालाबके किनारे चारों ओर लगे हुए तम्यू ऐसे मालूम होते थे मानी वनलक्ष्मीने भविष्यत्कालमें तीर्थंकर होनेवाले वजाजंधके

१. वनसण्ड अ०, द०, स०, म०, छ०। २. निभृतम्। ३. पर्यन्तमृदु अ०, छ०। ४. हनिपूर्वकाः ब, प०, अ०, म, द०, छ०, ट। हन् हिसागत्योरित्यादिधातवः। ५. नयनोन्मोस्टनं चिक्तरे। ६. लग्नम्। ७. कुसुमावचये अ०, प०, द० स०। ८. स्तनप्रमाणम्। ९. —लाभेन म०, छ०। १०. सरः। ११. गिरुति स्म। १२. वाणीभृतदृद्भुजशिखरान्। १३. कावटिकान्। १४. वस्त्रवेश्म। १५. भविष्यज्जिनस्य।

निपत्यं अवि भूयोऽपि प्रोध्धाय कृतवक्तानाः । रेजिरे वाजिनः स्नेहैंः पुष्टा मह्या इवोद्धताः ॥१६२॥ मृश्यानादिय कृद्धा बद्धाः वालिषु दन्तिनः । सुवंशा जगतां पृष्या वलादाधोरणे स्तदा ॥१६२॥ यथास्यं सिविविष्टेषु सैन्येषु स ततो नृपः । शिविरं प्रापद्ध्वन्यै इंयैरविदितान्तरम् ॥१६७॥ तुरङ्गमसुरोद्धृतरेणुरूषितं मूर्चयः । स्विधन्तः सादिनः प्राप्तास्ते ललाटन्तपे रवी ॥१६५॥ विधन्ताने महामाने राजा तन्नावसत् सुलम् । सरोजलतरङ्गोध्यमुदुमास्तरशितके ॥१६६॥ ततो दमधरामिक्यः श्रीमानम्बरचारणः । समं सागरसेनेन तिष्ववेशमुपाययौ ॥१६७॥ कान्तारचर्यां संगीयौ पर्यटन्तौ यद्द्वया । वज्रजङ्गमहीमर्जुरावासं ताबुपेयगुः ॥१६८॥ दूरादेव मुनीन्द्रौ तौ राजापस्यन्महाधुती । स्वर्गापवर्गमोर्मार्गाविष्ट प्रक्षीणक्तमधौ ॥१६९॥ स्वाङ्गदीसिविनिद्धृततमसौ तौ ततो मुनी । ससंश्रमं समुख्याय प्रतिजन्नाह भूमिपः ॥१७०॥ कृताक्षिनुटो भक्त्या दत्तार्थः प्रणिपत्य तौ । गृहं प्रवेशयामास श्रीमत्वा सह पुण्यमाक् ॥१७३॥ प्रकालिकाकृत्री संपूज्य मान्ये स्थाने निवेश्य तौ । श्रीणपत्य मनःकृत्वक्रोभिः ग्रुदिमुद्धस्त् ॥१७२॥

िए उत्तम भवन ही बना दिये हों ॥१६१॥ जमीनमें छोटनेके बाद बड़े होकर हींसते हुए घोड़े ऐसे मालूम होते थे मानो तेछ छगाकर पृष्ट हुए उद्धत मझ ही हों ॥१६२॥ पीठकी उत्तम रीढ़वाले हाथी भी अमरोंके द्वारा मदपान करनेके कारण कुपित होनेपर ही मानो महावतों-द्वारा बाँध दिये गये थे जैसे कि जगत्पूष्य और कुछीन भी पुरुष मद्यपानके कारण बाँधे जाते हैं ॥१६३॥

तदनन्तर जब समस्त सेना अपने-अपने स्थानपर ठहर गयी तब राजा बज्रजंघ मार्ग तय करनेमें चतुर-शिधगामी घोड़ेपर बैठकर शीघ्र ही अपने डेरेमें जा पहुँचे ॥१६४॥ घोड़ोंके सुरांसे उठी हुई धूलिसे जिसके शरीर रूक्ष हो रहे हैं ऐसे घुड़सवार लोग पसीनेसे युक्त होकर उस समय डेरोंमें पहुँचे थे जिस समय कि सूर्य उनके लखाटको तथा रहा था ॥१६५॥ जहाँ सरोवरके जलकी तरंगोंसे उठती हुई मन्द बायुके द्वारा भारी शीतलता विद्यमान थी ऐसे तालाबके किनारेपर बहुत ऊँचे तम्बूमें राजा बज्रजंघने सुखपूर्वक निवास किया ॥१६६॥

तदनन्तर आकाशमें गमन करनेवाले श्रीमान् दमधर नामक मुनिराज, सागरसेन नामक मुनिराजके साथ-साथ वज्रजंघके पड़ावमें पधारे ॥१६०॥ उन दोनों मुनियोंने बनमें ही आहार लेनेकी प्रतिक्रा की थी इसलिए इच्छानुसार विहार करते हुए वज्रजंघके डेरेके समीप आये ॥१६८॥ वे मुनिराज अतिशय कान्तिके धारक थे, और पापकमोंसे रहित थे इसलिए ऐसे सुशोमित हो रहे थे मानो स्वर्ग और मोक्षके साक्षात् मार्ग ही हों ऐसे दोनों मुनियोंको राजा वज्रजंघने दूरसे ही देखा ॥१६९॥ जिन्होंने अपने शरीरकी दोप्तिसे वनका अन्धकार नष्ट कर क्यांचने दूरसे दोनों मुनियोंको राजा वज्रजंघने संभ्रमके साथ उठकर पड़गाहन किया ॥१००॥ पुण्यात्मा वज्रजंघने रानी श्रीमतीके साथ बड़ी भक्तिसे उन दोनों मुनियोंको हाथ जोड़ अर्थ दिया और फिर नमस्कार कर भोजनशालामें प्रवेश कराया ॥१०१॥ वहाँ वज्रजंघने उन्हें ऊँचे स्थानपर बैठाया, उनके चरणकमलोंका प्रक्षालन किया, पूजा की, नमस्कार किया, अपने मन,

१. पितरवा । २. प्रोज्छाय कृतबलाशनाः प०, स० । ३. तैलैः । ४. मधुनो मद्यस्य पानात् । पक्षे मद्यपरक्षणात् । ५. कृद्वैर्वद्धाः म०, द०, स० । ६. हस्तिपकैः । ७. पथिकैः । ८. आच्छादितः । ९. अश्वारोहाः । १०, पटकृट्याम् । ११. प्रतिज्ञां कृतवा ।

अद्वादिगुणसंपत्या गुणवद्भ्यां विद्युद्धिमाक् । दरवा विधिवदाहारं प्रश्नाश्चर्यण्यवाप सः ॥१७३॥ वसुधारां दिवो देवाः पुष्पवृष्ट्या सहाकिरत् । मन्दं ब्योमापगावारि कणकोर्मरदावती ॥१७४॥ मन्द्रदुन्दुमिनिधीरैः घोषणां च प्रचिक्तरे । अहो दानमहो दानिस्युचरुद्धिदृष्ट्युसम् ॥१७५॥ सतोऽभिवन्य संपूज्य विसर्ज्यं मुनिपुक्तवौ । काञ्चकीयाद्युद्धेनौ चरमावारमनः सुतौ ॥१७६॥ श्रीमरया सह संश्रित्य संप्रीत्या निकटं तयोः । म धर्ममञ्द्रणोत् पुष्पकामः सद्गृहमेषिनाम् ॥१७७॥ दानं पूजां च शीलं च प्रोवधं च प्रपक्षतः । श्रुत्वा धर्मं ततोऽपुष्प्यत् सकान्तः स्वां मवावलीम् ॥१७८॥ मुनिद्मवरः प्राव्यत् तस्य जन्मावलीमिति । दशनांश्चिमरुद्योतमात्रव्यत् दिङ्गुक्षेषु सः ॥१०९॥ मुनद्रमवरः प्राव्यत् तस्य जन्मावलीमिति । दशनांश्चिमरुद्योतमात्रव्यत् दिङ्गुक्षेषु सः ॥१०९॥ मुनद्रयामितसुन्द्यां ज्यायान् सृनुरजायथाः । निर्वेदावार्हती दीक्षामादायाक्यक्तसंयतः ॥१८९॥ मुनद्यामितसुन्द्यां ज्यायान् सृनुरजायथाः । निर्वेदावार्हती दीक्षामादायाक्यक्तसंयतः ॥१८९॥ विद्याधरेन्द्रभोगेषु न्यस्तधीर्मृतिमापिवान् । प्रागुक्ते गन्धिले रूप्यगिरेहत्तरसत्तदे ॥१८९॥ नगर्यामलकाल्यायां व्योमगानामधीशिता । महाबलोऽभूर्मागांश्च यथाकामं स्वमन्वस् ॥१८२॥ स्वयंबुद्धात् प्रवुद्धारमा जिनप्जापुरस्तरम् । स्वक्ता संन्यासतो देहं लिलताकः सुरोऽमवः ॥१८४॥ तत्रक्ष्युस्वाधुनाभूस्त्यं वञ्चक्कमहोपतिः । श्रीमती च पुरैकस्मन् भवे द्वीपे द्वितीयके ॥१८५॥

वचन, कायको शुद्ध किया और फिर श्रद्धा, तुष्टि, भक्ति, अलोभ, श्रमा, झान और शक्ति इन गुणोंसे विभूषित होकर विश्रुद्ध परिणामोंसे उन गुणवान दोनों मुनियोंको विधिपूर्वक आहार दिया। उसके फलस्वरूप नीचे लिखे हुए पद्धारचये हुए। देव लोग आकाशसे रत्नवर्ध करते थे, पुष्प-वर्षा करते थे, आकाशगंगाके जलके छीटोंको वरसाता हुआ मन्द-मन्द वायु चल रहा था, उन्दुभि वाजोंकी गम्भीर गर्जना हो रही थी और दिशाओंको ज्याप्त करनेवाले 'अहो दानम् अहो दानम्' इस प्रकारके शब्द कहे जा रहे थे ॥१७२-१७५॥ तदनन्तर वज्रजंघ, जब दोनों मुनिराजोंको बन्दना और पूजा कर वापस भेज चुका तब उसे अपने कंचुकीके कहनेसे मालूम हुआ कि उक्त दोनों मुनि हमारे ही अन्तिम पुत्र हैं॥१७६॥ राजा वज्रजंव शीमतीके साथ-साथ बड़े प्रेमसे उनके निकट गया और पुण्यप्राप्तिकी इच्छासे सद्गृहस्थोंका धर्म मुनने लगा॥१०७॥ दान, पूजा, शील और प्रोपध आदि धर्मोंका विस्तृत स्वरूप मुन चुकनेके बाद वज्रजंघने उनसे अपने तथा श्रीमतीके पूर्वभव पूर्ले ॥१०८॥ उनमें-से दमधर नामके मुनि अपने दाँतोंकी किरणों-से दिशाओंमें प्रकाश फैलाते हुए उन दोनोंके पूर्वभव कहने लगे।॥१०९॥

हे राजन्, तू इस जन्मसे चौथे जन्ममें जम्बूद्वीपके विदेह क्षेत्रमें स्थित गन्धिल देशके सिंहपुर नगरमें राजा श्रीषेण और अतिशय मनोहर सुन्दरी नामकी रानीके ज्येष्ठ पुत्र हुआ था। वहाँ तूने विरक्त होकर जैनेश्वरी दीक्षा धारण की। परन्तु संयम प्रकट नहीं कर सका और विद्याधर राजाओं के भोगों में चित्त लगाकर मृत्युको प्राप्त हुआ जिससे पूर्वोक्त गन्धिल देशके विजयार्ध पर्वतकी उत्तर श्रेणीपर अलका नामकी नगरीमें महाबल हुआ। वहाँ तूने मनचाहे भोगोंका अनुभव किया। फिर स्वयम्बुद्ध मन्त्रीके उपदेशसे आत्मज्ञान प्राप्त कर तूने जिनपूजा कर समाधिमरणसे शरीर छोड़ा और लिखतांगदेव हुआ। वहाँसे च्युत होकर अब वज्रजंध नामका राजा हुआ है ॥१८०-१८॥।

यह श्रीमती भी पहले एक भवमें धातकीखण्डद्वीपमें पूर्व मेरुसे पश्चिमकी ओर गन्धिल देशके पलालपर्वत नामक प्राममें किसी गृहस्थकी पुत्री थी। वहाँ कुछ पुण्यके उदयसे तू उसी देशके पाटली

१. घारा दिवो अ०, प०, द०, स०, ल०। २. वारिकणान् किरतीति वारिकणकीः। ३. वृद्धकञ्चु-किनः संकाशात्। ४. प्रारब्ययोगी। ५. -भवत् अ०। ६. पूर्वस्मिन्।

प्राग्नेरोर्गन्थिले देशे प्रत्यकपुत्री कुटुम्बनः। प्रकाकपर्यतमामे जाताल्यसुकृतोद्यात् ॥१८६॥ वर्तत्रेव विषये भूयः पाटलोमामकेऽभवत् । निर्नामिका वर्णकपुत्री संश्चित्य पिहितास्रवम् ॥१८७॥ विधिनोपोष्य तत्रासीत् तव देवी स्वयंप्रमा । भीप्रमेऽभूदिदानीं च श्रीमती वज्रदन्ततः ॥१८८॥ श्रुत्वेति स्वान् मवान् भूयो भूनाथः प्रियवा समस् । पृष्टवानिष्टवर्गस्य भवानतिकुत्हलात्॥१८९॥ स्ववन्युनिविशेषां मे स्निग्धा मतिवराद्यः । तक्ष्मसीद्य मवानेषां मृदीत्याक्ष्यच्य तान् मुनिः ॥१९०॥ अयं मतिवरोऽत्रेव जम्बूद्धीपे पुरोगते । विदेशो वत्सकावत्यां विषये त्रिदिवोपमे ॥१९९॥ तत्र पुर्यो प्रमाकर्यामतिगृद्धो नृपोऽभवत् । विषयेषु विषक्तात्मा बह्धारमपरिग्रहैः ॥१९२॥ वद्धायुर्नारकं जातः सभे पद्धप्रमाह्मये । दक्षाकप्रयुप्तितं कालं नारकी वेदनामगात् ॥१९६॥ ततो निष्यस्य पुरोक्षितगरस्य समीपगे । व्याजोऽभृत् प्राक्षनारमीयधननिभ्रेपपर्यते ॥१९६॥ सथान्यदा पुराधीशस्तत्रागस्य समावसत् । निवस्य उत्ति स्वानुजन्मानं स्युरियतं विजिगीषया ॥१९५॥ स्वानुजन्मानमत्रस्यं नृपमाक्यत् पुरोहितः । अत्रेष ते महाँस्लामो मित्रता मुनिदानतः ॥१९६॥ स मुनिः कथमेवात्र लस्यक्षेप्रपूर्ण प्रायितः । वक्ष्मे तदागमोपायं दिक्षज्ञानावलोकितम् ॥१९७॥ स मुनिः कथमेवात्र लस्यक्षेप्रपूर्ण प्रायितः । वक्ष्मे तदागमोपायं दिक्षज्ञानावलोकितम् ॥१९७॥

नामक प्राममें किसी वणिक्के निर्नामिका नामकी पुत्री हुई। वहाँ उसने पिहितास्रय नामक मुनिराजके आश्रयसे विधिपूर्वक जिनेन्द्रगुणसम्पत्ति और श्रुतझान नामक व्रतोंके उपवास किये जिसके फलस्वरूप श्रीप्रभ विमानमें स्वयंप्रभा देवी हुई। जब तुम लिलांगदेवकी पर्यायमें थे तब यह तुम्हारी प्रिय देवी थी और अब वहाँ से चयकर वजदन्त चक्रवर्तिक श्रीमती पुत्री हुई है।।१८५-१८८।। इस प्रकार राजा वज्रजंघने श्रीमतीके साथ अपने पूर्वभव मुनकर कौत्- हलसे अपने इष्ट सम्बन्धियोंके पूर्वभव पूछे।।१८९।। हे नाथ, ये मतिवर, आनन्द, धनमित्र और अकस्पन मुझे अपने भाईके समान अतिशय प्यारे हैं इसलिए आप प्रसन्न होइए और इनके पूर्वभव कहिए। इस प्रकार राजाका प्रश्न सुनकर उत्तरमें मुनिराज कहने लगे।।१९०।।

हे राजन, इसी जम्बूद्वीपके पूर्वविदेह क्षेत्रमें एक वत्सकावती नामका देश है जो कि स्वर्गके समान सुन्दर है, उसमें एक प्रभाकरी नामकी नगरी है। यह मितवर पूर्वभवमें इसी नगरीमें अतिगृत्र नामका राजा था। वह विषयों अत्यन्त आसक्त रहता था। उसने बहुत आरम्भ और परिमहके कारण नरक आयुका बन्ध कर छिया था जिससे वह मरकर पहूमभा नामके चौथे नरकमें उत्पन्न हुआ। वहाँ दशसागर तक नरकों के दुःख भोगता रहा॥१९१-१९३॥ उसने पूर्वभवमें पूर्वोक्त प्रभाकरी नगरीके सभीप एक पर्वतपर अपना बहुत-सा धन गाड़ रखा था। वह नरकसे निकछकर इसी पर्वतपर ज्यान हुआ।।१९४॥ तत्यश्चात् किसी एक दिन प्रभाकरी नगरीका राजा प्रीतिवर्धन अपने प्रतिकृत खड़े हुए छोटे भाईको जीतकर छौटा और उसी पर्वतपर ठहर गया।।१९५॥ वह वहाँ अपने छोटे भाईके साथ बैठा हुआ था कि इतनेमें पुरोहितने आकर उससे कहा कि आज यहाँ आपको मुनिदानके प्रभावसे बढ़ा भारी छाभ होनेबाछा है।।१९६॥ हे राजन, वे मुनिराज यहाँ किस प्रकार प्राप्त हो सकेंगे। इसका उपाय मैं अपने दिव्यक्कानसे जानकर आपके छिए कहता हूँ। सुनिए—।१९७॥

हम लोग नगरमें यह घोषणा दिलाये देते हैं कि आज राजाके बढ़े भारी हर्षका समय है इसलिए समस्त नगरवासी लोग अपने-अपने घरोंपर पताकाएँ फहराओ, तोरण बाँधो और

१. पूर्वमन्दरस्य । २. अपरिवदेहे । ३. गन्धिलविषये । ४. समानाः । ५. कारणात् । ६. पूर्वभवान् । ७. विषयेष्वभिष— ट० । ८. अस्मन्तः । ९. म्नेरकं यातः छ० । १०. निर्गत्य अ०, प०, द०, स०, छ० । ११. तत्प्वेतसमीपे । १३. पुनराबर्ये । १४. सानुजन्मान—प०, छ०, म०, ट० । अनुजसहितम् । १५. साम्यात् अ०, स०, द० । १६. भविष्यति । १७. महानिमित्तम् ।

महानव नरेन्द्रस्य प्रमदस्तेन नागशः । सर्वे यू वं स्वगेहेषु वद्ध्वा केत्न् सलोरणान् ॥१९८॥
गृहाक्षणानि रथ्याम कुरुताषुप्रस्नकैः । सोपहारावि नीरन्ध्रामें ति द्याः प्रघोषवाम् ॥१९९॥
ततो मुनिरसी स्वथ्या पुरमन्नामीभ्यति । विविन्त्याप्रासुक्रकेन विहारायोग्यमारमनः ॥२००॥
पुरोधोयचनात् सुष्टो नृपोऽसौ प्रीतिवर्धनः । तत् तवैवाकरोत् प्रीतो मुनिरर्थागमत् तथा ॥२०१॥
पिहिताक्षवनामासौ मासक्षपण संयुतः । प्रविष्टो नृपतेः सभा वरंभया मनुक्रमात् ॥२०२॥
पिहिताक्षवनामासौ मासक्षपण संयुतः । प्रविष्टो नृपतेः सभा वरंभया मनुक्रमात् ॥२०२॥
ततो नृपतिना तस्मै दत्तं दानं वयाविषि । पातिता च दिवो देवैः यसुधारा कृतारवम् ॥२०३॥
ततस्तद्वकोक्यासौ मार्चूको जातिमस्मरत् । उपमान्तभ निर्मू क्यः सरीराहारमध्यभस् ॥२०४॥
विकातके निविष्टं च संन्यस्तिनिकोपिम् । दिन्यज्ञानमवेनाक्ष्या सहसानुद्ध तं विनिः ॥२०५॥
ततो नृपसुवाचेत्यमे सम्बद्धावुपासकः । संन्यासं कुत्ते कीऽपि सःख्या परिचर्यताम् ॥२०६॥
स चक्रवर्तितामस्य चरमाङः पुरोः पुरा । सृतुर्भूत्वा परं धाम व्रजस्वत्र म संसवः ॥२०७॥
इति तद्वचनाज्ञातविस्मयो मुनिना समस् । गत्या नृपस्तमद्वाक्षोत् सार्वृक्षं कृतसाहसम् ॥२०८॥
ततस्तस्य सपर्वाया स्वाविष्यमकरोन्तृषः । सृनिक्षास्मै ददी क्रजापं स्वर्गी मधेत्वसौ ॥२०९॥
वतस्तस्य सपर्वाया स्वाविष्यमकरोन्तृषः । सृनिक्षास्मै ददी क्रजापं स्वर्गी मधेत्वसौ ॥२०९॥

धरके आँगन तथा नगरकी गळियोंमें सुगन्धित जल सींचकर इस प्रकार फूल विलेर दो कि बीच-में कहीं कोई रन्ध्र साळी न रहे ॥१९८-१९९॥ ऐसा करनेसे नगरमें जानेवाले मुनि अप्रासुक होतेके कारण नगरको अपने विहारके अयोग्य समझ छौटकर यहाँपर अवस्य ही आयेंगे।।२००।। पुरोहितके वचनोंसे सन्तुष्ट होकर राजा प्रीतिवर्धनने वैसा ही किया जिससे मुनिराज छीटकर वहाँ आये ॥२०१॥ पिहितास्रव नामके मुनिराज एक महीनेके उपवास समाप्त कर आहारके छिए भ्रमण करते हुए क्रम-क्रमसे राजा प्रीतिवर्धनके घरमें प्रविष्ट हुए।।२०२॥ राजाने उन्हें विधिपूर्वक आहार दाने दिया जिससे देवोंने आकाशसे रत्नोंकी वर्षों की और वे रत्न मनोहर शब्द करते हुए भूमिपर पड़े ॥२०३॥ राजा अतिगृधके जीव सिंहने भी वहाँ यह सब देखा जिससे उसे जाति-स्मरण हो गया। वह अतिशय शान्त हो गया, उसकी मूच्छा (मोह) जाती रही और यहाँतक कि उसने शरीर और आहारसे भी ममत्व छोड़ दिया।।२०४॥ वह सब परिमह अथवा कवारोंका त्याग कर एक शिलातलपर बैठ गया। मुनिराज पिहितासबने भी अपने अवधिकानरूपी नेश्रसे अकस्मात् सिंहका सब कृतान्त जान क्षित्रा।।२०५॥ और जानकर उन्होंने राजा प्रीतिवर्धनसे कहा कि-हे राजन, इस पर्वतपर कोई स्रावक होकर (स्नावकके व्रत धारण कर) संन्यास कर रहा है तुन्हें उसकी सेवा करनी चाहिए।।२०६।। वह आगामी कालमें भरतक्षेत्रके प्रथम तीर्थंकर श्रीवृषभदेवके चक्रवर्ती पदका धारक पुत्र होगा और उसी भवसे मोक्ष प्राप्त करेगा इस विषयमें कुछ भी सन्देह नहीं है ॥२०७॥ मुनिराजके इन वचनोंसे राजा प्रीतिवर्धनको भारी आऋर्य हुआ। उसने मुनिराजके साथ वहाँ जाकर अतिशय साहस करनेवाछे सिंहको देखा ॥२०८॥ तत्पश्चात् राजाने उसकी सेवा अथवा समाधिमें योग्य सहा-यता की और यह देव होनेवाला है यह समझकर मुनिराजने भी उसके कानमें नमस्कार मन्त्र सुनाया।।२०९।। वह सिंह अठारह दिन तक आहारका त्याग कर समाधिसे शरीर छोड़ दूसरे

१. तेन कारणेन । २. नगरे भवाः । ३. वीथोः। ४. निविद्यम् । ५. -रप्यगमतथा प० । -रप्याममसदा म०, छ० । ६. क्षपण उपवासः । ७. बोरचर्यामाचरन् । ८. निर्मोहः । ९. संस्थवताखिलपरिब्रहम् ।
१०. सन्मुनिः स०, अ० । तन्मुनिः प०, द० । ११. -मुवाचेद-प० । १२. आराधनायाम् । १३. सहायस्वम् । १४. पञ्चनमस्कारम् । १५ भवस्यसौ ४०, स०, छ० । १६. दिवाकरप्रमविमाने ।

तदाश्चर्यं महद् हष्ट्वा नृपस्थास्य सम्पतिः । मन्त्री पुरोहितश्च द्वागुपशान्ति परां गताः ॥२११॥
नृपदानानुमोदेन कुरुष्वार्वास्ततोऽभवन् । कालान्ते ते ततो गत्था श्रीमदैशानकस्पजाः ॥२११॥
सुरा जाता विमानेशा मन्त्री काश्चनसंश्च । विमाने कनकामोऽभूत् दिवतास्ये पुरोहितः ॥२११॥
प्रमञ्जनोऽभूत् सेनानीः प्रमानान्नि प्रमाकरः । लिखताङ्गमवे युष्मत्परिवारामरा इमे ॥२११॥
प्रमञ्जनोऽभूत् सेनानीः प्रमानान्नि प्रमाकरः । लिखताङ्गमवे युष्मत्परिवारामरा इमे ॥२११॥
ततः प्रष्युत्य शार्व्कचरो देवोऽमवत् स ते । मन्त्री मतिवरः स्तुः श्रीमत्यां मतिसागरात् ॥२१५॥
भगराजितसेनान्यः च्युतः स्वर्गात् प्रमाकरः । आर्जवायाश्च पुनोऽभूद्कम्पनसमाङ्गयः ॥२१६॥
भगराजितसेनान्यः च्युतः स्वर्गात् प्रमाकरः । अर्गवत्तोवरे जातो धनव्त्वाद् धनर्दिमान् ॥२१८॥
प्रमञ्जनक्ष्युतस्तस्मात् श्रेष्मपूत् धनमित्रकः । धनदत्तोवरे जातो धनव्त्वाद् धनर्दिमान् ॥२१८॥
हति तस्य मुनोन्द्रस्य वत्यः श्रुत्वा नराधियः । श्रीमती च तदा धमं परं संवेगमापतः ॥२१९॥
राजा सविस्मयं मूयोऽप्वपृष्क्षत् तं मुनीन्यस्म् । अमी नकुलशार्द्कगोलाक्नृकाः सस्कराः ॥२२९॥
हति राज्ञानुत्रकाकीणे देशे तिष्ठन्यनाकुलाः । मवन्युत्वारविन्यविकोकने दत्तदृत्वः ॥२२२॥
हति राज्ञानुत्रकोऽसी धारणर्विरवोचत । शार्व्कोऽन्यं मवेऽन्यस्मिन् देशेऽस्मिन्नेय विश्वते ॥२२२॥
हास्तिनाक्षपुरे स्वावे वैद्यात् सागरवस्तः । धनवस्थाममूत् स्नुक्तस्तेनसमाङ्गयः ॥२२२॥
सोऽप्रश्वाक्ष्यानतः क्रोधात् पृथिवीभेदसक्षमात् । तिर्वगानुर्ववन्थाऽक्रो निसर्गात्तिरोपणः ॥२२२॥

स्वर्गके दिवाकरप्रम नामक विमानमें दिवाकरप्रम नामका देव हुआ।।२१०। इस आआर्थको देखकर राजा प्रीतिवर्धनके सेनापित, मन्त्री और पुरोहित भी सीध ही अविश्व शान्त हो गये।।२११।। इन सभीने राजाके द्वारा दिये हुए पात्रदानकी अनुमोदना की थी इसिलए आयु समाप्त होनेपर वे उत्तरकुद भोगभू भिमें आर्थ हुए।।२१२।। और आयुके अन्तमें ऐशान स्वर्गमें लक्ष्मीमान देव हुए। उनमें-से मन्त्री, कांचन नामक विमानमें कनकाम नामका देव हुआ, पुरोहित कवित नामके विमानमें प्रभंजन नामका देव हुआ और सेनापित प्रभानामक विमानमें प्रभाकर नामका देव हुआ। आपकी लिलतागदेवकी पर्यायमें ये सब आपके ही परिवारके देव थे।।२१३-२१४॥ सिंहका जीव वहाँ से च्युत हो मितसागर और श्रीमतीका पुत्र होकर आपका मितवर नामका मन्त्री हुआ है।।२१५॥ प्रभाकरका जीव स्वर्गसे च्युत होकर अपराजित सेनानी और आजवाका पुत्र होकर आपका अकन्पन नामका सेनापित हुआ है।।२१६॥ कनकप्रभका जीव श्रुतकीर्ति और अनन्तमतीका पुत्र होकर आपका आनन्द नामका प्रिय पुरोहित हुआ है।।२१८॥ तथा प्रभंजन देव वहाँसे च्युत होकर आपका आनन्द नामका प्रय पुरोहित हुआ है।।२१८॥ तथा प्रभंजन देव वहाँसे च्युत होकर धनदत्त और धनदत्ताका पुत्र होकर आपका धनमित्र नामका सम्पत्तिशाली सेठ हुआ है।।२१८॥ इस प्रकार ग्रुनिराजके वचन सुनकर राजा वजाजंघ और श्रोमती—होनों ही धमके विषयमें अतिशय प्रोतिको प्राप्त हुए।।२१९॥

राजा वज्रजंघने फिर भी बड़े आख्रयेके साथ उन मुनिराजसे पूछा कि ये नकुल, सिंह, बानर और शूकर चारों जीव आपके मुख-कमलको देखनेमें दृष्टि लगाये हुए इन मनुष्योंसे भरे हुए स्थानमें भी निर्भय होकर क्यों बेठे हैं ?॥२२०-२२१॥ इस प्रकार राजाके पूछनेपर चारण ऋदिके धारक ऋषिराज बोले,

हे राजन, यह सिंह पूर्वभवमें इसी देशके प्रसिद्ध हस्तिनापुर नामक नगरमें सागरदत्त वैश्यसे उसकी धनवती नामक स्नोमें उपसेन नामका पुत्र हुआ था।।२२२-२२३॥ वह उपसेन स्वभावसे ही अत्यन्त क्रोधी था इसलिए उस अज्ञानीने पृथिवीभेदके समान अप्रत्याख्यानावरण

१. रुचितास्थे ४०, स०, द०। २. प्रभञ्जने विमाने च मास्नि तस्य प्रभाकरः व०। ३. प्रभाविमाने प्रभाकरो देवः। ४. सेनापतेः। ५. धर्मे धर्मपदे चानुरागः संवेगस्तम्। ६. संबूकराः अ०, प०। ७. परिपृष्टः।

कोद्यागरं नियुक्तांश्च निर्मास्य वृत्ततक्षुक्य । वकादादाय वेश्याभिः संप्रायच्छत दुर्मदी ॥२२५॥ तद्वार्षाकर्णनाद् राज्ञा वन्धितस्तीव्रदेदनः । वियेगचरणायातैः स्रवा व्याध्न इहामवत् ॥२२६॥ वराहोऽयं मवेऽतीते पुरे विजयनामनि । स्नुवंसन्तसेनायां महानम्बन्धादभूत् ॥२२७॥ हिरवाहननामासौ अप्रत्याख्यानमानतः । मानमिस्थसमं विद्वत् पित्रोरप्यविनीतकः ॥२२८॥ तिर्यगायुरतो वद्ष्वा विच्छत् वित्रनुशासनम् । धावमानः शिकास्तम्मजर्जरीकृतमस्तकः ॥२२८॥ शास्त्रों स्त्वा वराहोऽभूद् वानरोऽयं पुरा मवे । पुरे धान्याह्यं जातः वृत्रवेराक्यविवस्तुतः ॥२३०॥ स्त्रताममंसंभूतो नागदत्तसमाद्ध्यः । अप्रत्याख्यानमायां तां मेषश्चक्षसमां क्षितः ॥२३३॥ स्वानुजाया विवाहार्यं स्वापणे स्वापतेयकम् । स्वाम्बायामाददानायां सुपरीक्ष्य वयेष्सितस् ॥२३२॥ तत्रसम्बद्धवनोपायमे जानकार्त्तपीन्तः । तिर्यगायुवंशेनासौ गोलाक्मूलस्वमित्यम् ॥२३३॥ नकुकोऽयं भवेन्यस्मिन् सुप्रतिष्टितपत्तने । अभूत् कादिन्वको नाम्ना कोस्रुपो धनकोस्तुपः ॥२३४॥ सोऽम्यदा नृपतौ वैत्यगृहनिर्मापणोद्यते । भभूत् कादिन्वको नाम्ना कोस्रुपो धनकोस्तुपः ॥२३४॥ सोऽम्यदा नृपतौ वैत्यगृहनिर्मापणोद्यते । भभूत् कादिन्वको नाम्ना कोस्रुपो धनकोस्तुपः ॥२३४॥ सोऽम्यदा नृपतौ वैत्यगृहनिर्मापणोद्यते । भभूत् कादिन्वको विद्यगुक्वरानाययति स्रुष्टामा । १३४॥ सोऽम्यदा नृपतौ वैत्यगृहनिर्मापणोद्यते । भभूत् कादिन्वको विद्यगुक्वरानाययति स्रुष्टा । १२४५॥

कोधके निमित्तसे तियंच आयुका बन्ध कर लिया था ॥२२४॥ एक दिन उस दुष्टने राजाके भण्डारकी रक्षा करनेवाले लोगोंको घुड़ककर वहाँसे बलपूर्वक बहुत सा घी और चावल निकालकर वेश्याओंको दे दिया ॥२२५॥ जब राजाने यह समाचार सुना तब उसने उसे बँधवा कर थण्यह, लात, धूँसा आदिकी बहुत ही मार दिलायी जिससे वह तीव्र वेदना सहकर मरा और यहाँ यह ज्वाध हुआ है ॥२२६॥

हैं राजन, यह सूकर पूर्वभवमें विजय नामक नगरमें राजा महानन्दसे उसकी रानी वसन्तसेनामें हरिवाहन नामका पुत्र हुआ था। वह अत्रत्याख्यानावरण मानके उदयसे हुई के समान मानको धारण करता था इसिछिए माता-पिताका भी विनय नहीं करता था।।१२७-२२८॥ और इसीछिए उसे तियंच आयुका बन्ध हो गया था। एक दिन यह माता-पिताका अनुशासन नहीं मानकर दौड़ा जा रहा था कि पत्थरके खम्भेसे टकराकर उसका शिर फूट गया और इसी वेदनामें आतंच्यानसे मरकर यह सूकर हुआ है।।२२९॥

हे राजन, यह बानर पूर्वभवमें धन्यपुर नामके नगरमें कुबेर नामक विणक्के घर उसकी सुदत्ता नामकी सीके गर्भसे नागदत्त नामका पुत्र हुआ था वह भेंड़ेके सींगके समान अप्रत्या-स्यानावरण मायाको धारण करता था॥ २३०-२३१॥ एक दिन इसकी माता, नागदत्तकी छोटी बहनके विवाहके छिए अपनी दूकानसे इच्छानुसार छाँट-छाँटकर कुछ सामान छे रही थी। नागदत्त उसे ठगना चाहता था परन्तु किस प्रकार ठगना चाहिए ? इसका उपाय वह नहीं जानता था इसछिए उसी उघेड़बुनमें छगा रहा और अचानक आर्तध्यानसे मरकर तिर्यक्ष आयुका बन्ध होनेसे यहाँ यह वानर अवस्थाको प्राप्त हुआ है॥ २३२-२३३॥ और—

हे राजन, यह नकुछ (नेवला) भी पूर्वभवमें इसी सुप्रतिष्ठित नगरमें लोलुप नामका हलवाई था। वह धनका वड़ा लोभी था॥२३४॥ किसी समय वहाँका राजा जिनमन्दिर बनवा रहा था और उसके लिए वह मजदूरोंसे ईंटें बुलाता था। वह लोभी मूर्ख हलवाई उन

१. आण्डागारिकान् । २. सन्तर्ज्य । ३. वेश्याम्मः । 'दाणाद्धमें तक्त्रदेयैः' इति चतुर्ज्यचे तृतीया । वेश्यायै अ०, प०, द०, स० । ४. प्रयच्छति स्म । तेनैव सूत्रेणात्मनेपदी । ५. हस्ततलपादताङनैः । ६. नेच्छत् प०, व० । ७. पित्रानुशासनम् प० । ८. धन्याह्मये छ० । ९. कुबेराह्मवणिक्पृतः । कुबेरास्यो धणिक्मृतः अ० । १०. निजविषण्याम् । ११. वञ्चनापाय—अ० । १२. मध्यकारः । १३. -णोद्यमे छ० । १४. इष्टिकाविष्ट-प०, द० । इष्टकाविष्ट-अ० । १५. वेतनपुरुषैः ।

वस्तापूर्वं निगृहं स्वं मृदः प्रावेशयद् गृहस् । इष्टकास्तत्र कासांचित् भेदेऽपद्यक्ष काञ्चनम् ॥२६६॥ तल्लोमातिष्टका भूयोऽप्यानायथितुमुद्यतः । प्रश्चेवं विकैस्तेभ्यो दस्वाप्पादिमोजनम् ॥२६७॥ स्वसुताप्राममन्येतुः स गच्छन् पुत्रमारमनः । न्ययुक्क पुत्रकाहारं दस्वाऽऽनाव्यास्त्वयेष्टकाः ॥२६८॥ हस्युक्तास्मन् गते पुत्रः वस्या नाकरोदतः । स निवृत्य सुतं पुष्ट्यं रुष्टोऽसौ दुष्टमानसः ॥२६९॥ शिरः पुत्रस्य निर्मिष्यं रुक्तुद्रोपक्षताद्यनेः । चरक्षो स्वौ च निवंदाद् वमक्ष किळ मृद्योः ॥२४९॥ शाता च घातितो स्वत्या नकुलस्वमुप्पामम् । सप्तराक्याक्षोभेन नीतः सोऽयं दशामिमाम् ॥२४९॥ युष्महानं समोक्ष्येते प्रमोदं परमागताः । प्राप्ता जातिस्मरस्यं च निवंदमिषकं श्रिताः ॥२४२॥ भवहानानुमोदेन बद्धायुक्काः कुरुष्वमो । तत्रोऽमी भीतिमुत्स्स्य स्थिता धर्मश्रवार्थिनः ॥२४२॥ इत्रोऽष्टमे मवे भाविन्यपुनर्भवतां मवान् । प्रतिवामी च तत्रेव मवे 'सेरस्यन्त्यसंशयम् ॥२४४॥ त्रावधान्युद्यं सौक्यं दिग्यमानुषयोचस्म् । स्वयैव सममेतेऽनुमोक्तारः ' प्रययमानिनः ॥२४५॥ श्रीमती च मवत्तीर्थं दिग्यमानुषयोचसम् । स्वयैव सममेतेऽनुमोक्तारः ' प्रययमानिनः ॥२४५॥ श्रीमती च मवत्तीर्थं दिग्यमानुषयोचस्य । द्वयैव सममेतेऽनुमोक्तारः ' प्रमिष्यति न संशयः ॥२४६॥ इति चारणयोगीन्ववचः श्रुस्वा नराधिपः । दधे रोमाश्चितं गात्रं वतं प्रमाङ्करीरव ॥२४७॥

मजदूरोंको कुछ पुआ वगैरह देकर उनसे छिपकर कुछ इंटें अपने घरमें डळवा छेता था। उन इंटोंके फोड़नेपर उनमें-से कुछमें सुवर्ण निकछा। यह देखकर इसका छोम और भी बढ़ गया। उस सुवर्णके छोमसे उसने बार-बार मजदूरोंको पुआ आदि देकर उनसे बहुत-सी इंटें अपने घर डळवाना प्रारम्भ किया। १२१५-२३७॥ एक दिन उसे अपनी पुत्रीके गाँव जाना पड़ा। जाते समय वह पुत्रसे कह गया कि हे पुत्र, तुम भी मजदूरोंको कुछ भोजन देकर उनसे अपने घर ईंटें डळवा छेना। १२३८॥ यह कहकर वह तो चछा गया परन्तु पुत्रने उसके कहे अनुसार घरपर ईंटें नहीं डळवायीं। जब वह दुछ छोटकर घर आया और पुत्रसे पूछनेपर जब उसे सब हाल मालूम हुआ तब वह पुत्रसे भारी कुपित हुआ। १२३८॥ उस मुखने छकड़ी तथा पत्थरोंको मारसे पुत्रका शिर फोड़ डाला और उस दुःखसे दुःखां होकर अपने पैर भी काट डाले। १२४०॥ अन्तमें वह राजाके द्वारा मारा गया और मरकर इस नकुळ पर्यायको प्राप्त हुआ है। वह हलवाई अप्रत्याख्यानावरण छोमके उदयसे ही इस दशा तक पहुँचा है। १२४१॥

हे राजन, आपके दानको देखकर ये चारों ही परम हर्षको प्राप्त हो रहे हैं और इन चारोंको ही जाति-स्मरण हो गया है जिससे ये संसारसे बहुत ही विरक्त हो गये हैं ॥२४२॥ आपके दिये हुए दानको अनुमोदना करनेसे इन सभीने उत्तम भोगभूमिकी आयुका बन्ध किया है। इसिए ये भय छोड़कर धर्मश्रवण करनेकी इच्छासे यहाँ बैठे हुए हैं ॥२४३॥ हे राजन, इस भवसे आठवें आगामी भवमें तुम वृषभनाथ तीर्यंकर होकर मोझ प्राप्त करोगे और उसी भवमें ये सब भी सिद्ध होंगे, इस विषयमें कुछ भी सन्देह नहीं है। ॥२४४॥ और तबतक ये पुण्यशील जीव आपके साथ-साथ ही देव और मनुष्योंके उत्तम-उत्तम सुल तथा विभूतियोंका अनुभोग करते रहेंगे। ॥२४५॥ इस श्रीमतीका जीव भी आपके तीर्थमें दानतीर्थकी प्रवृत्ति चलानेवाला राजा श्रेयान्स होगा और उसी भवसे उत्कृष्ट कल्याण अर्थात् मोक्षको प्राप्त होगा, इसमें संग्रय नहीं है। ॥२४६॥ इस प्रकार चारण ऋद्धिधारी मुनिराजके वचन सुनकर राजा

१. दत्त्वापूपान् द०, अ०, स०, प० । अपूर्ष अक्ष्यम् । २. दृष्ट्वा अ० । ३. निर्भेद्य अ०, स० । ४. लकुटो दण्डः । ५.अवस्थाम् । ६.अवः श्रवणम् । ७. पुनर्भवरहितस्वम्, सिद्धस्विमत्यर्थः । ८. प्राप्स्यति । अत्र प्राप्त्यर्थः शाकटायनापेश्रया तङ्ग्तो वा अतङ्ग्तो वार्ऽस्तु । 'भुनः प्राप्ताविणि' इति सूत्रव्याख्याने वारऽस्मनेप-दीति भूथातुः तङ्ग्त एव । ९. सिद्धि प्राप्स्यन्ति । सेत्स्यत्यसं—ल० । १०. अनुभविष्यन्ति । ११. अवत्तीर्ववान—स०, अ० । १२. विस्तृतम् ।

त्रवोऽभियन्य योगोन्ही नरेन्द्रः त्रिययान्त्रितः । स्वावासं त्रत्यगात् श्रीतैः समं मतिषरादिभिः ॥२४८॥ सुनी च वातरशानी वायुमध्वीयतुस्तदा । सुनिवृत्तेरसंगत्वं स्वापयन्तौ नमोगती ॥२४९॥ नृपोऽपि तद्गुणप्यानसमुरक्षिठतमानसः । तत्रैव तद्दृःशेषमं तिषाश्चं ससाधनः ॥२५०॥ ततः त्रयाणकैः कैश्चित् संत्रापत् पुण्डरीकिणोम् । तत्रापश्चच शोकार्षां देवीं कक्ष्मीमतीं सतीम् ॥२५१॥ अनुन्धरीं च सोस्कण्टां समाधास्य शनेरसौ । पुण्डरीकस्य तद्राज्यमकरोज्ञिरुपष्ठवर्म् ॥२५२॥ अनुन्धरीं च सोस्कण्टां समाधास्य शनेरसौ । पुण्डरीकस्य तद्राज्यमकरोज्ञिरुपष्ठवर्म् ॥२५२॥ अनुत्रतिपि सामार्थे स्वाप्यं सोऽन्वरक्षयत् । सामन्तानिप संमान्य वर्षापुर्वमतिष्ठपत् ॥२५३॥ समन्त्रिकं ततो राज्ये वालं वालाकंसप्रमम् । निवेश्य पुनरावृत्तः प्रापदुर्वस्तरकम् ॥२५३॥

#### मालिनीच्छुन्दः

भय परमविभूत्या वज्रजङ्गः क्षितीशः पुरममरपुरामं स्वै विश्वन् वे कान्तयामा । शतमल इव शच्या संमृतश्रीः अस रेजे पुरवरवनिसानां स्रोचनैः पीयमानः ॥२५५॥

वजजंघका शरीर हर्षसे रोमाख्रित हो उठा जिससे ऐसा मालूम होता था मानो प्रेमके अंकुरों-से ज्याप ही हो गया हो ॥२४७। तदनन्तर राजा उन दोनों मुनिराजोंको नमस्कार कर रानी श्रीमती और अतिज्ञय प्रसन्न हुए मतिबर आदिके साथ अपने डेरेपर छौट आया ॥२४८॥ तत्पश्चात् वायुरूपी वस्त्रको धारण करनेवाछे (दिगम्बर) वे दोनों मुनिराज 'मुनियोंकी वृत्ति परिमहरहित होती हैं इस बातको प्रकट करते हुए वायुके साथ-साथ ही आकाशमार्गसे बिहार कर गये ॥२४९॥ राजा बज्जजंघने उन मुनियोंके गुणोंका ध्यान करते हुए उत्कण्ठित चित्त होकर उस दिनका शेष भाग अपनी सेनाके साथ उसी शब्प नामक सरोवरके किनारे व्यतीत किया ॥२५०!! तद्नन्तर वहाँ से कितने ही पड़ाव चलकर वे पुण्डरीकिणी नगरीमें जा पहुँ ने। वहाँ जाकर राजा वज्रजंधने शोकसे पीड़ित हुई सती छक्ष्मीमती देवीको देखा और भाईके मिलनेकी उत्कण्ठासे सहित अपनी छोटी बहन अनुन्धरीको भी देखा। दोनोंको धीरे-धीरे आश्वासन देकर समझाया तथा पुण्डरीकके राज्यको निष्कण्टक कर दिया ॥२५१-२५२॥ उसने साम, दाम, दण्ड, भेद आदि उपायोंसे समस्त प्रजाको अनुरक्त किया और सरदारों तथा आश्रित राजाओंका भी सम्मान कर उन्हें पहलेकी भाँति ( चक्रवर्तीके समयके समान ) अपने-अपने कार्योमें नियुक्त कर दिया ॥२५३॥ तत्पश्चात् प्रातःकालीन सूर्यके समान देवीप्यमान पुण्डरीक बालकको राज्य-सिंहासनपर बैठाकर और राज्यकी सब व्यवस्था सुयोग्य मन्त्रियोंके हाथ सौंपकर राजा वज्रजंघ छोटकर अपने उत्पछखेटक नगरमें आ पहुँचे ।।२५४।। उत्कृष्ट शोभासे सुशोभित महाराज वन्नजंघने प्रिया श्रीमतीके साथ बढ़े ठाट-बाटसे स्वर्गपुरीके समान सुन्दर अपने उत्पलखेटक नगरमें प्रवेश किया। प्रवेश करते समय नगरकी मनोहर खियाँ अपने नेत्रों-द्वारा उनके सौन्दर्य-रसका पान कर रही थी। नगरमें प्रवेश करता हुआ वजाजंघ 'ऐसा शोभायमान हो रहा था मानी स्वर्गमें प्रवेश करता हुआ इन्द्र ही हो ॥२५५॥

१. प्रोत्यं समं - अ०। २. वातवसनो द०, ल०। वान्तवसनो प०। वान्तरसनो अ०। ३. कथयन्तो। ४. दिवसावशेषम् । ५. अतीत्य । ६. निरुपद्रवम् । ७. प्रजाः । ८. सामभेददानदण्डः । ९. सत्कृत्य । १०. सदृशम् । ११. आतमोयम् । १२. विशत्का - अ०, प०, स०, म०। १३. सम्यग्यृतश्रोः ।

किमयममरनाथः किंस्विदीशी धनानां

किमुत फणिगणेकः कि वयुष्मानलङ्कः।

इति पुरनरनारीजस्पनैः कय्यमानी

गृहमविष्ठदुदारश्रीः परादर्धं महर्द्धिः ॥२५६॥

### शार्वुलविकीडितम्

तन्नासी र सुस्तावसन् स्वरुचितान् मोगान् स्वंपुण्योर्जितान् अञ्जानः पर्कतप्रमोद्जनने हर्म्य मनोहारिणि । संभोगैरुचितैः शर्चामिव हरिः संभाषयन् प्रेयसी जैनं धर्ममनुस्मरन् स्मरनिमः कीर्ति च सन्वन् दिशि ॥२५७॥

इत्यार्षे भगवज्जिनसेना चार्यप्रशीते त्रिषष्टिलस्रश्मसहापुराशसंप्रहे श्रीमतीवत्रजेषपात्रदानात्रवर्शनं नामाष्टमं पर्वे ॥८॥

क्या यह इन्द्र है ? अथवा कुबेर है ? अथवा घरणेन्द्र है ? अथवा शरीरधारी कामदेव है ? इस प्रकार नगरकी नर-नारियोंकी बातचीतके द्वारा जिनकी प्रशंसा हो रही है ऐसे अत्यन्त शोभायमान और उत्कृष्ट विभूतिके धारक वज्रजंघने अपने श्रेष्ठ भवनमें प्रवेश किया।१९५६।। छहों ऋतुओं में हर्ष उत्पन्न करनेवाले उस मनोहर राज्ञमहरूमें कामदेवके समान सुन्दर वज्रजंघ अपने पुण्यके उद्यसे प्राप्त हुए मनवांछित भोगोंको भोगता हुआ सुखसे निवास करता था। तथा जिस प्रकार संभोगादि उचित उपायोंके द्वारा इन्द्र इन्द्राणीको प्रसन्न रखता है उसी प्रकार वह वज्रजंघ संभोग आदि उपायोंसे श्रीमतीको प्रसन्न रखता था। वह सदा जैन धर्मका स्मरण रखता था और दिशाओं में अपनी कीर्ति फैलाता रहता था।।१५७॥

> इस प्रकार आर्ष नामसे प्रसिद्ध भगविजनसेनाचार्यप्रग्रीत त्रिषष्टिसक्षण म<u>हापुराण संग्रह</u>मे श्रीमती और पञ्जजन्तके पात्रदानका वर्णन करनेवाला ऋाठवाँ पर्व समाप्त हुआ।।८॥

१. श्लोब्यमानः । २. -सौ पुरमाव-अ० । ३. आत्माभोष्टान् । ४. प्रियतमाम् । ५. दिशः द०, स० ।

## नवमं पर्व

स्य त्रिवर्गसंसर्गरम्यं राज्यं प्रकुर्वतः । तस्य काकोऽगमद् भूयान् मोगैः घड्कतुसुन्दरैः ॥१॥ स रेमे वारदारम्मे प्रफुल्लाव्यसरोजले । वनेष्वयुक्लेंदामोदसुमगेषु त्रियान्वतः ॥२॥ सिरापुलिनदेशेषु त्रियाजवनहारिषु । राजहंसो एति लेभे सित्रीचीमनुमम्बयम् ॥३॥ कुर्वश्रीलोत्पलं कर्णे स कान्याया वतंसकम् । शोभामिव दश्रोरस्याः तेनामृत् मुक्किर्यम् ॥४॥ सरसाव्यरज्ञःपुक्षपिक्षरं स्वनमण्डलम् । स पश्यन् बहुमेनेऽस्याः कामस्येव करण्डकम् ॥५॥ वासगेहे समुस्सर्पद् धृदामोदसुगन्धित । त्रियास्तनोष्मणा भे सेजे हिमत्रौ स यर्ग एतिम् ॥६॥ कुरुमालिससर्वाक्षीमम्लानमुखवारिजाम् । त्रियामरमयद् गादमान्त्रिक्पपन् भे शिक्षरागमे ॥७॥ मभौ भित्रमदामक्तकामिनीजनसुन्दरे । वनेषु सहकाराणां स रेमे रामया समम् ॥८॥ भश्रीककिलकां कर्णे न्यस्यमस्या मनोभवः । जनचेत्रोभिदो दध्यौ शोखिताकाः हे स त्रीरिकाः ॥९॥ धर्मे धर्मम्बुविच्छेदिसरोऽनिलह्नतक्लमः । जलकेलिविधी कान्तां रमयन् विज्ञहार सः ॥१०॥ चन्दनद्वसिक्ताक्षीं त्रियां हारविभूषणाम् । कण्ठे गृह्मन् स धर्मोर्थं नाज्ञासीत् कमवि श्रमम् ॥११॥

तदनन्तर धर्म, अर्थ और काम इन तीन वर्गोंके संसर्गसे मनोहर राज्य करनेवाले महा-राज वज्रजंघका छहों ऋतुओंके सुन्दर भोग भोगते हुए बहुत-सा समय व्यतीत हो गया॥१॥ अपनी प्रिया श्रीमतीके साथ वह राजा शरदुऋतुके प्रारम्भकालमें फूले हुए कमलोंसे सुशोभित तालाबोंके जलमें और सप्तपर्ण जातिके वृक्षोंकी सुगन्धिसे मनोहर वर्नोमें कीड़ा करता था।।२।। कभी वह श्रेष्ठ राजा, राजहंस पक्षीके समान अपनी सहचरीके पीछे-पीछे चलता हुआ प्रियाके नितम्बके समान मनोहर नदियोंके तटप्रदेशोंपर सन्तुष्ट होता था ॥३॥ कभी श्रीमतीके कानोंमें नील कमलका आभूषण पहनाता था। उस समय वह ऐसा जान पड़ता था मानो उस नील कमलके आभूषणोंके छलसे उसके देशोंकी शोभा ही बढ़ा रहा हो ॥४॥ श्रीमतीका स्तनमण्डल तालाबोंकी परागके समृहसे पीला पर गया था इसलिए कामदेवके पिटारेके समान जान पहता था। राजा वज्जजंब उस स्तन-मण्डलको देखता हुआ इला बहुत ही हर्षित होता था ॥५॥ हेमन्त ऋतुमें वह वजजंघ भूपकी फैलती हुई सुगन्धिसे सुगन्धित शयनागारमें श्रीमतीके स्तनोंकी उष्णतासे परम धैर्यको प्राप्त होता था।।६॥ तथा झिझिर ऋतुका आगमन होनेपर जिसका सम्पूर्ण झरीर केशरसे छिप्त हो रहा है और जिसका मुख-कमल प्रसन्तासे खिल रहा है ऐसी प्रिया श्रीमतीको गाढ आर्किंगनसे प्रसन्न करता था ।।अ। मधुके मदसे उन्मत्त हुई कियोंसे हरे-भरे सुन्दर वसन्तमें वक्रजंघ अपनी स्नोके साथ-साथ आमोंके बनोंमें कीड़ा करता था ॥८॥ कभी श्रीमतीके कानोंमें अज्ञोक बुक्षकी नयी कर्ली पहनाता था। उस समय वह ऐसा सुशोभित होता था मानो मनुष्यके चित्तको भेदन करनेवाले और खुनसे रंगे हुए अपने लाल-लाल बाण पहनाता हुआ कामदेव ही हो ।।९।। ब्रोडम ऋतुमें पसीनेको सुखानेवाछी तालाबोंके समीपवर्ती वायुसे जिसकी सब थकावट दूर हो गयी है ऐसा कन्नजंघ जलकीड़ा कर श्रीमतीको प्रसन्न करता हुआ विहार करता था ॥१०॥ चन्दनके दबसे जिसका सारा शरीर लिप्त हो रहा है और जो कण्ठमें हार पहने हुई है

१. रेजे म०, छ०। २. सप्तपर्णः । ३. संतोषम् । ४. सहायां श्रीमतीमित्यर्थः । ५. अनुगच्छन् । ६. कर्षपूरम् । ७. कर्णपूरकरणेन । ८. संनियोजयन् । ९. शय्यागृहे । १०. उष्णेन । ११. स हिमागमे अ०, प०, द०, स०। १२. मधुमदायत्त — प०, द०। मधुमहामत्त — अ०। १३. ध्यायति स्म । १४. रक्तिलप्तान् । १५. बाषान् । तीरकाः ल०। तीरकान् म०।

विराधिकुसुमैः कान्तामलंकुर्वन् वर्तासतैः। रूपिणोमिव नैदाघीं श्रियं तो बहुमंस्त सः ॥१२॥ वनागमं घनोपान्तस्फुरशदिति साध्वसात्। कान्तयाक्लेषि विश्लेषमीतया घनमेव सः ॥१३॥ इन्द्रगोपचिता भूमिरामन्द्रस्तिता घनाः। ऐन्द्रचापं च पान्धानां चकुरुरुकिण्ठतं मनः ॥१४॥ नमः रयगितमस्मामिः सुरगोपैस्कृता मही । क्व यायेति न्यपेषे न तु पथिकान् गर्जितैर्घनाः ॥१५॥ विकासिकुटजच्छमा भूषराणामुपत्यकाः । मनोऽस्य निन्युरौस्कृतयं स्वनैरून्मद्केकिनाम् ॥१६॥ कदम्बानिकसंवासंसुरमीकृतसानवः। गिरयोऽस्य मनो अहुः काले नृत्यच्छिलावले ॥१०॥ भनेहसि वस्त्रिकृतसानवः। गिरयोऽस्य मनो अहुः काले नृत्यच्छिलावले ॥१०॥ भनेहसि वस्त्रिकृतसानवः। गिरयोऽस्य मनो अहुः काले नृत्यच्छिलावले ॥१०॥ भनेहसि वस्त्रिकृतसानकः । प्राप्ता स्व रम्यहर्म्याममे धिकाव्य प्रियासलः ॥१८॥ सरितामुद्धतान्मोमिः प्रियामानप्रधाविभिः । प्रवाहेर्छतिरस्यासीद् वर्षतोः समुपागमे ॥१९॥ मोगान् चक्त्रस्तुजानित्यं सुआनोऽसी सहाकृतः। साक्षात्रस्येय मुवानां तपःफलमदर्शयन् ॥२०॥ भय कालगुरुद्दामधूपधूमाधिवासिते । मणिप्रदीपकोद्योतवृरीकृतसमस्तरे । ॥२१॥

ऐसी श्रीमतीको गलेमें लगाता हुआ वजजंब गरमीसे पैदा होनेवाले किसी भी परिश्रमको नहीं जानता था ॥११॥ वह कभी शिरीषके फूछोंके आभरणोंसे श्रीमतीको सजाता था और फिर उसे साक्षात् शरीर धारण करनेवाली भीष्मऋतुकी शोभा समझता हुआ बहुत कुछ मानता था ॥१२॥ वर्षाऋतुमें जब मेघोंके किनारेपर बिजली चमकती थी उस समय वियोगके मयसे अत्यन्त भयभीत हुई। श्रीमती विज्ञातीके दरसे वजा जंघका स्वयं गाद आर्किंगन करने लगती थी ॥१३॥ उस समय वीरबहुटी नामके लाल-लाल कीहोंसे ब्याप्त पृथ्वी, गम्भीर गर्जना करते हुए मेघ और इन्द्रधनुष ये सब पथिकोंके मनको बहुत ही उत्कण्ठित बना रहे थे ॥१४॥ उस समय गरजते हुए बाद्छ मानो यह कहकर ही पथिकोंको गमन करनेसे रोक रहे थे कि आकाश तो हम लोगोंने घेर लिया है और पृथ्वी वीरबहुटी कीडोंसे भरी हुई है अब तुम कहाँ जाओगे ?॥१५॥ उस समय खिछे हुए कुटज जातिके वृक्षोंसे ज्याप्त पर्वतके समीपकी भूमि उन्मत्त हुए मयुरोंके शब्दोंसे राजा वक्रजंघका मन उत्कण्ठित कर रही थी ॥१६॥ जिस समय मयूर मृत्य कर रहे थे ऐसे उस वर्षाके समयमें कदम्बपुष्पोंकी वायुके सम्पर्कसे सुगन्धित शिखरोंवाले पर्वत राजा वज्जजंघका मन हरण कर रहे थे ॥१७॥ जिस समय चमकती हुई विजलीसे आकाश प्रकाशमान रहता है ऐसे उस वर्षाकालमें राजा वज्रजंघ अपने सुन्दर महलके अप्रभागमें प्रिया श्रीमतीके साथ शयन करता हुआ रमण करता था ॥१८॥ वर्षाऋतु आनेपर स्त्रियोंका मान दर करनेवाले और उछलते हुए जलसे शोभायमान निदयोंके पूरसे उसे बहुत ही सन्तोष होता था ॥१९॥ इस प्रकार वह राजा वक्रजंघ अपनी प्रिया श्रोमतीके साथ-साथ छहों ऋतुओं-के भोगोंका अनुभव करता हुआ मानो मूर्ख लोगोंको पूर्वभवमें किये हुए अपने तपका साञ्चात् फल ही दिसला रही था ॥२०॥

अथानन्तर एक दिन वह वक्षजंध अपने शयनागारमें कोमल, मनोहर और गंगा नदीके बालूदार तटके समान सुशोभित रेशमी चहरसे उज्ज्वल शय्यापर शयन कर रहा था। जिस शयनागारमें वह शयन करता था वह कृष्ण अगुरुको बनी हुई उत्कृष्ट धूपके धूमसे अत्यन्त

१. निविद्यम् । २. बाच्छादितम् । ३. विस्तृता । ४. कृतं गच्छथ । ५. निवेधं चिक्रिरे । ६. इत । ७. गिंबता चनाः म०, छ० । ८. आसन्नभूमिः । ९. सहवास । १०. प्रावृष्टि इत्यर्थः । ११. काळे । १२. सीवाबे 'शीड्स्वासोरघेराधारः' इति सूत्रात् सप्तम्यर्थे द्वितीया । १३. अहंकारप्रक्षालकैः । १४. वर्षतौँ छ० । १५. निविद्यान्यकारे । १६. प्रतिपादकेषु स्थापिता । १७. हिसतं हसनम् ।

कृत्येन्दीवरमन्दारसम्द्रामोदाश्चिताकिते । चित्रमितिगतानेकस्वकृत्यमानोहरे ॥२१॥
वासगेहेऽन्यदा श्विष्ट्रचे दस्ये सुदुनि हारिचि । गङ्गासैकतिमासि दुक्ल प्रच्छवोऽप्रवले ॥२४॥
प्रिमास्तमतदस्पर्शसुसामोश्चितलोचनः । मेदकन्दरमाध्निष्ट्यम् स विश्वदिव वारिदः ॥२५॥
तत्र वातायनद्वारिषधानारुद्धभूमके । केशसंस्कारभूषोणद्यमेन स्वत्रमूर्षिकतौ ॥२६॥
निरुद्धोच्छ्यासदौःस्थित्यादन्तः किञ्चिदिवाकुलै । दम्पती तौ निज्ञामध्ये दीर्घनिद्वासुपेयतुः ॥२०॥
जीवापाये तथोदेंदौ सणाद् विच्छायतां गतौ । प्रदीपापायसंश्वद्धं तमस्कन्धौ वथा गृहौ ॥२८॥
विद्युतासुरसौ छायां न लेमे सहकान्तवा । पर्यस्त इव कालेन सकतः क्रव्यपाद्धः ॥२०॥
मोगाङ्गेनापि पूपेन तथोरासीत् परासुता । चिगिमान् मोगि भोगामान् भोगान् प्राणायहारिचः॥३०॥
तौ तथा । सुखसाङ्ग् तौ दंसोगैदपकाकितैः । प्राप्तावेकपदे । क्षेत्रस्वां दक्षां चिन्दिखितिस्वितम् ॥३०॥
भोगाङ्गेनपि जन्दुनां यदि चेदीदशी दशा । जनाः किमेमिरस्वन्सैः क्रव्राप्तस्यते रितम् ॥३२॥

समन्धित हो रहा था, मण्पिमय दीपकोंके प्रकाशसे उसका समस्त अन्धकार नष्ट हो गया था। जिनके प्रत्येक पायेमें रह जड़े हुए हैं ऐसे अनेक मंचोंसे वह शोभायमान था। उसमें जो चारों ओर मोतियोंके गुच्छे छटक रहे थे उनसे वह ऐसा मालूम होता था मानी हँस ही रहा हो। कुन्द, नीलकमल और मन्दार जातिके फूलोंकी तील सुगन्धिके कारण उसमें बहुत-से अमर आकर इकहे हुए ये। तथा दीवाळोंपर बने हुए तरह तरह-तरहके चित्रोंसे वह अतिशय शोभायमान हो रहा था ॥२१-२४॥ श्रीमतीके स्तनतटके स्पर्शसे उत्पन्न हुए सुस्रसे जिसके नेत्र निमीलित (बन्द) हो रहे हैं ऐसा वह वज्रजंघ मेर पर्वतको कन्दराका सार्श करते हुए विजलीसहित बाइसके समान शोभायमान हो रहा था ॥२५॥ शयनागारको सगन्धित बनाने और केशोका संस्कार करनेके लिए उस भवनमें अनेक प्रकारका सुगन्धि धूप जल रहा था। भाग्यवश उस दिन सेवक लोग झरोलेके द्वार खोलना भूल गये ये इसलिए वह धूम उसी शयनागारमें रुकता रहा। निदान, केशोंके संस्कारके छिए जो भूप जल रहा था उसके उठते हुए भूमसे वे दोनों पति-पत्नी क्षण-भरमें मृच्छित हो गये ॥२६॥ उस धूमसे उन दोनोंके श्वास रुक गये जिससे अन्तःकरणमें वन दोनोंको कुछ ज्याकुछता हुई। अन्तमें मध्य रात्रिके समय वे दोनों ही दम्पति दीर्घ निद्राको प्राप्त हो गये-सदाके लिए सो गये-मर गये ॥२७॥ जिस प्रकार दीपक बुझ जानेपर रुके हुए अन्यकारके समृद्दसे मकान निष्यम--मलीन--दो जाते हैं, उसी प्रकार जीव निकल जानेपर उन दोनोंके शरीर श्रष-भरमें निष्मम--मछोन--हो गवे ॥२८॥ जिस प्रकार समय पाकर उसडा हुआ कल्पवृक्ष कतासे सहित होनेपर भी शोशायमान नहीं होता उसी प्रकार प्राणरहित वज्जांच त्रीमतीके साथ रहते <u>ह</u>एभी शोभायमान नहीं हो रहा था ॥२९॥ यद्यपि वह धूप उनके भोगोपभोग-का साधन या तथापि उससे उनकी मृत्यु हो गयी इसलिए सर्पके फणाके समान प्राणीका हरण करनेवाले इन भोगोंको धिक्कार हो ॥३०॥ जो शीमती और वजजंघ उत्तम-उत्तम मोगोंका अनुभव करते हुए हमेशा सुस्ती रहते थे वे भी उस समय एक ही साथ सोचनीय अवस्थाको प्राप्त हुए थे इसलिए संसारकी ऐसी स्थितिको धिक्कार हो ॥३१॥ हे भव्यजन, जब कि भोगोप-भोगके साधनोंसे ही जीवोंकी ऐसी अवस्था हो जाती है तब अन्तमें दुःख देनेवाले इन भोगोंसे क्या प्रयोजन है ? इन्हें छोडकर जिनेन्द्रदेवके वीतराग मतमें ही प्रीति करी ॥३२॥

१. चित्रकर्म । २. चन्यागृहे । ३. सदृश । ४. प्रष्टको—म०,०० । ५. संस्द्र-म०, द्र०, ठ० । ६. विष्यस्य: । ७. भोगकारणेन । ८. धूमेन प० । ९. मृतिः । १०. सर्पश्चरीर । ११. तदा झ०, म०, स०, छ० । १२. सुवाधीनौ । १३. तत्थाणे । 'सहसैकपदे सद्योऽकस्मात् सपदि तत्साणे' इत्यित्रधान-चित्तामचिः । १४. बु:कास्तैः ।

पात्रदानाचेपुण्येन बदोदश्कु रुवायुषी । क्षणात् कुरून् समासाद्य तत्र ती जन्म भेजतुः ॥३३॥ जन्नद्वीपमहामेरीरुवरा दिश्वमान्नताः । सन्स्युदश्कुरवो नाम स्वर्गन्नीपरिहासिनः ॥३५॥ सवातोवित्रभूवासम्द्वीपज्योतिर्गृहाक्षकाः । मोजनामत्र वश्वाक्षा इत्यन्वयंसमाह्मयाः ॥३५॥ यत्र कस्पन्नमा रम्या दक्षभा परिकीर्त्विताः । नामारक्षमयाः हिंतीतप्रमोधोतितदिक्षुताः ॥३६॥ मयाक्षा सशुमैरेवसीध्वरिष्टासवादिकान् । रसभेद्रीस्ततामोदान् वितरम्थयस्तोपमान् ॥३०॥ कामोद्रीपनसाध्वर्यत् मद्यमित्युपचर्यते । तारवी रसभेद्रीत्र्यं यः सेव्यो मोगभूमिकः ॥३८॥ मदस्य करणं मद्यं पानशौण्डवेददादतम् । तद्वर्वनीयमार्थाणामन्तःकरणमोहदम् ॥३८॥ पटहान् मर्द्वास्तार्थः सस्तर्वोक्षक्षक्ष्यः एकम्त पणवाद्यां वाद्यमेद्रीस्तदक्षिणाः ॥४०॥ पटहान् मर्द्वास्तर्वेद्वादतम् । सद्वर्वनीयमार्थाणामन्तःकरणमोहदम् ॥३९॥ पटहान् मर्द्वास्तर्वेद्वादतम् । सद्वर्वनीयमार्थाणामन्तःकरणमोहदम् ॥४०॥ पटहान् मर्द्वास्तर्वेद्वादतम् । स्वर्वनीयमार्थाणामन्तःकरणमोहदम् ॥४९॥ स्वर्वोक्षेत्रस्तर्वेद्वाद्वास्तर्यः निक्षपक्षम् ॥४२॥ स्वर्वाद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तरम् । स्वन्नक्ष्यस्तर्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तरम् । स्वन्नक्षयंत्रास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तर्वेद्वास्तरम् । स्वन्नक्ष्यस्तर्वास्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्यस्तरम्य

उन दोनोंने पात्रदानसे प्राप्त हुए पुण्यके कारण उत्तरकुरु भोगभूमिकी आयुका बन्ध किया था। इसिंडिए क्षण-भरमें वहीं जाकर जन्म-धारण कर छिया ॥३३॥

जम्बुद्रीपसम्बन्धी मेर पर्वतसे उत्तरको ओर उत्तरक्षर नामको भोगभूमि है जो कि अपनी शोभासे सदा स्वर्गकी शोभाको हँसती रहती है।।३४॥ जहाँ मद्यांग, वादित्रांग, भूषणांग, मालाग, दीपांग, ज्योतिरंग, गृहांग, भोजनांग, भाजनांग और वस्त्रांग ये सार्थक नामको घारण करनेवाले दश प्रकारके कल्पवृक्ष हैं। ये कल्पवृक्ष अनेक रत्नोंके बने दुए हैं और अपनी विस्तृत प्रभासे दशों दिशाओंको प्रकाशित करते रहते हैं ॥३५-३६॥ इनमें मद्यांगजातिकें वृक्ष फैंबती हुई सुगन्धिसे युक्त तथा अमृतके समान मीठे मधु—मैरेय, सीधु, अरिष्ट और आसव आदि अनेक प्रकारके रस देते हैं ॥३७॥ कामोदीपनकी समानता होनेसे शीघ्र ही इन मधु आदिको उपचारसे मद्य कहते हैं। वास्तवमें ये वृक्षोंके एक प्रकारके रस हैं जिन्हें भोगभू मिमें उत्पन्न होनेवाले आर्य पुरुष सेवन करते हैं ।।३८।। मद्यपायी लोग जिस मद्यका पान करते हैं **बह नशा करनेवाला है और अन्तःकरणको मोहित करनेवाला है इसलिए आर्यपुरुषोंके लिए** सर्वेथा त्याज्य है ॥३९॥ वादित्रांग जातिके वृक्षमें दुन्दुभि, मृदंग, झल्छरी, शंख, भेरी, चंग आदि अनेक प्रकारके बाजे फलते हैं ॥४०॥ भूषणांग जातिके वृक्ष नृपुर, बाजूबन्द, रुचिक, अंगद(अनन्त), करधनी, हार और मुकुट आदि अनेक प्रकारके आभूषण उत्पन्न करते हैं॥४१॥ मालाग जातिके वृक्ष सब ऋतुओंके फूडोंसे ज्याप्त अनेक प्रकारको मालाएँ और कर्णफूल **जादि अनेक प्रकारके कर्णाभरण अधिक रूपसे धारण करते हैं ।।४२।। दीपांग नामके कल्पवृक्ष** मिष्मय दीपकोसे शोभायमान रहते हैं और प्रकाशमान कान्तिके धारक ज्योतिरंग जातिके कुर सदा प्रकाश फैंडाते रहते हैं ॥४३॥ गृहांग जातिके कल्पवृक्ष, ऊँचे-ऊँचे राजभवन, मण्डप, सभागृह, चित्रशाला और नृत्यशाला आदि अनेक प्रकारके भवन तैयार करनेके लिए समर्थ

<sup>&#</sup>x27; १. स्वीकृत । २. उत्तरकृष्ठ । ३. माजत । ४. बहुळ । ५. तश्सम्बन्धी । ६. मद्यपायिमिः । ७. —मन्तः सरमगेहनम् द०, स०, प० । —मन्तः सरमगेहनम् द०, स०, प० । —मन्तः करणगेहदम् व० । ८—तालक्षल्ळरी—प० । पटहान्मर्दळं तालक्षल्ळरी व०। '६. अदबन्दा । १०. नृपुरम् । रूचकं कुण्डलं ग्रीवाभरणं वा । '६वकं मञ्जलद्वये ग्रीवाभरणदन्तयोः' इत्यिनः धामात् । ११. वेष्टकं रशना । १२.—मुकुट-अ०, प०, स० । १३. अनेकथा । १४. सदा खोर्ति वितन्त्वन्ति व०, स० । १५. कर्तुम् ।

भोजनाङ्गः बराहारानमृतस्वाददाविनः । विषुष्करान् फलन्स्यासवहरसानशनादिकान् ॥४५॥ भक्षानं पानकं साशं स्वासं वान्यं वस्ति स्वासं । वह्न्यकित्तमभुरकवायकववा रसाः ॥४६॥ स्थालानि चथकान् सुक्ति सङ्कारकरकादिकान् । माजनाङ्गा दिसन्स्थाविमं वच्छासाविषक्तियः ॥४६॥ वानपहत्तुकृतानि प्रावारपरिधानकम् । मृतुक्त्रक्षणमहार्वाणि वस्त्राङ्गा द्यति द्वमाः ॥४८॥ न वनस्पतयोऽप्येते नैव भेदिश्मेरिषिष्ठताः । केवलं प्रविवीसारा वस्त्राङ्गा द्यति द्वमाः ॥४८॥ भनादिनिधनाक्षेते निसर्गात् फलदाधिनः । निष्टं सायस्यस्यायानामुवास्त्रमः सुसङ्गतः ॥५०॥ भनादिनिधनाक्षेते निसर्गात् फलदाधिनः । निष्टं सायस्यस्यायानामुवास्त्रमः धुसङ्गतः ॥५०॥ तृष्णां दानफलादेते फलन्ति विपुलं फलम् । वस्ति सायस्यपादपाः काके प्राणिनामुपकारकाः ॥५१॥ सर्वरत्नमयं यत्र भरणीतलमुज्जवलेः । प्रस्तेः सोपहारस्वात् मुच्यते वातु न श्रिया ॥५२॥ यत्र गृण्या महीप्रकं वतुरङ्गकसंमिता । सुकच्छायां सुकेनेव प्रच्छाद्यति हारिक्षी ॥५३॥ स्थाअरन्ति वत्रस्याः केमकास्युक्तांपदः । भन्यते वत्र प्रचारका । ५४॥ स्थाअरन्ति वत्रस्याः केमकास्युक्तांपदः । भन्यति स्वाद्वीसंद्यसीकृति वत्रस्यानस्याः । भन्यति । स्व

रहते हैं ॥४४॥ भोजनांग जातिक वृक्ष, अमृतके समान स्वाद देनेवाले, सरीरको पुष्ट करनेवाले और छहों रससहित अञ्चन-पान आदि उत्तम-उत्तम आहार उत्पन्न करते हैं ॥४५॥ अञ्चन (रोटी, दाछ, भात आदि खानेके पदार्थ), पानक (दूध, पानी आदि पीनेके पदार्थ), खाद्य (छड्डू आदि स्वाने योग्य पदार्थ) और स्वाद्य(पान, सुपारी, जावित्री आदि स्वाद छेने योग्य पदार्थ) ये चार प्रकारके आहार और कड़्या, सट्टा, चरपरा, मीठा, कसैला और खारा ये छह प्रकारके रस हैं ।।४६॥ माजनांग जातिके वृक्ष थाली, कटोरा, सीपके आकारके बरतन, भूंगार और करक (करवा) आदि अनेक प्रकारके बरतन देते हैं। ये बरतन इन वृक्षोंकी शासाओं में छटकते रहते हैं ॥४७॥ और वस्रांग जातिके वृक्ष रेशमी वस, दुपट्टे और घोती आदि अनेक प्रकारके कोसल. चिकने और महामूल्य वस धारण करते हैं ॥४८॥ ये कल्पवृक्ष न तो वनस्पतिकायिक हैं और न देवोंके द्वारा अधिष्ठित ही हैं। केवल, वृक्षके आकार परिणत हुआ पृथ्वीका सार ही हैं ॥४९॥ ये सभी वृक्ष अनादिनिधन हैं और स्वभावसे ही फल देनेवाले हैं। इन वृक्षोंका यह ऐसा स्वभाव ही है इसलिए 'ये वृक्ष वस्र तथा बरतन आदि कैसे देते होंगे, इस प्रकार कुतर्क कर इनके स्वभावमें दूषण छगाना उचित नहीं है। भावार्थ - पदार्थों के स्वभाव अनेक प्रकारके होते हैं इसलिए चनमें तर्क करनेकी आवश्यकता नहीं है जैसा कि कहा भी है. 'स्वभावोऽतर्कगोचरः' अर्थात् स्वभाव तर्कका विषय नहीं है ॥५०॥ जिस प्रकार आजकळके अन्य ग्रक्ष अपने-अपने फलनेका समय आनेपर अनेक प्रकारके फल देकर प्राणियोंका उपकार करते हैं उसी प्रकार उपर्युक्त कल्पपृथ्य भी मनुष्योंके दानके फलसे अनेक प्रकारके फल फलते हुए वहाँके प्राणियोंका उपकार करते हैं ॥५१॥ जहाँकी पृथ्वी सब प्रकारके रत्नोंसे बनी हुई है और उसपर उजवल फूलोंका उपहार पड़ा रहता है इसलिए उसे शोभा कभी छोड़ती ही नहीं है।।५२॥ जहाँकी भूमिपर हमेशा चार अंगुळ प्रमाण मनोहर घास छहछहाती रहती है जिससे ऐसा मालूम होता है कि मानो हरे रंगके वस्त्रसे भूष्टको ढक रही हो अर्थात् जमीनपर हरे रंगका कपड़ा बिछा हो ॥ ५३॥ जहाँके पञ्

१. पृष्टिकरान् । २. चान्धक्वतुर्विधम् प०, स०, स०। वाध चतुर्विधम् अ० । ३. कट्वाम्ल-स०, १० ४.-भोजनभाजनानि । ५.पानपात्र । ६.गुक्तो प० । गुक्तीन् अ०, स०,द० । ७. संसक्तान् । ८. उत्तरीयवस्त्र । ९. वर्षोऽशुक । १०. महामूल्यानि । ११. देवै-म०, १० । १२. स्वापिताः । १३. पृथिवीसारस्तम्मयस्व-व०, अ०, प०, स०, द०, १०, १० । १६. दूषणम् । १७. मनोजः । १८. यथाद्य अ०,प०,स०,द० । १९. वनसंहतिः । २०. अक्षयन्ति । २१. यत्र भवाः । तत्रस्याः अ०, स० । २२. अतिशयेन कच्या । २३. अमृतरसबुद्धधा ।

सोत्प्रका दीर्षिका यत्र विद्वह्रस्कनकाम्बुजाः । इसानां कक्रमन्द्रेख विरुतेन मनोहराः ॥५५॥ सर्तस्त्रुग्कुहरूपद्मानि वनमुन्मस्कोकिलम् । क्रीहात्र्यश्च हिंदराः सन्ति यत्र पदे पदे ॥५६॥ यत्राध्य तह्रन्मन्दमावाति मृदुमाहतः । पटवासमिवातन्वन् मक्रस्त्रद्वांऽमितः ॥५०॥ यत्र गन्धवहाष्त्रेराकीर्णा पुष्परेणुमिः । बसुधा राजते पीत सौमेणेवावकुण्ठिता ॥५०॥ यत्रामोदितदिग्मागैः महिद्धः पुष्पजं रजः । नभित श्रियमाधते वितानस्मामिनो इतम् ॥५८॥ यत्र नात्पसंवाधा न वृष्टिनं हिमादयः । नेत्रयो दन्दर्भूका वा प्राणिनां मयहेतवः ॥६०॥ व ज्योरस्ना नान्यहोरात्रविमाणे नर्षु संक्रमः । नित्येकवृत्त्रयो भावा यत्रेषां सुलहेतवः ॥६१॥ वनानि नित्यपुष्पाणि नित्यपुष्पत्राः । वर्ष्यसुस्त देशा रक्षपंसुभिशिवतः ॥६१॥ वन्नोनि नित्यपुष्पणि नित्यपुष्पत्र । वदन्त्युसानशय्यायामासप्ताहस्यतिकमात् ॥६१॥ ततो देशान्तररं तेषामामनन्ति मनीषिणः । दम्पतीनां महीरक्षरिक्रणां दिनसप्तकम् ॥६४॥ सप्ताहेन परेणाथ प्रोरथाय कलमाषिणः । स्कल्युगित सहेलं च संवरन्ति महीतले ॥६५॥ ततः स्थिरपदन्यासैर्जजन्ति दिनसप्तकम् । कलाञ्चानेन सप्ताहं निर्विश्चन्ति गुणेश्च ते ॥६६॥ परेण सप्तरात्रेण सम्पूर्णनवयोवनाः । लसदंशुक्तसत्रृष्ण ज्ञायन्ते भोगमागिनः ॥६७॥ परेण सप्तरात्रेण सम्पूर्णनवयोवनाः । लसदंशुक्तसत्रृष्ण ज्ञायन्ते भोगमागिनः ॥६७॥

स्वादिष्ट, कोमल और मनोहर तृणक्ष्पी सम्पत्तिको रसायन समझकर बढ़े हर्षसे चरा करते हैं।|५४|। जहाँ अनेक वापिकाएँ हैं जो कमलोंसे सहित हैं, उनमें सुवर्णके समान पीले कमल फूल रहे हैं और जो हंसोंके मधुर तथा गम्भीर शब्दोंसे अतिशय मनोहर जान पड़ती हैं ॥५५॥ जहाँ जगह-जगहपर फूले हुए कमलोंसे सुशोभित तालाब, उन्मत्त कोकिलाओंसे भरे हुए वन और मुन्दर कीड़ापर्वत हैं।।५६।। जहाँ कोमल वायु वृक्षोंको हिलाता हुआ धीरे-धीरे बहता रहता है। वह बायू वहते समय सब ओर कमलोंकी परागको उड़ाता रहता है जिससे ऐसा मालूम होता है मानो सब ओर सुगन्धित चूर्ण ही फैछा रहा हो ॥ ५७॥ जहाँ वायुके द्वारा उड़कर आये हुए पुष्पपरागसे ढकी हुई पृथ्वी ऐसी शोभायमान हो रही है मानो पीछे रंगके रेशमी वससे ढकी हो।। ५८।। जहाँ दशों दिशाओं में वायुके द्वारा उड़-उड़कर आकाशमें इकड़ा हुआ पुष्पपराग सब ओरसे तने हुए चँदोवाकी शोभा घारण करता है।। ५९॥ जहाँ न गरमीका क्छेस होता है, न पानी बरसता है, न तुषार आदि पड़ता है, न अतिवृष्टि आदि ईतियाँ हैं और न प्राणियोंको भय उत्पन्न करनेवाले साँप,विच्छू, खटमल आदि दुष्ट जन्तु ही हुआ करते हैं।।६०॥ जहाँ न चाँदनी है, न रात-दिनका विभाग और न ऋतुओंका परिवर्तन ही है, जहाँ सुख देनेवाले सब पटार्य सटा एक-से रहते हैं ॥६१॥ जहाँके बन सदा फूलोंसे युक्त रहते हैं, कमलिनियोंमें सहा कमल लगे रहते हैं, और रक्षकी घूलिसे न्याम हुए देज सदा सुखी रहते हैं ॥ ६२ ॥ जहाँ इत्यम हुए आर्य लोग प्रथम सात दिन तक अपनी शय्यापर चित्त पड़े रहते हैं। उस समय भाचार्योने हाथका रसीला अंगूठा चूसना ही उनका दिव्य आहार बतलाया है।।६३।। तत्पश्चात् बिद्वानोंका मत है कि वे दोनों दम्पती द्वितीय सप्ताहमें प्रध्वीरूपी रंगभूमिमें घुटनों के बल अलते हुए एक स्थानसे दूसरे स्थान तक जाने लगते हैं ॥ ६४ ॥ तदनन्तर तीसरे सप्ताहमें वे सदे होकर अस्पष्ट किन्तु मीठी-मीठी बातें कहने लगते हैं और गिरते-पड़ते खेलते हुए जमीनपर बढ़ने छगते हैं ।।६५।। फिर चौथे सप्ताहमें अपने पैर स्थिरतासे रखते हुए चलने लगते हैं तथा पाँचवें सप्ताहमें अनेक कछाओं और गुणोंसे सहित हो जाते हैं ॥ ६६ ॥ छठे सप्ताहमें पूर्ण जवान हो जाते हैं और सातवें सप्ताहमें अच्छे-अच्छे वस्त्राभूषण धारण कर भोग भोगनेवाछे

१. वासचूर्णम् । २. स्वर्णवर्णपट्टवस्त्रेण । ३. आच्छादिता । —गुण्ठिता अ०, प०, स०, द०। ४. पदार्थाः । ५. उद्गतरसम् । ६. अनुभवन्ति ।

नवमासं स्थिता गर्मे रक्षगर्भगृहोपमे । यत्र दम्पतितामेस्य जायन्ते दानिनो नराः ॥६८॥ यदा दम्पतिसंभूति जनियत्रोः परासुता । तदैव तत्र पुत्रादिसंकस्पो यक्ष देहिनाम् ॥६९॥ श्रुत ज्ञिमतमात्रेण यत्राहुर्म्हसिनिहिनाम् । स्वभावमादंश्वद् यान्ति दिवमेव यदुज्रवाः ॥७०॥ देहोच्छायं नृणां यत्र नानास्वश्वसुम्दरम् । धनुषां षट्सहस्राणि विश्वण्वन्त्याप्तस्क्षयः ॥७९॥ पस्यत्रयमितं यत्र देहिनामायुरिध्यते । दिनत्रयेण चाहारः कृष्ठीफरूमात्रकः ॥७२॥ यत्रुवां न जरात्रक्का न वियोगो न शोधनम् । नानिष्टसंप्रयोगश्च न चिन्ता दैन्यमेव च ॥७३॥ व निहा नातितन्द्राणे नात्युन्मेषनिमेषयम् । न शारीरमरूं यत्र न स्वस्त्रवेदसम्बः ॥७४॥ न यत्र विरहोन्मादो न यत्र मदन्यवरः । न यत्र खण्डना भोगे सुखं यत्र निरन्तरम् ॥७५॥ न विषादो मयं ग्रुति निर्हिः कुपितं ध न । न कार्पर्यमनाधारी न बसी यत्र मावरुः ॥७६॥ वालाकंसमनिर्माषा निःस्वेदा नीरजोऽम्बराः । यत्र पुष्योदयाज्ञित्वं रंस्म्यन्ते नराः सुस्तम् ॥७०॥ दशाङ्गतस्त्रम् त्रोगानुमवनोज्ञवम् । सुखं यत्रातिशेते तां चिक्षणो भोगसंपदम् ॥७८॥ यत्र दीर्घायुवां नृषां नाकाण्डे स्रयुसंभवः । निरुपद्रवमायुः स्वं जीवन्त्युक्तप्रमाणकम् ॥७९॥ यत्र दीर्घायुवां नृषां नाकाण्डे १ सृत्युसंभवः । निरुपद्रवमायुः स्वं जीवन्त्युक्तप्रमाणकम् ॥७९॥ यत्र दीर्घायुवां नृषां नाकाण्डे ।

हो जाते हैं।।६७॥ पूर्वभवमें दान देनेवाले मनुष्य ही जहाँ उत्पन्न होते हैं। वे उत्पन्न होनेके पहले नौ माह तक राभेंमें इस प्रकार रहते हैं जिस प्रकार कि कोई रह्नोंके महलमें रहता है। उन्हें गर्भमें कुछ भी दृश्य नहीं होता। और सी-पुरुष साथ-साथ ही पैदाहोते हैं। वे दोनों सी-पुरुष दुम्पतिपनेको प्राप्त होकर ही रहते हैं ।।६८।। चूँकि वहाँ जिस समय दुम्पतिका जन्म होता हैं उसी समय उनके माता-पिताका देहान्त हो जाता है इसिक्टिए वहाँके जीवोंमें पुत्र आदिका संकल्प नहीं होता ॥६९॥ जहाँ केवल छींक और जँभाई लेने मात्रसे ही प्राणियोंकी मृत्यु हो जाती है अर्थात अन्त समयमें माताको छींक और पुरुषको जँभाई आती है। जहाँ उत्पन्न होनेवाले जीव स्वभावसे कोमलपरिणामा होनेके कारण स्वर्गको ही जाते हैं ७०॥ जहाँ उत्पन्न होनेबाले लोगोंका शरीर अनेक लक्षणोंसे सुशोभित तथा छह हजार धनुष ऊँचा होता है ऐसा आप्त-प्रणीत आगम स्पष्ट वर्णन करते हैं।। ७१।। जहाँ जीवोंकी आयु तीन पत्य प्रमाण होती है और आहार तीन दिनके बाद होता है, वह भी बदरीफल (छोटे बेरके) बराबर ॥ ७२ ॥ जहाँ उत्पन्न हुए जीवोंके न बुदापा आता है, न रोग होता है, न बिरह होता है, न शोफ होता है, न अनिष्टका संयोग होता है, न चिन्ता होती है, न दीनता होती है, न नींद आती है, न आखस्य आता है, न नेत्रोंके पछक झपते हैं, न शरीरमें मछ होता है, न छार बहती है और न पसीना ही आता है।। ७३-७४।। जहाँ न विरहका उन्माद है, न कामज्वर है, न भोगोंका विच्छेद है किन्तु निरन्तर सुख-ही सुख रहता है।। ७५॥ जहाँ न विषाद है, न भय है, न ग्लानि है, न अहचि है, न क्रोध है, न कुपणता है, न अनाचार है, न कोई बलवान् है और न कोई निर्वेल है ।।७६॥ जहाँ के मनुष्य बालसूर्यके समान देदीप्यमान, पसीनारहित और स्वच्छ वस्रोंके धारक होते हैं तथा पुण्यके उदयसे सदा सुखपूर्वक कीड़ा करते रहते हैं ॥७॥ जहाँ दश प्रकारके कल्पवृक्षोंसे उत्पन्न हुए भोगोंके अनुभव करनेसे उत्पन्न हुआ सुख चक्रवर्तीकी भोग-सम्पदाओं का भी उल्लंघन करता है अर्थात् वहाँ के जीव चकवर्तीकी अपेक्षा अधिक सुखी रहते हैं। १७८।। जहाँ मनुष्य बड़ी लम्बी आयुके धारक होते हैं उनकी असमयमें मृत्य नहीं होती। दे अपनी तीन पल्य प्रमाण आयु तक निर्विध्न रूपसे जीवित रहते हैं। ७९।।

१. जननीजनकयोः । २. जूम्भणः ३. विवरणं कुर्वन्ति । ४. बदरम् । ५. यत्रोत्पन्नानाम् । ६. तन्द्रा । ७. हर्पक्षयः । ८. कोपः ९. तरुणार्कसदृशशरीरुचः । १०. अकाले ।

सर्वेऽपि समसंगोगाः सर्वे समसुखोदयाः । सर्वे सर्वर्तुजान् ग्रोगान् यत्र विनद्गन्यनामयाः ॥८०॥ सर्वेऽपि सुन्दराकाराः सर्वे वज्राहियवन्धनाः । सर्वे विरायुषः कान्त्या गीर्वाद्या इय बहुवः ॥८९॥ यत्र कल्पतरुच्छायामुपेत्य लक्षितिस्मतौ । दम्यतो गीतवादित्रै रमेते सततोत्सवैः ॥८२॥ कलाकुशलता कल्प देहत्वं कलक्पताः । सारसर्येश्यादिवैकल्पमपि यत्र निसर्गजम् ॥८३॥ स्वमावसुन्दराकाराः स्वमावलिलेतिहताः । स्वमावमधुरालापा मोदन्ते यत्र देहिनः ॥८४॥ दानाद् दानानुमोदाद् वा यत्र पात्रसमान्नितात् । प्राणिनः सुखमेधन्ते यावज्रीवमनामयाः ॥८५॥ कुद्दश्यो अतिहीनाः केवलं भोगकाल्क्षिणः । क्ष्वा दानान्यपात्रेषु तिर्यक्तवं यत्र यान्त्यमी ॥८६॥ कुशिकाः कुत्सिताचाराः कुवेषा दुरुपोविताः । मायाचाराहच जायन्ते सृगा यत्र वत्त्यमुताः ॥८७॥ भिथुनं भिथुनं तेषां सृगाणामपि जायते । न मिथोऽस्ति विरोधो वा वैरं विरायमवितः ॥८०॥ इत्यत्यन्तसुस्रे तिस्मन् क्षेत्रे पात्रप्रदानतः । श्रीमती वज्रजद्वश्च द्रप्यतित्वमुपेयतुः ॥८०॥ प्रागुक्ताव्य सृगा जन्म भेजुस्तत्रैव महकाः । पात्रदानानुमोदेन दिश्यं मानुष्यमान्निताः ॥९०॥ तथा मतिवराचाव्य तद्वियोगाद् गताः शुषम् । दृष्यमन्तिके दोशां नैनोमाशिश्यियन् पराम् ॥९२॥ तसम्यवर्शनज्ञानचारित्राचारसंपदम् । समाराध्य यथाकालं स्वर्गलेकमयासिषुः ॥९२॥ ते सम्यवर्शनज्ञानचारित्राचारसंपदम् । समाराध्य यथाकालं स्वर्गलेकमयासिषुः ॥९२॥

जहाँ सब जीव समान रूपसे भोगोंका अनुभव करते हैं, सबके एक समान सुखका उदय होता है, सभी नीरोग रहकर छहों ऋतुओंके भोगोपभोग प्राप्त करते हैं ॥८०॥ जहाँ उत्पन्न हुए सभी जीव सुन्दर आकारके धारक हैं, सभी वज्रवृषभनाराचसंहननसे सहित हैं, सभी दीर्घ आयुके धारक हैं और सभी कान्तिसे देवोंके समान हैं ॥८१॥ जहाँ स्ती-पुरुष कल्पपृक्षकी छायामें जाकर छीछापूर्वक मन्द-मन्द हँसते हुए, गाना-बजाना आदि उत्सवींसे सदा क्रीड़ा करते रहते हैं ॥८२॥ जहाँ कलाओं में कुशल होना, स्वर्गके समान सुन्दर शरीर प्राप्त होना, मधुर कण्ठ होना और मात्सर्य, ईर्फ्या आदि दोषोंका अभाव होना आदि बातें स्वभावसे ही होती हैं ॥८३॥ जहाँ के जीव स्वभावसे ही सुन्दर आकारवाले, स्वभावसे ही मनोहर चेष्टाओंवाले और स्वभावसे ही मधुर वचन बोलनेवाले होते हैं। इस प्रकार वे सदा प्रसन्न रहते हैं।।८४।। उत्तम पात्रके लिए दान देने अथवा उनके लिए दिये हुए दानकी अनुमोदना करनेसे जीव जिस भोगभूमिमें उत्पन्न होते हैं और जीवनपर्यन्त नीरोग रहकर सुखसे बढ़ते रहते हैं ॥८५॥ जो जीव मिध्यादृष्टि हैं, व्रतोंसे होन हैं और केवल भोगोंके अभिलाधी हैं वे अपात्रोंमें दान देकर वहाँ तिर्यञ्ज पर्यायको प्राप्त होते हैं ।।८६॥ जो जीव कुशील हैं-स्तोटे स्वभावके धारक हैं, मिथ्या आचारके पालक हैं, कुवेषी हैं, मिथ्या उपवास करनेवाले हैं, मायाचारी हैं और व्रतश्रष्ट हैं वे जिस भोगभूमिमें हरिण आदि पशु होते हैं ॥८७॥ और जहाँ पशुओंके युगल भी आनन्दसे कीडा करते हैं। उनके परस्परमें न बिरोध होता है न वैर होता है और न उनका जीवन ही नीरस होता है ॥८८॥ इस प्रकार अत्यन्त सुखोंसे भरे हुए उस उत्तरकुरक्षेत्रमें पात्रदानके प्रभावसे वे दोनों श्रीमती और वज्रजंघ दम्पती अवस्थाको प्राप्त हए-स्त्री और पुरुषरूपसे उत्पन्न हुए ।।८९।। जिनका वर्णन पहले किया जा चुका है ऐसे नकुल, सिंह, वानर और ज्ञार भी पात्रदानकी अनुमोदनाके प्रभावसे वहींपर दिव्य मनुष्यशरीरको पाकर भट्ट-परिणामी आर्य हुए ॥९०॥ इधर मतिवर, आनन्द, धनमित्र और अकम्पन ये चारों ही जीव श्रीमती और वज्रजंघके विरहसे भारी शोकको प्राप्त हुए और अन्तमें चारोंने ही श्रीवृद्धधर्म नामके आचार्यके समीप उत्क्रष्ट जिनदीक्षा धारण कर ली ॥९१॥ और चारों ही सम्यग्दर्शन.

१. लभन्ते । 'विदुङ्लाभे' । २. यत्रोत्पन्नाः । ३. रेमाते अ०, प०, द०, स०, म० । ४. निरामय । कस्पदेहत्वं अ०, प०, द०, स० । ५. मनोज्ञकण्ठत्वम् । ६. चेष्टाः । ७. मैथुनं मि-स०, द०, ल० । ८. वष्य-वयकादिभावः । ९. मानसिको द्वेषः । १०. रसक्षयः ।

भयो प्रेवेयकस्याधो विमाने तेऽहमिन्द्रताम् । प्राप्तास्तपोऽनुमावेन तपो हि फलर्ताप्सितम् ॥९३॥ अथातो वज्रज्ञार्थः कान्तया सममेकदा । कर्यपाद्पजां लक्ष्मोमीक्षमाणः श्रणं स्थितः ॥९४॥ सूर्यप्रमस्य देवस्य नमोयायिः विमानकम् । स्द्रा जातिस्मरो भूत्वा प्रवृद्धः प्रियया समम् ॥९५॥ तावचारय्योयुंगमं दूरादागच्छदेशत । तं च तावनुगृह्णन्तौ म्योमनः समवतेरतः ॥९६॥ द्वा तो सहसात्यासीदभ्युत्थानादिसंभ्रमः । संस्काराः प्राक्तना नृनं प्रेरयन्त्यिक्ति हिते ॥९७॥ अभ्युत्तिष्वस्यौ रेजे मुनीन्द्रौ सह कान्तया । निलन्या दिवसः सूर्यप्रतिस्वाविवोद्गतौ ॥९८॥ तयोरधिपदद्वन्द्वं दक्ताचः प्रणनाम सः । भानन्दाभुलवः सान्द्रः क्षाकयिन् दक्कमौ ॥९६॥ तयामाक्षोभिरयाचात्व प्रणतं प्रमदान्वितम् । यता समुचितं देकमध्यासीनौ यथाक्रमम् ॥१००॥ ततः सुलोपविद्यो तौ सोऽपृष्ठदिति चारणो । लसदन्वोद्धनंतानैः पुष्पाक्तिमवाकिरम् ॥१००॥ भगवन्तौ सुवां व्वत्या कृतस्यौ कृतस्यौ कि नु कारणम् । युव्यद्यागाने भृतमिदमेतस्यावः म ॥१०२॥ युव्यस्थदक्षैनाज्ञातसौहार्दं मम मानसम् । प्रसोदत्ति किमु क्षातं पूर्वो विद्या मम ॥१०३॥

सम्यकात तथा सम्यक्चारित्ररूपी सम्पदाकी आराधना कर अपनी-अपनी आयुके अनुसार स्वर्गछोक गये ॥९२॥ वहाँ तपके प्रभावसे अधोग्रैनेयकके सबसे नीचेके विमानमें (पहले ग्रैनेयकमें ) अहमिन्द्र पदको प्राप्त हुए। सो ठीक ही है। तप सबके अभीष्ट फलोंको फलता है।।९३॥

अनन्तर एक समय वज्जंघ आर्य अपनी खीके साथ कल्पग्रह्मकी शोभा निहारता हुआ क्षण-भर बैठा ही था ॥९४॥ कि इतनेमें आकाशमें जाते हुए सूर्यप्रभ देवके विमानको देखकर उसे अपनी खीके साथ-साथ ही जातिरमरण हो गया और उसी क्षण दोनोंको संसारके स्वरूप-का यथार्थ ज्ञान हो गया ॥९५॥ उसी समय वज्रजंधके जीवने दूरसे आते हुए दो चारण मुनि देखे । वे मुनि भी उसपर अनुग्रह करते हुए आकाशमार्गसे उतर पड़े ॥९६॥ व अजंघका जीव उन्हें आता हुआ देखकर शीच ही खड़ा हो गया। सच है, पूर्व जन्मके संस्कार ही जीवोंको हित-कार्यमें प्रेरित करते रहते हैं ॥९७॥ दोनों मुनियोंके समक्ष अपनी स्त्रीके साथ खड़ा होता हुआ वज्रजंघका जीव ऐसा शोभायमान हो रहा था जैसे उदित होते हुए सूर्य और प्रतिसूर्यके समभ्र कमछिनीके साथ दिन शोभायमान होता है।।९८।। वज्रजंघके जीवने दोनों मुनियोंके चरणयुगलमें अर्घ चढ़ाया और नमस्कार किया। उस समय उसके नेत्रोंसे इर्षके आँसू निकल-निकल कर मुनिराजके चरणोंपर पड़ रहे थे जिससे वह ऐसा जान पड़ता था मानी अशुजलसे उनके चरणोंका प्रक्षालन ही कर रहा हो ॥९९॥ वे दोनों मुनि स्रीके साथ प्रणाम करते हुए आर्य वज्रजंबको आशीर्वाद-द्वारा आश्वासन देकर मुनियोंके योग्य स्थानपर यथाक्रम बैठ गर्य।।१००।। तदनन्तर सखपूर्वक बैठे हुए दोनों चारण मुनियोंसे वअजंघ नीचे छिखे अनुसार पृष्ठने लगा। पछते समय उसके मुखसे दाँतोंको किरणोंका समृह निकल रहा था जिससे ऐसा मालूम होता था मानो वह पुष्पाञ्जलि ही विखेर रहा हो।।१०१।। वह बोला—हे भगवन, आप कहाँ के रहनेवाले हैं ? आप कहाँ से आये हैं और आपके आनेका क्या कारण है ? यह सब आज मुझसे कहिए ॥१०२॥ हे प्रभो, आपके दर्शनसे मेरे हृदयमें मित्रताका भाव उमद रहा है, चित्त बहुत ही प्रसन्न हो रहा है और मुझे ऐसा मालूम होता है कि मानो आप मेरे परि-

१. अनन्तरम् । २. अवतरतः स्म । ३.-विवोन्नतौ प० । ४. पदयुगले । ५. यतेः म०, ल० । ६. वय भवौ । ७. कृत आगतौ । 'ववेहामातस्त्रात् त्यच्' इति ययाक्रमः भव।थे आगतार्थे च त्यच्यत्ययः । ८ः प्रत्य-क्षतया । --मेतत्तयाद्यः मे म० ल० । ९. पूर्विस्मिन् ज्ञातौ । १०. बन्धू ।

इति प्रक्रावसानेऽस्य मुनिज्यांबानभाषत । दशनांशुक्रलोत्धां हैः श्वालयिष तत्तनुम् ॥१०४॥
त्वं विद्धि मां स्वयंतुद्धं यतो ऽतुद्धाः प्रहुद्धश्वाः भहाबरूभये जैनं धर्म कर्मनिवर्हणम् ॥१०५॥
त्वद्वियोगाद्धं जातनिवेदो बोधमाश्वितः । दीश्वित्वाऽभूवमुत्त्वष्टदेहः सौधर्मकल्पजः ॥१०६॥
स्वयंप्रमिवमानेऽग्ने मणिष्लाद्धयः सुरः । साधिकाव्युपमायुष्कः तत्वश्च्युत्वा सुवं श्वितः ॥१०७॥
जम्बृद्धीपस्य पूर्वस्मिन् विदेहे पौष्करूषयो । नगर्षा पुण्डरीकिण्यां प्रियसेनमहीभृतः ॥६०७॥
सुन्दर्याश्च सुतोऽभूवं ज्यायान् प्रीतिकराद्धयः । प्रीतिदेवः कर्नायान् मे शुनिरेष महातपाः ॥१०९॥
स्वयंप्रभित्ननोपान्ते दीश्वित्वा वामरूपस्वद्धिः । सावधिज्ञानमाकाश्चारणत्वं तपोवस्तत् ॥११०॥
बुद्ध्वाऽविधमयं चश्चस्यापार्था जर्यसंगतम् । "त्वामार्यसिह संमृतं प्रकोधिवतुमागतौ ॥१११॥
विदाह्मक् कुरुष्वायं पाश्वानविश्वेषतः । समुत्रक्षमिहात्मानं विश्वद्धाद् दर्शनाद् विना ॥११२॥
महावर्णभवेऽस्मसो बुद्ध्वा त्यकत्वस्थितिः । नास्कर्षा दर्शने सुद्धि मोगकाक्ष्मानुबन्धतः ॥११३॥
तस्मासे दर्शनं सम्यग्विशेषणमनुत्तरम् । आयातौ वातुकामौ स्वः त्रसमिक्षसुत्तसाधनम् ॥११४॥
तस्मासे दर्शनं सम्यग्विशेषणमनुत्तरम् । अथातौ वातुकामौ स्वः त्रसमिक्षसुत्तसाधनम् ॥११४॥
देशनाकालस्वरुप्तिविद्यक्षकारणसंपदि । अन्तः करस्यसामग्रयां मध्यातमः स्याद् विश्वद्वस्त्रे हिक् ॥११६॥
देशनाकालस्वरुप्तिविद्यक्षकारणसंपदि । अन्तः करस्यसामग्रयां मध्यातमः स्याद् विश्वद्वस्त्रे हिक् ॥११६॥

चित बन्धु हैं ।।१०३॥ इस प्रकार वज्रजंघका प्रश्न समाप्त होते ही ज्येष्ठ मुनि अपने दाँतोंकी किरणोरूपी अछके समृहसे उसके शरीरका प्रक्षालन करते हुए नीचे लिखे अनुसार उत्तर देने हो।।१०४॥ हे आयं, तू मुझे स्वयम्बुद्ध मन्त्रीका जीव जान, जिससे कि तूने महाबरुके भवमें सम्यगुह्मान प्राप्त कर कर्मीका क्षय करनेवाले जैनधर्मका ह्यान प्राप्त किया था।।१०५॥ उस अवमें तेरे वियोगसे सन्यक्कान प्राप्त कर मैंने दीका घारण की थी खोर आयुक्ते अन्तमें संन्यास-पूर्वक शरीर छोड़ सौधर्म स्वर्गके स्वयन्त्रम विमानमें मणिचूल नामका देव हुआ था। वहाँ मेरी आयु एक सागरसे कुछ अधिक थी। तत्पन्धात् वहाँसे च्युत होकर भूटोकमें उत्पन्न हुआ हूँ ॥१०६-१०७॥ जम्बू द्वीपके पूर्वविदेह क्षेत्रमें स्थित पुष्कलावती देशसम्बन्धी पुण्डरीकिणी नगरी-में प्रियसेन राजा और उनकी महाराझी सुन्दरी देवीके प्रीतिकर नामका बड़ा पुत्र हुआ हूँ और यह महातपस्वी प्रीतिदेव मेरा छोटा भाई है ॥१०८-१०९॥ हम दोनों भाइयोंने भी स्वयंप्रभ जिनेन्द्रके समीप दीक्षा छेकर तपोबछसे अवधिकान तथा आकाशगामिनी चारण ऋद्वि प्राप्त की है ॥११०॥ हे आर्य, हम दोनोंने अपने अवधिज्ञानरूपी नेत्रसे जाना है कि आप यहाँ उत्पन्न हुए हैं। चूँकि आप हमारे परम मित्र ये इसिंडए आपको समझानेके छिए हम छोग यहाँ आये हैं।।१११।। हे आर्य, तू निर्मेल सम्यग्दर्शनके बिना केवल पात्रदानकी विशेषतासे ही यहाँ उत्पन्न हुआ है यह निश्चय समझ ॥११२॥ महाबढ़के भवमें तूने हमसे ही तत्त्वज्ञान प्राप्त कर शरीर छोड़ा था परन्तु उस समय भोगोंकी आकाक्षाके दशसे तू सम्यग्दर्शनकी विशुद्धताको प्राप्त नहीं कर सका था ।।११३।। अब इम दोनों, सर्वश्रेष्ठ तथा स्वर्ग और मोश्रसम्बन्धी सुसके प्रधान कारणरूप सम्यग्दर्शनको देनेकी इच्छासे यहाँ आये हैं।।११४।। इसलिए हे आर्य, आजु सम्यन्दर्शन ग्रहण कर । उसके प्रहण करनेका यह समय है क्योंकि काललविधके बिना इस संसारमें जीवोंको सम्यग्दर्शनको उत्पत्ति नहीं होती है ॥११५॥ जब देशनालव्धि और काललव्धि आदि बहिरक्क कारण तथा करणछब्धिरूप अन्तरक्क कारण सामग्रीकी प्राप्ति होती है तभी

१. प्रवाहै: ३ . बुद्धा अ० । ३. बिनाशकम् । ४. पुष्कलावत्या अयं पौष्कलावतः तहिमन् । ५. अबिनाशितसंगमम् । ६. —संगतः अ०, प० । ७. त्यामावाबिह् ल०, अ० । ८. विद्धि । ९. भोगमूमिषु । १०. नालक्यो — म०, छ० । ११. भवावः । १२. अञ्चलःकरण । 'करणं साधकतमं क्षेत्रगात्रेण्डियेष्वि । इत्यभिवामात् । १३. विशुद्धदृक् व०, अ०, प०, द०, स०, म०, छ० ।

त्रामाद् द्वंतमोहस्य सम्यवस्वादानमादितः । अन्तोरनादिमिध्यात्वकळक्किकि छारमनः ॥११०॥ यथा पिसोद्योद्भान्तस्वान्तवृत्तेस्तद्द्वस्यात् । वयार्थद्र्यनं तद्वद्नतमोहोपशान्तितः ॥११०॥ अनिर्वं य तमो नैशं तथा नोद्यतेऽशुमान् । तथावुद्धिय मिष्यास्वतमो नोदेति दर्शनम् ॥११०॥ अनिर्वं य तमो नैशं तथा नोद्यतेऽशुमान् । तथावुद्धिय मिष्यास्वतमो नोदेति दर्शनम् ॥११०॥ विधा विधा मिष्यास्वप्रकृति करणैकितः । मन्यारमा द्वास्वन् कर्मस्यिति सम्यवस्वमाग् मनेत्।।१२०॥ आप्तागमपदार्थानां श्रद्धानं परमा मुदा । सम्यवदर्शनमाम्नातं तन्म्ले ज्ञानचेष्टिते ॥१२२॥ अगरमादिमुक्तिपर्यन्ततस्वश्रद्धानमञ्जसा । व्रिमिर्मृदैरनालीक्षमष्टाक्चं विद्याद्वर्शनम् ॥१२२॥ तस्य प्रश्नमसंवेगावास्तिवस्यं चानुकम्यनम् । गुणाः श्रद्धात्वस्याश्रेष्ठस्याश्रेष्ठ पर्यवाः ॥१२२॥ तस्य निःशक्कित्वद्वादिन्यष्टावक्चानि निश्चितु । वैरंश्रुमिरिवाभाति रस्तं सद्दर्शनाद्वयम् ॥१२२॥ श्रद्धां बहीदि सन्मार्गे भोगकाक्श्रामपाकुत । विचिकित्साद्वयं दिस्या मजस्यामृद्विध्यताम् ॥१२५॥ कृत्यवृद्धणं धर्मे मकस्यानिगृहनैः । मार्गाष्यक्षति धर्मस्ये स्थितीकरणमाचर ॥१२६॥ रस्तवित्ययस्यार्थसञ्च वात्यस्यमातन् । विचेहि धासने जैने यथात्वक्ति प्रमावनाम् ॥१२७॥ देवतालोकपाण्यव्यव्यामोहांश्र समुरस्य । मोहान्यो हि जनस्तस्यं पश्यक्वि न पश्यति ॥१२८॥

यह भन्य प्राणी विज्ञद्ध सम्यग्दर्शनका धारक हो सकता है।।११६॥ जिस जीवका आत्मा अनादि-कालसे लगे हुए मिध्यात्वरूपी कलंकसे दूषित हो रहा है, उस जीवको सबसे पहले दर्शनमोह-नीय कर्मका उपशम होनेसे औपशमिक सम्यक्तको प्राप्ति होतो है ॥११७॥ जिस प्रकार पित्तके उदयसे उद्भान्त हुई चित्तवृत्तिका अभाव होनेपर क्वीर आदि पदार्थीके यथार्थस्वरूपका परिज्ञान होने लगता है उसी प्रकार अम्तरङ्ग कारणरूप मोहनीय कर्मका उपशम होनेपर जीव आदि पदार्थोंके यथार्थस्वरूपका परिज्ञान होने छगता है ॥११८॥ जिस प्रकार सूर्य रात्रिसम्बन्धी अन्धकारको दूर किये बिना उदित नहीं होता उसी प्रकार सम्यग्दर्शन मिध्यात्व-रूपी अन्धकारको दूर किये बिना उदित नहीं होता—प्राप्त नहीं होता ।।११९।। यह भन्य जीव, अधःकरण, अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन तीन करणों-द्वारा मिथ्यात्वप्रकृतिके मिथ्यात्व, सम्यङ्मिथ्यात्व और सम्यक्त्वप्रकृतिरूप तीन खण्ड करके कर्मोंकी स्थिति कम करता हुआ सम्बन्दिष्ट होता है ॥१२०॥ चीतराग सर्वज्ञ देव, आप्तोपज्ञ, आगम और जीवादि पदार्थीका बड़ी निष्ठासे श्रद्धान करना सम्यग्दर्शन माना गया है। यह सम्यग्दर्शन, सन्याक्षान और सम्यक्षारित्रका मूळ कारण है। इसके विना वे दोनों नहीं हो सकते ॥१२१॥ जीवादि सात ते स्वोंका तीन मृद्तारहित और आठ अंगसहित यथार्थ श्रद्धान करना सम्यादर्शन है ॥१२२॥ प्रशम, संवेग, आस्तिक्य और अनुकम्पा ये चार सम्यादर्शनके गुण हैं और श्रद्धा, रुचि, स्पर्श तथा प्रत्यय ये उसके पर्याय हैं ॥१२३॥ निःशंकित, निःका-क्षित, निर्विचिकित्सा, अमृदृदृष्टि, उपगृहन, वात्सत्य, स्थितिकरण और प्रभावना थे सम्य-ग्दर्शनके आठ अंग हैं। इने आठ अंगरूपी किरणोंसे सम्यग्दर्शनरूपी रक्न बहुत ही शोभाय-मान होता है।। १२४।। हे आर्य, तू इस श्रेष्ठ जैनमार्गमें शंकाको छोड़-किसी प्रकारका सन्देह मत कर, भोगोंकी इच्छा दूर कर, ग्लानिको छोड़कर अमृददृष्टि (विवेकपूर्ण दृष्टि) को प्राप्त कर दोषके स्थानोंको छिपाकर समीचीन धर्मको वृद्धि कर, मार्गसे विचलित होते हुए धर्मात्माका स्थितीकरण कर, रज्ञत्रयके भारक आर्य पुरुषोंके संघमें प्रेमभावका विस्तार कर और जैन-शासनकी शक्तिके अनुसार प्रभावना कर ॥१२५-१२७॥ देवमृहता, लोकमहता और

१. प्रवमोपशमसम्बन्धादानम् । २. दूषितः ३. तिशाया इदम् । ४. मिथ्यास्वसम्बन्धिमध्यात्व-सम्यक्ष्त्वप्रकृतिभेदेन । ५. तद्वर्शनं मूलं कारणं ययोः । ६. आनचारिते । ७. जीवादिमोक्षपर्यन्तसप्ततस्य-श्रद्धानम् । ८. स्वपराश्रयमेदेन द्वयम् ।

प्रतीहि धर्मसर्वस्वं दर्शनं चारदर्शनं । तस्मिन्नासे वृदापाणि न सुलानोइ देहिनाम् ॥१२९॥ लब्धं तेनैव सरजन्म स कृतार्थः स पण्डितः । परिस्फुरित निब्धां वस्य सद्दर्शनं हृदि ॥१३०॥ सिक्पिसादसोपानं विद्धि दर्शनमप्रिमम् । दुर्गतिहारसंरोधि कथाटपुटमूर्जितम् ॥१३३॥ सिक्पिसादसोपानं विद्धि दर्शनमप्रिमम् । दुर्गतिहारसंरोधि कथाटपुटमूर्जितम् ॥१३३॥ सिक्पिस्तर्भूतं हृदरं स्वमीक्षवेदमनः । बीकाभरणहारस्य तरसं तरसं तरसंपमम् ॥१३३॥ अलंकरिष्णु रोचिष्णु रक्षसारमनुत्तरम् । सम्यक्तं इद्वे धत्स्य सुक्तिश्रोहारविश्रमम् ॥१३३॥ सम्यव्दर्शनसद्धं वेनासादि दुरासदम् । सोऽचिरान्मुक्तिपर्यन्तां वे सुलतातिमवाष्णुयात् ॥१३५॥ सक्यसद्दर्शनो जीवो सुदूर्तमपि पद्यक्यः । संसारस्वतिको स्विद्धा कुस्ते द्वासिनोमसौ ॥१३५॥ सुदेवस्वसुमानुष्यं जन्मनी तस्य नेतरत् । दुर्जन्म जावते जातु हृदि यस्यास्ति दर्शनम् ॥१३६॥ स्वेदवस्तसुमानुष्यं जन्मनी तस्य नेतरत् । दुर्जन्म जावते जातु हृदि यस्यास्ति दर्शनम् ॥१३६॥ कि वा बहुमिरास्तरौः इस्तिविद्यान्त्र प्रमाणयन् । समन्यश्ररणो मृत्वा प्रतिपद्यस्य दर्शनम् ॥१३८॥ उत्तमाङ्गमित्रान्ते । सुक्रयक्तेषु प्रभानाङ्गमासाः सद्वर्शनं विद्यः ॥१३९॥ उत्तमाङ्गमित्रान्ते नेतर्वन्तन्ति । सुक्रयक्तेषु प्रभानाङ्गमासाः सद्वर्शनं विद्यः ॥१३९॥

पाषण्ड, मृद्ता इन तीन मृद्ताओंको छोड़ क्योंकि मृद्ताओंसे अन्धा हुआ प्राणी तत्त्वोंको देखता हुओ भी नहीं देखता ॥१२८॥ हे आर्य, पदार्थके ठीक-ठीक स्वरूपका दर्शन करनेवाले सम्यादर्शनको ही तु धर्मका सर्वस्व समझ, उस सम्यादर्शनके प्राप्त हो चुकनेपर संसारमें ऐसा कोई सख नहीं रहता जो जीवोंको प्राप्त नहीं होता हो ॥१२९॥ इस संसारमें उसी पुरुषने श्रेष्ठ जन्म पाया है, वही कृतार्थ है और वही पण्डित है जिसके हृदयमें छल्राहत-बास्तविक सम्यादर्शन प्रकाशमान रहता है ॥१३०॥ हे आर्य, तू यह निश्चित जान कि यह सम्यादर्शन मोक्षरूपी महलकी पहली सीढ़ी है। नरकादि दुर्गतियोंके द्वारको रोकनेवाले मजबूत किवाड़ हैं, धर्मरूपी वृक्षकी स्थिर जड़ है, स्वर्ग और मोक्षरूपी घरका द्वार है और शीलरूपी रज्ञहारके मध्यमें लगा हुआ श्रेष्ठ रज्ञ है।।१३१-१३२।। यह सम्यग्दर्शन जीवोंको अलंकुत करने-वाला है, स्वयं देदीप्यमान है, रह्मोंमें श्रेष्ठ है, सबसे उत्कृष्ट है और मुक्तिरूपी लक्ष्मीके हारके समान है। ऐसे इस सम्यग्दर्शनरूपी रत्नहारको हे भन्य, तू अपने हृदयमें धारण कर ॥१३३॥ जिस पुरुषने अत्यन्त दुर्लभ इस सम्यग्दर्शनरूपी श्रेष्ठ रज्ञको पा लिया है वह शीव्र ही मोक्ष तकके सुखको पा लेता है ॥१३४॥ देखो, जो पुरुष एक मुहूर्तके लिए भी सम्यग्दर्शन प्राप्त कर लेता है वह इस संसाररूपी बेलको काटकर बहुत ही छोटी कर देता है अर्थात बह अर्द्ध पुदुगल परावर्तनसे अधिक समय तक संसारमें नहीं रहता ॥१३५॥ जिसके हृदयमें सम्यग्दर्शन विद्यमान है वह उत्तम देव और उत्तम मनुष्य पर्यायमें ही उत्पन्न होता है। उसके नारकी और तिर्यक्कोंके खोटे जन्म कभी भी नहीं होते ॥१३६॥ इस सम्यग्दर्शनके विषयमें अधिक कहनेसे क्या लाभ ी इसकी तो यही प्रशंसा पर्याप्त है कि सम्यग्दर्शनके प्राप्त होनेपर अनन्त संसार भी सान्त (अन्तसहित) हो जाता है ॥१३०॥ हे आर्य, तू मेरे कहनेसे अर्हन्त देवकी आज्ञाको प्रमाण मानता हुआ अनन्यशरण होकर अन्य रागी द्वेषी देवताओंकी शरणमें न जाकर सम्बन्दर्शन स्वीकार कर ॥१३८॥ जिस प्रकार शरीरके इस्त, पाद आदि अंगोंमें मस्तक प्रधान है और मुखमें नेत्र प्रधान है उसी प्रकार मोक्षके समस्त अंगोंमें गण-

१. जानीहि । २. चारुदर्शनम् ब०, अ०, प०, म०, स०, छ० । ३. प्राप्ते सति । ४. दुर्लभानि । ५. कवाटपट- म०, छ० । ६. कान्तिमत् । ७. तरलोपलम् स०, ट० । मध्यमणिः 'उपलो रत्नपायाणौ उपला शर्करापि च' इति । 'तरलो हारमध्यगः' इत्यमरः । 'हारमध्यितं रत्नं तरलं नायकं बिदुः' इति हलायुषः । ८. शोभाम् । ९. प्राप्तम् । १०. सुक्षपरम्पराम् ।

अपास्य कोक पाषण्डदेवतासु विमृद्धताम् । परतिर्थिरनाकीदमुष्ण्यकीकुरु दर्शनम् ॥१४०॥
संसारकिकायामं क्रिन्थि सद्दर्शनासिना । नासि नासक्षमध्यस्यं मविष्यसीर्थनायकः ॥१४१॥
सम्बद्धसमिषे कृत्यैवमासस्कृत्यनुसारतः । कृतार्थं देवनास्मानिर्माक्ष्येषा श्रेयसे त्यया ॥१४२॥
स्वम्यस्यमावकम्येषाः सम्यक्त्वमविकम्बितम् । मवाम्युषेस्तरण्डं तत् हैन्त्रणात् किं यत विद्यसि ॥१४३॥
सद्दर्शे क्षीव्यनुत्पत्तिः पृथिवीष्वपि षट्स्वषः । त्रिषु देवनिकायेषु नीषेष्वन्येषु वान्विक ॥१४४॥
स्वित्तं क्षेणमञ्ज्ञास्य सम्यगाराष्य दर्शनम् । प्राप्तासि परमस्थानसक्तं है त्वमनुक्रमात् ॥१४५॥
स्वतं तत् क्षेणमुत्स्वत्र सम्यगाराष्य दर्शनम् । प्राप्तासि परमस्थानसक्तं वर्शनम् ॥१४५॥
स्वतं कित्ववैदेव मवैः श्रेयोऽनुवन्धिमः । ध्यानाश्विद्यक्षमाणी प्राप्तास्थः ।
द्वित प्रीविकराचार्यवचनं स प्रमाचयन् । स्वानिराद्धे सम्यग्दर्शनं प्रीतमानसः ॥१४८॥
स सद्वर्शनमासाथ सप्रियः पिप्रियेतरास् । पुष्णात्यकव्यकासो हि देहिनां महतीं धतीम् ॥१४९॥
प्राप्तः । स्वानुगां ह्वां सम्यग्दर्शनकण्ठिकाम् । यौवराज्यपदं सोऽस्थान् सुक्तिसाम्राज्यसम्यदः॥१४०॥

धरादि देव सम्यग्दर्शनको ही प्रधान अंग मानते हैं ॥१३९॥ हे आर्य, तू छोकमूढ्ता, पाषण्डि-मुद्दता और देवमुद्दताका परित्याग कर जिसे मिध्यादृष्टि प्राप्त नहीं कर सकते ऐसे सन्यादर्शन-को उज्जवल कर-विशुद्ध सम्यग्दर्शन धारण कर ॥१४०॥ तू सम्यग्दर्शनरूपी तलवारके द्वारा संसाररूपी छताकी दीर्घताको काट । तू अवश्य ही निकट भन्य है और भविष्यत्कालमें तीर्थंकर होनेवाला है ॥१४१॥ हे आर्थ, इस प्रकार मैंने अरहन्त देवके कहे अनुसार, सम्यग्-दर्शन विषयको छेकर, यह उपदेश किया है सो मोश्ररूपी कल्याणकी प्राप्तिके छिए तुझे यह अवश्य ही प्रहण करना चाहिए॥१४२४ इस प्रकार वे मुनिराज आर्थ वजाजंघको समझाकर आर्या श्रीमतीसे कहने छगे कि माता, तू भी बहुत शीघ्र ही संसाररूपी समुद्रसे पार करनेके लिए नौकाके समान इस सम्यग्दर्शनको प्रहण कर । वृथा ही स्रीपर्यायमें क्यों खेद-खिन हो रही है ? ॥१४३॥ हे माता, सब क्षियोंमें, रक्षप्रभाको छोड़कर नीचेकी छह पृथिवियोंमें भवन-वासी व्यन्तर और ज्योतिषी देवोंमें तथा अन्य नीच पर्यायोंमें सस्यग्दृष्टि जीवोंकी उत्पत्ति नहीं होती ।।१४४।। इस निन्ध स्नीपर्यायको धिक्कार है जो कि निर्मन्थ-दिगम्बर मुनिधर्म पाछन करनेके लिए बाधक है और जिसमें विद्वानोंने करीप (कण्डाकी आग) की अग्निके समान कामका सन्ताप कहा है ॥१४५॥ हे माता, अब तु निर्दोष सम्यग्दर्शनकी आराधना कर और इस स्वीपर्यायको छोड़कर कमसे सप्त परम स्थानोंको प्राप्त कर। भावार्थ-१ 'सज्जाति', २ 'सद्गृहस्थता' (श्रावकके वत), ३ 'पारिव्रज्य' (सुनियोंके वत), ४ 'सुरेन्द्र पद', ५ 'राज्यपद' ६ 'अरहन्तपद', ७ 'सिद्धपद' ये सात परम स्थान (उत्कृष्टपद) कहलाते हैं। सम्यन्दृष्टि जीव क्रम-क्रमसे इन परम स्थानोंको प्राप्त होता है ॥१४६॥ आप छोग कुछ पुण्य भवोंको धारण कर ध्यानरूपी अग्निसे समस्त कर्मीको भस्म कर परम पदको प्राप्त करोगे ॥१४७॥

इस प्रकार प्रीतिकर आचार्यके वचनोंको प्रमाण मानते हुए आर्थ वज्जजंघने अपनी स्नीके साथ-साथ प्रसम्भवित्त होकर सम्यग्दर्शन धारण किया ॥१४८॥ वह वज्जजंघका जीव अपनी प्रियाके साथ-साथ सम्यग्दर्शन पाकर बहुत ही सन्तुष्ट हुआ। सो ठीक ही है, अपूर्व वस्तुका छाभ प्राणियोंके महान सन्तोषको पुष्ट करता ही है ॥१४९॥ जिस प्रकार कोई राजकुमार सूत्र (तन्तु)

१. पाखण्ड-प०, द०। पाखण्ड-प०, छ०। २. परशास्त्रैः परवादिभिर्वा। ३. अधिकारं कृत्वा। ४. शीझम्। ५. कारणात्। ६. स्त्रीत्वात्। ७. विकलेन्द्रियजातिषु। ८. चाम्बिके द०। ९. लुटि मध्यमपृद्यैकवचनम्। १०, 'सण्जातिः सद्गृहस्यत्वं पारित्राज्यं सुरेन्द्रता। साम्राज्यं परमार्हन्त्यं निर्वाणं चेति सप्तथा॥'' ११, आप्ल, व्याप्तौ लुटि। १२, सवनितः। १३, आगम।

सापि सम्यक्त्वलाभेन नितरामतुषत् सती । विश्वद्धपुंस्त्वयोगेन निर्वाणममिलाषुका ॥१५१॥
भक्षव्धपूर्वमास्त्राच सद्दर्शनरसायनम् । प्रापतुस्तौ परां पुष्टि धमें कर्मनिवर्षणे ॥१५२॥
शावृंलायांद्योऽप्याम्यां समं सद्दर्शनामृतम् । तथा मेजुर्गुरोरस्य पादमूलमुपान्निताः ॥१५३॥
तौ दम्पती कृतानन्दसंद्धितमनोरयौ । मुनीन्द्रौ धमंसवेगाष्टिपरस्यास्पृक्षतां मुद्धः ॥१५४॥
जन्मान्तरनिवदेन प्रेम्णा विस्कारितेक्षणः । क्षणं मुनिपदाम्भोजसंस्पर्शात् सोऽन्वमृद्ध् धतिम् ॥१५५॥
कृतप्रणाममाश्रीमिराशास्य वमनुस्थितम् । ततो यथोषितं देशं तादृषी गन्तुमुचतौ ॥१५६॥
पुनर्दर्शनमस्त्वार्य सद्धमं मा स्म विस्मरः । इत्युक्त्वान्तिर्दितौ सद्धारणौ म्योमचारितौ ॥१५७॥
गतेऽथ चारणद्वन्द्वे सोऽमृदुत्किण्ठितः क्षणम् । प्रेयसां विप्रयोगो हि मनस्तापाय क्रस्यते ॥१५८॥
मुद्धमुनिगुणाध्यानै रार्व्यवात्मनो मनः । इति चिन्तामसौ मेजे चिरं धर्मानुवन्धिनोम् ॥१५५॥
भुनोति दवर्षु स्वान्तात् तनोत्यानस्दर्भु परम् । धि नोति च मनोष्टृत्तिमहो साथुसमागमः ॥१६॥
मुष्णाति दुरितं दूरात् परं पुष्णाति योग्यताम् । मृषः श्रेयोऽनुवध्नति प्रायः साधुसमागमः ॥१६१॥

में पिरोयी हुई मनोहर मालाको प्राप्त कर अपनी राज्यलक्ष्मीके युवराज पदपर स्थित होता है उसी प्रकार वह वजाजंघका जीव भी खूत्र (जैन सिद्धान्त) में पिरोयी हुई मनोहर सम्यग्दर्शन-रूपी कण्ठमालाको प्राप्त कर मुक्तिरूपी राज्यसम्पदाके युवराज-पदपर स्थित हुआ था ॥१४०॥ विशुद्ध पुरुषपर्यायके संयोगसे निर्वाण प्राप्त करनेकी इच्छा करती हुई वह सती आर्या भी सम्यक्तवकी प्राप्तिसे अत्यन्त सन्तुष्ट हुई थी॥ १५१॥ जो पहले कभी प्राप्त नहीं हुआ है ऐसे सम्यग्दर्शनरूपी रसायनका आस्वाद कर वे दोनों ही दम्पती कर्म नष्ट करनेवाले जैन धर्ममें बड़ी दृढ़ताको प्राप्त हुए ॥ १५२ ॥ पहन्ने कहे हुए सिंह, बानर, नकुल और सुकरके जीव भी गुरुदेव-प्रीतिकर मुनिके चरण-मूलका आश्रय लेकर आर्य वजांच और आर्या श्रीमतीके साथ-साथ ही सम्यग्दर्शनरूपी अमृतको प्राप्त हुए थे।। १५३॥ जिन्होंने हर्षसूचक चिह्नोंसे अपने मनोरथको सिद्धिको प्रकट किया है ऐसे दोनों दम्पतियोंको दोनों ही मुनिराज धर्म-प्रेमसे वार-वार स्पर्श कर रहे थे।। १५४॥ वह वज्रजंघका जीव जन्मान्तरसम्बन्धी प्रेमसे आँखें फाड़-फाड़कर श्री प्रीतिंकर मुनिके चरण-कमलोंकी ओर देख रहा था और उनके क्षण-भरके स्पर्शसे बहुत ही सन्तुष्ट हो रहा था ॥१५५॥ तत्पश्चात् वे दोनों चारण मुनि अपने योग्य देशमें जानेके लिए तैयार हुए। उस समय वजाजंघके जीवने उन्हें प्रणाम किया और कुछ दूर तक भेजनेके लिए वह उनके पीछे खड़ा हो गया। चळते समय दोनों मुनियोंने उसे आशीर्वाद देकर हितका उपदेश दिया और कहा कि है आर्य, फिर भी तेरा दर्शन हो, तू इस सम्यग्दर्शनरूपी समीचीन धर्मको नहीं भूछना। यह कहकर वे दोनों गगनगामी मुनि शीघ ही अन्तर्हित हो गये ॥ १५६-१५७॥

अनन्तर अब दोनों चारण मुनिराज चले गये तब वह बज्जंघका जीव क्षण एक तक बहुत ही उत्कण्ठित होता रहा। सो ठीक ही है, प्रिय मनुष्योंका विरद्द मनके सन्तापके लिए ही होता है।। १४८॥ वह बार बार मुनियोंके गुणोंका चिन्तवन कर अपने मनको आई करता हुआ चिर कालतक धर्म बदानेवाले नीचे लिखे हुए विचार करने लगा ॥१५९॥ अहा! कैसा आश्चर्य है कि साधु पुरुषोंका समागम हृदयसे सन्तापको दूर करता है, परम आनन्दको बदाता है और मनको वृत्तिको सन्तुष्ट कर देता है॥ १६०॥ प्रायः साधु पुरुषोंका समागम दूरसे ही पापको नष्ट कर देता है, उत्कृष्ट योग्यताको पुष्ट करता है, और अत्यधिक कल्याणको

१. धृतानन्द-प०, अ०, द०, स०। २. विस्तारितेकाणः अ०। ३. अन्तर्धिमगाताम्। ४. हमरणैः। ५. सन्तापम्। ६. आनन्दम्। ७. प्रीणयति ।

साधवी शुक्तिमार्गस्य साधनेऽपिंतधीधनाः । क्रोकानुवृत्तिसाध्यांशो नैयां कक्षन पुष्ककः ।।१६२॥
परानुमहतुद्या तु केवलं मार्गदेशनाम् । कुर्यदेऽमी प्रगत्यापि निसर्गोऽयं महारमनाम् ।।१६३॥
स्वदुःके निर्मृतारम्माः परदुःकेषु दुःसिताः । निर्म्यपेशं परार्थेषु वद्यकक्ष्या सुमुक्षनः ।।१६४॥
स्व वयं निस्पृहाः स्वेमे स्वेयं मूमिः शुक्तीविता । तथाप्यनुम्रहेऽस्माकं सावधानास्तपोधनाः ॥१६५॥
भवन्तु शुक्तिनः सर्वे सत्त्वा वृत्येष केवल्यं । यतो यतम्त्रे तेवैयां यतित्वं सिष्ठव्यते ।।१६६॥
पूर्वं नाम महीयांसः परार्थे कुर्वते रितम् । तूरावृषि समागस्य वयैतौ चारणावृत्यौ ॥१६७॥
प्रणापि चारणी साझात् पर्यामीव पुरःस्थितौ । तपस्तनृतपाचायत्वमूकृततन् सुनी ॥१६८॥
चारणी चरणहरुद्वे प्रणतं सृतुपाणिना । स्यूक्तरती स्वेहनिष्यं मो स्वधातामधिमस्तकम् ॥१६९॥
अपित्यतां च मां धर्मतृषितं दर्शनास्तवम् । अपास्य मोर्गसंतापं मिर्मूतं येन् मे मनः ॥५७०॥
सस्यं प्रीतिकरो अथायान् सुनिर्योऽस्मास्वदर्शयन् । प्रीति सर्वत्र प्रीतितः सन्मागंत्रतिवोधनात् ॥१७९॥।

बढाता है।।१६१।।ये साध पुरुष मोक्षमार्गको सिद्ध करनेमें सदा दत्तचित्त रहते हैं। इन्हें सांसारिक छोगोंको प्रसन्न करनेका कुछ भी प्रयोजन नहीं रहता ॥१६२॥ ये मुनिजन केवल परोपकार करनेकी बुद्धिसे ही उनके पास जा-जाकर मोक्षमार्गका उपदेश दिया करते हैं। वास्तवमें यह महापुरुषोंका स्वभाव ही है।।१६३॥ मोक्षकी इच्छा करनेवाले ये साधुजन अपने दुःख दूर करनेके लिए सदा निर्देय रहते हैं अर्थात् अपने दुःख दूर करनेके लिए किसी प्रकारका कोई आरम्भ नहीं करते। परके दुःसोंमें सदा दुःसी रहते हैं अर्थात उनके दुःस दूर करनेके लिए सदा तत्पर रहते हैं। और दूसरोंके कार्य सिद्ध करनेके लिए निश्चार्य भावसे सदा तैयार रहते हैं ॥१६४॥ कहाँ हम और कहाँ ये अत्यन्त निःश्पृह साधु ? और कहाँ यह मात्र सुखोंका स्थान भोगभूमि अर्थात् निःश्पृह मुनियोंका भोगभूमिमें जाकर वहाँ के मनुष्योंको उपदेश देना सहज कार्य नहीं है तथापि ये तपस्वी हम छोगोंके उपकारमें कैसे सावधान हैं ? ॥१६५॥ ये साधुजन सदा यही प्रयक्त किया करते हैं कि संसारके समस्त जीव सदा सखी रहें और इसीछिए वे यति (यतते इति यतिः) कहलाते हैं।। १६६।। जिस प्रकार इन चारण ऋद्विधारी पुरुषोंने दूरसे आकर हम छोगोंका उपकार किया उसी प्रकार महापुरुष दूसरोंका उपकार करनेमें सदा प्रीति रखते हैं।।१६७। तपरूपी अग्निके सन्तापसे जिनका झरीर अत्यन्त इश हो गया है ऐसे उन चारण मुनियोंको मैं अब भी साक्षातृ देख रहा हूँ, मानो वे अब भी मेरे सामने ही खड़े हैं।।१६८॥ मैं उनके चरण-कमछोंमें प्रणाम कर रहा है और वे दोनों चारणमुनि कोमछ हायसे मस्तकपर स्पर्श करते हुए मुझे स्नेहके बज़ीमृत कर रहे हैं।। १६९ ।। मुझ, धर्मके प्यासे मानवको उन्होंने सम्यग्दर्जनरूपी अमृत पिछाया है, इसीछिए मेरा मन भोगजन्य सन्तापको छोडकर अत्यन्त प्रसन्न हो रहा है।।१७०॥ वे प्रीतिकर नामके व्येष्ट मुनि सचमुचमें भ्रीतिकर हैं क्योंकि उनकी प्रीति सर्बन्न-गामी है और मार्गका उपदेश देकर उन्होंने हम छोगोंपर अपार प्रेम दरशाया है। भावार्थ-जो मनुष्य सब जगह जानेकी सामध्ये होनेपर भी किसी खास जगह किसी खास व्यक्तिके पास जाकर उसे उपदेश आदि देवे तो उससे उसकी अपार प्रीतिका पता चलता है। यहाँपर भी उन मुनियोंमें चारण ऋदि होनेसे सब जगह जानेकी सामध्ये थी परन्त उस समय अन्य जगह न जाकर वे वज्रजंबके जीवके पास पहें चे इससे उसके विषयमें उनकी अपार प्रीतिका पता

१. अनानुवर्तनम् । २. श्रेष्ठः । ३.-दर्शनम् अ०, स०। -देशनम् म०, रू०। ४. पुनस्त्वस् । ५. बाम्सा । ६. बारगर्षमी अ०, स०। ७. तापोऽन्तिः । ८. पानमकारयताम् । ९. भोगसन्तर्षम् प०, अ०, द०, स०, म०। १०. सर्वत्रगः प्रीतः म०, रू०।

महाबक्ष सदेऽप्यासीत् स्वयंबुद्धो गुरुः स नः । वितीर्य दर्शनं सम्यग्धुना तु विशेषतः ॥१७२॥
गुरुणां यदि संसर्गो न स्याच स्याद् गुणार्जनम् । विता गुणार्जनात् विवास्य जन्तोः सफलजन्मता।१७३।
स्तोपविद्धः सन् घातुर्यया याति सुवर्णताम् । तथा गुरुगुणाहिकद्यो मन्यारमा ख्रुद्धिस्प्रकृति ॥१७४॥
न विना यानपात्रेय तरितुं शस्यतेऽर्णयः । नर्ते गुरूपदेशाय सुतरोऽयं मवार्णयः ॥१७५॥
यथान्धतमसच्छ्यान् नार्थान् दीपाद् विनेक्षते । तथा जीवादिमार्याश्च नोपदेष्ट्विनेक्षते ॥१७६॥
वन्धवो गुरवश्चेति हुये संप्रीतये नृत्याम् । यन्धवोऽत्रेव संप्रीत्ये गुरवोऽमुत्र चात्र च ॥१७७॥
यतो गुरुनिदेशेन जाता नः खुद्धिराशी । ततो गुरुतरे मक्तिर्याः सर्वमिष्टं फलिष्यति ॥१७५॥
इति चिन्तयवोऽस्यासीद् दढा सम्यस्यमावना । सा तु क्रूपकतेवास्म सर्वमिष्टं फलिष्यति ॥१७९॥
समानमावनानेन साप्यम्ब्ल्रीमतीचरी । समानशिक्योश्चासीदाच्छित्वा प्रीतिरेनयोः ॥१८०॥
दम्यत्योरिति संप्रीत्या मोगाविविश्वतोश्चरम् । मोगकालस्तयोनिद्धा प्रापत् परुपत्रयोन्भितः ॥१८२॥
जीवितान्ते सुसं प्राणान् हित्वा तो पुण्यशेषकः । प्रापतुः कस्पमेशानं गृहादिव गृहान्तरम् ॥१८२॥
विकीयन्ते यथा मेघा प्राकालं कृतोदयाः । मोगम्भिभुतां देहास्तयान्ते विश्वराह्तः ॥१८२॥
यथा वैक्षियिक देहे न दोषमकसंमवः । तथा दिन्यमनुष्याणां देहे ख्रुदिख्ताहृता ॥१८४॥

चलता है।।१७१।। महाबल भवमें भी वे मेरे स्वयम्बुद्ध नामक गुरु हुए थे और आज इस भवमें भी सम्यग्दर्भन देकर विशेष गुरु हुए हैं ॥१७२॥ यदि संसारमें गुरुओंकी संगति न हो तो गुर्णोकी प्राप्ति नहीं हो सकती और गुणोंकी प्राप्तिके बिना इस जीवके जन्मकी सफलता कहाँ हो सकती है ? ।।१७३।। जिस प्रकार सिद्ध रसके संयोगसे तांबा आदि धातुर सुवर्णपनेको प्राप्त हो जाती हैं उसी प्रकार गुरुदेवके उपदेशसे प्रकट हुए गुणोंके संयोगसे अठय जीव भी शुद्धि-को प्राप्त हो जाते हैं।।१७४। जिस प्रकार जहाजके बिना समुद्र नहीं तिरा जा सकता है उसी प्रकार गुरुके उपदेशके बिना यह संसाररूपी समुद्र नहीं तिरा जा सकता ॥१७५॥ जिस प्रकार कोई पुरुष दीपकके बिना गाढ़ अन्धकारमें छिपे हुए घट, पट आदि पदार्थोंको नहीं देख सकता उसी प्रकार यह जीव भी उपदेश देनेवाले गुरुके बिना जीव, अजीव आदि पदार्थोंको नहीं जान सकता ॥१७६॥ इस संसारमें भाई और गुरु ये दोनों ही पदार्थ मनुष्योंकी प्रीतिके छिए हैं। पर भाई तो इस लोकमें ही प्रीति उत्पन्न करते हैं और गुरु इस लोक तथा परलोक, दोनों ही छोकोंमें विशेष रूपसे प्रीति उत्पन्न करते हैं ॥१७अ। जब कि गुरुके उपवेशसे ही हम छोगों-को इस प्रकारकी विशुद्धि प्राप्त हुई है तब हम चाहते हैं कि जन्मान्तरमें भी मेरी भक्ति गुरुदेवके चरण-कमलोंमें बनी रहे ॥१७८॥ इस प्रकार चिन्तवन करते हए बज्जबंबकी सम्यक्त्य भावना अत्यन्त हद् हो गयी। यही भावना आगे चलकर इस वजाजंघके लिए कल्पछताके समान समस्त इष्ट फर देनेवासी होगी ॥१७९॥ श्रीमतीके जीवने भी वज्रजंघके जीवके समान ऊपर छिसे अनुसार चिन्तन किया था इसछिए इसकी सन्यक्त भावना भी सुदृद् हो गयी थी। इन दोनों पति-पत्नियोंका स्वभाव एक-सा था इसलिए दोनोंमें एक-सी अस्वण्ड शीति रहती यी ।।१८०।। इस प्रकार प्रीतिपूर्वक भोग भोगते हुए उन दोनों दम्पतियोंका तीन पस्य प्रमाण भारी काल व्यतीत हो गया ॥१८१॥ और दोनों जीवनके अन्तमें सुखपूर्वक प्राण श्रीकृकर बाकी बचे हुए पुण्यसे एक घरसे दूसरे घरके समान ऐशान स्वर्गमें जा पहुँचे ॥१८२॥ जिस प्रकार वर्षाकालमें मेघ अपने-आप ही उत्पन्न हो जाते हैं और समय पाकर आप ही विस्तीन हो जाते हैं उसी प्रकार भोगभूमिज जीवोंके शरीर अपने-आप ही उत्पन्न होते हैं और जीवनके अन्तमें अपने-आप ही विछीन हो जाते हैं ॥१८३॥ जिस प्रकार वैकियिक

१. गुरुषा यदि— न०, प०, स०। २. --पश्य म०, छ०। ३. अन्तम्। ४. प्रसितः। ५. सदस्ते म०, स०। ६. विशरणशीलः। ७. भोगभूमिजानाम्।

विमाने श्रीप्रमे तत्र नित्यालोकं स्फुरश्यमः । स श्रीमान् वञ्चवङ्वार्थः श्रीधरास्यः सुरोऽमवत् ॥१८५॥ सापि सम्यवस्वमाहातम्यात् स्त्रैणाद् विक्लेषमीयुषी । स्ययंप्रमविमानेऽभूत् तत्सनामा सुरोत्तमः॥१८६॥ भावृंकार्याद्योऽप्यस्मिन् कल्पेऽनस्यसुलोद्ये । महर्दिकाः सुरा जाताः पुण्यैः किं नु दुरासदम् ॥१८७॥ ऋते धर्मात् कुतः स्वर्गः कुतः स्वर्गादते सुलम् । तस्मात् सुलार्थिनां सेच्यो धर्मकल्पतरुक्षितम् ॥१८८॥ शार्वृक्षभूतपूर्वी यः स विमाने मनोहरे । वित्राङ्गदे उवकल्मीकिरमृत्वित्राङ्गदोऽमरः ॥१८५॥ वराहार्यश्च नन्दाक्ये विमाने मणिकुण्डकी । उवकल्पाकुर्वकेषूरमणिकुण्डकपूषितः ॥१९०॥ नन्यावर्त्तविमानेऽभूद् वानरायौ मनोहरः । सुराङ्गनामनोहारिचतुराकारसुन्दरः ॥१९२॥ प्रमाकरविमानेऽभूद् वानरायौ मनोहरः । सुराङ्गनामनोहारिचतुराकारसुन्दरः ॥१९२॥ इत पुण्योदयालेषां स्वर्कोकस्थलभोगिनाम् । स्वसीन्द्यंभोगादिवर्णना कक्तिवाङ्गवर् ॥१९२॥

शार्द् लिविकी जितम् इत्युच्यैः प्रमदोदयात् सुरवरः श्रीमानसौ श्रीचरः स्वर्गश्रीनयनोरसवं द्युचितरं विश्वद्वपुर्मास्वरम् । कान्तामिः कलमाविणीमिक्वितान् मोगान् मनोरश्रद्धान् भुजानः सत्तोरसवैररमत स्वस्मिन् विमानोत्सवे ॥३९४॥

झरोरमें दोष और मल नहीं होते उसी प्रकार भोगभूमिज जीवोंके झरीरमें भी दोष और मल नहीं होते। उनका शरीर भी देवोंके शरीरके समान ही शुद्ध रहता है।।१८४।। वह वजजंब आर्थ ऐशान स्वर्गमें हमेशा प्रकाशमान रहनेवाले श्रीप्रभ विमानमें देदीप्यमान कान्तिका धारक श्रीधर नामका ऋद्विधारी देव हुआ ॥१८५॥ और आर्था श्रीमती भी सम्यग्दर्शनके प्रभावसे स्नीलिङ्गसे छुटकारा पाकर उसी ऐझान स्वर्गके स्वयम्प्रभ विमानमें स्वयम्प्रभ नामका उत्तम देव हुई ॥१८६॥ सिंह, नकुछ, वानर और शूकरके जीव भी अत्यन्त सुखमय इसी ऐशान स्वर्गमें बड़ी-बड़ी ऋद्भियोंके धारक देव हुए। सो ठीक ही है पुण्यसे क्या दुर्लभ है ? ।।१८७। इस संसारमें धर्मके बिना स्वर्ग कहाँ ? और स्वर्गके बिना सुख कहाँ इसलिए सुख चाइनेवाले पुरुषोंको चिरकाल तक धर्मरूपी कल्पवृक्षकी ही सेवा करनी चाहिए।।१८८। जो जीव पहले सिंह था वह चित्रांगद नामके मनोहर विमानमें प्रकाशमान मुकुटका धारक चित्रांगद नामका देव हुआ।।१८९।। शुक्ररका जीव नन्द नामक विमानमें प्रकाशमान मुकुट, बाजूबन्द और मणिमय कुण्डलोंसे भूषित मणिकुण्डली नामका देव हुआ ॥१९०॥ वानरका जीव नन्यावर्ते नामक विमानमें मनोहर नामका देव हुआ जो कि देवांगनाओं के मनको हरण करनेवाछे सुन्दर आकारसे शोभायमान था ॥ १९१ ॥ और नकुलका जीव प्रभाकर विमानमें मनोरथ नामका देव हुआ जो कि सैकड़ों मनोरथोंसे प्राप्त हुए दिव्य भोगरूपी अमृतका सेवन करने-वाळा था ॥१९२॥ इस प्रकार पुण्यके उदयसे स्वर्गलोकके सुख भोगनेवाले उन छहीं जीवोंके रूप, सीन्द्र्य, भोग आदिका वर्णन लिखतागदेवके समान जानना चाहिए ॥१९३॥ इस प्रकार पुण्यके उदयसे स्वर्गलक्ष्मीके नेत्रोंको उत्सव देनेवाले, अत्यन्त पवित्र और चमकीले शरीरको धारण करनेवाला वह ऋद्धिधारी श्रीधर देव मधुर बचन बोलनेवाली देवाङ्गनाओंके साथ मनोहर भोग भोगता हुआ अपने ही विमानमें अनेक उत्सवों-द्वारा कीड़ा करता था ॥१९४॥

१. ऐशानकल्पे । २. तेन विमानेन समानं नाम यस्यासी श्रीस्वयंत्रभ इत्यर्थः । ३. -मुकुट- अ०, प०, द० । ४. मनोहरनामा । ५. -भोगामृताशनः । ६. देवः । ७. -सुखभागिनाम् अ०, प०, स०, द०, म० । ८. -भीशुरम् अ०, स० ।

कान्तानां करपस्कवैश्रंदुतकेः संवाद्यमानक्रमः
तद्वक्त्रेन्दुश्चित्रिमतांश्चसिक्तेः संसिक्यमानो सुद्धः ।
सभूविभ्रमतत्कटाक्षविशिषेकंद्वयोक्ततोऽनुक्षणं
मोगाङ्गरिष सोज्यपत् प्रसुदितो वरस्यंज्ञिनः श्रीधरः ॥१९५॥
इत्यापं भगवज्जिनसेनाचार्यप्रयाति त्रिषष्टिसञ्च्याश्रीमहापुराणसंग्रहे
श्रीमतीयज्ञज्ञार्यसम्यग्दशैनोत्पत्तिवर्णनं नाम
नवमं पर्व ॥६॥

कभी देवाङ्गनाएँ अपने कोमछ करपल्छवोंसे उसके चरण दवाती थीं, कभी अपने मुसल्पी चन्द्रमासे निकछती हुई मन्द मुसकानकी किरणोंरूपी अछसे बार-बार उसका अभिवेक करती थीं और कभी मौंहोंके विछाससे युक्त कटाझरूपी बाणोंका उसे छह्य बनाती थीं। इस प्रकार आगामी काछमें तीर्यंकर होनेवाछा वह प्रसन्नचित्त श्रीधरदेव मोगोपमीगकी सामगीसे प्रत्येक क्षण सन्तुष्ट रहता था।।१९५॥

इस प्रकार कार्वनामसे प्रसिद्ध भगवज्जिनसेनाचार्यभणीत त्रिवष्टिलच्च ए। श्रीमहापुराण संप्रहमें श्रीमती क्रीर वज्जज्ज कार्यको सम्यव्दर्शनकी उत्पत्तिका वर्णन करनेवाला नवाँ पर्व समाप्त हुआ।।।६।।

<sup>.</sup> १. सद्भू-प० । सुम्नू स०, स० ।

## दशमं पर्व

स्थाम्येयुरबुद्धासी प्रयुक्ताविरक्षसा । स्वष्टुरं प्रास्कैवस्यं श्रीप्रमादिमिषिष्टतम् ॥१॥
जगरप्रीतिकरो बोऽस्य गुरुः प्रोतिकराह्मयः । सम्बिनुममीयाय वर्षया ससपर्यया ॥२॥
श्रीप्रमादी तमस्यच्यं सर्वज्ञमभिवन्य च । अस्वा धर्म सतोऽप्रक्षितिस्ति स्वमनीिषतम् ॥३॥
महावकमये येऽस्मन्मिन्त्रणो दुर्वशस्यः । काय ते रुक्धअन्मानः कीदसी या गति श्रिताः ॥४॥
इति पृष्टवते सस्मै सोऽवोचत् सर्वमावित् । तन्मनोध्वान्तसंतानम्पाकुर्वन् वर्षोऽप्रामः ॥४॥
स्वि स्वर्गगतेऽस्मायु रुक्धवोधिषु ते तदा । प्रपद्म दुर्शृति याता वियाता यत दुर्गतिम् ॥६॥
हो निगोतास्पर्वं वातौ तमोऽन्धं यत्र केयसम् । तसाविभयणोद्वर्त्तम् विद्वर्तेन्नमस्युमिः ॥७॥
भिवातं [तः] शतमतिः श्रभं मिध्यारवपरिपाकतः । विपाकक्षेत्रमान्नाते सिद्धं दुष्कृतकर्मणाम् ॥८।
मिथ्यारविषसंसुसा ये मार्गपरिपन्धिनः । ते यान्ति दीर्षमध्याने कुर्योन्यावर्त्तसंकुरुम् ॥९॥
तमस्यन्धे निमजन्ति भ्रवत्तानद्विषयो नराः । आसोपज्ञमतो वानं बुर्थोऽभ्यस्येदनारतम् ॥९०॥

अथानन्तर किसी एक दिन श्रीधरदेवको अवधिज्ञानका प्रयोग करनेपर यथार्थ रूपसे माल्म हुआ कि हमारे गुरु श्रीप्रभ पर्वतपर विराजमान हैं और उन्हें केवलक्कान प्राप्त हुआ है ॥१॥ संसारके समस्त प्राणियोंके साथ प्रीति करनेवाले जो प्रीतिकर सुनिराज थे वे ही इसके गुरु थे। इन्हींकी पूजा करनेके लिए अच्छी-अच्छी सामग्री लेकर श्रीधरदेव उनके सम्मुख गया।।२।। जाते हो उसने श्रीप्रभ पर्वतपर विद्यमान सर्वेझ प्रीतिंकर महाराजकी पूजा की. उन्हें नमस्कार किया, धर्मका स्वरूप सना और फिर नीचे लिखे अनुसार अपने मनकी बात पूछी ।।३।। हे प्रभो, मेरे महाबल भवमें जो मेरे तीन मिध्यादृष्टि मन्त्री थे वे इस समय कहाँ उत्पन्न हुए हैं, वे कौन∙सी गतिको प्राप्त हुए हैं ? ॥४॥ इस प्रकार पृछनेवाले श्रीधरदेवसे सर्वझदेव. अपने वचनरूपी किरणींके द्वारा उसके हृद्यगत समस्त अज्ञानान्धकारको नष्ट करते हुए कहने छने।।५॥ कि है भव्य, जब तू महाबछका शरीर छोड़कर स्वर्ग चला गया और मैंने रबन्नयको प्राप्त कर दीक्षा धारण कर छी तब खेद है कि वे तीनों ढीठ मन्त्री कुमरणसे मरकर दुर्गतिको प्राप्त हुए थे।।६॥ उन तीनोंमें से महामति और संभिन्नमति ये दो तो उस निगोद स्थानको प्राप्त हुए हैं जहाँ मात्र सघन अझानान्धकारका ही अधिकार है और जहाँ अत्यन्त तप्त सीछते हुए जलमें उठनेवालो खलबलाइटके समान अनेक बार जन्म मरण होते रहते हैं ॥७॥ तथा शतमति मन्त्री अपने सिध्यात्वके कारण नरक गति गया है। यथार्थमें खोटे कर्मीका फल भोगनेके लिए नरक ही मुख्य क्षेत्र है ॥८॥ जो जीव मिध्यात्वरूपी विषसे मूर्च्छित होकर समीचीन जैन मार्गका विरोध करते हैं वे कुयोनिरूपी भँवरोंसे ज्याप्त इस संसाररूपी मार्गमें दीर्घकाछ तक घूमते रहते हैं ॥९॥ चूँ कि सम्यगहानके विरोधी जीव अवश्य ही नरकरूपी गाढ़ अन्धकारमें

१. --येद्युः प्राबुद्धासौ म०। -प्रबुद्धासौ स०। २. क्राटिति। ३. जगतप्रीतिकरो स०। ४. श्रीष्ठरस्य। ५. विप्राता स्व विप्राता वत बुद्ध्यापि दुर्गतिम् म०, स०। विप्राता वृद्ध्यापि दुर्गतिम् म०, स०। विप्राता वृद्ध्यापि दुर्गतिम् म०, स०। विप्राता वृद्ध्याः। ८. निगोदास्पदं द०, म०, स०। ९. निकृष्टपीडाश्रयलेपप्रचुरैः। तप्तादिश्रय-म०, ल०। १०, गतः शत-व०, व०, प०, स०, द०, म०, ल०। ११. क्षितम्। १२. सन्मागिविरोषिनः। १३. कालम्। 'व्यव्याविष्ठानि संस्थाने सास्रवस्कत्वकालयोः' इत्यभिष्ठानात्। १४. सतां क्षानम्। संक्षान-द०, स०, अ०, प०। १५. वतः कारणात्।

धर्मणात्मा वजत्यूद्धंमधर्मण पतत्यथः । मिश्रस्तु याति मानुष्यमिश्यासीकि विनिश्चनु ॥११॥ स एव शतवुद्धिते मिथ्याज्ञानस्य दाक्वंतः । द्वितीयनरके दुःखमनुसुक्केऽतिदारणम् ॥१२॥ सोऽयं स्वयंकृतोऽनथीं जन्तोरप्रजितात्मनः । यद्यं विद्विषन् धर्ममधर्मे कुरुते रतिम् ॥१३॥ धर्मात् सुखमधर्माक दुःखमिश्यविगानतः । धर्मकेपरतां धत्ते वुधोऽनथंजिहासया । ॥१४॥ धर्माः प्राणिद्या स्त्र्यं श्वान्तिः शांचं विद्वष्णता । जानवैराग्यवंपत्तिरधर्मस्तद्विपर्ययः ॥१५॥ तनोति विध्यासंगः सुलसंत वम्भिक्तः । स तीव्रमनुसंधत्ते तापं दीप्त इवानकः ॥१६॥ संतप्तस्तयः सुलसंत वम्भिक्तः । स तीव्रमनुसंधत्ते तापं दीप्त इवानकः ॥१६॥ संतप्तस्तयः स्वर्थान्तिः सुलसंत वम्भिक्तः । स तीव्रमनुसंधत्ते तापं दीप्त इवानकः ॥१७॥ विष्यासंगः सुलसंत वम्भिकृतः । स तीव्रमनुसंधत्ते तापं दीप्त इवानकः ॥१७॥ विष्यासंगः तर्वे दुरुविष्ठतम् । धनेहसि समभ्यणे यथाऽक्षकंञ्चनो विषम् ॥१८॥ यथोपच रतिर्जनन्तं तीवं जवस्यति कवसः । तथा दुरीहितैः पापमा यादीमवित दुर्दशः ॥१९॥ दुरन्तः कर्मणां पाको दद्दित कटुकं फकम् । येनात्मा पत्तितः श्वभे क्षणं दुःखान्न मुख्यते ॥२०॥ कीदशं नरके दुःखं तत्रोत्पत्तिः कृतोऽक्षिनाम् । इति चेष्ट्यणु तत्सम्यक् प्रणिधाय मनः क्षणम् ॥२१॥ हिसायां निरता ये स्युक्ते स्थावादतस्तराः । सुराक्तिकाः परस्रोष्ठ ये रता मद्यपाश्च ये ॥२२॥ हिसायां निरता ये स्युक्ते स्थावादतस्तराः । सुराक्तेकाः परस्रोष्ठ ये रता मद्यपाश्च ये ॥२२॥

निमग्न होते हैं इसिलए विद्वान् पुरुषोंको आप्त प्रणीत सम्यग्नानका ही निरन्तर अभ्यास करना चाहिए ॥१०॥ यह आत्मा धर्मके प्रभावसे स्वर्ग-मोक्स रूप उच्च स्थानोंको प्राप्त होता है। अधर्म-के प्रभावसे अधोगित अर्थात् नरकको प्राप्त होता है। और धर्म, अधर्म दोनोंके संयोगसे मनुद्य-पर्यायको प्राप्त होता है। हे भद्र, तू उपर्युक्त अर्हन्तदेवके वचनोंका निश्चय कर ॥११॥ वह तुम्हारा शतबुद्धि मंत्री मिध्याझानकी दृदतासे दूसरे नरकर्मे अत्यन्त भयंकर दुःख भोग रहा है ॥१२॥ पापसे पराजित आत्माको स्वयं किये हुए अनर्थका यह फल है जो उसका धर्मसे द्वेष और अधर्मसे प्रेम होता है ॥१३॥ 'धर्मसे सुल प्राप्त होता है और अधर्मसे दुःख मिलता है' यह बात निर्विवाद प्रसिद्ध है इसीलिए तो बुद्धिमान पुरुष अनर्थोंको छोड़नेकी इच्छासे धर्ममें ही तत्परता धारण करते हैं ॥१४॥ प्राणियोपर द्या करना, सच बोलना, श्रमा धारण करना, लोभका त्याग करना, तृष्णाका अभाव करना, सम्यज्ञान और वैराग्यक्रपी संपत्तिका इकट्टा करना ही धर्म है और उससे उलटे अद्या आदि भाव अधर्म है ॥१५॥ विषयासक्ति जीवोंके इन्द्रियजन्य सुलकी तृष्णाको बढ़ाती है, इन्द्रियजन्य सुलकी तृष्णा प्रज्वलित अग्निके समान भारी सन्ताप पैदा करती है। तृष्णासे सन्तप्त हुआ प्राणी उसे दूर करनेको इच्छासे पापमें अनुरक्त हो जाता है, पापमें अनुराग करनेवाला प्राणी धर्मसे द्वेष करने लगता है और धर्मसे द्वेष करनेवाला जीव अधर्मके कारण अधोगतिको प्राप्त होता है ॥१६-१७॥

जिस प्रकार समय आनेपर (प्रायः वर्षाकालमें) पागल कुत्तेका विष अपना असर दिख-लाने लगता है उसी प्रकार किये हुए पापकर्म भी समय पाकर नरकमें भारी दुःख देने लगते हैं।।१८।। जिस प्रकार अपथ्य सेवनसे मूर्ख मनुष्योंका ज्वर बढ़ जाता है उसी प्रकार पापाचरण-से मिथ्यादृष्टि जीवोंका पाप भी बहुत बढ़ा हो जाता है।।१९।। किये हुए कमोंका परिपाक बहुत हो बुरा होता है। वह सदा कड़ुए फल देता रहता है; उसीसे यह जीव नरकमें पड़कर वहाँ क्षण-भरके लिए भी दुःखसे नहीं छूटता।।१०।। नरकोंमें कैसा दुःख है ? और वहाँ जीवोंकी उत्पत्ति किस कारणसे होती है ? यदि तू यह जानना चाहता है तो क्षण-भरके लिए मन स्थिर कर सुन ॥२१॥ जो जीव। हिंसा करनेमें आसक रहते हैं, इंदर बोलनेमें तत्पर होते हैं, चोरी

१. -- मित्याप्तोक्तविनिश्चितम् अ०,स०। २. रविजितान्मनः द०,स०,अ०,छ०। ३. अविप्रतिपत्तितः । ४. हातुमिच्छया । ५. ज्ञानं वै-- स०। ६. विषयासक्तिः । ७. अभिलाषम् । ८. दुराचारः । ९. काले । १०. उत्मत्तशुनकस्य । ११. अपन्यभोजनैः ।

यं च मिथ्यादशः क्रूरा रीद्रध्यानपराययाः । सस्वेषु निरनुकोशा वह्नारम्भपरिग्रहाः ॥२३॥ धर्मद्रहुश्च यं निस्यमधर्मपरिपोषकाः । द्रृष्टकाः साधुवर्गस्य मारसर्योपहताश्च ये ॥२४॥ रुप्यन्त्यकारणं ये च निर्ग्रम्येभ्योऽतिषातकाः । सुनिम्यो धर्मशालेम्यो मधुमांसाशने रताः ॥२५॥ वधकान् पोषयिखान्यजीवानां येऽतिनिष्ठं णाः । सादका मधुमांसस्य तेषां ये चानुमोदकाः ॥२६॥ ते नराः पापमारेण प्रविश्वन्ति रसातस्य । विपाकक्षेत्रमेतिह्न विह्नि दुष्कृतकर्मणाम् ॥२७॥ जरूरथलचराः क्रूराः सोरगाश्च सरीस्पाः । पापशीकाश्च मानिन्यः पक्षिणश्च प्रयान्स्यशः ॥२०॥ जरूरथलचराः क्रूराः सोरगाश्च सरीस्पाः । पक्षिणस्ते नृतीयां च तां चतुर्यो च पश्चगाः ॥२०॥ प्रयान्त्यसंज्ञिनो धर्मा सां वंशां च सरीस्पाः । पक्षिणस्ते नृतीयां च तां चतुर्यो च पश्चगाः ॥२०॥ सिहास्तां पञ्चमी चैव तां च वर्षो च बोवितः । प्रयान्ति सप्तमी ताश्च मर्व्याश्च पापिनः ॥२०॥ स्त्यां पर्यायानामानि धर्मा वंशा शिलाक्षना । अरिष्टा मधवी चैव माधवी चेत्यनुक्रमात् ॥३२॥ तासां पर्यायनामानि धर्मा वंशा शिलाक्षना । अरिष्टा मधवी चैव माधवी चेत्यनुक्रमात् ॥३२॥ तत्र बीमत्सुनि स्थाने जाले मधुकृतामिवं । तेऽधोशुलाः प्रजायन्ते पापिनामुश्चतिः कृतः ॥३३॥ तेऽन्तर्मु हुत्तेतो गात्रं प्तिगन्धि जुगुप्सितम् । पर्यापयन्ति दुर्प्रक्षानिव पत्राणि विद्यस्यस्यः ॥३५॥ पर्याप्राश्च महीपृष्टे निश्वतायुधमूर्थस्य । पर्कृतंनित दुरासानिश्चस्यविद्वस्यविद्वस्यः ॥३५॥ विष्यस्य च महीपृष्टे निश्वितायुधमूर्थस्य । पर्कृतंनित दुरासानिश्चस्यविद्वस्यविद्वस्यः ॥३६॥ विष्यस्य च महीपृष्टे निश्वितायुधमूर्थस्य । पर्कृतंनित दुरासानिश्चस्य विद्वस्वक्रस्यः ॥३६॥

करते हैं, परस्तीरमण करते हैं, मदा पीते हैं, मिध्यादृष्टि हैं, कूर हैं, रौद्रध्यानमें तत्पर हैं, प्राणियों में सदा निर्देय रहते हैं, बहुत आरम्भ और परिमह रखते हैं, सदा धर्मसे द्रोह करते हैं, अधर्ममें सन्तोष रखते हैं, साधुओंको निन्दा करते हैं, मात्सर्यसे उपहत हैं, धर्मसेवन करने-वाछे परित्रहरहित मुनियोंसे बिना कारण ही क्रोध करते हैं, अतिशय पापी हैं, मधु और मास स्नानेमें तत्पर हैं, अन्य जीवोंकी हिंसा करनेवाले कुत्ता,बिल्ली आदि पशुओंको पालते हैं, अतिशय निर्दय हैं, स्वयं मधु, मांस खाते हैं और उनके खानेवालोंकी अनुमोदना करते हैं वे जीव पापके भारसे नरकमें प्रवेश करते हैं। इस नरकको ही खोटे कर्मींके फल देनेका क्षेत्र जानना चाहिए ।।२२-२७। क्रुर जलचर, थलचर, सर्प, सरीसृप, पाप करनेवाली स्त्रियाँ और क्रुर पक्षी आदि जीव नरकमें जाते हैं ॥२८॥ असैनी पख्नेन्द्रिय जीव धर्मानामक पहली पृथ्वी तक जाते हैं, सरीसृप-सरकनेवाले-गुहा दूसरी पृथ्वी तक जाते हैं, पश्ली तीसरी पृथ्वी तक, सर्प चौथी पृथ्वी तक, सिंह पाँचवीं पृथ्वीतक, कियाँ छठवीं पृथ्वी तक और पापी मनुष्य तथा मच्छ सातवीं पृथ्वी तक जाते हैं।।२९-३०।। रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पद्भप्रभा, धूमप्रभा, तमःप्रभा और महातम:प्रभा ये सात पृथिवियाँ हैं जो कि कम-क्रमसे नीचे-नीचे हैं ॥३१॥ घर्मा, वंशा, शिला, (मेघा), अंजना, अरिष्टा, मघवी और माघवी ये सात पृथिवियोंके कमसे नामान्तर हैं ॥३२॥ उन पृथिवियोंमें वे जीव मधुमिक्सयोंके छत्तेके समान स्टक्ते हुए घृणित स्थानोंमें नीचेकी और मुख करके पैदा होते हैं। सो ठीक ही है पापी जीवोंकी उन्नति कैसे हो सकती है ?।।३३।। वे जीव पापकर्मके उदयसे अन्तर्भुहुर्तमें ही दुर्गन्धित, घृणित, देखनेके अयोग्य और बुरी आकृतिवाले शरीरकी पूर्ण रचना कर लेते हैं ॥३४॥ जिस प्रकार वृक्षके पत्ते शास्त्रासे बन्धन टूट जानेपर नीचे गिर पड़ते हैं उसी प्रकार वे नारकी जीव शरीरकी पूर्ण रचना होते ही उस उत्पत्तिस्थानसे जलती हुई अत्यन्त दुःसह नरककी भूमिपर गिर पड़ते हैं ॥३५॥ वहाँकी भूमिपर अनेक तीक्ष्ण हथियार गड़े हुए हैं, नारकी उन इथियारोंकी नोंकपर गिरते हैं

१. निष्कृपाः । २. धर्मधातकाः । ३. -परितोषकाः ल० । ४. शुनकादीन् । ५. धर्मावंशे । ६. महातमः ज्ञाना । ७. सारिष्टा अ०, प०, द०, स० । ८. गोलके । ९. मधुमक्षिणाम् । १०. दुःकृतात् ब०, अ०, प०, द०, स० । ११. ज्वलनिन्यति–व०, ट०, ज्वलति व्यति–अ०, प०, द०, स०, ल० ।

भूम्युष्मणा च संतप्ता दुंस्सहेनाकुळीकृताः । तप्तक्षाष्ट्रं विका यद्वस् निपतन्त्युरपतन्ति च ॥३७॥ तत्तस्तेषां निकृन्तन्ति नाम्नाण निक्षितायुषेः । नारकाः परुषक्षेषास्तर्जयन्तोऽतिमीषणम् ॥३८॥ तेषां छिषानि गाम्नाण संधानं यान्ति तत्क्षणम् । दण्डाहतानि वारीणि यद्वद्विक्षिप्य शस्कराः ॥३९॥ वैरमन्योऽन्यसम्बन्धि निवेद्यानुमवाद् गतम् । दण्डास्तदनुरूपांस्ते योजयन्ति परस्परम् ॥४०॥ वोदयन्त्रयसुराधेनात् यूयं युष्यप्यमित्यरम् । संस्मायं पूर्ववैराजि प्राक्ष्यतुष्याः सुदारुणाः ॥४१॥ वम्रवस्त्रयुर्देर्गृद्धाः कृन्तन्त्येतान् मयद्वराः । धानक्षानर्जुनाः कृता विष्टान्ते नत्वरः तरः ॥४२॥ मूषाक्रवित्याम् केचित् प्रपायिताः । प्रयान्ति विष्यं सधो रसन्तो विरसस्यनम् ॥४३॥ दक्षयन्त्रेषु निक्षिप्य पीक्यन्ते खण्डशः कृताः । विष्टास्त विष्यं सधो रसन्तो विरसस्यनम् ॥४३॥ दक्षयन्त्रेषु निक्षिप्य पीक्यन्ते खण्डशः कृताः । विष्टास्य निक्षातः शस्त्रः परमासाधिनः पुरा ॥४५॥ केचित् स्वान्येव मासानि खाद्यन्ते बळिनः परैः । विष्टास्य निक्षितैः शस्त्रः परमासाधिनः पुरा ॥४५॥ विष्टास्य विद्याप्तिः तसायःपुत्रिकां गळे । आक्रिक्षन्ते वक्षाद्रस्थैतकार्विःकणाचिताम् ॥४०॥ सैषा तव प्रियेत्युषेः तसायःपुत्रिकां गळे । आक्रिक्षन्ते वक्षाद्रस्थैतकार्विःकणाचिताम् ॥४०॥

जिसमें उनके शरीरकी सब सन्धियाँ छिन्न-भिन्न हो जाती हैं और इस दुःखसे दुःखी होकर वे पापी जीव रोने-चिल्लाने लगते हैं ॥३६॥ वहाँकी भूमिकी असद्य गरमीसे सन्तप्त होकर न्याकुल हुए नारकी गरम भाड़में डाले हुए तिलेंके समान पहले तो उल्लखते हैं और फिर नीचे गिर पहले हैं।। ३७।। वहाँ पड़ते ही अतिशय कोधी नारकी भयंकर तर्जना करते हुए तीक्ष्ण शस्त्रोंसे उन नवीन नारिकयोंके शरीरके दुकड़े-दुकड़े कर डाखते हैं।।३८॥ जिस प्रकार किसी डण्डेसे ताड़ित हुआ जल बूँद-बूँद होकर बिखर जाता है और फिर भ्रण-भरमें मिलकर एक हो जाता है उसी प्रकार उन नारिकयोंका शरीर भी हथियारोंके प्रहारसे छिन्न-भिन्न होकर जहाँ-तहाँ बिस्तर जाता है और फिर क्षण-भरमें मिळकर एक हो जाता है ॥३९॥ उन नारिकयोंको अवधिज्ञान होनेसे अपनी पूर्वभवसम्बन्धी घटनाओं का अनुभव होता रहता है, उस अनुभवसे वे परस्पर एक दूसरेको अपना पूर्व वैर बतलाकर आपसमें दण्ड देते रहते हैं।।४०।। पहलेकी तीन पृथि-वियों तक अतिशय भयंकर असुरकुमार जातिके देव जाकर वहाँ के नार्रकर्यांको उनके पूर्वभवके वैरका स्मरण कराकर परस्परमें छड्नेके छिए प्रेरणा करते रहते हैं।। ४१।। वहाँ के भयंकर गीध\* अपनी वजमयी चींचसे उन नारिक्योंके झरीरको चीर डाउते हैं और काले-काले इसे अपने पैने नखोंसे फाइ डालते हैं।। ४२।। कितने ही नारकियोंको खोलती हुई ताँबा आदि घातुएँ पिलायी जाती हैं जिसके दुःखसे ने बुरी तरह चिक्का-चिक्काकर शीच ही विकीन (नष्ट ) हो जाते हैं ॥४३॥ कितने ही नारकियोंके दुकड़े-दुकड़े कर कोल्ह (गन्ना पेढनेके यन्त्र) में बाङकर पेलते हैं। कितने ही नारकियोंको कढ़ाईमें खौलाकर उनका रस बनाते हैं।।४४॥ जो जीव पूर्वपर्यायमें मासमक्षी ये उन नारिकयोंके शरीरको बळवान् नारकी अपने पैने शास्त्रोंसे काट-काटकर उनका मांस उन्हें ही खिलाते हैं ॥४५॥ जो जीव पहले बढ़े शौकसे मांस खाया करते थे, सँडासीसे उनका मुख फाइकर उनके गर्डमें जबरदस्ती तपाये हुए छोहेके गोले निगलाये जाते हैं ॥४६॥ 'यह वही तुम्हारी उत्तमप्रिया है' ऐसा कहते हुए बळवान नारकी अग्निके फुळिगोंसे

रै. दुस्सहोच्याकुली-स्व०। २. अम्बरीये। ३. स्थालीपच्यमानतष्डुलीत्यतनिपतनवत्। ४. पव्याः क्रोबाः व०, स०, द० ः ५ः सम्बन्धम्। ६. विकोर्यः। ७. खब्धवः। ८. खतुर्थनरकात् प्राक्ः। १. सुदारुणम् प०। १०. कृष्याः। ११. स्यूलाः। १२. विदारयन्ति। १३. व्यनन्तः। १४. कटाहेषु। १५. क्रित्वा। १६. कक्रुमुक्षैः। १७. पाविकमा व०, प०, स०, द०। १८. परे द०। परैः स०।

<sup>\*</sup>ये गीघ, कुत्ते आदि जीव तियंश्चगतिके नहीं हैं किन्तु नारकी ही विक्रिया शक्तिसे अपने शरीरमें वैसा परिणमन कर लेते हैं।

व्याप्त तपायी हुई कोहेकी पुतलीका जबरदस्ती गलेसे आलिंगन कराते हैं।।४७।।जिन्होंने पूर्वभव-में परिक्रयों के साथ रित-कीड़ा की थी ऐसे नारकी जीबोंसे अन्य नारकी आंकर कहते हैं कि 'तुन्हें तुन्हारो प्रिया अभिसार करनेकी **इच्छासे संकेत किये हुए** कैतकीवनके एकान्तमें बुला रही है, इस प्रकार कहकर उन्हें कडोर करोत नैसे पत्तिवाल केंत्रकीवनमें छे जाकर तपायी हुई, छोहेकी पुतिख्योंके साथ आसिक्न करीते हैं ॥४८-४९॥ उन छोड़ेकी पुतिखयोंके आखिक्नमसे तत्सण ही मुर्चिष्ठत हुए उन नारिकयोंको अन्य नारकी छोहेके परेनोंसे मर्मस्थानोंमें पीटते हैं॥ ५०॥ उन छोहेकी पुतलियोंके आलिंगनकालमें ही जिनके मेन्र दुःससे वन्द हो गये हैं तथा जिनका शरीर अंगारोंसे जल रहा **है पेसे वे नारकी** उसी **क्षण ज**र्मीनपर गिर पड़ते हैं ॥ ५१ ॥ कितने ही नारकी, जिनपर ऊपरसे मीचे तक पैने काँटे छगे हुए हैं और जो धौंकनीसे प्रदीप्त किये गये हैं ऐसे स्रोहेके वने द्वुष सेमरकै वृक्षांपर अन्य नारकियोंको जबरदस्ती चढ़ाते हैं ॥५२॥ वे नारकी **उन वृक्षींपर** चढ़ते हैं, कोई नारकी उन्हें ऊपरसे नीचेकी ओर घसीट देता है और कोई नीचेसे ऊपरको घसीट छे जाता है। इस तरह जब उमका सारी होरीर छिछ जाता है और उससे हिंदर बहने लगता है तब कही बड़ी कठिनाईसे छुटकारा पाते हैं।। ५३।। कितने ही नारिकयोंको भिस्नावेके रससे भरी हुई नदीमें जबरदस्ती प्रक देते हैं जिससे आप क्षण भरमें उनका सारा शरीर गल जाता है और उसके सारै जलकी लहरें उन्हें लिप्त कर उनके घोषोंको भारी दुःख पहुँचाती हैं।। ५४।। कितने ही नारिकयोंको फुलिक्सेंसे ज्यास जलती हुई अग्निकी झुर्यापर सुलाते हैं। दीर्घनिद्रा लेकर सुख शाह करमेंकी इच्छासे वे नारकी उसपर सोते हैं जिससे उनका सारा हारीर ज**धने छग**तो हैं ।।५५॥ गरमीके दुःससे पीड़ित हुए नारकी ज्यों ही असिपन्न वनमें (तलवारकी धारके समान पैने पत्तोंवाले घनमें) पहुँचते हैं स्यों ही वहाँ अग्निके फुर्लिगोंको वरसाता हुआ प्रचण्ड वायु बहने लगता **है। उस वायुके आवातसे अने**क आयुधमय पत्ते शीघ ही गिरने लगते हैं जिनसे उन नारिक्योंका सन्पूर्ण हारीर छिन-भिन हो जाता है और उस दुःखसं दुःखी होकर बेचारे दीन नारकी रोने-चिल्लाने छगते हैं॥ ५६-५७॥

१. केतकोवने । २. रहिस । ३. आह्वानं करोति । ४. अभिसर्तुमिच्छा अभिसिसीर्षा तया । तिषु बनेच्छयेत्यर्थः । ५. दृष्तान् । ६. तोदनैः । 'प्राजनं तोदनं तोत्रम्' इत्यभिधानात् । तुदन्त्यनेनेति तोत्रम् 'तुद्र
व्यथने' इति धातोः करणे त्रङ् प्रत्ययः । ७. —संग- अ०, प०, द०, स०, ल० । ८. तेऽङ्गाराङ्कितविग्रहाः
प०, द, स०, अ०, ल० । ९. चर्मप्रसेनिकाम्नि । 'भस्त्रा धर्मप्रसेनिका' इत्यभिधानात् । १०. अयोमयान् ।
११. ५६ बीजजन्मिनि' णिङ् परि हा पा इति सूत्रेण हकारस्य पकारः । १२. भल्लातकोतैलम् । १३. छिद्यन्ते ।
१४. विलिप्यन्तेऽम् व ल० । १५. सात्यन्ते स०, द०, अ०, प०, ल०, ।

ेवस्त्रीकृत्य शोष्यन्ते श्रृष्ट्यमांसीकृताः परेः । पात्यन्ते च गिरेरप्राद्धःकृतमुखाः परेः । ॥५८॥ दार्यन्ते क्रकचैस्तीकृतः क्षेत्रममांस्थिसन्धिषु । तम्रायःस्चिनिर्मिन्नत्याग्रो स्वग्रवेदनाः ॥५८॥ कांश्चिन्नशातश्र्वाप्रं प्रोताँस्लम्बा न्त्रसन्ततीन् । अमयस्युच्छलच्छोणशोग्रितार्णविप्रहान् ॥६०॥ व्रणजजित्तान् कांश्चित् सिख्यन्ति क्षारवारिभिः । तिक्काप्यायनं तेषां मूच्छाविद्वलितात्मनाम् ॥६१॥ कांश्चिद्वलुक्षशेलाप्रात् पातितानतिनिष्दुराः । नारकाः परुषं व्यन्ति शतको वज्रमुष्टिमिः ॥६२॥ अन्यानन्ये विनिध्नत्रित श्रुषणेरतिनिर्धृणाः । विच्छिन्नशोष्यछलच्यक्षुगोलोकानधिमस्तकम् ॥६३॥ विभागत्ये विनिध्नति श्रुषणेरतिनिर्धृणाः । विच्छिन्नशोष्यछलच्यक्षुगोलोकानधिमस्तकम् ॥६३॥ विश्वश्चेश्च रेणेरन्यान् योधयन्ति मिथोऽसुराः । स्फुरद्ध्वनिद्दलन्मूद्धं गलन्मस्तिष्ककदंमान् ॥६४॥ तम्रलोहासनेव्यन्याना स्यन्ति पुरोद्धवान् । शाययन्ति च विन्यासैः वितायःकण्टकास्तरे ॥६५॥ दस्यसद्धातरं घोरां नारकीं प्राप्य वातनाम् । विद्वाप्तां मनस्येषामेषा चिन्तोपजायते ॥६६॥ महो दुरासदा मूमिः प्रदीप्ता ज्वलनाचिषा । वायवो वान्ति दुःस्पर्शाः स्फुलिङ्गकणयाहिनः ॥६७॥ दोषा दिश्व दिग्दाहराङ्कां संजनयन्त्यम् । तस्रपीस्तर्यो वृष्टि क्ररन्त्यम्बुम्चोऽन्वरात् ॥६८॥ दोषा दिश्व दिग्दाहराङ्कां संजनयन्त्यम् । तस्रपीस्तर्यो वृष्टि क्ररन्त्यम्बुम्चोऽन्वरात् ॥६८॥

वे नारकी कितने हो नारकियोंको छो**हे**की संछाईपर छगाये हुए मांसके समान छोहदण्डोंपर टाँगकर अग्निमें इतना सुखाते हैं कि वे सूखकर वल्लूर (शुक्त मांस) की तरह हो जाते हैं और कितने ही नारकियोंको नीचेकी ओर मुँह कर पहाँड्की चोटीपर-से पटक देते हैं ॥५८॥ कितने ही नारिकयोंके मर्मस्थान और हर्डियोंके सन्धिस्थानोंको पैनी करोंतसे विदीर्ण कर डाळते हैं और उनके नखोंके अग्रभागमें तपायी हुई छोहेकी सुइयाँ चुभाकर उन्हें भयंकर वेदना पहुँचाते हैं।।।। कितने ही नारकियोंको पैने शूछके अध्रभागपर चढ़ाकर धुमाते हैं जिससे जनकी अँतिइयाँ निकलकर लटकने लगती हैं और छलकते हुए खुनसे उनका सारा शरीर लाल-लाल हो जाता है।। ६०।। इस प्रकार अनेक घावोंसे जिनका शरीर जर्जर हो रहा है ऐसे नारकियोंको वे बिछिष्ठ नारकी खारे पानीसे सीचते हैं। जो नारकी घावोंकी व्यथासे मूर्चिछत हो जाते हैं स्वारे पानीके सीचनेसे वे पुनः सचेत हो जाते हैं ॥ ६१ ॥ कितने ही नारकियोंको पहाड़की ऊँची चोटीसे नीचे पटक देते हैं और फिर नीचे आनेपर उन्हें अनेक निर्दय नारकी बड़ी कठोरताके साथ सैकड़ों वक्रमय मुहियोंसे मारते हैं ॥६२॥ कितने ही निर्दय नारकी अन्य नारिकयोंको उनके मस्तकपर मुद्गरोंसे पीटते हैं जिससे उनके नेत्रोंके गोलक (गटेना) निकलकर बाहर गिर पड्ते हैं।। ६३।। तीसरी पृथिवी तक असुर कुमारदेव नारिकयोंको मेढ़ा बनाकर परस्परमें छड़ाते हैं जिससे उनके मस्तक शब्द करते हुए फट जाते हैं और उनसे रक्त मांस आदि बहुत-सा मल बाहर निकलने लगता है ॥६४॥ जो जीव पहले बड़े उद्दण्ड थे **उन्हें वे नारको तपाये हुए छोहेके आसनपर बैठाते हैं और विधिपूर्वक पैने काँटोंके बिछौनेपर** सुलाते हैं ।। ६५ ।। इस प्रकार नरककी अध्यन्त असद्य और भगंकर वेदना पाकर भयभोत हुए नारिकयों के मनमें यह चिन्ता उत्पन्न होती है ॥६६॥ कि अहो ! अग्निकी ज्वालाओं से तपी हुई यह भूमि बड़ी ही दुरासद ( सुस्वपूर्वक ठहरनेके अयोग्य ) है। यहाँपर सदा अग्निके फुलिंगोंको घारण करनेवाला यह वायु बहता रहता है जिसका कि स्पर्श भी सुखसे नहीं किया जा सकता ॥६७॥ ये जलती हुई दिशाएँ दिशाओं में आग लगनेका सन्देह उत्पन्न कर रही हैं

१. शुष्कमांसीकृत्य । 'उत्तप्तं शुष्कमांसं स्यात् तद्वल्लूरं विलिंगकम्' । २. शूले संस्कृतं दग्धं शूल्यं तच्च मांसं च शूल्यमांसम् । ३. परे म०, ल० । ४. उत्कट । ५. शूलाग्रेण निक्षिप्तान् । ६. आन्त्रं परीतम् । ७. क्षाराम्बुसेचनम् । ८. दृढमुष्टिप्रहारैः । ९. मुद्गरैः । १०. मेषसम्बन्धिभः । 'मेद्रोरभोरणोर्णायुमेषवृष्णय एक्षके ।' इत्यभियानात् । ११.युद्धैः । १२. किष्टः । ⊸मस्तिकयः प०, म०, स० । ⊸मस्तक—अ० । —मास्तकः ल० । १३. 'आस उपवेशने' । १४. विधिन्यासैः । १५. शितं निशितम् 'तीक्षणम्' । १६. शय्याविशेषे । १७. तीव्रवेदनाम् । १८. भीतानाम् । १९. दुर्गमा ।

विषयण्यितं विषयम् विषयस्कीसराततस् । असिपत्रवनं चेदमसिपत्रैर्भयानकस् ॥६९॥
स्वाभिसारिकाश्चेमा स्तसायोमयपुत्रिकाः । काममुद्दीपयन्त्यस्मानाकिङ्गन्तयो यकाद् गर्छ ॥७०॥
योभयन्ति नकादस्मानिमे केऽपि महत्तराः । नृतं प्रेताधिना येन प्रयुक्ताः कर्मसाक्षिणः ॥७१॥
त्वरारितसुरप्रीयं उवक्षज्ञवाकाकराकितम् । गिकितुसमकोद्गारि तत्तरेष्ट्रं नोऽभिधावति ॥४२॥
अभी च भीषणाकाराः कृषणोग्रतपाणयः । पुरुषास्तर्जयस्यस्मानकारणरणोद्धराः । ॥७३॥
इमे च परुषापाता गुन्ना नोऽभि दवस्त्यस्म् । भष्यन्तः सारमेयाद्य भिष्यन्तेतरामिमे ॥७४॥
विनमेतन्तिभे नास्मद्दुरिताम्येव निर्दयम् । पीक्षामुत्यादयस्त्येवमद्दी व्यसनसन्तिक्षः । ७४॥
इतः विस्थति पद्दोषो नारकाणां प्रधावताम् । इतश्च करुणाक्षस्यगर्भः पुरुष्ठारिनःस्वनः ॥७६॥
इतोऽयं प्रध्वनद्धवाद्यस्य केठोरारावमूर्क्छि तः । शिवानामशि वाध्वान्।प्रध्वानमित्रि रोदसी ॥७०॥
इतः परुषसंपातपत्रनाधृननोस्थितः । असिपत्रवने पत्रनिर्मोक्षपरुष्ठवनिः ॥७८॥
सोऽयं कण्टकितस्कन्यः कुटशाहमक्षिणादपः । यसिमन् स्यतेऽपि नोऽङ्गानि त्रवन्त इव कण्टकैः ॥७९॥

और ये मेघ तप्तधृतिकी वर्षा कर रहे हैं।। ६८॥ यह विषवन है जो कि सब ओरसे विष लताओंसे ब्याप्त है और यह तलवारकी धारके समान पैने पत्तोंसे भयंकर असिपत्र वन है।।६९॥ ये गरम की हुई छोहेकी पुतछियाँ नीच व्यभिचारिणी खियोंके समान जबरदस्ती गछेका आर्छिगन करती हुई हम छोगोंको अतिशय सन्ताप देती हैं (पक्षमें कामोत्तेजन करती हैं)॥७०॥ ये कोई महाबलवान पुरुष हम छोगोंको जबरदस्ती छड़ा रहे हैं और ऐसे मालूम होते हैं मानी हमारे पूर्वजनमसम्बन्धी दुष्क्रमींकी साक्षी देनेके छिए यमराजके द्वारा ही भेजे गये हों ।।७१॥ जिनके शब्द बड़े ही भयानक हैं, जो अपनी नासिका ऊपरको उठाये हुए हैं, जो जलती हुई ज्वालाओंसे भयंकर हैं और जो मुँहसे अग्नि उगल रहे हैं ऐसे ऊँट और गधोंका यह समृह हम लोगोंको निगलनेके लिए ही सामने दौडा आ रहा है।।७२।। जिनका आकार अत्यन्त भयानक है जिन्होंने अपने हाथमें तलवार उठा रखी है और जो बिना कारण ही, ळड़नेके लिए तैयार हैं, ऐसे ये पुरुष हम लोगोंकी तर्जना कर रहे हैं-हम लोगोंको घुड़क रहे हैं-डाँट दिखला रहे हैं ॥ ७३ ॥ भयंकर रूपसे आकाशसे पडते हुए ये गीध शीघ्र हो हमारे सामने शपट रहे हैं और ये भोंकते हुए कुत्ते हमें अतिशय भयभीत कर रहे हैं ॥७४॥ निश्चय ही इन दृष्ट जीवोंके छलसे हमारे पूर्वभवके पाप ही हमें इस प्रकार दुःख उत्पन्न कर रहे हैं। बड़े आर्चर्यकी बात है कि हम लोगोंको सब ओरसे दुःखोंने घेर रखा है ।। ज्या इधर यह दौड़ते हुए नारिकयोंके पैरोंकी आवाज सन्ताप उत्पन्न कर रही है और इधर यह करूण विलापसे भरा हुआ किसीके रोनेका शब्द आ रहा है।। ७६॥ इधर यह काँव-काँव करते हुए कौर्वोंके कठोर शब्दसे विस्तारको प्राप्त हुआ शृगालोंका अमंगलकारी शब्द आकाश-पातालको राज्यायमान कर रहा है।। ७०॥ इधर यह असिपत्र बनमें कठिन रूपसे चलनेवाले वायुके प्रकम्पनसे उत्पन्न हुआ शब्द तथा उस वायुके आघातसे गिरते हुए पत्तींका कठोर शब्द हो रहा है।।७८॥ जिसके स्कन्ध भागपर काँटे लगे हुए हैं ऐसा यह वही कृत्रिम सेमरका पेड़

१. भयंकरम् । २. मिथ्यागणिका । ३. न्य्वैता न्म०, छ० । ४. अत्यर्थम् । ५. असुराः । ६. यमेन । ७. कृत्य्व्यकाः । ८. कटुरवं भवति तथा । ९. नासिका । १०. चिंतुम् । 'मृ निगरणे' धातोस्तुमुन् प्रत्ययः । ११. गर्दभोष्ट्रसपूहः । १२. दर्पाविष्टाः । १३. अभिमुखमागच्छन्ति । १४. तर्जयन्तः । १५. संवासयन्ति । १६. अहमेवं मन्ये । १७. व्याजेन । १८. समीपः । १९. स्फुरति अ०, प०, स०। स्वरति 'बोस्वृ शब्दोपन्तानयोः । २०. पादरवः । २१. प्रद्व्वनद्व्वाङ्काः अ०, स०, छ० । ध्वाङ्काः वायसः । २२. मिश्रितः । २३. श्रृगालानाम् । २४. अमङ्गल । २५. बाकाशम्मो ।

सेषा बैतरणी नाम सरित् सारूष्करह्वा । आस्तां तरणमेतस्याः स्मरणं च मयावहम् ॥८०॥ एते च नारकावासाः प्रज्वछन्त्यन्तरूप्ता । अन्धमूषास्विवावर्त्तं नीयन्ते यत्र नारकाः ॥८१॥ दुस्सहा वेदनास्तीवाः प्रहारा दुर्घरा इमे । अकाले दुस्स्वजाः प्राणा दुर्निवाराश्च नारकाः ॥८१॥ क्व यामः कव नु तिष्ठामः विवासमहे कव नु वेशमहे । यत्र यत्रोपसर्पामस्तत्र तत्राध्योऽधिकाः ॥८१॥ इत्यपारमिदं दुःखं तरिष्यामः कदा वयम् । नाव्धयोऽप्युपमानं नो जीवितस्यालवीयसः ॥८५॥ इत्यनुष्यायतां तेषां योऽन्तस्तापोऽनुसन्ततः । स एव प्राण्यसंज्ञीति तानारोपयिनुं क्षमः ॥८५॥ किमत्र बहुनोक्तेन यद्युदुःखं सुदास्यम् । तत्तिष्यज्ञेष्ठतं तेषु दुर्मोचैः पापकर्मभः ॥८६॥ अक्ष्णोर्निभेषमात्रं च न तेषां सुखसंगतिः । दुःखमेषानुबन्धोद्दग् नारकाणामहर्निशम् ॥८७॥ नानादुःखशतावर्ते मग्नानां नरकाणवे । तेषामास्तां सुखावाहिस्तत्स्मृतिश्च दवीयसी ॥८८॥ शितोष्णगरकेष्वेषां दुःखं यदुपजायते । तदसद्धमचिन्त्यं च वत केनोपमीयते ॥८९॥ शितां पद्धयां च सहस्यां पञ्चम्यां तद्दयं मतम् । पृथिवीष्णमुद्दिष्टं चतस्यवादिमासु च ॥९०॥ त्रिश्चराद्वादा पञ्चत्रियन्व दश च क्रमात् । तिष्ठः पञ्चभिक्तका लक्षाः पञ्च च सहस्य ॥९९॥

है जिसकी याद आते ही हम छोगोंके समस्त अंग काँटे चुभनेके समान दुःखी होने छगते हैं।।७९।। इधर यह भिलावेके रससे भरी हुई वैतरणी नामकी नदी है। इसमें तैरना तो दूर रहा इसका स्मरण करना भी भयका देनेवाला है।।८०।। ये वही नारकियोंके रहनेके घर (बिल) हैं जो कि गरमीसे भीतर-ही-भीतर जल रहे हैं और जिनमें ये नारकी छिद्ररहित साँचेमें गस्री हुई सुवर्ण, चाँदी आदि धातुओंकी तरह धुमाये जाते हैं ११८१।। यहाँकी वेदना इतनी तीत्र है कि उसे कोई सह नहीं सकता, मार भी इतनी कठिन है कि उसे कोई बरदाश्त नहीं कर सकता। ये प्राण भी आयु पूर्ण हुए बिना छूट नहीं सकते और ये नारकी भी किसीसे रोके नहीं जा सकते।।८२।। ऐसी अवस्थामें हम छोग कहाँ जायें ? कहाँ खड़े हों ? कहाँ बैठें ? और कहाँ सोवें ? हम लोग जहाँ-जहाँ जाते हैं वहाँ-वहाँ अधिक-ही-अधिक दुःख पाते हैं ॥८३॥ इस प्रकार यहाँ के इस अपार दुःखसे हम कब तिरेंगे ?-कब पार होंगे ? हम लोगोंकी आय भी इतनी अधिक है कि सागर भी उसके उपमान नहीं हो सकते।।८४।। इस प्रकार प्रतिक्षण चिन्तवन करते हुए नारिकयोंको जो निरन्तर मानिसक सन्ताप होता रहता है वही उनके प्राणोंको संशयमें डाले रखनेके लिए समर्थ है अर्थात् उक्त प्रकारके सन्तापसे उन्हें सरनेका संशय बना रहता है।।८५॥ इस विषयमें और अधिक कहनेसे क्या लाभ है ? इतना ही पर्याप्त है, कि संसारमें जो-जो भयंकर दुःख होते हैं उन सभीको, कठिनतासे दूर होने योग्य कर्मोने नरकोंमें इकहा कर दिया है ॥८६॥ उन नारिकयोंको नेत्रोंके निमेष मात्र भी सुख नहीं है। उन्हें रात-दिन इसी प्रकार दुःख-ही-दुःख भोगना पड़ता है।।८७। नाना प्रकारके दुःखरूपी सैकड़ों आवर्तीसे भरे हुए नरकरूपी समुद्रमें डूबे हुए नारिकयोंको सुखकी प्राप्ति तो दूर रही उसका स्मरण होना भी बहु<del>त दूर रहता है।।८८।। शीत अथवा उ</del>ष्ण नरकोंमें इन नारकियोंको जो दुःख होता है वह सर्वथा असहा और अचिन्त्य है। संसारमें ऐसा कोई पदार्थ भी तो नहीं है जिसके साथ उस दुःखकी उपमा दी जा सके ॥८९॥ पहलेकी चार पृथिवियोंमें उच्च ्वेदना है। पाँचवीं पृथिवीमें उष्ण और शीत दोनों वेदनाएँ हैं अर्थात् उपरके दो लाख बिलोंमें उष्ण वेदना है और नीचेके एक छास्त बिर्छोमें शीत बेदना है। छठीं और सातवीं प्रथिवीमें शीत वेदना है। यह उष्ण और शीतको वेदना नोचे-नीचेके नरकोंमें क्रम-क्रमसे बढ़ती हुई है।।९०।। उन सातों पृथिवियोंमें क्रमसे तीस लाख, पश्चीस लाख, पन्द्रह लाख, दस लाख, तीन लाख,

१. भल्लातकतैलसहिता । २. एते ते अ०, प०, द०, स० । ३. 'आस उपवेशने' । ४. 'शीङ् स्वप्ने' । ५. विस्तृतः । ६. संदेहः । ७. नितरां दूरा । ८ –यं समम् ल०।

नरकेषु विलानि स्युः प्रज्वलन्ति महान्ति च। नारका येषु पच्यन्ते कुम्मीब्विय दुरात्मकाः ॥९२॥ एकं त्रीणि तथा सस दश ससदशापि च। द्वाविशतिस्वयास्विशत्युस्तत्राविधसंख्यया ॥९३॥ धन् विस्त तिस्वः स्युररत्न्योऽङ्गुलयश्च षट्। घर्मायां नारकोरसेधो द्विद्विश्लोषासु कक्ष्यताम् ॥९४॥ विगण्डा हुण्डसंस्थानाः पण्डकाः पृतिगन्धयः । हुर्वणाश्चिव दुःस्पर्शा दुःस्वरा दुर्मगाश्च ते ॥९५॥ तमोमयैरिवारक्षा विस्त्रक्षेः परमाणुमिः । जायन्ते कालकालामाः नारका वृष्यलेश्यया ॥९६॥ सावलेश्या तु कापोत्ती अवन्या मध्यमोत्तमा । नीला च मध्यमा नीला नीलोत्स्वत् च कृष्याया ॥९०॥ कृष्या च मध्यमोत्कृष्टा कृष्णा चेति यथाक्रमम् । धर्मादिससमी यावत् तावत्य्विवीषु वर्णिताः ॥९०॥ यादशः कद्वकालाकुकाक्षीरादिसमागमे । रसः कदुरानष्टश्च तद्गात्रेष्ट्यि तादशः ॥९०॥ धर्मार्जारखरीष्ट्रादिकुणपानां समाहतौ । यद्बैगन्ध्यं तद्य्येषां देहगन्धस्य नोपसा ॥१००॥ यादशः करपत्रेषु गोक्षुरेषु च बादशः । तादशः कर्कशः स्पर्शः तद्वेष्टि जायते ॥१००॥

पाँच कम एक लाख और पाँच बिल हैं। ये बिल सदा ही जाज्वल्यमान रहते हैं और बड़े-बड़े हैं। इन बिलोंमें पापी नारकी जीव हमेशा कुम्भीपाक (बन्द घड़ेमें पकाये जानेवाले जल आदि ) के समान पकते रहते हैं ॥९१-९२॥ उन नरकोंमें क्रमसे एक सागर, तीन सागर, सात सागर, दस सागर, सत्रह सागर, बाईस सागर और तेंतीस सागरकी उत्कृष्ट आयु है ॥९३॥ पहली पृथिवीमें नारिकयोंके शरीरकी ऊँचाई सात धनुष तीन हाथ और छह अंगुल है। और द्वितीय आदि पृथिवियोंमें क्रम-क्रमसे दूनी-दूनी समझनी चाहिए। अर्थात् दूसरी पृथिवीमें पन्द्रह धनुष दो हाथ बारह अंगुल, तीसरी पृथिवीमें इकतीस धनुष एक हाथ, चौथी पृथिवीमें बासठ धनुष दो हाथ, पाँचवी पृथिवीमें एक सौ पत्रीस धनुष, छठी पृथिवीमें दो सौ पचास हाथ और सातवीं पृथिवीमें पाँच सी धनुष शरीरकी ऊँचाई है ॥९४॥ वे नारकी विकलांग, हुण्डक संस्थानवाले, नपुंसक, दुर्गन्धयुक, बुरे काले रंगके धारक, कठिन स्पर्शवाले, कठोर स्वरसहित तथा दुर्भग (देखनेमें अप्रिय ) होते हैं ॥९५॥ उन नारिकयोंका शरोर अन्धकारके समान काले और रूखे परमाणुओंसे बना हुआ होता है। उन सबकी द्रव्यलेश्या अत्यन्त कृष्ण होतो है ॥९६॥ परन्तु भावछेश्यामें अन्तर है जो कि इस प्रकार है—पहछी पृथिवीमें जधन्य कापोती भावलेश्या है, दूसरी पृथिवीमें मध्यम कापोती लेश्या है, तीसरी पृथिवीमें उत्कृष्ट कापोती छेश्या और जघन्य नील छेश्या है, चौथी पृथिवीमें मध्यम नील लेश्या है, पाँचवीमें उत्कृष्ट नील तथा जघन्य कृष्ण लेश्या है, छठी पृथिवीमें मध्यम कृष्ण लेश्या है और सातवीं पृथिवीमें उत्कृष्ट कृष्ण लेश्या है। इस प्रकार घर्मा आदि सात पृथिवियोंमें क्रमसे भावलेश्याका वर्णन किया ॥९७-९८॥ कड्ई त्म्बी और कांजीरके संयोगसे जैसा कड्आ और अनिष्ट रस उत्पन्न होता है वैसा ही रस नारिकयोंके शरीरमें भी उत्पन्न होता है।।९९॥ कुत्ता, बिलाव, गधा, ऊँट आदि जीवोंके मृतक कलेवरोंको इकट्ठा करनेसे जो दुर्गन्ध उत्पन्न होती है वह भी इन नारिकयोंके शरीरकी दुर्गन्धकी बराबरी नहीं कर सकती ॥ १००॥ करोंत और गोखुरूमें जैसा कठोर स्पर्श होता है वैसा ही कठोर स्पर्श नार-

१. पिठरेषु । 'कुम्भी तु पाटला बारी पर्णे पिठरकट्फले' इत्यभिषानात् । कुम्भेष्विव म०, ल० । २. द्विगुणः द्विगुणः । ३. विकलाङ्गाः । ४. षण्डकाः ब०, अ०, प० । ५. अतिकृष्णाभाः । ६. घर्मायां कापोती जघन्या । वंशायां मध्यमा कापोती लेश्या मेघायाम् — उत्तमा कापोती लेश्या जघन्या नीललेश्या च । अञ्जन्तायां मध्यमा नीललेश्या अरिष्टायाम् उत्कृष्टा नीललेश्या जघन्या कृष्णलेश्या च । मध्यमा कृष्णा माधव्यां मध्यमा स्त्रमा भूमौ जस्कृष्टा कृष्णलेश्या । ७. संगोगे । ८. संगहे । ९. क्रकचेषु । १०. गोकण्टकेषु ।

अपृथग्विक्षियास्तेषामशुमाद् दुरितोद्यात्। ततो विकृतवीमत्सविक्ष्यारमेव सा मता ॥१०२॥ विवेषोऽस्ति विभक्षाख्यस्तेषां पर्याप्यमन्तरम्। तेनान्यजनमवैराषां समरन्त्युद्षष्ट्यन्ति सा ॥१०२॥ वदमी प्राक्तने जन्मन्यासन् पापेषु पण्डिताः। कद्ददाश्च दुराखारास्त्रद्विपाकोऽयमुक्ष्यणः ॥१०४॥ इंटग्विधं महादुःलं द्वितीयनरकाश्चितम्। पापेन कर्मणा प्रापत् शतस्विद्धरसी सुर ॥१०४॥ तस्माद्दुःलमनिष्कूनां नारकं तीव्यमीद्यस्। पापेन कर्मणा प्रापत् शतस्विद्धरसी सुर ॥१०४॥ तस्माद्दुःलमनिष्कूनां नारकं तीव्यमीद्यस्। उपास्योऽयं जिनेन्द्राणां धर्मो मित्रमतां नृणाम् ॥१०६॥ धर्मः प्रपाति दुःखेश्यो धर्मः शर्म तनोत्ययम्। धर्मो नैःश्चेयसं सीख्यं व्ये कर्मक्षयोद्धवम् ॥१०७॥ धर्माद्व सुरेन्द्रस्वं नरेन्द्रस्वं गणेन्द्रता। धर्मात्तीर्थकरत्वं स परमानन्त्यमेव ख।।१०८॥ धर्मो वन्धुश्च मित्रं च धर्मोऽयं गुरुरद्विनाम्। तस्माद्धर्मं मित्रं धरस्य स्वर्मोक्षसुखदायिति ॥१०९॥ वदा प्रीतिकरस्येति वचः श्रुत्वा जिनेशिनः। श्रीधरो धर्मसंवेगं परं प्रापत् स युण्यभीः ॥११०॥ वदासीत् तव मिथ्यात्वसुद्धिसवोधयत् । किं महसुखं मां वेश्ति शतस्वद्वे महावलम् ॥११३॥ तदासीत् तव मिथ्यात्वसुद्धिकः दुनैयाश्रयात्। पश्च तत्परिपाकोऽयमस्वन्तस्ते परः प्रापत्तः ॥११३॥ इत्यसी बोधितस्तेन श्रुदं दर्शनमग्रद्दीत्। मिथ्यात्वकलुषापामात् परां श्रुद्विसुपाश्रितः ॥११३॥ कालान्ते नरकात्रीमान्तिगंत्य शतधीचरः। पुष्करद्वोपपूर्वाद्धाग्वदिद्दसुपागतः ॥११॥।

कियों के शरीरमें भी होता है।।१०१॥ उन नारिकयों के अशुभ कर्मका उदय होनेसे अपृथक् विकिया ही होती है और वह भी अत्यन्त बिकृत, घृणित तथा कुरूप हुआ करती है। भावार्थ-एक नारकी एक समयमें अपने झरीरका एक ही आकार बना सकता है सो वह भी अत्यन्त विकृत, घृणाका स्थान और कुरूप आकार बनाता है, देवोंके समान मनचाहै अनेक रूप बनानेकी सामध्ये नारकी जीवोंमें नहीं होती ॥१०२॥ पर्याप्तक होते ही उन्हें विभंगावधि ज्ञान प्राप्त हो जाता है जिससे वे पूर्वभवके वैरोंका स्मरण कर छेते हैं और उन्हें प्रकट भी करने लगते हैं ॥१०३॥ जो जीव पूर्वजन्ममें पाप करनेमें बहुत ही पण्डित थे, जो खोटे वचन कहनेमें चतुर थे और दुराचारी थे यह उन्होंके दुष्कर्मीका फल है ॥१०४॥ हे देव, वह शतबुद्धि मन्त्रीका जीव अपने पापकर्मके उदयसे ऊपर कहे अनुसार द्वितीय नरकसम्बन्धी बड़े-बड़े दुःखोंको प्राप्त हुआ है ।।१०५।। इसलिए जो जीव ऊपर कहे हुए नरकोंके तीव्र दुःख नहीं चाहते उन बुद्धिमान पुरुषोंको इस जिनेन्द्रप्रणीत धर्मकी उपासना करनी चाहिए।।१०६॥ यही जैन धर्म ही दुःखोंसे रक्षा करता है, यही धर्म सुख विस्तृत करता है, और यही धर्म कर्मीके अयसे उत्पन्न होनेवाले मोक्ससुखको देता है।।१००। इस जैन धर्मसे इन्द्र चक्रवर्ती और गणधरके पद प्राप्त होते हैं। तीर्थकर पद भी इसी धर्मसे प्राप्त होता है और सर्वोत्कृष्ट सिद्ध पद भी इसीसे मिलता है ॥१०८॥ यह जैन धर्म ही जीवोंका बन्धु है, यही मित्र है और यही गुरु है, इसिलए हे देव, स्वर्ग और मोक्षके सुख देनेवाले इस जैनधर्ममें हो तू अपनी बुद्धि छगा॥१०९॥ उस समय प्रीतिकर जिनेन्द्रके ऊपर कहे बचन सुनकर पवित्र बुद्धिका धारक श्रीधरदेव अतिशय धर्मप्रेमको प्राप्त हुआ ॥११०॥ और गुरुके आज्ञानुसार दूसरे नरकमें जाकर शतबुद्धिको संमक्षाने लगा कि है भोले मुर्ख शतबुद्धि, क्या तू मुझ महाबलको जानता है ? ॥१९१॥ उस भवमें अनेक मिध्यानयोंके आश्रयसे तेरा मिध्यात्व बहुत ही प्रवल हो रहा था। देख, उसी मिथ्यात्वका यह दुःख देनेवाला फल तेरे सामने है ॥११२॥ इस प्रकार श्रीधरदेवके द्वारा समझाये हुए शतबुद्धिके जीवने शुद्ध सम्यग्दर्शन धारण किया और मिथ्यात्वरूपी मेलके नष्ट हो जानेसे उत्कृष्ट विश्रद्धि प्राप्त की ॥११३॥ तत्पञ्चात् वह शतबुद्धिका जीव आयुके अन्तर्मे

१, ततः कारणात् । २. विरूप दुर्वणे । ३. उद्घाट्टयन्ति । ४. दुर्वचनाः । ५. उत्कटः । ६. दितीय-नरकमेस्य । ७. भद्रश्रेष्ठ । भद्रमृथ्य अ०. प०, स० । ८. उत्कटम् । ९, दुःखावसानः ।

विषये मङ्गलावस्यां नगर्यो स्लसम्बये । महीधरस्य सम्राजः सुन्दर्याश्च सुतोऽमवत् ॥११५॥ जयसेनश्रुतिबुँद्ध्वा विवाहसमये सुरात् । श्रीधरारुशत् प्रवमाज गुरुं यमधरं श्रितः ॥११६॥ नारकीं वेदनां घोरां तेनासौ किछ बोधितः । निर्विद्य विषयासंगात् तपो दुश्चरमाचरत् ॥११७॥ ततो ब्रह्मेन्द्रतां सोऽगात् जीवितान्ते समाहितः । क नारकः क देवोऽयं विचित्रा कर्मणां गतिः ॥११८॥ नीचैबूँतिरधर्मेण धर्मणोच्चैः स्थितं मजेत् । तस्मादुद्धः पदं वाच्छन् नरो धर्मपरो मवेत् ॥११९॥ महस्लोकादधागत्य ब्रह्मेन्द्रः सोऽवधीक्षणः । श्रीधरं पूज्यामास गतं कल्याखिमश्रताम् ॥१२०॥ श्रीधरोऽय दिवश्चपुत्वा जम्बूद्द्रायमुपाधिते । प्राग्वदेहे महावत्सविषये स्वर्गस्थिते । ११२१॥ सुत्रामानगरं जन्ने सुदृष्टिवृत्यतेः सुतः । मातः सुन्दरनन्दायाः सुविधिनाम पुण्यधीः ॥१२२॥ साल्यात् प्रश्वति सर्वासं कलानां सोऽभवविधः । शशीवः जगतस्त्रन्वक्षन्वहं नयनोत्सवम् ॥१२३॥ स बाल्यं एव सद्धमंमश्रुद्ध प्रतिबुद्धशीः । प्रायेणात्मवतां चित्तमात्मश्रेयसि रज्यते ॥१२४॥ श्रीशवेऽपि स संप्रापज्यनतानन्द्रायिनो । क्रसंपद्मापूर्णयौयनस्तु विशेषतः ॥१२५॥ भक्ताम् ॥१२६॥ मक्ताक्षक्षत्रार्धः प्रविधिनाम् । ११९॥ भक्ताम् ॥१२६॥ मक्ताक्षक्षत्रार्धः प्रविधिनाम् ॥१२६॥

भयंकर नरकसे निकलकर पूत्र पुष्कर द्वीपके पूर्व विदेह क्षेत्रमें मंगलावती देशके रत्नसंचयनगरमें महीधर चक्रवर्तीके सुन्दरी नामक रानीसे जयसेन नामका पुत्र हुआ। जिस समय
जसका विवाह हो रहा था जसी समय श्रीधरदेवने आकर उसे समझाया जिससे विरक्त
होकर उसने यमधर मुनिराजके समीप दीक्षा धारण कर ली। श्रीधरदेवने उसे नरकोंके
भयंकर दुःसकी याद दिलायी जिससे वह विषयोंसे विरक्त होकर कठिन तपश्चरण करने
लगा॥११४-११०॥तदनन्तर आयुके अन्त समयमें समाधिपूर्वक प्राण् छोड़कर ब्रह्मस्वर्गमें इन्द्र
पदको प्राप्त हुआ। देखो, कहाँ तो नारकी होना और कहाँ इन्द्र पद प्राप्त होना। वास्तवमें
कर्मोकी गित बड़ी ही विचित्र है ॥११८॥ यह जीव हिंसा आदि अधर्मकायोंसे नरकादि नीच
गितयोंमें उत्पन्न होता है और अहिंसा आदि धर्मकायोंसे स्वर्ग आदि उच्च गितयोंकी प्राप्त होता
है इसलिए उच्च पदकी इच्छा करनेवाले पुरुषको सदा धर्ममें तत्पर रहना चाहिए॥११९॥
अनन्तर अवधिज्ञानरूपी नेत्रसे युक्त उस ब्रह्म न्द्रने (शतबुद्धि या जयसेनके जीवने) ब्रह्म
स्वर्गसे आकर अपने कल्याणकारी मित्र श्रीधरदेवकी पूजा की ॥१२०॥

अनन्तर वह श्रीधरदेव स्वर्गसे च्युत होकर जम्यूद्वीपसम्बन्धी पूर्व विदेह क्षेत्रमें स्वर्गके समान शोभायमान होनेवाले महाबत्स देशके सुसीमानगरमें सुदृष्टि राजाकी सुन्दरनन्दा नामकी रानीसे पवित्रबुद्धिका धारक सुविधि नामका पुत्र उत्पन्न हुआ।।१२१-१२२॥ वह सुविधि बाल्यावस्थासे ही चन्द्रमाके समान समस्त कलाओंका भाण्डार था और प्रतिदिन लोगोंके नेत्रोंका आनन्द बढ़ाता रहता था॥१२३॥ उस बुद्धिमान् सुविधिने बाल्य अवस्थामें ही समीचीन धर्मका स्वरूप समझ लिया था। सो ठीक ही ह, आत्महानी पुरुषोंका चित्त आत्मकल्याणमें ही अनुरक्त रहता है॥१२४॥ वह बाल्य अवस्थामें हो लोगोंको आनन्द देनेवाली रूपसम्पदाको प्राप्त था और पूर्ण युवा होनेपर विशेष रूपसे मनोहर सम्पदाको प्राप्त हो गया था॥१२५॥ उस सुविधिका ऊँचा मस्तक सदा मुकुटसे अलक्तत रहता था इसलिए अन्य राजाओंके बीचमें वह सुविधि उस प्रकार उच्चता धारण करता था जिस प्रकार कि कुलाचलोंके

१. समायानयुक्तः । २. सीतानद्युत्तरतटविति । ३. योवने । ४. बुद्धिमताम् । ५. मुकुटा-अ०, प० । ६. उन्नतः । ७. मूर्घ्नी द०, म०, स०, रू० ।

कुण्डकोद्वासि तस्यामान् मुलमुद्धृविकोचनम् । सचन्द्राकं सतारं च सेन्द्रचापिमवाग्वरम् ॥१२७॥
मुलं सुरमिनिश्वासं कान्ताधरममाद् विमोः । महोत्यक्रमिवीद्विन्नवृकं सुरमिगन्धि च ॥१२८॥
नासिका ध्रात्तमस्येव गन्धमायितमादधे । अवाक्मुर्ला विरेकाम्यामापिवन्तीय तद्वसम् ॥१२९॥
किन्धरस्तन्मुलाब्जस्य नास्कर्कोकां द्ये पराम् । मृणाकवरूयेवेव हारेण परिराजितः ॥१३०॥
महोरःस्थलमस्यामान्महारलांशुपेशकम् । ज्वलहीपमिवाम्भोज वासिन्या वासगेहकम् ॥१३१॥
अंसावभ्युन्नतौ तस्य दिग्गजस्येव सद्गतेः । कुम्माविव रराजाते सुवंशस्य महोन्नतेः ॥१३२॥
वियायामशाकिनावस्य रेजनुर्भूभुत्रो भुजौ । भुक्षोकापायरक्षामं स्कृसौ वाद्याविवार्गकी ॥१३३॥
नलताराभिरुद्भृतचन्द्राकंस्फुटकक्षणम् । चारुहस्ततकं तस्य नमस्यक्रमिवावमी ॥१३४॥
मध्यमस्य जगन्मध्यविभ्रमं विभ्रद्रशुतत् । धत्रता निवस्त्रभिविस्तीर्णपरिमण्डकम् ।

बीचमें चूलिकासहित मेर पर्वत है ॥१२६॥ उसका मुख, सूर्य, चन्द्रमा, तारे और इन्द्रधनुषसे सुशोभित आकाशके समान शोभायमान हो रहा था। क्योंकि वह दो कुण्डलोंसे शोभायमान था जो कि सूर्य और चन्द्रमाके समान जान पड़ते थे तथा कुछ ऊँची उठी हुई भौहोंसहित चमकते हुए नेत्रोंसे युक्त हुआ या इसिछिए इन्द्रधनुष और ताराओंसे युक्त हुआ-सा जान पहता था ॥१२७॥ अथवा उसका मुख एक फूछे हुए कमलके समान शोभायमान हो रहा था क्योंकि फूछे हुए कमलमें जिस प्रकार उसकी कलिकाएँ विकसित होती हैं उसी प्रकार उसके मुखमें मनोहर ओठ शोभायमान थे और फूछा हुआ कमछ जिस प्रकार मनोज्ञ गन्धसे युक्त होता है उसी प्रकार उसका मुख भी श्वासोच्छ्यासकी मनोज्ञ गन्धसे युक्त या ॥१२८॥ उसकी नाक स्वभावसे ही लम्बी थी, इसीलिए ऐसी जान पहती थी मानी उसने मुख-कमलकी सुगन्धि सूँघनेके लिए ही लम्बाई धारण की हो। और उसमें जो दो छिद्र थे उनसे ऐसी मालूम होती थी मानो नीचेकी ओर मुँह करके उन छिद्रों-द्वारा उसका रसपान ही कर रही हो।।१२९॥ उसका गळा मृणाळवळयके समान रवेत हारसे शोभायमान था इसळिए ऐसा जान पड़ता था मानो मुखरूपी कमलकी उत्तम नालको ही धारण कर रहा हो ॥१३०॥ बढ़े-बड़े रज्ञोंकी किरणोंसे मनोहर उसका विशाल वक्षःस्थल ऐसा शोभायमान होता था मानो कमलवासिनी <del>छप्</del>रमीका जलते हुए दीपकोंसे शोभायमान निवासगृह ही हो ॥१३१॥ वह सुविधि स्वयं दिगाजके समान शोभायमान था और उसके ऊँचे उठे हुए दोनों कन्धे दिगाजके कुम्भस्थलके समान शोभायमान हो रहे थे। क्योंकि जिस प्रकार दिग्गज सद्गति अर्थात् समीचीन चालका धारक होता है उसी प्रकार वह सुविधि भी सद्गति अर्थात् समीचीन आचरणोंका धारक अथवा सत्पुरुषोंका आश्रय था। दिग्गज जिस प्रकार सुबंश अर्थात् पीठकी रीढसे सहित होता है इसी प्रकार वह सुविधि भी सुवंश अर्थात् उच कुछवाछा था और दिगाज जिस प्रकार महोन्नत अर्थात् अत्यन्त- ऊँ<del>चा</del> होता है उसी प्रकार वह सुविधि भी महोन्नत अर्थात् अत्यन्त उत्कृष्ट था।।१३२।। उस राजाकी अत्यन्त छम्बी दोनों भुजाएँ ऐसी सुशोभित हो रही थीं मानो उपद्रवोंसे छोककी रक्षा करनेके छिए वजाके बने हुए दो अर्गछदण्ड ही हों ॥१३३॥ उसकी दोनों सुन्दर हथेलियाँ नखरूपी ताराओंसे शोभायमान थीं और सूर्य तथा चन्द्रमाके चिह्नोंसे सहित थीं इसिछए तारे और सूर्य-चन्द्रमासे सहित आकाशके समान शोभायमान हो रही थीं ॥१३४॥ उसका मध्य भाग छोकके मध्य भागकी शोभाको धारण करता हुआ अत्यन्त शोभायमान था, क्योंकि छोकका मध्य भाग जिस प्रकार

१. —मस्येव म०, ल०। २. अक्षोमुक्षी। ३. रत्थाभ्याम्। ४. कण्ठः । ५. परिराज्जितः म०। ६. मनोज्ञम्। ७. लक्ष्म्या। ८. दैर्घ्यं। ९. शोधा। १०. कुशस्यम्। ११ परिधिः।

जधनामोगमामुकः कटिस्त्रमसी १थे। मेहनितम्बमाक्षश्विसेन्द्रवापाम्बुदं यथा ॥१३६॥ सोऽधाय कनकराजीविक्शककपरिपिश्वरी। उद्ध अगर्गृहोद्द्रप्रतोरणस्तन्मसिनमी ॥१३६॥ जबाद्द्यं च सुहिल्हं नृष्यां विक्तस्य रक्षकम् । साकद्वारं व्यजेष्टास्य सुक्षेः कान्यवन्धनम् ॥१३८॥ सर्कमाव्यं सृदुस्पर्शं स्वद्र्ष्यां स्वाहनोचितम् । रशोणिमानं द्ये स्वन्तिव तस्करपल्कवात् ॥१३९॥ इत्याविक्ष्कतस्योग हारिणा वास्त्रस्मणा । मनांसि जगतां जहे स वास्त्रद् वास्त्रकोऽपि सन् ॥१४०॥ स व्या यौत्रनारमं मदनोत्को चकारिणो । वशी युवजरकासीद रिवद्वर्गनिमहात् ॥१४०॥ सोऽजुमने यथाकालं सत्कस्त्रपरिमहम् । उपरोधाद् गुरोः प्राप्तराज्यकस्मीपरिक्स्त्रः ॥१४०॥ चिक्रणोऽसयकोवस्य स्वजीयोऽयं यतो युवा । तत्मकिसुतानेम परिणिन्ये मनोरमा ॥१४१॥ तयानुक्रया सत्या स्वरं स रमे सुविरं नृषः । सुशोस्त्रमनुक्तं च कस्त्रं रस्केष्ठस्य ॥१४४॥ तयानुक्रया सत्या स्वरं गच्छत्यनन्तरम् । स्वरंप्रमो दिवद्वयुत्वा केष्ट्रवास्त्रः सुतोऽजनि ॥१४५॥ तयोरस्यन्तसंप्रीत्या काले गच्छत्यनन्तरम् । स्वयंप्रमो दिवद्वयुत्वा केष्ट्रवास्त्रः सुतोऽजनि ॥१४५॥

कुश है उसी प्रकार उसका मध्य भाग भी कुश था और जिस प्रकार खोकके मध्य भागसे ऊपर और नीचेका हिस्सा विस्तीर्ण होता है उसी प्रकार उसके सध्य भागसे ऊपर नीचेका हिस्सा भी विस्तीर्ण था ॥१३५॥ जिस प्रकार मेह पूर्वत इन्द्रधनुषसहित मेघोंसे घिरे हुए नितम्ब भाग (मध्य भागको) धारण करता है उसी प्रकार वह सुविधि भी सुवर्णमय करधनीको धारण किये हुए नितम्ब भाग (ज्ञघन भाग) को धारण करता था ॥१३६॥ वह सुविधि, सुवर्ण कमलकी केशरके समान पीली जिन दो जरुओंको धारण कर रहा था वे ऐसी मालूम होती थीं मानो जगत्रूपी घरके दो सोरण-स्तम्भ (सोरण बाँधनेके खम्भे ) ही हों ॥१३७॥ उसकी दोनों जंबाएँ सुविस्तृष्ट थी अर्थात् संगठित होनेके कारण परस्परमें सटी हुई थीं, मनुष्योंके चिस-को प्रसन्न करनेबाकी थीं और उनके अलंकारों (आभूवणोंसे) सहित थीं इसलिए किसी उत्तस किकी सुविलक्ट अर्थात् वलेपगुणसे सहित मनुष्योंके चित्तको प्रसन्न करनेवाली और उपमा, सपक आदि अलंकारोंसे युक्त काव्य-रचनाको भी जीतती थीं।।१३८।। अत्यन्त कोमल स्पर्शके धारक और छक्ष्मीके द्वारा सेवा करने योग्य (दावनेके योग्य) उसके दोनों चरण-कमल जिल स्वाभाविक छालिमाको धारण कर रहे थे वह ऐसी मालूम होती थी मानो सेवा करते समय . छस्मीके कर-पल्छवसे छूटकर ही लग गयी हो ॥१३९॥ इस प्रकार वह सुविधि बालक होनेपर भी अनेक सामुद्रिक चिह्नोंसे युक्त प्रकट हुए अपने मनोहर रूपके द्वारा संसारके समस्त जीवोंके मनको जबरदस्ती हरण करता था॥१४०॥ उस जितेन्द्रिय राजक्ष्मारने कामका उद्देक करनेवाले यौथनके प्रारम्भ समयमें ही काम, क्रोध, लोभ, सोह, सद और मास्सर्य इन छह अन्तरक शत्रुओं-का निमह कर दिया था इसलिए वह तक्या होकर भी वृद्धोंके समान जान पढ़ता था ॥१४१॥ **इसने यथायोग्य समयपर गुरुजनोंके आप्रहसे <del>इत्तम बीके साथ पाणिपहण</del> करानेकी अनुमति** दी थी और छत्र, चमर आदि राज्य-छक्ष्मीके चिह्न भी भारण किये थे, राज्य-पद स्वीकृत किया था ॥१४२॥ तरुण अवस्थाको धारण करनेयाला वह सुविधि अभयघोष चक्रवर्तीका भानजा था इसलिए उसने उन्हीं चक्रवर्तीकी पुत्री मनोरमाके साथ विवाह किया था ॥१४३॥ सदा अनुकूछ सती मनोरमाके साथ वह राजा चिरकाछ तक कीड़ा करता रहा सो ठीक है। सुशील और अनुकूल स्नो ही पतिको प्रसन्न कर सकती है।।१४४॥ इस प्रकार प्रीतिपूर्वक क्रीड़ा करते हुए उन दोनोंका समय बीत रहा था कि स्वयंत्रभ नामका देव (श्रीमदी

१. पिनद्रकटिसूत्रम् । २. सुसम्बद्धम् । ३. सम्मर्दन । ४. शोणस्वम् । ५. वथा ५० । ६. उद्रेक । ७. 'अयुक्तितः प्रणीताः कामकोषलोभमानभदहर्षाः' इत्यरिषड्वर्गः । ८. स्वसुः पुत्रः भागिनेय इत्यर्थः । ९. यतः कारणात् । १०. पतिग्रतया ।

वज्ञज्ञसमेव वाली भीमती तस्य वहाँमा । सैनेस्य पुत्रती याता संस्तिरिधतिरोद्दशी ॥१४६॥ तरिमम् पुत्रे मृत्रवास्य मोतिरासीद् गरीयसी । पुत्रमार्थे सं संगीर्थे किंमु तेम्राङ्गावरः ॥१४७॥ शार्थुकार्ववरायाश्च देगेऽत्रैव मृत्रास्त्राः । आताः समानपुण्यस्वादन्योऽन्यसद्वर्त्यः ॥१४०॥ विभीवणमृत्रात् पुत्रः प्रिवद्त्रोत्ररेऽज्ञित । देवश्चित्राङ्गद् उच्युरवा वरदत्ताह्ययो दिवः ॥१४०॥ सिन्द्रवेणनृतानन्तमस्याः सृत्रुरज्ञायत । मण्डुण्डस्त्रमासी वरसेनसमाद्ध्यः ॥१५०॥ सिन्द्रवेणमृत्रीमत्र्याः सृत्रुरज्ञायत । मण्डुण्डस्त्रमासी विद्याङ्गद्रसमास्यया ॥१५९॥ प्रमञ्जननृत्राचित्रमास्त्रियाः स्रमोरथः । प्रशान्तमस्त्रः सृतुरज्ञित्र दिवद्वय्युतः ॥१५२॥ प्रमञ्जननृत्राचित्रमास्त्रितः ॥१५२॥ तत्रोऽमी चिक्रणान्येव्यर्भिवन्य सम् जिनम् । भक्त्या विमक्तवाहास्य महाप्राज्ञाम्यमाधिताः ॥१५४॥ तत्रोऽमी चिक्रणान्येव्यर्भिवन्य सम् जिनम् । भक्त्या विमक्तवाहास्य महाप्राज्ञाम्यमाधिताः ॥१५४॥ पूर्वरहाद्याम्यस्त सहस्रप्रमितरमा । सहस्तः पञ्चमिः पुत्रैः प्रावाजित्वक्रवर्थसी ॥१५५॥ परं संवेगनिवेद्यरिणाममुत्रागतः । ते तेपिरे तपस्तीर्व मार्गः स्वर्गावर्ययोः ॥१५६॥ संवेगः वर्त्तिवर्षा प्रमेकतेष्ठ च । निवेदी देशभोगेषु संसारे च विरक्ता ॥१५०॥

का जीव ) स्वर्गसे च्युतें होकर उने दोनोंके केशब नामका पुत्र हुआ ॥ १४५ ॥ वक्रजंघ पर्यायमें जो इसकी श्रीमती नामकी प्यारी की थी वही इस भवमें इसका पुत्र हुई है। क्या **कहा** जाये ? संसारकी स्थिति ही ऐसी है ।। १४६ ।। <del>उस</del> पुत्रपर सुविधि राजाका भारी प्रेम थां सी डीक ही है। जब कि पुत्र मात्र ही प्रीतिके छिए होता है तब यदि पूर्वभवका प्रेमपात्र श्रीकी जीव ही आकर धुत्र उत्पन्न हुआ हो तो फिर कहना ही क्या है ? उसपर तो सबसे अधिक प्रेम होता हीं हैं।।१४७। सिंह, नकुछ, बानर और शूकरके जीव जो कि सोगसूमिके बाद दितीय स्वर्गमें देव हुए थे वे भी वहाँ सै अय कर इसी वत्सकावती देशमें सुविधिके समान पुण्याधिकारी होनेसे उसीके समान विभूतिके धारक राजपुत्र हुए ॥ १४८ ॥ सिंहका जीव-चित्रांगद देश स्वर्गसे च्युत होकर विभीषण राजासे उसकी शियदत्ता नामकी पत्नीके उदरमें वैरदेस नामका पुत्र हुआ [॥१४९॥ शूकरका जीव—मणिकुण्डल नामका देव निन्द्षेण राजा और अनेन्त्रमती रानीके वरसेन नामका पुत्र हुआ ॥१५०॥ वानरका जीव-मनोहर नामका देव स्वर्गसे च्युत होकर रतिषेण राजाकी चन्द्रमती रानीके चित्रांगद नामका पुत्र हुआ।।१५१॥ और नकुलका जीव-मनोरथ नामका देव स्वर्गसे च्युत होकर प्रभंजन राजाकी चित्रमालिनी रानीके प्रशान्तमदन नामका पुत्र हुआ ॥१५२॥ समान आकार, समान रूप, समान सीन्दर्य और समान सम्पंतिक धारण करनेवाले वे सभी राजपुत्र अपने-अपने योग्य राज्यलक्ष्मी पाकर चिरकाल तक भोगींका अद्युभव करते रहे ॥ १५३ ॥

त्वनन्तर किसी दिन वे चारों ही राजा, चक्रवर्ती अभयघोषके साथ विमलबाह जिनेन्द्र
देवकी बन्दचा करनेके लिए गये। वहाँ सबने भक्तिपूर्वक वन्दना की और फिर सभीने विरक्त
होकर दीक्षा धारण कर ली ॥१५४॥ वह चक्रवर्ती अठारह हजार राजाओं और पाँच हजार
पुत्रोंके साथ दीक्षित हुआ था॥ १५५॥ वे सब मुनीश्वर उत्क्रष्ट संवेग और निर्वेद्रस्प
प्रिणामोंको प्राप्त होकर स्वर्ग और मोक्षके मार्गभूत कठिन तप तपने लगे॥१५६॥ धर्म और
धर्मके फलोंमें उत्कृष्ट प्रीति करना संवेग कहलाता है और शरीर, भोग तथा संसारसे विरक्त

१. सैवास प०, द०, स०, अ०। २. किमु तेब्बङ्गना- ल०। ३. व्याझनरः। ४. वराहचरः। ५. रविषेण- अ०, प०, स०। ६. मर्कटचरः। ७. अभ्यस्तं गुणितम्। ८-रमी प०. ल०। ९. मार्ग द०, स०, म०, ल०।

होनेको निर्वेद कहते हैं ॥१५७॥ राजा सुविधि केशव पुत्रके स्नेहसे गृहस्थ अवस्थाका परित्याग नहीं कर सका था, इसलिए भावकके उत्कृष्ट पद्में स्थित रहकर कठिन तप तपता था ॥१५८॥ जिनेन्द्रदेवने गृहस्थोंके नीचे छिखे अनुसार ग्यारह स्थान या प्रतिमाएँ कही हैं (१) दर्शनप्रतिमा (२) व्रतप्रतिमा (३) सामायिकप्रतिमा (४) प्रोषधप्रतिमा (५) सचित्तत्यागप्रतिमा (६) दिवामैथुनत्यागप्रतिमा (७) महाचर्यप्रतिमा (८) आरम्भत्यागप्रतिमा (९) परिप्रह-त्यागप्रतिमा (१०) अनुमतित्यागप्रतिमा और (११) उद्दिष्टत्यागप्रतिमा । इनमें से सुविधि राजाने क्रम-क्रमसे ग्यारहवाँ स्थान-उदिष्टत्यागप्रतिमा धारण की थी ॥१५९-१६१॥ जिनेन्द्र-देवने गृहस्थाश्रमके उक्त ग्यारह स्थानोंमें पाँच अणुत्रत, तीन गुणव्रत और चार शिक्षात्रत इन बारह ब्रतोंका निरूपण किया है ॥ १६२ ॥ स्थूछ हिंसा, झूठ, चोरी, कुशील और परिप्रहसे निवृत्त होनेको क्रमसे अहिंसाणुत्रत, सत्याणुत्रत, अचौर्याणुत्रत, ब्रह्मचर्याणुत्रत और परिष्रह परिमाणाणुकत कहते हैं।। १६३।। यदि इन पाँच अणुक्रतोंको हरएक व्रतकी पाँच-पाँच भावनाओंसे ससंस्कृत और सम्यन्दर्शनकी विश्वद्धिसे युक्त कर धारण किया जाये तो उनसे गृहस्थोंको बड़े-बड़े फलोंको प्राप्ति हो सकती है।।१६४॥ दिग्विरति, देशविरति और अनर्थ-दण्डविरति ये तीन गुणव्रत हैं। कोई-कोई आचार्य भोगोपभोगसे परिमाणव्रतको भी गुणव्रत कहते हैं [ और देशवतको शिक्षावर्तीमें शामिल करते हैं ] ॥१६५॥ सामायिक, प्रोषधोपवास, अतिथिसंविभाग और मरण समयमें संन्यास धारण करना ये चार शिक्षावत कहलाते हैं। ि अनेक आचार्योंने देशव्रतको शिक्षाव्रतमें शामिल किया है और संन्यासका बारह व्रतोंसे भिन्न -वर्णन किया है ] ॥१६६॥ गृहस्थोंके ये उपर्युक्त बारह व्रत स्वर्गरूपी राजमहरूपर चढ़नेके छिए सीदीके समान हैं और नरकादि दुर्गतियोंका आवरण करनेवाले हैं।।१६७।। इस प्रकार सम्यग्-वर्शनसे पवित्र व्रतोंकी शृद्धताको प्राप्त हुए राजर्षि सुत्रिधि चिरकाछ तक श्रेष्ठ मोक्षमार्गकी ख्यासना करते रहे ॥ १६८ ॥ अनन्तर जीवनके अन्त समयमें परिप्रहरहित दिगम्बर दीक्षाको त्राप्त हुए सुविधि महाराजने विधिपूर्वक उत्कृष्ट मोक्षमार्गको आराधना कर समाधि-मरणपूर्वक जरीर छोड़ा जिससे अच्युत स्वर्गमें इन्द्र हुए ॥१६९॥ वहाँ उनकी आयु बीस सागर प्रमाण थी

१. सामायिकम् । २.-मिह्न स्त्री- अ०, द०, स०, म० । -मिह्न स्त्रीसंगर्वजितम् प०, । ३. जिना-चिप: स्क्, छ० । ४. महोत्तरफलानि । ५. भोगोपभोगपरिमाणम् । ६. सामायिकम् । ७. आराधयति स्म । ८.-विभिन्नाराह्य प० । ९.-संस्थान-अ०, स० ।

केशवश्च परित्यक्तकृत्स्नबाद्येतरोपिषः । नैःसंगीमाश्चितो दीक्षामतीन्द्रोऽमवदच्युते ॥१७१॥ पूर्वोक्ता नृपपुत्राश्च वरदत्तादयः क्रमात् । समजायन्त पुण्यैः स्वैस्तत्र सामानिकाः सुराः ॥१७२॥ तत्राष्ट्रगुणमैदवर्यं दिन्यं भोगं च निर्विशन् । स रेमे सुचिरं काक्रमच्युतेन्द्रोऽच्युतिस्थितिः ॥१७४॥ दिन्यानुभावमस्यासीद् वपुरब्याजसुन्द्रस् । विषशक्षादिवाधामिरस्पृष्टमतिनिर्मलम् ॥१७४॥ सन्तानकुसुनोत्तंसमसौ भत्ते स्म मौलिना । सपः फक्रमतिस्कीतं सूष्मवोब्द्य दर्शयन् ॥१७५॥ सष्ठजैर्भूषणैरस्य रुख्ये रुचिरं वपुः । द्यावश्चीफ्लरेद्दैः प्रत्यक्रमिव संगतैः ॥१७६॥ समं सुप्रविमक्ताद्वः स रेजे दिन्यलक्षणेः । सुरद्रम इवाकीणेः पुण्येरच्यावचात्मिःः ॥१७७॥ श्चिरः सकुन्तलं तस्य रेजे सोष्णोधपष्टकम् । सतमालमिवादीन्द्रकृटं व्योमापगाश्चितम् ॥१७८॥ मुख्यस्य लसन्तेत्रशृक्कसंगतमाधमौ । स्मितांशुमिर्जलाकान्तं प्रवृक्षमिव पङ्क्ष्यम् ॥१७९॥ चक्षःस्थले पृथौ रम्ये हारं सोऽधत्त निर्मलम् । सरद्रमोदसंघातमिव मेरोस्तदाश्चितम् ॥१८०॥ लसदंशुकसंचीतं जवनं तस्य निर्वभौ । तरक्वाकान्तमम्भोधेरिव सैकतमण्डलम् ॥१८०॥ सुवर्णकदलोस्तम्मविभमं रुखमानते । तस्योरुद्वितयं चारु सुरनारोमनोहरम् ॥१८९॥

और उन्हें अनेक ऋद्भियाँ प्राप्त हुई थीं ॥ १७० ॥ श्रीमतीके जीव केशवने भी समस्त बाह्य और आस्यन्तर परिप्रह्का त्याग कर निर्प्रनथ दीक्षा धारण की और आयुक्ते अन्तमें अच्यत स्वर्गमें प्रतीन्द्र पद प्राप्त किया ॥ १७१ ॥ जिनका वर्णन ऊपर किया जा चुका है ऐसे बरदत्त आदि राजपुत्र भी अपने-अपने पुण्यके उदयसे उसी अच्युत स्वर्गमें सामानिक जातिके देव हुए ॥१७२॥ पूर्णे आयुक्तो धारण करनेवाला वह अच्युत स्वर्गका इन्द्र अणिमा, महिमा आदि आठ गुण, ऐश्वर्य और दिव्य भोगोंका अनुभव करता हुआ चिरकाल तक कीड़ा करता था।। १७३।। उसका शरीर दिव्य प्रभावसे सहित था, स्वभावसे ही सुन्दर था, विष-शक्त आदिकी वाधासे रहित था और अत्यन्त निर्में था।। १७४।। वह अपने मस्तकपर कल्प-वृक्षके पुष्पोंका सेहरा धारण करता था जिससे ऐसा मालूम होता था मानी पूर्वभवमें किये ्रहुए तपश्चरणके विशाल फलको मस्तकपर उठाकर सबको दिखा ही रहा हो।। १७५॥ उसका . सुन्दर शरीर साथ-साथ उत्पन्न हुए आभूषणोंसे ऐसा मालूम होता था मानो उसके प्रत्येक अंग-पर दयारूपी छताके प्रशंसनीय फल ही लग रहे हैं।। १७६।। समचतुरस्र संस्थानका धारक बह इन्द्र अपने अनेक दिन्य लक्षणोंसे ऐसा सिशोभित होता था जैसा कि ऊँचे-नीचे सभी प्रदेशों में स्थित फूलांसे व्याप्त हुआ कल्पगृक्ष सुशोभित होता है ॥ १७७ ॥ काले-काले केश और रवेतवर्णकी पगड़ीसे सहित उसका मस्तक ऐसा जान पड़ता था मानी तापिच्छ पुष्पसे सहित और आकाशगंगाके पूरसे युक्ते हिमालयका शिखर ही हो ॥ १७८ ॥ उस इन्द्रका मुख-कमल फूले हुए कमलके समान शोभायमान था, क्योंकि जिस प्रकार कमलपर भौरे होते हैं उसी प्रकार उसके मुखपर शोभायमान नेत्र थे और कमल जिस प्रकार जलसे आकान्त होता हैं उसी प्रकार उसका मुख भी मुसकानकी सफेद-सफेद किरणोंसे आक्रान्त था।।१७९।।वह अपने मनोहर और विशास वक्षःस्थलपर जिस निर्मल हारको धारण कर रहा था वह ऐसा मालूम होता था मानो मेरु पर्वतके तटपर अवलम्बित शरद् ऋतुके बादलोंका समूह ही हो।।१८०।। शोभाय-मान बख्दे ढँका हुआ उसका नितम्यमण्डल ऐसा शोभायमान हो रहा था मानी लहरोंसे ढँका हुआ समुद्रका बालूदार टीला ही हो।।१८१।।देवाङ्गनाओंके मनको हरण करनेवाले उसके होनों मुन्दर ऊरु सुवर्ण कदलीके स्तम्भोंका सन्देह करते हुए अत्यन्त शोभायमान हो रहे ये ॥१८२॥

१. दिव्यप्रभावम् । २. प्रशस्तैः । ३. अनेकभेदास्मभिः । ४. -तटश्चितम् म०, ल० । ५. वेष्टितम् ।

तस्य पादद्वये छद्मीः काप्यभूद्वत्रशोमिनि । नलांशुस्वच्छसिकछे सरसीव श्रवाद्विते ॥१८३॥ इत्युदारतरं विश्वद् दिव्यं वैक्रियिकं वपुः । स तत्र बुभुजे भोगानच्युतेन्द्रः स्वरूपजान् ॥१८४॥ इतो रज्जः बृदुत्पत्य कल्पोऽस्त्यच्युतसंज्ञः । सोऽस्य भुक्तिरभूत् पुण्यात् पुण्येः कि न कम्यते १८५॥ तस्य भुक्तै विभानानां परिसंख्या मता जिनैः । शतमेकमग्रैकान्में वृष्टिश्च परमागमे ॥१८६॥ त्रयोविशं शतं तेषु विभानेषु प्रकीर्णकाः । श्रेणीवद्वास्ततोऽम्ये स्युरितस्म्द्राः सहेन्द्रकाः ॥१८०॥ त्रयिक्षश्चास्य स्युस्त्रायिक्षशः सुरोत्तमाः । ते च पुत्रीवितास्तेन स्नेहनिर्मरणा प्रिश्चा-॥१८८॥ श्रयक्षिशद्यास्य स्युस्त्रायिक्षशः सुरोत्तमाः । ते चस्य सहशाः सर्वैः भोगैराज्ञा तु मिचते ॥१८०॥ आग्मरक्षाश्च तस्योक्षाश्चर्ययेवायुतानि वै । तेऽप्यद्वरक्षकेत्तुल्या विभावायेव वर्णिताः ॥१९०॥ अन्तःपरिषदस्याद्यार्थे सत्याद्वे ततिमध्यते । सध्यमार्थे नृतीयं स्याद् वाद्या तद्द्विगुणा मता ॥१९१॥ चत्वारो छोकपाछाश्च तस्कोकान्तप्रपालकाः । प्रत्येकं च तथैतेषां देव्यो द्वात्रिशदेव हि ॥१९२॥ श्रष्टावस्य महादेश्यो रूपसीन्दर्थसंपदा । तन्मनोछोहमाकप्दं कलृसायस्कान्तपुत्रिकाः ॥१९३॥ अन्या वल्लिकास्तस्य त्रिष्टिः परिकोतिताः । एकक्षोऽग्रमहिष्यर्थत्तिवित्रात्रीत्रवित्ता ॥१९४॥

उस इन्द्रके दोनों चरण किसी तालाबके समान मालूम पड़ते थे क्योंकि तालाब जिस प्रकार जलसे सुशोभित होता है उसी प्रकार उसके चरण भी नखोंकी किरणोंरूपी निर्मेख जलसे सुशोभित थे, तालाब जिस प्रकार कमलोंसे शोभायमान होता है उसी प्रकार उसके चरण भी कमलके चिह्नोंसे सहित थे और तालाब जिस प्रकार मच्छ बगैरहसे सहित होता है उसी प्रकार उसके चरण भी मत्त्यरेखा आदिसे युक्त थे। इस प्रकार उसके चरणोंमें कोई अपूर्व ही शोभा थी।।१८३॥ इस तरह अत्यन्त श्रेष्ठ और सुन्दर वैक्रियिक शरीरको धारण करता हुआ वह अच्युतेन्द्र अपने स्वर्गमें उत्पन्न हुए भोगोंका अनुभव करता था ॥१८४॥ वह अच्युत स्वर्ग इस मध्य छोकसे छह राजु ऊपर चलकर है तथापि पुण्यके उदयसे वह सुविधि राजाके भोगोपभोग-का स्थान हुआ सो ठीक ही है। पुण्यके उर्यसे क्या नहीं प्राप्त होता ? ॥ १८५ ॥ उस इन्द्रके उपसोगमें आनेवाछे विमानोंकी संख्या सर्वज्ञ प्रणीत आगममें जिनेन्द्रदेवने एक-सौ उनसठ कही है ॥१८६॥ उन एक सौ उनसठ विमानोंमें एक सौ तेईस विमान प्रकीर्णक हैं, एक इन्द्रक विमान है और बाकीके पैतीस बढ़े-बढ़े भ्रेणीबद्ध विमान हैं ॥१८७। उन इन्द्रके तैतीस त्रायिक्स जातिके उत्तम देव थे। यह उन्हें अपनी स्नेह-भरी बुद्धिसे पुत्रके समान समझता था ॥१८८॥ उसके दश हजार सामानिक देव थे। वे सब देव भोगोपभोगकी सामग्रीसे इन्द्रके ही समान थे परन्तु इन्द्रके समान उनकी आज्ञा नहीं चलती।।१८९॥ उसके अंगरक्षकोंके समान चालीस हजार आत्मरक्षक देव थे। यद्यपि स्वर्गमें किसी प्रकारका भय नहीं रहता तथापि इन्द्रकी विभूति दिख-लानेके लिए ही वे होते हैं।।१९०।। अन्तःपरिषद्, मध्यमपरिषद् और बाह्यपरिषद्के भेदसे उस इन्द्रकी तीन सभाएँ थीं। उनमें-से पहलो परिषद्में एक सौ पत्रीस देव थे, दूसरी परिषद्में दो सौ पचास देव थे और तीसरी परिषद्में पाँच सौ देव थे ॥१९१॥ उस अच्यत स्वर्गके अन्तभागकी रक्षा करनेवाले चारों दिशाओं सम्बन्धी चार लोकपाल थे और प्रत्येक लोकपालकी बत्तीस-बत्तीस देवियाँ थीं ॥१९२॥ उस अच्युतेन्द्रकी आठ महादेवियाँ थीं जो कि अपने वर्ण और सीन्दर्यरूपी सम्पत्तिके द्वारा इन्द्रके मनरूपी छोहेको खींचनेके छिए बनी हुई पुत्र छियोंके समान शोभायमान होती शी ॥१९३॥ इन आठ महादेवियोंके सिवाय उसके तिरसठ वहाभिका देवियाँ और थीं

१. अस्त्रं लक्षणरूपकमलम् । २. मत्स्ययुक्ते । मत्स्यादिशुभलक्षणयुक्ते च । ३. भुक्तः भुक्ति-स्रोत्रम् । ४. नम्पैकोन- अ०, प०, द०, स०, म०, ल० । ५. त्रयोदिशत्युत्तरशतम् । ६. दशसहस्र । ७. बत्वारिशस्सहस्राणि । ८. न्स्यान्या अ०, प०, स०, द० । ९. पञ्चित्रत्युत्तरशतम् । १०. पञ्चाश-दश्चित्रद्वितरे ।

द्वे सहस्रे तथैकामा ससिवश्च समुक्तिताः । सर्वा देश्योऽस्य याः समृत्वा याति चेतोऽस्य निर्वृतिम् ॥१९५॥ तासां मृतुकरस्पर्शेस्तद्वक्त्राञ्जनिरीक्षणेः । स लेभेऽभ्यधिकां तृष्तिं संमोगैरिप मानसैः ॥१९६॥ वैषद्भतुष्कं सहस्राणि नियुतानि दशेव च । विकरेत्येक्को देवी दिश्यरूपाणि योषिताम् ॥१९७॥ वैषम् तास्तक्षाः स्युराणात्रायुत्तयोद्वं यम् । द्विद्विः शेषनिकायेषु महान्धे रिव वीषयः ॥१९८॥ हस्त्यश्चरथपादातवृषगन्धवं नर्भकी । सप्तानीकान्युशान्त्यस्य प्रत्येकं च महत्तरम् ॥१९९॥ एकैकस्याश्च देश्याः स्याद्यसरः परिचलत्रयम् । पन्यवर्गश्च पन्याश्चरुतं चैव यथाक्रमम् ॥२००॥ इत्युक्तपरिवारेण सार्द्वमण्युतकस्पत्राम् । लक्ष्मीं निर्विशतस्तस्य विवायणि परां श्रियम् ॥२०१॥ मानसोऽस्य प्रवीचारो विष्याणोऽप्यस्य मानसः । द्वाविशतिसहस्त्रेश्च समानां सकृदाहरेत् ॥२०१॥ समेणेत्यच्युतेन्द्रोऽसी प्रापत् सत्परम्पराम् । जस्मात्तविभिर्धमें मितिः कार्या जिनोदिते ॥२०१॥ धर्मणेत्यच्युतेन्द्रोऽसी प्रापत् सत्परम्पराम् । जस्मात्तविभिर्धमें मितिः कार्या जिनोदिते ॥२०४॥ मासिनीच्छन्दः

श्रथ सुरुक्तितवेषां दुन्यबोषाः सभूषाः सुरमिकुसुममालाः <sup>13</sup>स्रस्तवूलाः सलीलाः । भपुरविरुतगानारस्ये तानाः <sup>13</sup>समानाः प्रमद्मरमन्नं निन्युरेनं सुरेनम्<sup>भे</sup> ॥२०५॥

तथा एक-एक महादेवी अढ़ाईसौ-अढ़ाईसौ अन्य देवियोंसे घिरी रहती थी ॥१९४॥ इस प्रकार सब मिलाकर उसकी दो हजार इकहत्तर देवियाँ थीं। इन देवियोंका स्मरण करने सात्रसे हो उसका चित्त सन्त्रष्ट हो जाता था-उसकी कामध्यथा नष्ट हो जाती थीशा१९५॥ वह इन्द्र उन देवियोंके कोमल हाथोंके स्पर्शसे, मुसकमलके देखनेसे और मानसिक संभोगसे अत्यन्त तृप्तिको प्राप्त होता था ॥१९६॥ इस इन्द्रकी प्रत्येक देवी अपनी विक्रिया शक्तिके द्वारा सुन्दर क्रियोंके दस लाख चौबीस हजार सुन्दर रूप बना सकती थी ॥१९७॥ हाथी, घोड़े, रथ, पियादे, बैल, गन्धर्व और नृत्यकारिणीके भेदसे उसकी सेनाकी सात कक्षाएँ थीं। उनमें-से पहली कक्षामें बीस हजार हाथी थे, फिर आगेकी कक्षाओं में दूनी-दूनी संख्या थी। उसकी यह विशास सेना किसी बड़े समुद्रकी छहरोंके समान जान पड़ती थी। यह सातों ही प्रकारकी सेना अपने-अपने महत्तर (सर्वश्रेष्ठ) के अधीन रहती थी।।१९८-१९९॥ उस इन्द्रकी एक-एक देवीकी तीन-तीन सभाएँ थीं। उनमें-से पहली सभामें २५ अप्सराएँ थीं, दूसरी सभामें ५० अप्सराएँ थीं, और तीसरी सभामें सौ अप्सराएँ थीं ।।२००।। इस प्रकार ऊपर कहे हुए परिवारके साथ अच्युत स्वर्गमें उत्पन्न हुई लक्ष्मीका उपभोग करनेवाले उस अच्युतेन्द्रकी उत्कृष्ट विभूतिका वर्णन करना कठिन है—जितना वर्णन किया जा चुका है उतना ही पर्याप्त है ॥२०१॥ उस अच्युतेन्द्रका मैधुन मानसिक था और आहार भी मानसिक था तथा वह बाईस हजार वर्षेमिं एक बार आहार करता था ॥२०२॥ ग्यारह <u>महीनेमें एक बार रबा</u>सोच्छ्वास छेता था और तीन हाथ ऊँचे सुन्दर शरीरको धारण करनेवाला था।।२०३॥ वह अच्युतेन्द्र धर्मके द्वारा ही उत्तम-उत्तम विभृतिको प्राप्त हुआ था इसिछए उत्तम-उत्तम विभृतियोंके अभिलाषी जनोंको जिनेन्द्रदेवके द्वारा कहे धर्ममें ही बुद्धि लगानी चाहिए ॥२०४॥ उस अच्युत स्वर्गमें, जिनके वेष बहुत ही सुन्दर हैं जो इत्तम-उत्तम आभूषण पहने हुई हैं, जो सुगन्धित पुष्पोंकी मालाओंसे सहित हैं, जिनके लम्बी चोटी नीचेकी ओर छटक रही है, जो अनेक प्रकारकी छीछाओंसे सहित हैं, जो मधुर झड़्दोंसे

१. मुखम् । २. चतुर्विशतिसहस्रोत्तरदशलदारूपाणि । ३. अनीकानाम् । ४. कक्षाभेदः । ५. महान्धिः रिव म०, ल० । ६. अनुभदतः । ७. वर्णनयाऽलम् । ८. आहारः । ९. संवत्सराणाम् । १०. आकारवेषा । ११. दलकप्रमितस्वरिक्षमस्थानभेदाः । १३. अहङ्कारयुक्ताः । १४. सुरेशम् ।

<sup>¥</sup>८× २५०= २००० | २००० + ६३ + ८= २०७१ |

कितपद्विहारैर्भ्वकारैरुदारैर्नयनयुगविलासैरङ्गलासैः सुहासैः । प्रकटितसृदुसाबैः सानुभावैश्व<sup>3</sup> भाबैः जगृहुरथ मनोऽस्याबजोपमास्या वयस्याः ॥२०६॥

शार्वृसिवकीडितम्

तासामिन्दुकस्रामले स्ववदनं पश्यन् कपोलाब्दके

तद्वस्त्राम्बुजभृक्ततां च चटयसाघातवक्त्रानिलः ।

तन्नेत्रेश्च मनोजबाखसदशैर्श्वचापमुक्तीर्भृशं

विद्धं स्वं हृद्यं तदीयकरसंस्पत्रीः समाद्वासमन् ॥२०७॥

स्रग्धरा

रेमे रामाननेन्दुश्विकिचिरतरे स्वे विमाने विमाने भुआनो दिन्यमोगानमरपरिवृतो यान् सुरेभैः सुरेभैः । जैनी पूजां विश्व तन्त्रन् मुदुरतनुरुचा मासमानीऽसमानो स्वक्ष्मीवानच्युतेन्द्रः सुचिरमुरुतरे देवांसकान्तः सकान्तः ॥२००॥ इत्यार्षे भगवज्जिनसेनाचार्यश्रणीते त्रिषष्टिलक्ष्मणमहापुराणसंग्रहे श्रीमदच्युतेन्द्रस्वर्यवर्णने नाम दश्ममं पर्व ॥१०॥

गाती हुई राग-रागिनियोंका प्रारम्भ कर रही हैं, और जो हरप्रकारसे समान हैं—सदश हैं अथवा गर्वसे युक्त हैं ऐसी देवाक्ननाएँ उस अच्युतेन्द्रको बड़ा आनन्द प्राप्त करा रही थीं ॥२०४॥ जिनके मुख कमलके समान छुन्दर हैं ऐसी देवाक्ननाएँ, अपने मनोहर चरणोंके गमन, मौंहोंके विकार, सुन्दर दोनों नेत्रोंके कटाझ, अंगोपांगोंकी लचक, सुन्दर हास्य, स्पष्ट और कोमल हाव तथा रोमाख्र आदि अनुभावोंसे सहित रित आदि अनेक मावोंके द्वारा उस अच्युतेन्द्रका मन प्रहण करती रहती थीं ॥२०६॥ जो अपनी विशाल कान्तिसे शोभायमान हैं, जिसकी कोई बरावरी नहीं कर सकता, और जो अपने स्थूल कन्धोंसे शोभायमान हैं ऐसा यह समृद्धिशाली अच्युतेन्द्र, क्षियोंके मुखक्पी चन्द्रमासे अत्यन्त देदीप्यमान अपने विस्तृत बिमानमें कभी देवांगनाओंके चन्द्रमाकी कलाके समान निर्मल कपोलक्ष्यी दर्पणमें अपना मुख देखता हुआ, कभी उनके मुखकी यासको सूँचकर उनके मुखक्पी कमलपर अमर-जेसी शोभाको प्राप्त होता हुआ, कभी भौहरूपी धनुषसे छोड़े हुए उनके नेत्रोंके कटाक्षोंसे घायल हुए अपने हृदयको उन्होंके कोमल हाथोंके स्पर्शसे धैये बँधाता हुआ, कभी दिवय भोगोंका अनुभव करता हुआ, कभी अनेक देवोंसे परिवृत होकर हाथीके आकार विकिया किये हुए देवोंपर चदकर गमन करता हुआ और कभी वार-बार जिनेन्द्रदेवकी पूजाका विस्तार करता हुआ अपनी देवाक्कन नाओंके साथ चिरकाल तक कीड़ा करता रहा ॥२०७-२०८॥

इस प्रकार श्रार्थनामसे प्रसिद्ध भगवजिनसेनाचार्यप्रणीत त्रिषष्टिलद्धारा महापुरासासप्रहर्में श्रीमान् श्रम्युतेन्द्रके ऐस्वर्यका वर्णन करनेवाला दशवाँ पर्व समाप्त हुन्या ॥१०॥

१ वलनैः । २. मृदुत्वैः । ३. ससामर्थ्यैः । ४. विकारैः । ५. वयस्थिन्यः । ६. विगृत्प्रमाणे । ७. गच्छन् । ८. देवगकैः । ९, कोभनशब्दैः । १०. पूजां वितन्वन् प० । ११. तिज्ञभुजाशिखरम् । १२. स्वान्तकान्तः स०।

## ्पकादशं पर्व

स्फुरन्ति यस्य वाक्पूजा द्रिपाययुवाययुगांसवः। स वः पुनातु मन्यान्जवनवोधी जिनांसुमान्॥१॥ श्रथ सस्मिन् दिवं मुक्तवा सुवमेन्यति तसनौ । म्लानिमाबास् किलाम्लानपूर्वा मन्दारमालिका ॥२॥ स्वर्गप्रस्युतिलिङ्गानि यथान्येषां सुधाशिनाम् । स्वर्णाने न तथेन्द्राणां किं तु लेक्षेन केनिचत् ॥३॥ स्वर्गप्रस्युतिलिङ्गानि वयान्येषां सुधाशिनाम् । स्वर्णाव न वयन्द्राणां किं तु लेक्षेन केनिचत् ॥३॥ स्वर्णासक्षेषमात्रायुः सपर्यासहंतामसौ । प्रारेभे पुण्यधीः कर्षु प्रायः श्रेयोऽर्थिनो बुधाः ॥५॥ स मनः प्राणधायान्ते पदेषु परमेष्टिनाम् । निष्टतायुर् रभूत् पुण्येः परिकिष्टैरधिष्टतः ॥६॥ तथापि सुखसाद्भूता महाधैर्या महर्द्धः । प्रच्यवन्ते दिवो देवा विशेगनां संस्तिस्थितिम् ॥७॥ तसोऽच्युतेन्दः प्रच्युत्य जम्बुद्धापे महासुतौ । प्राणिवदेहाश्रिते देशे पुष्कलाधस्यमिष्टवे । ॥८॥ तसोऽच्युतेन्दः प्रच्युत्य जम्बुद्धापे महासुतौ । प्राण्यिकदेहाश्रिते देशे पुष्कलाधस्यमिष्टवे । ॥८॥

क्ष स्तोत्रों-द्वारा की हुई पूजा ही जिसकी प्राप्तिका उपाय है ऐसे सम्यग्दर्शन, सम्यग्झान और सम्यक्चारित्र आदि अनेक गुणरूपी जिसकी किरणें प्रकाशमान हो रही हैं और जो भव्य जीवरूपी कमलोंके वनको विकसित करनेवाला है ऐसा वह जिनेन्द्ररूपी सूर्य तुम सब श्रोताओं-को पवित्र करे ॥१॥

अनन्तर जब वह अच्युतेन्द्र स्वर्ग छोड़कर पृथिवीपर आनेके सम्मुख हुआ तब उसके शरीरपर पड़ी हुई कल्पवृक्षके पुष्पोंकी माला अचानक मुरझा गयी। वह माला इससे पहले कभी नहीं मुरझायी थी।।२॥ स्वर्गसे च्युत होनेके चिह्न जैसे अन्य साधारण देवोंके स्पष्ट प्रकट होते हैं वैसे इन्द्रोंके नहीं होते किन्तु कुछ-कुछ ही प्रकट होते हैं ॥३॥ माला मुरझानेसे यद्यपि इन्द्रको मालूम हो गया था कि अब मैं स्वर्गसे च्युत होनेवाला हूँ तथापि वह कुछ भी दुःखो नहीं हुआ सो ठीक है। वास्तवमें महापुरुषोंका ऐसा ही धेर्य होता है ॥४॥ जब उसकी आयु मात्र छह माहकी बाको रह गयी तब उस पिवत्र बुद्धिके धारक अच्युतेन्द्रने अईन्तदेवकी पूजा करना प्रारम्भ कर दिया सो ठीक ही है, प्रश्यः पण्डितजन आत्मकल्याणके अभिलाषी हुआ ही करते हैं ॥५॥ आयुके अन्त समयमें उसने अपना चित्त पक्षपरमेष्टियोंके चरणोंमें छगाया और उपन्योग करनेसे बाकी बचे हुए पुण्यकर्मसे अधिष्ठित होकर बहाँकी आयु समाप्त की ॥६॥ यद्यपि स्वर्गोंके देव सदा मुखके अधीन रहते हैं, महाधैर्यवान और बढ़ी-बढ़ी ऋद्वियोंके धारक होते हैं तथापि वे स्वर्गसे च्युत हो जाते हैं इसलिए संसारकी इस स्थितको धिकार हो।।अ।

तत्पश्चात् वह अच्युतेन्द्र स्वर्गसे च्युत होकर महाकान्तिमान् जम्बूद्वीपके पूर्व विदेह क्षेत्रमें

१. प्रान्तिः अनन्तचतुष्टयस्य प्राप्तिरित्यर्थः । अवायः चातिकर्मणां वियोगः, अवाय इति यावत् । अवायप्राप्तिः । वाक्पूजा--विहारस्यायिका तन् प्रवृत्तय इति स्थाता जिनस्यातिशया इमे । २. प्राप्त्यवाय-मुक्षाश्वः ट० । ३. आगमिष्यति सति । ४. पूर्वस्मित्रम्लाना । ५. कानिचित् अ०, प०, स०, द० । ६. न दुःस्पभूत् । ७. एकाप्रीकृत्य । ८. नाशितायुः । ९. विगिमां प०, अ०, स० । १०. पूर्वः । ११. अभिष्टवः स्तवनं यस्य ।

<sup>•</sup> एक अर्थ यह भी होता है कि 'वनकों प्रतिष्ठा करानेके कारणभूत गुणरूप किरणें जिसके प्रकाशमान हो रही हैं""। इसके सिवाय 'ट' नामको टिप्पणप्रतिमें 'वाक्पूजाप्राप्त्यपायगुणांचवः' ऐसा पाठ स्वीकृत किया गया है, जिसका उसी टिप्पणके आधारपर यह अर्थ होता है कि दिव्यष्यनि, अनन्त- चतुष्ट्यकी प्राप्ति और घातिचतुष्कका क्षय आदि गुण ही—अतिशय ही जिसकी किरणें हैं"।

नगर्यो पुण्डरीकिण्यां व जसेनस्य भूभुजः । श्रीकान्तायाश्च पुत्रोऽभूद् वज्जनामिरिति प्रभुः ॥१॥ तथोरेव सुता जाता वरदशादयः कमात् । विजयो वजयन्ता अथन्तोऽप्यपराजितः ॥१०॥ तदाभूवंस्तथोरेव प्रियाः पुत्रा महोदयाः । पूर्वोदिष्टाहमिन्द्रास्तेऽप्यभोप्रैवेयकाच्युताः ॥११॥ सुवाहुरहमिन्द्रोऽभूद् यः प्राग्मतिवरः कृती । ज्ञानन्दश्च महाबाहुः पीठाङ्कोऽभूदकम्पनः ॥१२॥ महापोठोऽभवत् सोऽपि धनमित्रचरः सुरः । संस्कारः प्राक्तनेरेव घटनेकत्र देहिनाम् ॥१२॥ नगर्यो केशवोऽत्रेव धनदेवाङ्कयोऽभवत् । कृषेरदत्तवणिजोऽनन्तमस्वाञ्च नन्दनः ॥१४॥ वज्ञनामिरथापूर्णयोवनो रुख्ये भृश्चाम् । बालाकं इव विष्टस्वामीकरसमधुतिः ॥१५॥ विनीलकुटिलेः केशीः शिरोऽस्य रुचिमानको । प्रावृषेण्याम्बुद्धक्वमिव श्रव्यां महीसृतः ॥१६॥ कृण्डलाकंकरस्पृष्टगण्डपर्यन्तकोभिना । स वमासे मुलाक्जेव प्रशाक्य इ्वोन्मियम् ॥१०॥ कलाटाद्वितरे तस्य भूलते रेजनुस्तराम् । नेत्रांश्चपुष्यभक्षमां मधुपायिततारया ॥१८॥ कामिनीनेत्रभृक्कालिमाकर्पन् मुलपङ्कजम् । स्वामोदमाविरस्याभूत् सितकेशरनिर्यमम् ॥१९॥ कान्त्यासविमावानुमापतन्त्यतृपत्तराम् । जनसानेत्रभृक्काली सम्मुखाक्जे विकासिनि ॥२०॥ नासिकास्य कृष्टि दश्चे नेत्रयोर्मध्यवत्तिनी । सीमेव रिवता भात्रा तथोः क्षेत्रानतिक्रमे ॥२०॥

स्थित पुष्कलावती देशकी पुण्डरीकिणी नगरीमें वजसेन राजा और श्रीकान्ता नामकी रानीके वजनाभि नामका समर्थ पुत्र उत्पन्न हुआ ॥८-१॥ पहले कहे हुए ज्याद्य आदिके जीव वरदत्त आदि भी क्रमसे उन्हीं राजा-रानीके विजय, वैजयन्त, जयन्त और अपराजित नामके पुत्र हुए ॥१०॥ जिनका वर्णन पहले किया जा चुका है ऐसे मतिवर मन्त्री आदिके जीव जो अधो- मैवेयकमें अहमिन्द्र हुए थे वहाँसे च्युत होकर उन्हीं राजा-रानीके सम्पत्तिशाली पुत्र हुए ॥११॥ जो पहले (वज्रजंघके समयमें) मतिवर नामका बुद्धिमान मन्त्री था वह अधोमैवेयकसे च्युत होकर उनके सुवाहु नामका पुत्र हुआ। आनन्द पुरोहितका जीव महाबाहु नामका पुत्र हुआ। सेनापित अकम्पनका जीव पीठ नामका पुत्र हुआ और धनमित्र सेठका जीव महापीठ नामका पुत्र हुआ। सो ठीक ही है, जीव पूर्वभवके संस्कारोंसे ही एक जगह इकडे होते हैं ॥१२-१३॥ श्रीमतीका जीव केशव, जो कि अच्युत स्वर्गमें प्रतीन्द्र हुआ था वह भी वहाँसे च्युत होकर इसी नगरीमें कुवेरदत्त वणिकके उसकी स्वी अनन्तमतीसे धनदेव नामका पुत्र हुआ।॥१४॥

अयानन्तर जब बजनाभि पूर्ण योवन अवस्थाको प्राप्त हुआ तब उसका शरीर तपाये हुए सुवर्णके समान अतिशय देदीप्यमान हो उठा और इसीलिए बह प्रातःकालके सूर्यके समान बड़ा ही सुशोभित होने लगा ॥१५॥ अत्यन्त काले और देदे बालोंसे उसका शिर ऐसा सुशोभित होता था जैसा कि वर्षा ग्रुत्रके बादलोंसे उका हुआ पर्वतका शिक्तर ॥१६॥ कुण्डलक्ष्मी सूर्यकी किरणोंके स्पर्शसे जिसके क्पोलोंका पर्यन्त भाग शोभायमान हो रहा है ऐसे मुखक्षी कमलसे वह बजनाभि फूले हुए कमलोंसे सुशोभित किसी सरोवरके समान शोभायमान हो रहा थे ॥१०॥ उसके ललाटकपी पर्वतके तटपर दोनों भौहक्ष्मी लताएँ नेत्रोंकी किरणोंक्स्मी पुष्पमंजरियों और तारेक्ष्म अमरोंसे बहुत ही अधिक शोभायमान हो रही थीं ॥१८॥ उसका मुख श्वासोच्छ्वासकी सुगन्धिसे सहित था, मुसकानक्ष्मी केशरसे गुक्त था और क्षियोंके नेत्रक्षी भ्रमरोंका आकर्षण करता था इसलिए ठीक कमलके समान जान पढ़ता था ॥१९॥ सदा विकसित रहनेवाले उसके मुख-कमलपर जनसमूहके नेत्रक्षी भ्रमरोंकी पंक्ति मानो कान्तिकपी आसवको पीनेके लिए ही सब ओरसे आकर भ्रपटती थी और उसका पान कर अत्यन्त दक्ष होती थी ॥२०॥ दोनों नेत्रोंके मध्यभागमें रहनेवाली उसकी नाक ऐसी

१ बाद्रलायंचरवरदत्त-वराहार्यचरवरसेन-गोलाङ्ग्रूलार्यचरिवताङ्गद-नकुलार्यचरप्रशान्तमदनाः। २.मति-वरादिचसः । ३. -प्यभूत् ल०, म० । ४. प्रावृषि भवः । ५. विकसन् ।

हारेण कण्ठपर्यन्तवर्त्तानासौ श्रियं दथे। मृणाकवलयेनेव कश्म्याक्षिञ्जनसंगिना ॥२२॥
वक्षोऽस्य पद्मरागांद्युच्छुरितौ रुचिमानदो । सान्द्रदालातपच्छन्नसानोः कनकण्डिक्षणः ॥२३॥
वक्षाःस्यलस्य पर्यन्ते तर्यांतौ रुचिमानदो । सश्म्याः क्षोडार्यमुनुको कोडादी घटिताविव ॥२४॥
वक्षामवनपर्यन्ते तोरणस्तम्मविश्वमम् । बाह् द्रथतुरस्योचैर्हारतोरणधारिणौ ॥२५॥
विश्वाक्ष वन्धनस्यास्य मध्येनामि समैक्ष्यत् । यञ्च लाम्छनमुक्तृतं वरस्यरसाञ्चाप्यकाम्छनम् ॥२६॥
कसद्दुक्छपुक्तिनं रितिहंसीनिषेवितम् ॥ परां श्रियं मधादस्य कटिस्थानसरोवरम् ॥२७॥
सुन्दुम्मसृणावृक् तस्य कान्तिमवापताम् । सञ्चरकामगन्धेमरोधे क्रह्माविवार्गको ॥२८॥
सुन्दुम्मसृणावृक् तस्य कान्तिमवापताम् । सञ्चरकामगन्धेमरोधे क्रह्माविवार्गको ॥२८॥
सानु गुक्क रप्रद्यो जक्के तस्य विश्वयतुः श्वियम् । सन्धिमेव युवां धन्तमित्यादेष्टुमिवोद्यते ॥२९॥
पद्मकान्तिश्वतावस्य पादावक्क्षण्यको । सिषेवे युचिरं लक्ष्मोनंक्षन्दुद्युत्तिकेसरौ ॥३०॥
इति लक्ष्मोपरिव्यक्कादे स्याति रुचिरं वपुः । नृनं सुराक्नानानां च कुर्यात् स्वै स्पृहवालुताम् ॥३१॥
तथापि यौवनारम्भे मदनज्वरकोपिनि । नास्याजनि मदः कोऽपि स्वस्यस्त्रभृतसंपदः ॥३२॥
सोऽधीते स्म त्रिवर्गार्थसाधनीर्यपुलोद्माः । समन्त्रा राजविद्यास्ता लक्ष्मयाकर्वविधौ क्षमाः ॥३३॥

मालूम होती थी मानो अपने-अपने क्षेत्रका उल्लंघन न करनेके लिए ब्रह्माने उनके बोचमें सीमा ही बना दी हो ।। २१ ।। गलेके समीप पड़े हुए हारसे वह ऐसा शोभायमान हो रहा था मानो वसःस्थलवासिनी लक्ष्मीका आर्लिंगन करनेवाले मृणालवलय (गोल कमलनाल) से ही शोभायमान हो रहा हो ॥ २२ ॥ पद्मरागमणियोंकी किरणोंसे ब्याप्त हुआ उसका वक्षःस्थल ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो उदय होते हुए सूर्यकी लाल-लाल सचन प्रभासे आच्छादित हुआ मेरु पर्वतका तट ही हो ॥२३॥ बक्षास्थलके दोनों ओर उसके ऊँचे कन्धे ऐसे जान पडते थे मानो लक्ष्मीकी क्रीड़ाके लिए अतिशय ऊँचे दो क्रीड़ा-पर्वत ही बनाये गये हों।।२४॥ हार-रूपी तोरणको धारण करनेवालो उसकी दोनों भूजाएँ वक्षःस्थलरूपी महत्वके दोनों ओर खड़े किये गये तोरण बाँधनेके खम्भोंका सन्देह पैदा कर रही थीं ॥२५॥ जिसके झरीरका संगठन वजने समान मजबत है ऐसे उस वजनाभिकी नाभिके बीचमें एक अत्यन्त स्पष्ट वजना चिह्न दिखाई देता था जो कि आगामी कालमें होनेवाले साम्राज्य (चक्रवर्तित्व) का मानो चिह्न ही था ॥ २६ ॥ जो रेशमी वस्तरूपी तटसे शोभायमान था और रतिरूपी हंसीसे सेवित था ऐसा उसका कटिप्रदेश किसी सरोवरकी शोभा धारण कर रहा था ॥ २७॥ उसके अतिशय गोल और चिकने ऊर, यहाँ-वहाँ फिरनेवाले कामदेवरूपी हस्तीको रोकनेके लिए बनाये गये अर्गल-दण्डोंके समान क्षोभाको प्राप्त हो रहे थे ॥ २८ ॥ घुटनों और पैरके उपरकी गाँठोंसे मिली हुई उसकी दोनों जङ्काएँ ऐसी सुशोभित हो रही थीं मानी लोगोंको यह उपदेश देनेके लिए ही उद्यत हुई हों कि हमारे समान तुम ल<u>ोग भी सन्धि</u> ( मेल ) धारण करो ॥२९॥ अँगुलीहृपी पत्तांसे सहित और नखरूपी चन्द्रमाकी कान्तिरूपी केशरसे युक्त उसके दोनों चरण, कमलकी शोभा धारण कर रहे थे और इसीलिए लक्ष्मी चिरकालसे उनकी सेवा करती थी।।३०॥ इस प्रकार रुक्मीका आर्छिगन करनेसे अतिशय सुन्दरताको प्राप्त हुआ उसका शरीर अपनेमें देवाङ्ग-नाओंकी भी रुचि उत्पन्न करता था-देवाङ्गनाएँ भी उसे देखकर कामानुर हो जाती थीं॥३१॥ उसने शासक्यी सम्पत्तिका अच्छी तरह अभ्यास किया था इसलिए कामज्वरका प्रकीप बढ़ानेवाले यौवनके प्रारम्भ समयमें भी उसे कोई मद उत्पन्न नहीं हुआ था।।३२।। जो

१. मिश्रितम् । २. वच्चशरोरबन्धनस्य । ३. नाभिमध्ये । ४. रतिह्नपमराली । ५. परिश्रयस्द०, म०, छ०। ६. स्थ्रियमगाद-अ०, स०। ७. ऊरूपर्व । ८. गुल्फः घुण्टिका । ९. बिभूतम् । १०. आलिङ्गनात् । ११. आरपनि ।

धर्म, अर्थ, काम इन तीनों पुरुषार्थीको सिद्ध करनेवाली हैं, जो बड़े-बड़े फलोंको देनेवाली हैं और जो लक्ष्मीका आकर्षण करनेमें समर्थ हैं ऐसी मन्त्रसहित समस्त राजविद्याएँ उसने पद को थीं ।।३३।। उसपर रुक्ष्मी और सरस्वती दोनों ही अतिशय प्रेम रखती थीं इसिटिए चन्द्रमाके समान निर्मेख कीर्ति मानो उन दोनोंकी ईर्ष्यांसे ही दशों दिशाओं के अन्त तक भाग गयी थीं ॥ ३४ ॥ मालूम होता है कि अक्काने उसके गुणोंकी संख्या करनेकी इच्छासे ही आकाशमें ताराओं के समृहके छछसे अनेक रेखाएँ बनायी थीं ॥३५॥ उसका वह मनोहर रूप, वह विद्या और वह यौवन, सभी कुछ छोगोंको बशीभूत कर छेते थे, सो ठीक ही है। गुणोंसे कौन वशीभूत नहीं होता ? ॥३६॥ यहाँ जो वजनाभिके गुणोंका वर्णन किया है उसीसे अन्य राजकुमारोंका भी वर्णन समझ लेना चाहिए। क्योंकि जिस प्रकार तारागण कुछ अंशोंमें चन्द्रमाके गुणोंको धारण करते हैं उसी प्रकार वे शेष राजकुमार भी कुछ अंशोंमें वजनाभिके गुण घारण करते थे ॥ ३७ ॥ तदनन्तर, इसकी योग्यता जानकर वजसेन महाराजने अपनी सम्पूर्ण राज्यस्मा इसे ही सींप दी ॥३८॥ राजाने अपने ही सामने वहे ठाट-बाटसे इसका राज्याभिषेक कराया तथा मन्त्री और मुकुटबद्ध राजाओं के द्वारा उसका पृष्टवन्ध कराया ॥३९॥ पहुबन्धके समय वह राजसिंहासनपर बैठा हुआ था और अनेक सुन्दर स्नियाँ गंगा नदीके तरंगोंके समान निर्मेख चमर ढोर रहो थीं ॥४०॥ चमर ढोरती हुई उन स्त्रियोंको देखकर मेरा मन यही उत्प्रेक्षा करता है कि वे मानो राज्यलक्ष्मीके संसर्गसे वजनाभिपर पड़नेवाली लोकाप-वादरूपी धूलिको ही दूर करनेके लिए उद्यत हुई हों ॥४१॥ उस समय राज्यलक्ष्मी भी उसके वश्रःस्थलपर गाढ़ प्रेम करती थी और ऐसी मालूम होती थी मानो पट्टबन्धके छलसे वह उसपर बाँध ही दी गयी हो । १४२॥ राजाओं में श्रेष्ठ वजसेन महाराजने अनेक राजाओं के साथ अपना मुकुट वजनाभिके मस्तकपर रखा था। उस समय वे ऐसे जान पढ़ते थे मानो सबकी सार्का-पूर्वक अपना भार ही उतारकर उसे समर्पण कर रहे हों ॥४३॥ उस समय उसका वक्ष:स्थल हारसे अलंकत हो रहा था, भुजाएँ बाजूबन्द आदि आभूषणोंसे सुशोभित हो रही थी और

१. वल्लभत्वम् । २. व्याजात् । ३. मनोहरम् । ४. नामयन्ति स्म । ५. नृपाभिषेक— अ०, प०, व०, द० । ६. सप्रवानैः । ७. समानैः । ८. चामरम्राहिणीः । ९. अपसारणाय । १०. आनुकूल्यं कृता । 'आनुकूल्यार्थकं प्राव्वम्' इत्यभिषानात् । अथवा बद्धा प्राव्वमित्यव्ययः । ११. मुकुटं अ०, प०, द०, स०, ल०, । १२.—मिवार्पयन् च०, द०, म०, ल० । १३.—वस्याङ्गदोशुभिः अ०, प०, व०, स०, द०। १४. काञ्चीविशेषेण ।

कृती कृतामिषेकाय सोऽस्मे नार्पत्यमार्षिपत् । नृषैः समं समाशास्य महान् सन्नाद् भवेत्यमुम् ॥४५॥ धनन्तरं च लौकान्तिकामरैः प्रतिवोधितः । वज्रसेनमहाराजो न्यधाक्तिकमणे मितम् ॥४६॥ यथोचितामपिषिति तन्वत्स्तृतमनािकपु । परिनिष्कम्य चक्रेऽसौ सुक्तिलक्ष्मी प्रमोदिनीम् ॥४७॥ समं भगवतानेन सहस्रगणनािमताः । महस्यान्नवतोद्याने नृषाः प्रावाजिषुस्तदा ॥४८॥ राज्यलक्ष्मीपरिष्वकाद् वज्रनािमरपालयत् । मगवानिष योगीन्त्रस्तपश्चक्के विकल्मषम् ॥४९॥ राज्यलक्ष्मीपरिष्वकाद् वज्रनािमस्तुत्रोष सः । तपोलक्ष्मीसमासंगाद् गुरुरस्यातिपिप्रिये ॥५०॥ आतृिमर्थतिरस्यासीद् वज्रनाभेः समाहितैः । गुणस्तु एतिमातेने योगा श्रेयोऽनुवन्धिमः ॥५९॥ वज्रनािमनृषेऽमात्वैः संविधन्ते स्म राजकम् । मुनीन्द्रोऽपि तपोयोग्गुणप्राममपोषयत् ॥५२॥ निजे राज्याश्रमे पुन्नो गुरुरस्याश्रमे स्म राजकम् । सुनीन्द्रोऽपि तपोयोग्गुणप्राममपोषयत् ॥५२॥ वज्रनाभेजयागारे चक्रं मास्वरसुद्धमौ । योगिमोऽपि मनोगारे ध्यानचकं स्पुरद्गुतिः ॥५३॥ वज्रनाभेजयागारे चक्रं मास्वरसुद्धमौ । योगिमोऽपि मनोगारे ध्यानचकं स्पुरद्गुतिः ॥५४॥ ततो स्यजेष्ट निक्शेषां महोमेष महोपतिः । सुनिः कर्मज्ञयावाप्तमहिमा जगतीत्रयोम् ॥ ॥५५॥

कमर करधनी तथा रेशमी वसकी पट्टीसे शोभायमान हो रही थी ॥४४॥ अत्यन्त कुशल वज्र-सेन महाराजने, जिसका राज्याभिषेक हो चुका है ऐसे वज्रनाभिके लिए 'तृ बड़ा भारी चक्रवर्ती हो' इस प्रकार अनेक राजाओं के साथ-साथ आशीर्वाद देकर अपना समस्त राज्य-भार सौंप दिया ॥४४॥

तदनन्तर छौकान्तिक देवोंने आकर महाराज वजसेनको समझाया जिससे प्रबुद्ध होकर उन्होंने दीक्षा धारण करनेमें अपनी बुद्धि छगायी ॥४६॥ जिस समय इन्द्र आहि उत्तम-उत्तम देव भगवान् वजसेनकी यथायोग्य पूजा कर रहे थे उसी समय उन्होंने दीक्षा लेकर मुक्तिरूपी लक्ष्मीको प्रसन्न किया था ॥४अ। उस समय भगवान् वन्नसेनके साथ-साथ आम्रवन नामके बड़े भारी उपवनमें एक हजार अन्य राजाओंने भी दीशा छी थी।।४८।। इधर राजा वजनाभि राज्यको निष्कण्टक कर उसका पालन करता था और उधर योगिराज अगवान वस्रसेन भी निर्दोष तपस्या करते थे !!४९।। इधर वजनाभि राज्यलक्ष्मीके समागमसे अतिशय सन्तुष्ट होता था और उधर उसके पिता भगवान् वक्रसेन भी तपोलक्ष्मीके समागमसे अत्यन्त प्रसन्न होते थे।।५०।। इधर वजनाभिको अपने सन्मिलित भाइयोंसे बड़ा धेर्य (सन्तोष) प्राप्त होता था और उधर भगवान वजसेन मुनि कल्याण करनेवाले गुणोंसे धैर्य (सन्तोष) को विस्तृत करते थे ।।५१॥ इधर वज्रनाभि मंत्रियोंके द्वारा राजाओंके समृहको अपने अनुकूछ करता था और उधर मुनीन्द्र वजसेन भी तप और घ्यानके द्वारा गुणोंके समृहका पालन करते थे।।५२॥ इधर पुत्र वजनामि अपने राज्याश्रममें स्थित या और उधर पिता भगवान् वजसेन अन्तिम सुनि आश्रममें स्थित थे। इस प्रकार वे दोनों ही परोपकारके लिए कमर बाँचे हुए थे और दोनों ही प्रजाकी रक्षा करते थे। भावार्थ-वजनाभि दुष्ट पुरुषोंका निमह और शिष्ट पुरुषोंका अनुप्रह कर प्रजाका पाळन करता था और भगवान वजसेन हितका उपदेश देकर प्रजा <del>्रिजीवों )</del> की रक्षा करते थे ॥५३॥ वज्जनाभिके आयुधगृहमें देदीप्यमान चक्ररत्न प्रकट हुआ था और सुनिराज व असेनके मनरूपी गृहमें प्रकाशमान तेजका धारक ध्यानरूपी चक्र प्रकट हुआ था ॥५४॥ राजा वजनाभिने उस चक्ररत्नसे समस्त पृथिवीको जीता था और मुनिराज

१. नृपतित्वम् । २. समाश्वास्य अ०, प०, ६०, म०, । ३. पूजाम् । ४. लीकान्तिकेषु देवेषु । ५. आलिङ्गनात् । ६. संयोगात् । ७. समाधानयुक्तैः । ८. अनुकूलं करोति स्म, सम्यगकरोत् । ९. राज्यकम् प०, अ०। १०. ब्रह्मवारी गृही वानप्रस्थो भिक्षुरिति चतुराश्रमेषु अन्त्ये । ११. कृतसहायौ । १२. जीवसम्- हस्व । १३. शस्त्रशालायाम् । १४. जगतीत्रयम् ।

स्वद्रमानाविवान्योन्यमित्यास्तां तो जयोद्युरौ । किन्त्वेकस्य जयोऽत्यन्तः परस्य भुवनातिगः ॥५६॥ भनदेवोऽपि तस्यासीच्चिक्रयो रत्नमूर्जितम् । राज्याक्रं गृह्यस्थान्यं निघौ ररने च योजितम् ॥५०॥ ततः कृतं मितर्भुक्त्वा चिरं पृथ्वीं पृथुद्यः । गुरोस्तीर्थक् तोऽबोधि बोधि मस्यन्तदुर्जमाम् ॥५८॥ सद्दृष्टिज्ञानसारिश्रश्रयं यः सेवते कृतो । रसायनमिवातक्ये सोऽसृतं पदमस्तुते ॥५९॥ इत्याकल्य्य मनसा चक्री चक्रे तपोमितम् । अरस्यमिवाक्षेषं साम्राज्यमवमस्य सः ॥६०॥ वज्रद्वन्ताह्यये स्नौ कृतराज्यसमर्पणः । नृषैः स्वमौलिवहाद्वे स्तुन्मिक्ष दशमिक्शतेः ॥६१॥ समं भ्रातृभिरष्टामिर्धनदेवेत चाद्ये । दीक्षां मध्यजनोदीक्षां मुक्ति स्वगुक्सिक्ष्यो ॥६२॥ । समन्वीयुर्नुषा जनमदुःखार्त्तस्तपसे वनम् । श्रीतार्त्तः को न कृतीत सुर्धीरातपसेवनम् ॥६३॥ श्रिधा प्राणिवधान् मिथ्यावादात् स्तेयात् परिम्रहात् । विर्शतं क्षिप्रसंगाच स व्यवक्रीचमम्बीत् ।६४॥ व्रतस्यः समितीर्गुक्षी राद्येश्वी समावनाः ॥६४॥ व्रतस्यः समितीर्गुक्षी राद्येश्वी समावनाः ॥६४॥ व्यवस्थः समितीर्गुक्षी राद्येश्वी समावनाः ॥६५॥

वज्रसेनने कर्मोंकी विजयसे अनुपम प्रभाव प्राप्त कर तीनों छोकोंको जीत छिया था॥५५॥ इस प्रकार विजय प्राप्त करनेसे उत्कट (श्रेष्ठ) वे दोनों ही पिता-पुत्र परस्पर स्पर्धा करते हुए-से जान पड़ते थे। किन्तु एक (वजनाभि) की विजय अत्यन्त अल्प थी-छह सण्ड तक सीमित थी और दूसरे (विश्वसेन) की विजय संसार-भरको अतिकान्त करनेवाली थी-सबसे महान् थी।। 4811 धनदेव (श्रीमती और केशवका जीव) भी उस चक्रवर्तीकी निधियों और रत्नोंमें शामिल होनेवाला तथा राज्यका अङ्गभृत गृहपति नामका तेजस्वी रत्न हुआ। १५७। इस प्रकार उस बुद्धिमान् और विशाल अध्युद्यके धारक वजनाभि चक्रवर्तीने चिरकाल तक पृथ्वीका उपभोग कर किसी दिन अपने पिता व असेन तीर्य करसे अत्यन्त दुर्लभ रत्नत्रयका स्वरूप जाना ॥५८॥ जो चतुर पुरुष रसायनके समान सम्यग्दर्शन, सम्यग्-क्कान और सम्यक् चारित्र इन तीनोंका सेवन करता है वह अचिन्त्य और अविनाशी मोक्स-रूपी पदको प्राप्त होता है।।५९।। हृदयसे ऐसा विचार कर उस चक्रवर्तीने अपने सम्पूर्ण साम्राज्यको जीर्ण तृणके समान माना और तप धारण करनेमें बुद्धि लगायी।।६०॥ उसने बजादन्त नामके अपने पुत्रके लिए राज्य समर्पण कर सीलह इजार मुकुटबद्ध राजाओं, एक हजार पुत्रों, आठ भाइयों और धनदेवके साथ साथ मोख प्राप्तिके उद्देश्यसे पिता वक्रसेन तीर्थंकरके समीप भट्य जीवोंके द्वारा आदर करने योग्य जिनदीक्षा घारण की ॥६१-६२॥ जन्म-मरणके दुःखोंसे दुःखी हुए अन्य अनेक राजातप करनेके लिए उसके साथ वनको गये थे सो ठीक ही है, शीतसे पीड़ित हुआ कौन बुद्धिमान् धूपका सेवन नहीं करेगा ?।।६३॥ महाराज वजनाभिने दीक्षित होकर जीवन पर्यन्तके लिए मन, वचन, कायसे हिंसा, झूठ, चोरी, स्नी-सेवन और परिम्रहसे विरति धारण की थी अर्थात् अहिंसा, सत्य, अस्तेय, महाचर्य और अपरिमह वे पाँचों महाव्रत धारण किये थे।।६४।। व्रतोंमें स्थिर होकर उसने पाँच महाव्रतोंकी पचीस भावनाओं, पाँच समितियों और तीन गुप्तियोंको भी घारण किया था। ईयी, भाषा, एषणा, आदान, निश्लेपण और प्रतिष्ठापन ये पाँच समितियाँ तथा कायगुप्ति, वचनगुप्ति और मनोगुप्ति ये तीन गुप्तियाँ दोनों मिलाकर आठ प्रवचनमात्रकाएँ कहलाती हैं। प्रत्येक मुनिको इनका पालन अवश्य ही करना चाहिए ऐसा इन्द्रसभा (समवसरण) की रक्षा करनेवाले गणधरादि

१, उत्तरतो । २, सम्पूर्णबृद्धिः । ३, तीर्यकरस्य । ४, रत्नत्रयम् । ५, अविन्त्यम् । ६, विचार्य । ७, अवज्ञां कृत्वा । ८, वोद्यसहस्रैः । ९, पुत्रैः । १०, अभिक्षवणीयाम् । जनोदीक्षां अ०, स० । ११, तेन सह नताः । 'टाऽवेंऽनुना' । १२, मनोवाक्कायेन । १३, प्रवचनमात्रकाष्ट्रकम् । १४, गणधरादयः ।

उत्कृष्टतपसी धीरान् मुनीन् ध्यायक्षनेनसः । पृक्तवर्यां ततो भेजे युक्तः सद्द्रांनेन सः ॥६६॥ सं एकचरतां प्राप्य चिरं गज इवागजः । मन्यरं विज्ञहारोवीं प्रपद्यन् सवने वनम् ॥६७॥ ततोऽसी मावयामास मावितारमा सुधीरधीः । स्वग्रोनिकटे तीर्थकुरवस्याङ्गानि षोष्ठवः ॥६८॥ सद्धिं विनयं शीख्वतेष्वनिवारताम् । ज्ञानोपयोगमामीक्ष्ण्यात् संवेगं चाप्यभावयत् ॥६८॥ यथाशक्ति तपस्तेपे स्वयं वीर्थमहापयन् । त्यागे च मतिमाधत्ते ज्ञानसंयमसाधने ॥७०॥ सावधानः समाधाने साधृनां सोऽमवन् सुद्धः । समाधये हि सर्वेऽयं परिस्पन्दो हितार्थिनाम् ॥७१॥ स वैयावृत्यमातेने यतस्येष्वामयादिषु । धनास्मतरको भूरवा तपसो हृद्यं हि तत् ॥७२॥ स तेने मिक्तमहृत्यमु पुजामहृत्यु विश्वकाम् । आचार्यान् प्रश्रयी भेजे मुनीनिष बहुश्रुतान् ॥७३॥ परां प्रवचने मिक्तमा स्थाप्ते ततान सः । ने पारयित रागादीन् विजेतं क्रिसन्तानसः ॥७४॥ अवश्यम विश्वोऽप्येष वज्ञी स्वावद्यकं द्वी । पश्चमेदं देशकालादिसम्यपेक्षमन्त्यन् ॥७५॥ मार्ग प्रकाशयामास तपोज्ञानादिदीधितीः । द्वानोऽसी सुनीनेनो भव्यावज्ञानां प्रवोधकः ॥७६॥

देवोंने कहा है।।६४-६५॥ तदनन्तर उत्कृष्ट तपस्वी, धीर, वीर तथा पापरहित मुनियोंका चिन्त-वन करनेवाला और सम्यग्दर्शनसे युक्त वह चक्रवर्ती एकचर्याव्रतको प्राप्त हुआ अर्थात् एकाकी विहार करने छगा ॥६६॥ इस प्रकार वह चक्रवर्ती एकचर्यात्रत प्राप्त कर किसी पहाडी हाथीके समान तालाव और वनकी शोभा देखता हुआ चिरकाल तक मन्द गतिसे (ईर्यासमितिपूर्वक) पृथिबीपर विहार करता रहा ॥६७॥ तदनन्तर आत्माके स्वरूपका चिन्तवन करनेवाळे घीर-वीर बजनाभि मुनिराजने अपने पिता बजसेन तीर्थंकरके निकट उन सोलह भावनाओंका चिन्तवन किया जो कि तीर्थंकर पद प्राप्त होनेमें कारण हैं।।६८।। उसने शंकादि दोषरहित शुद्ध सम्यग्दर्शन धारण किया, बिनय धारण की, शील और व्रतींके अतिचार दूर किये, निरन्तर झानमय उपयोग किया, संसारसे भय प्राप्त किया ॥६९॥ अपनी शक्तिको नहीं छिपाकर साम-र्थ्यके अनुसार तपश्चरण किया, ज्ञान और संयमके साधनभूत त्यागमें चित्त लगाया ॥७०॥ साधुओं के ब्रत, शील आदिमें विघ्न आनेपर उनके दूर करनेमें वह बार-बार सावधान रहता था क्योंकि हितैषी पुरुषोंकी सम्पूर्ण चेष्टाएँ समाधि अर्थात् दूसरोंके विच दूर करनेके लिए ही होती हैं ॥७१॥ किसी बती पुरुषके रोगादि होनेपर वह उसे अपनेसे अभिन मानता हुआ उसका वैया-वृत्य (सेवा) करता था क्योंकि वैयावृत्य हो तपका हृदय है-सारभूत तत्त्व है।।७२।। वह पूज्य अरहन्त भगवानमें अपनी निश्चल भक्तिको विस्तृत करता था, विनयी होकर आचार्योंकी मक्ति करता था. तथा अधिक ज्ञानवान मुनियोंकी भी सेवा करता था ॥७३॥ वह सबे देवके कहे हए शास्त्रोंमें भी अपनी उत्कृष्ट भक्ति बढ़ाता रहता था, क्योंकि जो पुरुष प्रवचन भक्ति (शास्त्रभक्ति) से रहित होता है वह बढ़े हुए रागादि शत्रुओंको नहीं जीत सकता है।।७४।। वह अवश (अप-राधीन) होकर भी वश-पराधीन (पम्नमें जितेन्द्रिय)था और द्रव्य क्षेत्र काल भावकी अपेक्षा रखनेवाले, समता, वन्द्रना, स्तुति, प्रतिक्रमण, स्वाध्याय और कायोत्सर्ग इन छह आवश्यकों-का पूर्ण रूपसे पालन करता था ॥७५॥ तप, ज्ञान आदि किरणोंको धारण करनेवाला और भन्य जीवरूपी कमलोंको विकसित करनेवाला वह मुनिराजरूपी सूर्य सदा जैनमार्गको प्रकाशित

१. अपापान् । २-३. एकविहारित्वम् । ४. पर्वतजातः । ५. हानैः । ६. सजलमरण्यम् । ७. सात-त्यात् । 'अभीक्ष्णं शहबदनारते' इत्यभिधानान् । ८. अगोपयन् । ९. समाधौ । १०. चेष्टा । ११. अनात्म-दञ्चकः । अनात्मान्तरको – द०, ल० । १२. इन्द्रादिकृत-पूजायोग्येषु । १३. निर्मलाम् प०,द० । १४. आप्तेम प्रथमोपक्रमे । १५. समर्थो न भवति । १६. विस्तृतान् । १७. अनाप्तः । स न भवतित्यसः । प्रवचनभक्ति-रहित इत्यर्थः । १८. अनिच्छः । १९. मृतीन्द्रसूर्यः ।

वात्सच्यमिषकं चके स मुनिर्धमंत्रत्सकः । विनेषात् स्थापयत् धर्मे जिनप्रवचनाभितात् ॥७०॥ वित्यम्नि महाभैयौ मुनिक्षिरममावयत् । तीर्थकृत्वस्य संप्राप्तौ कारणान्येष वोद्या ॥७८॥ ततोऽमूर्मावनाः सम्यग् भावयन् मुनिसत्तमः । स वषन्य महत् पुण्यं त्रैकोक्यशोमकारणम् ॥७९॥ सकोध्यबुद्धिममलां बीजवुद्धि च किश्वये । पदानुसारिणीं बुद्धि संभिष्ठश्रोतृतामिति ॥८०॥ तामिर्वुद्धिमिरद्धिः वरलोकगतागतम् । राजवीं राजविद्यामिरिव सम्यगवुद्ध सः ॥८९॥ स दीसतपसा दीप्तो भेजे [भेजे] तसतपाः परम् । तेषे तपोऽप्रयसुग्रं च घोरांघो [होऽ] रातिममीमित्॥८२॥ स तपोमन्त्रिमिद्दं व्यापन्त्रत्यत मन्त्रवित् । परलोकजयोद्यक्तो विजिगीतुः पुत्र स्थानाद्धि॥ धाणमादिगुद्धोपेतां विकिषद्धिमवाप सः । एदं वान्छक्त तामैष्छन् महेष्को गरिमास्पदम् ॥८४॥ जल्लागोषिसंप्राप्तिरस्थासीज्जगते हिता । कल्पद्र मफकावाप्तिः कस्य वा नोपकारिणी ॥८५॥ रसत्यागप्रतिकृत्य रस्तिविद्यम्नुन्यनेः । सूते निवृत्तिरहार्थाद्विकं हि महत् फलम् ॥८६॥

(प्रभावित) करता था ॥७६॥ जैनशास्रोंके अनुसार चंछनेवाछे शिष्योंको धर्ममें स्थिर रखता हुआ और धर्ममें प्रेम रखनेवाला वह वजनाभि सभी धर्मात्मा जीवींपर अधिक प्रेम रखता था ॥७୬॥ इस प्रकार महा धीर-बीर सुनिराज वजनाभिने तीर्थंकरत्वकी प्राप्तिके कारणभूत उक्त सोलह भावनाओंका चिरकाल तक चिन्तन किया था।। अ।। तदनन्तर इन भावनाओंका उत्तम रोतिसे चिन्तन करते हुए उन श्रेष्ठ मुनिराजने तीन लोकमें क्षोभ उत्पन्न करनेवाली तीर्थंकर नामक महापुण्य प्रकृतिका बन्ध किया ॥७९॥ वह निर्मेख कोष्ठबुद्धि, बीजबुद्धि, पदानु-सारिणीबुद्धि और संभिन्नश्रोत्बुद्धि इन चार ऋद्वियोंको भी प्राप्त हुआ था।।८०।। जिस प्रकार कोई राजिं राजिं राजिं द्यारा अपने शत्रुओं के समस्त गमनागमनको जान छेता है ठीक उसी प्रकार प्रकाशमान ऋद्धियोंके धारक वज्रनाभि मुनिराजने भी ऊपर कही हुई चार प्रकारकी बुद्धि नामक ऋद्वियोंके द्वारा अपने परभव-सम्बन्धी गमनागमनको जान लिया था ।।८१।। वह रीप्त ऋद्विके प्रभावसे उत्कृष्ट रीप्तिको प्राप्त हुआ था, तप्त ऋद्विके प्रभावसे उत्कृष्ट तप तपता था, उम ऋदिके प्रभावसे उम तपश्चचरण करता था और भयानक कर्मरूप शत्रुओं-के मर्मको भेदन करता हुआ घोर ऋद्भिके प्रभावसे घोर तप तपता था।।८२।। मन्त्र (परामर्श)-को जाननेवाला यह यजनाभि जिस प्रकार पहले राज्य-अवस्थामें विजयका अभिलाबी होकर परलोक (शत्रुसमृष्ट) जो जीतनेके लिए तत्पर होता हुआ मन्त्रियोंके साथ बैठकर हुन्हु (युद्ध) का विचार किया करता था, उसी प्रकार अब मुनि अबस्थामें भी पञ्चनमस्कारादि मन्त्रीका जाननेवाला, वह वजनामि कर्मरूप शत्रुओंको जीतनेका अभिलाषी होकर परलोक (नरकादि पर्याचौंको, जीतनेके छिए तत्पर होता हुआ तपरूपी मन्त्रियों (मन्त्रशास्त्रके जानकार योगियों)के साथ द्वन्द्र (आत्मा और कर्म अथवा राग और द्वेष आदि) का विचार किया करता था।।८३॥ उदार आज्ञयको धारण करनेवाला वजनाभि केवल गौरवशाली सिद्ध पदकी ही इच्छा रस्वता था। उसे ऋद्वियोंकी बिलकुल ही इच्छा नहीं थी फिर भी अणिसा, महिमा आदि अनेक गुणोंसहित बिक्रिया ऋदि उसे प्राप्त हुई थी ॥८४॥ जगत्का हित करनेवाली जल्ल आदि ओपधि ऋदियाँ भी उसे प्राप्त हुई थीं सो ठीक ही है। कल्पवृक्षपर छने हुए फल किसका उपकार नहीं करते ? ॥८५॥ यद्यपि उन मुनिराजके घी, दूध आदि रसो के त्याग करनेकी प्रतिक्रा थी तथापि घी, दूध आदिको झरानेवाली अनेक रस ऋद्वियाँ प्रकट हुई थीं।सो ठीक ही

१. इहामूनि ल०। २. सत्तमः श्रेष्ठः । ३. परलोकगमनागमनम् । ४. दीप्ति । ५. वोराधारा च्द० । धोराधोरातिच्ल० । ६. परिम्रहम् । इष्टानिष्टादिकं च । पक्षे कल्लहं च । ७.च्य्रगतीहिता म०, ल० । ८. समृतादिरससिद्धिः ।

स वल्लिंबंलाधानादसोढोप्रान् परीवहान् । अभ्यथा ताहशं इन्द्रं कः सहेत सुदुस्सहम् ॥८०॥ सोऽश्वीणविंप्रमावेश्वाक्षीणान्नावसयोऽभवत् । भुवं तपोऽकृशं तसं रेपसुल्लीस्यक्षयं फलम् ॥८८॥ विश्वस्मावनः सम्यग् विश्वध्यन् स्वविश्वविक्षः । तदोपसमकभेणीमास्तेह मुनीश्वरः ॥८९॥ अपूर्वकरणं श्विस्वाऽनिवृत्तिकरणोऽभवत् । स सूक्ष्मरागः संप्रापदुपशान्तकषायताम् ॥९०॥ कृत्स्तस्य मोहनीयस्य प्रशमातुपपादिवम् । तत्रौपशमिकं प्रापश्चारित्रं सुविश्वविक्षम् ॥९०॥ सोऽन्तर्भ्वद्वत्तं सूथोऽपि स्वस्थानस्यो उभवद् वतिः । नोद्ध्वं मुदूर्वत् तत्रास्ति निसर्गात् स्थितिशत्मनः सोऽश्वद्व परमं मन्त्रं सोऽबुद्ध परमं तपः । सोऽश्वद परमामिष्टि सोऽबुद्ध परमं पदम् ॥९३॥ ततः कालात्वये धोमान् श्रीप्रमादौ समुम्तते । श्रायोपवेश्वनं कृत्वा शरीराहारमत्यज्ञत् ॥९४॥ रस्नत्रवमयो सथ्यामधिशय्य तपोनिधिः । प्रायेणोपविक्षस्यस्मिनत्यस्ययंमापिपद् ॥९५॥ प्रायोपोपनमो यस्मन् रस्वत्रितवगोश्वरः । प्रायेणापगमो यस्मन् दुरिवारिकद्भकान् ।।९६॥

है, इष्ट पदार्थोंके त्याग करनेसे उनसे भी अधिक महाफलोंकी प्राप्ति होती है।।८६॥ बल ऋदिके प्रभावसे बल प्राप्त होनेके कारण वह कठिन-कठिन परीषहोंको भी सह लेता था सो ठीक ही है क्योंकि उसके बिना शीत, उष्ण आदिकी व्यथाको कौन सह सकता है ? अर्थात् कोई नहीं ।।ওঙা उसे अक्षीण ऋद्धि प्राप्त हुई थी इसीछिए वह जिस दिन जिस घरमें मोजन महण करता था उस दिन उस घरमें अब अक्षय हो जाता था—चक्रवर्तीके कटकको भोजन करानेपर भी वह भोजन क्षीण नहीं होता था। सो ठीक ही है, बास्तवमें तपा हुआ महान् तप अविनासी फलको फलता ही है।।८८।। विश्रद्ध भावनाओंको भारण करनेवाले वजनाभि मुनिराज जब अपने विशुद्ध परिणामोंसे उत्तरोत्तर विशुद्ध हो रहे थे तब वे उपशम श्रेणीपर आरूद हुए।।८९।। वे अधःकरणके बाद आठवें अपूर्वकरणका आश्रय कर नौवें अनिवृत्तिकरण गुणस्थानको प्राप्त हुए और उसके बाद जहाँ राग अत्यन्त सूक्ष्म रह जाता है ऐसे सूक्ष्मसाम्पराय नामक दसवें गुणस्थानको प्राप्त कर उपशान्तमोह नामक ग्यारहर्वे गुणस्थानको प्राप्त हुए। वहाँ उनका मोह-नीय कर्म विलक्षल ही उपशान्त हो गया था ॥९०॥ सम्पूर्ण मोहनीय कर्मका उपशम हो जानेसे वहाँ उन्हें अतिशय विशुद्ध औपशमिक चारित्र प्राप्त हुआ ।।९१।। अन्तर्मुहूर्वके बाद वे सुनि फिर भी स्वस्थान अप्रमत्त नामक सातवें गुणस्थानमें स्थित हो गये अर्थात् ग्यारहवें गुणस्थानमें अन्तर्भृदूर्त ठहरकर वहाँ से च्युत हो उसी गुणस्थानमें आ पहुँचे जहाँ से कि आगे बदना शुरू किया था। उसका खास कारण यह है कि ग्यारहवें गुणस्थानमें आत्माकी स्वाभाविक स्थिति अन्तर्मुहूर्तसे आगे है ही नहीं ॥९२॥ मुनिराज बजनामि उत्कृष्ट मन्त्रको जानते थे, उत्कृष्ट तपको जानते थे, उत्कृष्ट पूजाको जानते थे और उत्कृष्ट पद (सिद्धपद) को जानते थे ।।९३॥ तत्पञ्चात् आयुके अन्त समयमें उस बुद्धिमान् वक्रनामिने श्रीप्रभनामक अँचे पर्वतपर प्रायोपवेशन ( प्रायोपगमन नामका संन्यास ) घारण कर शरीर और आहारसे ममत्व छोड़ दिया ॥९४॥ चूँ कि इस संन्यासमें तपस्वी साधु रत्नत्रयहूपी शय्यापर उपविष्ट होता है—बैठता है, इसिंडए इसका प्रायोपवेशन नाम सार्थक है। १९५१। इस संन्यासमें अधिकतर रत्नत्रयकी प्राप्ति होती है इसिंछए इसे प्रायेणोपगम भी कहते हैं। अथवा इस सन्यासके धारण करनेपर अधिकतर कर्मरूपी शत्रुओंका अपगम-नाश-हो जाता है इसलिए इसे प्रायेणापगम भी कहते

१. इष्टानिष्टादिकम् । २. पम्फली-ब०, ब०, प०, स०, स०, द०, छ० । भृशं फलति । ३. बात्म-शुद्धिभिः । ४. सूक्ष्मसाम्परायः । ५. बप्रमत्तगुणस्थानस्थः । ६. उपशान्तकवायगुणस्थाने । ७. मावपूर्वाम् । ८. प्रापय । ९. गमः गमनम् । १०. पापारिसमृहान् ।

प्रायेणास्माजनस्थानाद्पस्य गमोऽटवेः । प्रायोपगमनं तज्ज्ञीनिक्तं श्रमणोत्तमेः ॥९७॥ स्वपरोपहृतां देहे सोऽनिच्छंस्तां प्रतिक्रियाम् । रिपोरिव शवं स्यवस्था देहमास्त निराकुछः ॥९८॥ स्वपरोपहृतां देहे सोऽनिच्छंस्तां प्रतिक्रियाम् । रिपोरिव शवं स्यवस्था देहमास्त निराकुछः ॥९८॥ स्वपस्थिभूतसर्वाकृगो मुनिः परिकृशोदरः । तस्यमेवावक्रम्यास्थाद् ग्रावरात्रानकम्पधीः ॥९९॥ स्वप्तां शितं च तथोष्णं देशमक्षिकम् । निर्माक्षं तथा रित्तं स्वर्णं प्रशासान मर्लत्या ॥१००॥ भाकोशं वधयाज्ञे च तथाछमममदर्शनम् । रोगं च समुखस्पर्धं प्रशासाने मर्लत्या ॥१००॥ सस्यस्कारपुरस्कारमसोवैतान् परीषहान् । मार्गाच्यवनमार्शसुः महत्तीं निर्णरामिष् ॥१००॥ समेजे मितमान् क्षान्ति परं मार्वयमार्जवम् । शौर्षं च संयमं सत्यं तपस्यामौ च निर्मदः ॥१०३॥ सक्तिज्ञन्यमथ महत्वर्यं च वदतां वरः । धर्मो देशातयोऽयं हि गणेशामिसस्मतः । ॥१०४॥ सोऽनु देश्यावनित्यस्यं सुखायुर्वछसंपदाम् । तथाऽक्षरणतां सुखुज्ञसजनममये मृणाम् ॥१०५॥ संस्तेर्तुःस्वमावस्यं विवित्रपरिवर्तनैः । एकस्वमासमनो ज्ञानदर्शनात्मस्वमीयुषः ॥१०६॥ अन्यस्वमासमनो देहचनवन्युक्छत्रतः । तथाऽशीचं शरीरस्य नवद्वर्शसंछक्तुतः । ॥१००॥ भाकवं पुण्यपापारमकर्मणां सह संवरम् । निर्जरां विपुष्ठां बोधेर्दुर्जभत्वं मवाम्बुधी ॥१०८॥

हैं।।९६।। उस विषयके जानकर उत्तम मुनियोंने इस संन्यासका एक नाम प्राचोपगमन भी बतलाया है और उसका अर्थ यह कहां है कि जिसमें प्रायः करके (अधिकतर) संसारी जीवोंके रहने योग्य नगर, ग्राम आदिसे हटकर किसी वनमें जाना पड़े उसे प्रायोपगमन कहते हैं ॥९७॥ इस प्रकार प्रायोपगमन संन्यास धारण कर वज्रनाभि मुनिराज अपने शरीरका न तो स्वयं ही कुछ उपचार करते थे और न किसी दूसरेसे ही उपचार करानेकी चाह रखते थे। वे तो झरीरसे ममत्व छोड़कर उस प्रकार निराकुछ हो यथे थे जिस प्रकार कि कोई शत्रुके मृतक शरीरको छोड़कर निराकुल हो जाता है।।९८॥ यद्यपि उस समय उनके शरीरमें चमड़ा और हड़ी ही होष रह गयी थी एवं उनका उदर भी अत्यन्त कुश हो गया था तथापि वे अपने स्वाभाविक धैर्यका अवसम्बन कर बहुत दिन तक निश्चलचित्त होकर बैठे रहे ॥२९॥ मुनिमार्गसे च्युत न होने और कर्मोंकी विशास निर्जरा होनेकी इच्छा करते हुए वजनाभि मुनिराजने शुधा, तृष्णा, शीत, उष्ण, दंश-मशक, नाग्न्य, अरति, स्त्री, चर्या, शय्या, निषद्या, आक्रोश, वध, याचना, अलाभ, अदर्शन, रोग, तुणस्पर्श, प्रज्ञा, अज्ञान, मल और सत्कारपुरस्कार ये बाईस परिषद्द सहन किये थे ।।१००-१०२।। बुद्धिमान् , मदरहित और विद्वानोंमें श्रेष्ट बजनामि मुनिने उत्तम क्षमा, मार्दव, आर्जव, शीच, सत्य, संयम, तप, त्याग, आकिञ्चन्य और ब्रह्मचर्य ये दश धर्म धारण किये थे। वास्तवमें ये ऊपर कहे हुए दश धर्म गणधरीको अत्यन्त इष्ट हैं ॥१०३-१०४॥ इनके सिवाय वे प्रति समय बारह अनुप्रेक्षाओंका चिन्तवन करते रहते थे जैसे कि संसारके सुख, आयु, बल और सम्पदाएँ सभी अनित्य हैं। तथा मृत्यु, बुढ़ापा और जन्मका भय उपस्थित होनेपर मनुष्योंको कुछ भी शरण नहीं है; द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव और भावरूप विचित्र परिवर्तनोंके कारण यह संसार अत्यन्त दुःखरूप है। ज्ञानदर्शन स्वरूपको प्राप्त होनेवाला आत्मा सदा अकेला रहता है। शरीर, धन, भाई और स्नी वगैरहसे यह आत्मा सदा पृथक रहता है। इस शरीरके नव द्वारोंसे सदा मेल झरता रहता है इसलिए यह अपवित्र है। इस जीवके पुण्य पापरूप कमीका आसूव होता रहता है। गुप्ति समिति आदि कारणोंसे उन कमोंका संवर होता है। तपसे निर्जरा होती है। यह लोक चौदह राजप्रमाण ऊँचा है। संसाररूपो समुद्रमें रक्षत्रयकी

१. निर्गत्य । २. मनोबलम् । ३. बहुनिशाः । ४. निष्कम्पबृद्धिः । ५. मशकम् । ६. नग्नत्वम् । ७. स्त्रीसम्बन्धि । ८. शयनम् । ९. इष्ट्रन् । १०. इश्रप्रकारः 'प्रकारवाची तयप्' । दशतयार्थं द०, म०, छ०। ११. ⊢मपि सम्मतः अ०, स०, म०, द, छ०। १२. अन्वचिन्तयत् । १३. मलस्राविणः ।

धर्मस्वाक्याततां चेति तस्वानुध्यानमावनाः । छेश्याविद्युद्धिमधिकां द्धानः ग्रुममावनः ॥१०९॥ द्वितीयवारमारुद्ध श्रेणीमुपशमादिकाम् । द्ध्यक्रवध्यानमापूर्य समाधि परमं श्रितः ॥११०॥ उपशान्तगुणस्थाने कृतप्राणविसर्जनः । सर्वार्थसिद्धिमासाध संप्रापत् सोऽहमिनद्रताम् ॥१९१॥ द्विष्ट्क्योजनेलोकप्रान्तमप्राप्य यस्थितम् । सर्वार्थसिद्धिनामाप्रयं विमानं तद्नुत्तरम् ॥१९२॥ जम्बूद्धीपसमायामविस्तारपरिमण्डलम् । त्रिषष्टिपटलप्रान्ते चूढारसिमव स्थितम् ॥१९३॥ यश्रोत्यक्षवतामर्थाः सर्वे सिद्ध्यन्त्वयस्ततः । इति सर्वार्थसिद्ध्याक्यां यद्विभर्व्यर्थयोगिनाम् ॥१९४॥ महाधिष्ठानमुत्रुक्षशिखरोल्लासिकतनः । समाद्ध्यदिवामाति यन्मुनीन् सुलदित्स्या ॥१९५॥ इन्द्रनीलमर्यो यत्र श्रुवं पुष्पोपद्दारिणीम् । दृष्ट्वा तार्रकतं अ्योम स्मरन्ति त्रिद्विकसः ॥१९५॥ वृस्त्वां प्रतिविम्वानि धारवन्त्यश्रकासति । सिस्क्षतं इवापूर्वं स्वर्गं यन्मणिमित्तयः ॥१९५॥ वृस्त्वां प्रतिविम्वानि धारवन्त्यश्रकासति । सिस्क्षतं इवापूर्वं स्वर्गं यन्मणिमित्तयः ॥१९५॥ रक्षांशुमिजेटिलितैर्यत्र क्षक्रशरासनम् । पर्यन्ते लक्ष्यते दोक्षसाललीलां विदम्ययत् ॥१९९॥ सान्ति पुष्पसजो यत्र लम्बमानाः सुगन्धयः । सौमनस्यमिवेन्द्राणां स्वयन्तोऽतिकोमलाः ॥१२०॥ सक्तिमानि दामानि यत्रामान्ति निरन्तरम् । विस्वष्टद्वानांश्च्ति इसितानीव तिष्ठ्यः ॥१२०॥ सक्तामयानि दामानि यत्रामान्ति निरन्तरम् । विस्वष्टद्वानांश्च्ति इसितानीव तिष्ठ्यः ॥१२२॥

प्राप्ति होना अत्यन्त दुर्छभ है और द्यारूपी धर्मसे ही जीवोंका कल्याण हो सकता है। इस प्रकार तत्त्वोंका चिन्तन करते हुए उन्होंने बारह भावनाओंको भाया। उस समय शुभ भावोंको धारण करनेवाले वे मुनिराज लेर्याओंकी अतिशय विश्वद्धिको धारण कर रहे थे।।१०५-१०९॥ वे द्वितीय बार उपशम श्रेणीपर आरूढ़ हुए और प्रथक्त्ववितर्क नामक शुक्लध्यानको पूर्ण कर उत्कृष्ट समाधिको प्राप्त हुए ॥ ११० ॥ अन्तमें उपशान्तमोह नामक ग्यारहवें गुणस्थानमें प्राण छोडकर सर्वार्थसिद्धि पहुँचे और वहाँ अहमिन्द्र पदको प्राप्त हुए ॥ १११ ॥ यह सर्वार्थसिद्धि नामका विमान लोकके अन्त भागसे बारह योजन नीचा है। सबसे अप्रभागमें स्थित और सबसे उत्कृष्ट है ।।११२।। इसकी लम्बाई, चौड़ाई और गोलाई जम्बूद्वीपके बराबर है । यह स्वर्गके तिरेसठ पटलोंके अन्तमें चुडामणि रक्षके समान स्थित है ॥११३॥ चूँकि उस विमानमें उत्पन्न होनेवाले जीवोंके सब मनोरथ अनायास ही सिद्ध हो जाते हैं इसलिए वह सर्वार्थसिद्धि इस सार्थक नामको धारण करता है।। ११४।। वह विमान बहुत ही ऊँचा है तथा फहराती हुई पताकाओंसे शोभायमान है इसलिए ऐसा जान पड़ता है मानो सुस देनेकी इच्छासे सुनियोंको बुला ही रहा हो ॥११५॥ जिसपर अनेक फूल बिखरे हुए हैं ऐसी वहाँकी नीलमणिकी बनी हुई भूमिको देखकर देवता छोगोंको ताराओंसे ज्याप आकाशका स्मरण हो आता है।।११६॥ देवोंके प्रतिविम्बको धारण करने<u>वाछी वहाँ</u>की रहमयी दीवार्छे ऐसी जान पढ़ती हैं मानो किसी नये स्वर्गको सृष्टि हो करना चाहती हो ॥ ११७॥ वहाँपर रह्मोंकी किरणोंने अन्धकारको दूर भगा दिया है। सो ठीक ही है, बास्तवमें निर्मेख पदार्थ मिलन पदार्थोंके साथ संगति नहीं करते हैं ।।११८।। उस विमानके चारों ओर रब्रोंकी किरणोंसे जो इन्द्रधनुष वन रहा है उससे पेसा मालूम होता है मानो चारों ओर चमकीला कोट ही बनाया गया हो ।। १९९ /। वहॉपर लटकती हुई सुगन्धित और सुकोमल फूलोंकी मालाएँ ऐसी सुशोभित होती हैं मानी वहाँके इन्द्रोंके सौमनस्य (फूलोंके बने हुए, उत्तम मन)को ही सूचित कर रही हों।। ४२०।। उस विमानमें निरन्तर रूपसे छगी हुई मोतियोंकी माछाएँ ऐसी जान पढती हैं मानो दाँतोंकी स्पष्ट

१. तत्त्वानुस्मृतिकपभावनाः । २. प्रथमशुक्लब्यानं सम्पूर्णीकृत्य । ३. समाधानम् । ४. परिषिः । ५. अर्थपुनताम् । ६. दातुमिण्छया । ७. देवानाम् । ८. स्नहुमिण्छयः । ९. हसन।नि ।

इत्यक्तिमिनिश्सेषपराद्ध्यंरचनाश्चिते । तत्तीपपादक्तयने वर्षासि स क्षणाद् वर्षो ॥१२२॥ दोषधातुमलस्यांवर्षितं चारकक्षणम् । क्षण्याविरमृद्ध्य क्ष्यमापूर्णयोधनम् ॥१२३॥ सम्लानशोधमस्यामाद् वपुरम्याजसुन्दरम् । दश्रोकस्यमाधन्यदस्तिनेव निर्मितम् ॥१२४॥ सम्लानशोधमस्यामाद् वपुरम्याजसुन्दरम् । दश्रोकस्यमाधन्यदस्तिनेव निर्मितम् ॥१२४॥ सुमाः सुगल्ययः स्तिरधा लोके ये केचनाणवः । तैरस्य देहनिर्माणमभूत् पुण्यानुमावतः ॥१२५॥ पर्याप्यमन्तरं सोऽमात् स्वदेहज्योदस्यमा इतः । अस्योत्सन्ने नमोरने वश्रीवालण्डमण्डलः ॥१२६॥ विश्वसंसः स तत्तरस्यमावसन् क्षणमावसी । गङ्गासैकतमासिष्यवित्व इत्सुवैककः ॥१२०॥ सिहासममयाभ्यणंम लेकुर्वस्थ्यमावसी । पराप्यं निष्योत्सक्षमाभवक्ति मानुमाण् ॥१२०॥ स्वपुण्याम्बुभिरेवासमभ्यवेचि न केवकम् । असंचक्ते च सार्रोरगुणिरियं विभूवणः ॥१२९॥ सोऽभिवक्षःस्थलं दश्रे जाजमेव न केवलम् । सहजां दिम्यकस्ती च वावदानुरविप्तुतार्म् ॥१३०॥ सस्नातिलसदीसाजः सहजाम्बरभूषणः । सोऽधुतद् वसुद्धां मूर्ण्य सुक्षेकिस्तामाणः ॥१३०॥ सस्नातिलसदीसाजः सहजाम्बरभूषणः । सोऽधुतद् वसुद्धां मूर्ण्य सुक्षेकिस्तामाणः ॥१३२॥ व्यवस्तितिनर्मणेदारविग्रहः । स वसी प्रज्यक्षम्योकः पुण्यराचिरवोप्लिलः ॥१३२॥

किरणोंसे शोभायमान वहाँकी लक्ष्मोका हास्य ही हो ॥ १२१ ॥ इस प्रकार अकृत्रिम और श्रेष्ठ रचनासे शोभायमान रहनेवाले उस विमानमें उपपाद शयसावर वह देव क्षण-भरमें पूर्ण शरीरको प्राप्त हो गया ॥१२२॥ दोष, धातु और मछके स्पर्शसे रहित, सुन्दर छक्षणोंसे युक्त तथा पूर्ण यौवन अवस्थाको प्राप्त हुआ उसका शरीर क्षण-भरमें ही प्रकट हो गया था।।१२३।। जिसकी क्षोभा कभी म्लान नहीं होती, जो स्वभावसे ही सुन्दर है और जो नेत्रोंको आनन्द देनेवाला है ऐसा उसका शरीर ऐसा सुशोभित होता था मानो अमृतके द्वारा ही बनाया गया हो ॥१२४॥ इस संसारमें जो शुभ सुगन्धित और चिकने परमाणु थे, पुण्योदयके कारण उन्हीं परमाणुओंसे उसके शरीरकी रचना हुई थी।। १२४।। पर्याप्ति पूर्ण होनेके बाद उपपाद शय्यापर अपने ही शरीरकी कान्तिरूपी चाँदनीसे घरा हुआ वह अहमिन्द्र ऐसा सुशोभित होता था जैसा कि आकाशमें चाँदनीसे घिरा हुआ पूर्ण चन्द्रमा सुशोभित होता है ॥१२६॥ उस उपपाद शय्यापर बैठा हुआ वह दिव्यहंस ( अहमिन्द्र ) क्षण-भर तक ऐसा शोभायमान होता रहा जैसा कि गंगा नदीके बालूके टीलेपर अकेला बैठा हुआ तरुण हंस शोभायमान होता है ॥१२०॥ उत्पन्न होनेके बाद वह अहमिन्द्र निकटवर्ती सिंहासनपर आरूद हुआ था। उस समय वह ऐसा शोभायमान होता था जैसा कि अत्यन्त श्रेष्ठ निषध पर्वतके मध्यपर आश्रित हुआ सूर्य शोभाय-मान होता है ॥१२८॥ वह अहमिन्द्र अपने पुण्यरूपी जलके द्वारा केवल अभिषिक ही नहीं हुआ था किन्तु शारीरिक गुणोंके समान अनेक अलंकारोंके द्वारा अलंकृत भी हुआ था ॥१२९॥ उसने अपने वक्षास्थलपर केवल फूलोंकी माला ही धारण नहीं की थी किन्तु जीवनपर्यन्त नष्ट नहीं होनेवाली, साथ-साथ उत्पन्न हुई स्वर्गकी लक्ष्मी भी धारण की थी ॥१३०॥ स्तान और विलेपनके बिना ही जिसका शरीर सदा देदीप्यमान रहता है और जो स्वयं साथ-साथ उत्पन्न हुए वस तथा आभूषणोंसे शोभायमान है ऐसा वह अहमिन्द्र देवोंके मस्तकपर । अप्रसागमें ) ऐसा सुरोभित होता था मानी स्वर्गक्षेकका एक शिखामणि हो हो अथवा सूर्य ही हो क्योंकि शिलामणि अथवा सूर्य भी स्नान और विलेपनके बिना ही देदीप्यमान रहता है और स्वभावसे ही अपनी प्रभा-द्वारा आकाशको भूषित करता रहता है ॥१३१॥

जिसका निर्मेल और उत्कृष्ट शरीर शुद्ध स्फटिकके समान अत्यन्त शोभायमान था तथा जिसके मस्तकपर देदीप्यमान मुकुट शोभायमान हो रहा था ऐसा वह अहमिन्द्र, जिसकी शिका

१. स पर्याप्ति क्ष-ब०, द०, स०, म०। २. अनुपाधिमञ्जुलम् । ३. चिक्कणाः । ४. देवश्रेष्ठः । ५. समीपस्थम् । ६. परार्धनिवधो-अ०, प०, द०, स०, ल०। ७. सौकुमार्योदिभिः । ८. अबाधाम् । ९. देवानामग्रे । १०. शुद्धः ।

ेकिरीटाङ्गद्केयूरकुण्डलादिपरिष्कृतः । स्वय्वी सदंगुकः श्रीमान् सोऽधात् कल्पद्वमश्रियम् ॥१३३॥ अणिमादिगुणः इलाध्यां द्धद्वैकियिकीं तनुम् । स्वक्षेत्रे विज्ञहारासौ जिनेन्द्राचीः समर्चयन् ॥१३४॥ सङ्गल्पमात्रनिष्टं ते दिष्यैगंन्धाक्षतादिभिः । पुण्यानुवन्धिनीं पूजो स जैनीं विधिवद् व्यधात् ॥१३५॥ सङ्गल्पमात्रनिष्टं विध्वद् व्यधात् ॥१३५॥ सङ्गल्पात् एव चारोषभुवनोदरवर्त्तिनीः । आमर्चार्षा जिनेन्द्राणां सोऽप्रणीः पुण्यकर्मणाम् ॥१३६॥ जिनार्चास्तुतिवादेषु वाग्वृत्तिं तद्गुणस्मृतौ । स्वं मनस्तन्नती कायं पुण्यधीः सन्न्ययोजयत् ॥१३०॥ धर्मगोध्रीध्वनाहृतमिलितैः स्वसमृद्धिः । संभाषवादरोऽस्यासीद्द्वभिन्दैः ग्रुमंयुभिः ॥१३८॥ श्रालयन्तिव दिग्मित्रोः स्मित्रोग्रसिल्लप्लवैः । सहाह्मिन्द्रैश्वद्वभीः स चक्के धर्मसंकथाम् ॥१३९॥ स्वावासोपान्तिकोद्यानसरःपुलिनभूमिषु । दिष्यदंसिक्षरं रेमे विद्यस्त् स यद्ध्वया ॥१४०॥ परक्षेत्रविद्यास्त्र नाहमिन्द्रेषु विद्यते । ग्रुक्ललेद्यानुमावेन स्वभोगैष्टंतिमापुषाम् ॥१४९॥ स्वस्थाने या च संप्रीतिः निरपायसुखोद्ये । न सान्यत्र ततोऽन्येषां [नैषां] रिरसा परभुक्तिपु ॥१४२॥ अद्यानद्वोऽस्य नेन्द्रोऽन्यो मसं।ऽस्तीत्यास कर्यानः । अद्यानद्वावयया स्याति गतास्ते हि सुरोसमाः॥ नास्या परनिन्दा वा नात्मश्लाचा न मस्तरः । केवलं सुखसाद्भूता दीव्यन्ते ते प्रमोदिनः ॥१४४॥

कॅची उठी हुई है ऐसी पुण्यकी राशिके समान सुशोभित होता था ।।१३२।। वह अहमिन्द्र, सुकुट, अनन्त, बाजूबन्द और कुण्डल आदि आभूषणांसे सुशोभित था, सुन्दर मालाएँ धारण कर रहा था, उत्तम-उत्तम वस्रोंसे युक्त था और स्वयं शोभासे सम्पन्न था इसलिए अनेक आभूषण. माला और वस्त्र आदिको धारण करनेवाले किसी कल्पवृक्षके समान जान पढ़का था।।१३३।। अणिमा, महिमा आदि गुणोंसे प्रशंसनीय वैक्रियिक शरीरको धारण करनेवाला वह अहमिन्द्र जिनेन्द्रदेवकी अकृत्रिम प्रतिमाओंकी पूजा करता हुआ अपने ही क्षेत्रमें विहार करता था।।१३४।। और इच्छामात्रसे प्राप्त हुए मनोहर गन्ध, अक्षत आदिके द्वारा विधिपूर्वक पुण्यका बन्ध करनेबाळी श्री जिनदेवकी पूजा करता था।।१३५।। वह अहसिन्द्र पुण्यात्मा जीवोंमें सबसे प्रभान था इसलिए उसी सर्वार्थसिद्धि विमानमें स्थित रहकर ही समस्त लोकके मध्यमें वर्तमान जिनप्रतिमाओंकी पूजा करता था ॥१३६॥ उस पुण्यात्मा अहमिन्द्रने अपने वचनोंकी प्रवृत्ति जिनप्रतिमाओं के स्तवन करनेमें लगायी थी, अपना मन उनके गुण-चिन्तवन करनेमें लगाया था और अपना शरीर उन्हें नमस्कार करनेमें लगाया था ॥१३७॥ धर्मगोष्ठियोंमें बिना बलाये सम्मिलित होनेवाले, अपने ही समान ऋद्वियोंको धारण करनेवाले और शुभ भाषोंसे युक्त अन्य अहमिन्द्रोंके साथ संभाषण करनेमें उसे बड़ा आदर होता था ।।१३८।। अतिशय शोभाका धारक वह अहमिन्द्र कभी तो अपने मन्द्रहास्यके किरणरूपी जलके पूरोंसे दिशारूपी दीवालोंका प्रश्नालन करता हुआ अहमिन्द्रोंके साथ तत्त्वचर्चा करता या और कभी अपने निवासस्थानके समीपवर्ती उपवनके सरोवरके किनारेकी भूमिमें राजहंस पक्षीके समान अपने इच्छानुसार विहार करता हुआ चिरकाल तक क्रीड़ा करता था ॥१३९-१४०॥ अहमिन्द्रीका परक्षेत्रमें विहार नहीं होता क्योंकि शुक्छलेश्याके प्रभावसे अपने ही भोगों-द्वारा सन्तोषको प्राप्त होनेबाले अहमिन्द्रोंकी अपने निरुपद्रव सुसमय स्थानमें जो उत्तम प्रीति होती है वह उन्हें अन्यत्र कहीं नहीं प्राप्त होती। यही कारण है कि उनकी परक्षेत्रमें कीड़ा करनेकी इच्छा नहीं होती है ।।१४१-१४२।। 'मैं ही इन्द्र हूँ, मेरे सिवाय अन्य कोई इन्द्र नहीं है' इस प्रकार वे अपनी निरन्तर प्रशंसा करते रहते हैं और इसलिए वे उत्तमदेव अहमिन्द्र नामसे प्रसिद्धिको प्राप्त होते हैं ।।१४३।। उन अहमिन्द्रके न तो परस्परमें असूचा है, न परनिन्दा है, न आत्मप्रशंसा

१. किरीटा - ब०। २. भूषितः । ३. निष्पनीः । ४. शुभकर्मवताम् । ५. शुभावहैः । 'शुभेच्छुभिः' 'स' पुस्तके टिप्पणे पाठान्तरम् । शुभेषुभिः म०, स०। ६. स्वतीत्रैः । ७. संतोषं गतवताम् । -भीपुषाम् व०, प०, स०, द०। ८. रमणेच्छा । ९. परक्षेत्रेषु । १०. मत् । ११. स्वीकृतदलाधाः ।

स एष परमानन्तं स्वसान्न्तं समुद्रहत् । त्रयस्त्रिशस्यवेशशिष्रमितायुर्महासुविः ॥१४५॥ समेन चतुरस्य संस्थानेनातिसुन्दरम् । हस्तमात्रोच्छ्तं देई हंसामं भवलं द्यत् ॥१४६॥ सहस्राधुकदिक्यसम्विभूषामिरस्कक्ष्रतम् । सौन्दर्यस्येन संदोई दभाने एचिरं वपुः ॥१४०॥ प्रमान्तकिकितोदास्थीरनेपथ्यविभ्रमः । स्वदेहप्रसरक्योस्नाक्षीरान्धौ मग्नविग्रहः ॥१४८॥ स्वुद्रह्मसरणोद्योत्तेषकिदिव्यविक्ष्यस्यः । तेष्रोराधिरिवैक्ष्यस्य प्रनोतोऽतिमास्वरः ॥१४८॥ विद्युद्धस्यः ग्रुद्धस्यदेह्वीधिविदिग्धदिक् । सौधेनेष रसेनासिवर्माणः सुस्तं निर्वृतः ॥१५८॥ विद्युद्धस्यः ग्रुद्धस्यदेह्वीधिविदिग्धदिक् । सीधेनेष रसेनासिवर्माणः सुस्तं निर्वृतः ॥१५८॥ सुधाक्षानां सुनासीरप्रमुखाबामगोष्वरम् । संप्राप्तः परमानन्दप्रदं पदम्युद्धस्य ॥१५४॥ विद्युद्धस्य साम्यद्धस्य स्वयं दिनैमंतैः । प्राप्तोच्छ्वासिधिद्यस्य सोऽहमिन्द्रोऽवसत् सुस्य ॥१५६॥ सोक्षः वोद्यानिः योग्यं मूर्त्वद्वयं सपर्ययस्य । स्वावधिज्ञानदीपेन छोतवन् सोऽहमिन्द्रोऽवसत् सुस्य ॥१५४॥ कोकनादीगतं योग्यं मूर्त्वद्वयं सपर्ययस्य । स्वावधिज्ञानदीपेन छोतवन् सोऽखुत्रसराम् ॥१५४॥ विस्मात्रां विक्रियां कर्तुमस्य सामध्यमस्यदः । वीतरागस्त सन्तेवं कृत्ते निष्ययोजनः ॥१५५॥ विक्रवानि स्वतं तस्य नेत्रे नीलोत्यकोपमे । कपोलाविन्दु सन्द्वायौ विक्रवान्तिश्वरोऽधरः ॥१५५॥

है और न ईर्ज्या ही है। वे केवल सुखमय होकर हर्षयुक्त होते हुए निरन्तर कीड़ा करते रहते हैं ॥१४४॥ वह वजनाभिका जीव अहमिन्द्र अपने आत्माके अधीन उत्पन्न हुए उत्कृष्ट सुखको धारण करता था, तैंतीस सागर प्रमाण उसकी आयु थी और स्वयं अतिशय देदीप्यमान था ॥१४५॥ वह समचतुरस्र संस्थानसे अत्यन्त सुन्दर, एक हाथ ऊँचे और इंसके समान श्वेत शरीरको धारण करता था।।१४६।। वह साथ-साथ उत्पन्न द्वुए दिल्य वस्न, दिल्य माला और दिक्य आभूषणोंसे विभूषित जिस मनोहर शरीरको धारण करता था वह ऐसा जान पड़ता था मानो सौन्दर्यका समृह ही हो ॥१४७॥ उस अहमिन्द्रकी वेषभूषा तथा विलास-चेष्टाएँ अत्यन्त प्रज्ञान्त थीं, छलित ( मनोहर ) थीं, उदात्त ( उत्कृष्ट ) थीं और धीर थीं। इसके सिवाय वह स्वयं अपने शरीरकी फैरुती हुई प्रभारूपी श्रीरसागरमें सदा निमम्न रहता था ॥१४८॥ जिसने अपने चमकते हुए आभूषणोंके प्रकाशसे दसों दिशाओंको प्रकाशित कर दिया था ऐसा वह अहमिन्द्र ऐसा जान पढ़ता था मानो एकरूपताको प्राप्त हुआ अतिशय प्रकाशमान तेजका समृह ही हो ॥१४९ी। वह विशुद्ध लेश्याका धारक था और अपने शरीरकी शुद्ध तथा प्रकाश-मान किरणोंसे दसों दिशाओं को लिप्त करता था, इसलिए सदा सुखी रहनेवाला वह अहमिद्र ऐसा मालूम होता था मानो अमृतरसके द्वारा ही बनाया गया हो ॥१५०॥ इस प्रकार वह अहमिन्द्र ऐसे उत्कृष्ट पदको प्राप्त हुआ जो इन्द्रादि देवोंके भी अगोचर है, परमानन्द देनेवाला है और सबसे श्रेष्ठ है।।१५१॥ वह अहमिन्द्र तैतीस हजार वर्ष व्यतीत होनेपर मानसिक दिल्य आहार ब्रहण करता हुआ घैर्य धारण करता था ॥१५२॥ और सोलह महीने पन्द्रह दिन व्यतीत होनेपर श्वासोच्छ्वास प्रहण करता था। इस प्रकार वह अहमिन्द्र वहाँ (सर्वार्थ-सिद्धिमें) सुस्पूर्वक निवास करता था ॥१५३॥ अपने अवधिक्रानरूपी दीपकके द्वारा त्रसनाडी-में रहनेबाले जामने योग्य मूर्तिक द्रव्योंको उनकी पर्यायोसहित प्रकाशित करता हथा वह अहमिन्द्र, अतिशय शोभायमान होता था ॥ १५४ ॥ उस अहमिन्द्रके अपने अवधि-ज्ञानके क्षेत्र बराबर विक्रिया करनेकी भी सामध्ये थी, परन्तु वह रागरहित होनेके कारण बिना प्रयोजन कभी बिक्रिया नहीं करता था।। १५५ ॥ उसका मुख क्रमेलके समान था, जेन्न नील कमलके समान थे, गाल चन्द्रमाके तुल्य थे और

१. प्रशान्तलिलोदात्तधोरा इति चत्वारो नेपभ्यभेदाः । २. एकःवरूपमिति यावत् । एकधा शब्दस्य मादः । ३. अमृतसम्बन्धिनेत्वर्थः । ४. मुखसन्तप्तः । ५. तिसहस्रादिकं त्रिशत् म०, ल० । ६. नेगंतैः व०, द०, स० । ७. स्वाविधिकेत्रमात्राम् । ८. सद्शौ । ९. विभिवकायक्वफलकान्तिभरः ।

इत्यादि वर्णनावीतं वपुरस्यातिमास्वरम् । कामनीयकसर्वस्यमकीभृतामिवारुषत् ॥१५०॥ काहारकशरीरं यित्ररलंकारमास्वरम् । योगिनामृद्धिजं तेन सदगस्याचको द् वपुः ॥१५८॥ एकान्तवान्तरूपं यत् सुस्यापतिनिक्षितम् । तदैकस्यमित्रापत्रमं भृतस्मिन् सुरोत्तमे ॥१५८॥ तेऽप्यष्टी आतरस्तस्य धनदेवोऽप्यनस्पधीः । जातास्त्रसदशा एव देवाः पुण्यानुमावतः ॥१६०॥ इति तत्राहमिन्द्रास्ते सुखं मोक्षसुखोपमम् । सुन्नाना निष्यवीचाराश्विरमासन् प्रमोदिनः ॥१६१॥ प्रवीक्तस्यवीचारसुखानन्त्र पारम्मकम् । सुस्रमयाहतं तेषां ग्रुभकमीद्रयोद्धवम् ॥१६२॥ संसारं स्रोसमासंगाद क्रिनां सुखसंगमः । तदमावे कृतस्तेषां सुखमित्यत्र वस्यतं ॥१६२॥ विद्वन्द्ववृत्तितामाशाः शमुशन्तीद्द वेदिनाम् । तस्कृतस्यं सरागाणां द्वन्द्वोपहत्वतसाम् ॥१६४॥ स्रीमोगो न सुखं चेतःसमोहाद् गात्रसादनात् । तृष्णानुबन्धात् संतापरूपत्वाच यथा ज्वरः ॥१६५॥ मदनज्वरसंतप्तस्तरातीकारवान्त्रया । स्रीकृपं सेवते आन्तो वया कट्यपि भेषजम् ॥१६६॥ मनीज्ञविषयासेवा तृष्णाये न वितृश्ये । तृष्णाविषा च संतप्तः कथं नाम सुखी जनः ॥१६७॥

अधर बिम्बफलको कान्तिको धारण करता था॥ १५६॥ अभीतक जितना वर्णन किया है उससे भी अधिक सुन्दर और अतिशय चमकीला उसका शरीर ऐसा शोभायमान होता था मानो एक जगह इकट्टा किया गया सौन्दर्यका सर्वस्व (सार ) ही हो ॥ १५७॥ छठे गुण-स्थानवर्ती मुनियोंके आहारक ऋद्विसे उत्पन्न होनेवांला और आभूषणोंके बिना ही देवीप्यमान रहनेवाला जो आहारक झरीर होता है ठीक उसके समान ही उस अहमिन्द्रका झरीर देदीप्य-मान हो रहा था [ विशेषता इतनी ही थी कि वह आभूपणोंसे प्रकाशमान था ] ॥ १५८॥ जिनेन्द्रदेवने जिस एकान्त और झान्तरूप सुसका निरूपण किया है मालूम पहता है वह सभी सुस उस अहमिन्द्रमें जाकर इकट्टा हुआ था ॥१५९॥ वजनाभिके वे विजय, वेजयन्त, जयन्त, अपराजित, बाहु, सुबाहु, पीठ और महापीठ नामके आठों भाई तथा विशाल बुद्धिका धारक धनदेव ये नौ जीव भी अपने पुण्यके प्रभावसे उसी सर्वार्थसिद्धिमें वजनाभिके समान ही अहमिन्द्र हुए ॥ १६० ॥ इस प्रकार उस सर्वार्थसिद्धिमें वे अहमिन्द्र मोश्रतुल्य सुखका अनुभव करते हुए प्रवीचार ( मैथुन ) के बिना ही चिरकाळ तक सुस्ती रहते थे ॥ १६१ ॥ उन अह-मिन्ट्रोंके शुभ कर्मके उद्यसे जो निर्वाध सुख प्राप्त होता है वह पहले कहे हुए प्रवीचारसहित सुखसे अनन्त गुना होता है।। १६२।। जब कि संसारमें स्नोसमागमसे ही जीवोंको सुखकी प्राप्ति होती है तब उन अहमिन्द्रोंके स्त्री-समागम न होनेपर सुख कैसे हो सकता है ? यदि इस प्रकार कोई प्रश्न करे तो उसके समाधानके छिए इस प्रकार विचार किया आता है ॥१६३॥ चूँ कि इस संसारमें जिनेन्द्रदेवने आकुरुतारहित दृतिको ही सुख कहा है, इसलिए वह सुख उन सरागी जीवोंके कैसे हो सकता है जिनके कि चित्त अनेक प्रकारकी आकुछताओंसे व्याकुल हो रहे हैं ॥१६४॥ जिस प्रकार चित्तमें मोह उत्पन्न करनेसे, झरीरमें शिथिलता लानेसे. तुष्णा (प्यास ) बढ़ानेसे और सन्नाप रूप होनेसे ज्वर सुखरूप नहीं होना उसी प्रकार चित्तमें सोह, शरीरमें शिथिछता, छाछसा और सन्ताप बढ़ानेका कारण होनेसे खी-संभोग भी सुख रूप नहीं हो सकता ॥१६४॥ जिस प्रकार कोई रोगी पुरुष कड्बी ओषधिका भी सेवन करता है उसी प्रकार कामज्बरसे संतप्त हुआ यह प्राणी भी उसे दूर करनेकी इच्छासे स्नीरूप ओषधिका सेवन करता है। १६६ ।। जब कि मनोहर विषयोंका सेवन केवल रुष्णाके लिए है न कि सन्तीयके छिए भी, तथ तृष्णारूपी ज्वालासे संतप्त हुआ यह जीव सुखी कैसे हो सकता है ? 🕕 १६७ ॥

१. बभौ । २. प्राप्तम् । ३. संयोगात् । ४. विचार्यते । ५. निष्परिग्रहवृत्तित्वम् । ६. शरीरक्लेशात् । ७.-नेडम्यार्तो प् । तेऽत्यार्तो अ०, द०, स०, म०, ल०, । रोगी ।

ेरजां यक्रोपघाताय तदीषधमनीषधम् । यक्को दन्याविनाशाय नाश्वसा तळ्ळं जलम् ॥१६८॥ न विहत्त्यापदं यक्ष नार्थतस्त्रकृषं धनम् । तथा तृष्णाच्छिदे यक्ष न तद् विषयजं सुलम् ॥१६९॥ रुजामेष प्रतीकारो यरक्कीसंमीगळं सुलम् । निष्योधिः स्वास्थ्यभापकः कुरुते कि तु भेषजम् ॥१७०॥ परं स्वास्थ्यं सुलं नैतद् विषयेष्णनुरागिणाम् । ते हि पूर्वं तदाखे च पर्यन्ते च विदाहिनः ॥१७९॥ मनोनिष्ट्रंतिमेवेह सुलं वाण्कान्ति कोविदाः । तरकृतो विषयान्धानां नित्यमायस्तचेतसाम् ॥१७२॥ मनोनिष्ट्रंतिमेवेह सुलं वाण्कान्ति कोविदाः । स्वाधं साग्तरं वन्धकारणं दुःसमेव तत् ॥१७२॥ विषयात्रमवे सीर्क्यं यत्यराधीनमञ्जनाम् । सावाधं साग्तरं वन्धकारणं दुःसमेव तत् ॥१७३॥ विषयात्रमायस्तिका विषया विषयात्रस्ताः । तदुःश्ववं सुलं नृणां कष्ट्रकृष्ट्यनेषमम् ॥१७४॥ दुग्धवणे यथा साग्द्रचन्द्वचर्षनम् । किथिताश्वासक्षननं तथा विषयजं सुलम् ॥१७७॥ दुग्धवणे यथा साग्द्रचन्द्वचर्षनम् । प्रतीकारो क्यां जन्दोस्तथा विषयसेषनम् ॥१७६॥

जिस प्रकार, जो ओषिय रोग दूर नहीं कर सके वह ओषिय नहीं है, जो जल प्यास दूर नहीं कर सके वह जल नहीं है और जो धन आपत्तिको नष्ट नहीं कर सके वह धन नहीं है। इसी प्रकार जो विषयज सुख रुष्णा नष्ट नहीं कर सके वह विषयज ( विषयोंसे उत्पन्न हुआ ) सुख नहीं है ॥ १६८-१६९ ॥ स्त्री-संभोगसे उत्पन्न हुआ सुख केवल कामेच्छारूपी रोगोंका प्रतिकार मात्र है--उन्हें दूर करनेका साधन है। क्या ऐसा मनुष्य भी ओषधि सेवन करता है जो रोगरहित है और स्वारूयको प्राप्त है ? भावार्थ—जिस प्रकार रोगरहित स्वस्थ मनुष्य ओषधिका सेवन नहीं करता हुआ भी सुर्खी रहता है उसी प्रकार कामेच्छारहित सन्तोषी अहमिन्द्र स्त्री-संभोग न करता हुआ भी सुस्री रहता है ॥ १७० ॥ विषयोंमें अनुराग करनेवाले जीवोंको जो सुख प्राप्त होता है वह उनका स्वास्थ्य नहीं कहा जा सकता है-उसे उत्कृष्ट सुख नहीं कह सकते, क्योंकि वे विषय, सेवन करनेसे पहले, सेवन करते समय और अन्तमें केवल सन्ताप ही देते हैं।। १७१।। विद्वान पुरुष उसी मुखको चाहते हैं जिसमें कि विषयोंसे मनकी निष्टत्ति हो जाती है-चित्त सन्तुष्ट हो जाता है, परन्तु ऐसा सुख उन विषयान्ध पुरुषोंको कैसे प्राप्त हो सकता है जिनका चित्त सदा विषय प्राप्त करनेमें ही खेद-खिन बना रहता है ॥ १७२ ॥ विषयोंका अनुभव करनेपर प्राणियोंको जो सुख होता है वह परा-धीन है, बाधाओंसे सहित है, ज्यवधानसहित है और कर्मवन्धनका कारण है, इसिछए वह सुख नहीं है किन्तु दुःख ही है ॥ १७३ ॥ ये विषय विषके समान अत्यन्त भयंकर हैं जो कि सेवन करते समय ही अच्छे मालूम होते हैं। बास्तवमें उन विषषोंसे उत्पन्न हुआ मनुष्योंका सुस खाज सुजलानेसे उत्पन्न हुए सुसके समान है अर्थात् जिस प्रकार खाज खुजलाते समय तो सुख होता है परन्तु बादमें दाह पैदा होनेसे उलटा दुःख होने लगता है उसी प्रकार इन विषयों के सेवन करनेसे उस समय तो सुख होता है किन्तु बादमें तृष्णाकी वृद्धि होतेसे दुःख होने सगता है।।१७४।। जिस प्रकार जले हुए घावपर घिसे हुए गीले चन्दनका लेप कुछ थोंडा-सा आराम उत्पन्न करता है उसी प्रकार विषय-सेवन करनेसे उत्पन्न हुआ सुख उस समय कुछ थोड़ा-सा सन्तोप उत्पन्न करता है। भावार्थ-जवतक फोड़ेके भीतर विकार विद्यमान रहता है तबतक चन्दन आदिका छेप छगानेसे स्थायी आराम नहीं हो सकता इसी प्रकार जवतक मनमें विषयोंकी चाह विद्यमान रहती है तबतक विषय सेवन करनेसे स्थायी सुख नहीं हो सकता। स्थायी आराम और सुख तो तब प्राप्त हो सकता है जब कि फोड़ेके भीतरसे विकार और मनके भीतरसे विषयोंकी चाह निकाल दी जाये। अहमिन्द्रोंके मनसे विषयोंकी चाह निकल जाती है इसलिए वे सच्चे सुस्री होते हैं।। १७५॥ जिस प्रकार विकारयुक्त याव होनेपर उसे

रै. रुजो— म०, ६०, ल० । २. जलपानेच्छाविनाशाय । ३. तत्काले । ४. मनस्तृष्तिम् । ५. कृथयन्तीत्यर्थः । ६. आयासमितम् । ७. अनुभवमात्रम् ।

त्रियाङ्गनाङ्गसंसर्गाद् यदीह सुखमङ्गनाम्। ननु पश्चिम्हगादीनां तिरश्चामस्तु तत्सुखम् ॥१७७॥ अनीमन्द्रमहे प्तिनणीभृतकृयोनिकाम्। अवशं सेवमानः श्वा सुणी चेत् श्वीजुषां सुलम् ॥१७८॥ निम्बद्धमे यथोत्पन्तः कीटकस्तद्वसोपभुक्। मधुरं तद्वमं वेत्ति तथा विषयिणोऽप्यमी ॥१७९॥ संभोगजनितं खेदं स्लावमानः सुलास्थया । तत्रैव रतिमायान्ति भवावस्करकाटकाः ॥१८०॥ विषयानुभवात् पुंसो रतिमात्रं प्रजायते । रतिश्वेत् सुलमायातं नम्ब मध्यादनेऽपि तत् ॥१८२॥ यथामो रतिमासाच विषयाननुभुक्षते । तथा श्वश्चम्वत्रं तद्वत्वात्यमध्यकम् ॥१८२॥ गूथकृमेर्यथा गूथरससेवा परं सुलम् । तथैव विषयानीप्रतेः मुलं जन्तोविंगहितम् ॥१८३॥ विषयाननुभुक्षानः स्रीप्रधानान् सवेषधः । श्वसन् प्रस्वक्रसर्वाङः सुली चेदसुलीह् कः ॥१८४॥ वायासमात्रमत्राञः सुलमित्यमिमन्यते । विषयासाविम्हात्मा ह्वेवास्थि दश्चनैदंशन् ॥१८५॥

क्षारयुक्त शससे चीरने आदिका उपक्रम किया जाता है उसी प्रकार विषयोंकी चाहरूपी रोग उत्पन्न होनेपर उसे दूर करनेके लिए विषय-सेवन किया जाता है और इस तरह जीवोंका यह विषय-सेवन केवल रोगोंका प्रतिकार ही ठहरता है।।१७६।। यदि इस संसारमें प्रिय क्षियोंके स्तन, योनि आदि अंगके संसर्गसे ही जीवोंको सुख होता हो तो वह सुख पक्षी, हरिण आदि तिर्यक्कोंको भी होना चाहिए।।१०७॥ यदि स्त्रीसेवन करनेवाले जीवोंको सुख होता हो तो कार्तिकके महीनेमें जिसकी योनि अतिशय दुर्गन्धयुक्त फोड़ोंके समान हो रही है ऐसी कुत्तीको स्वच्छन्दतापूर्वक सेवन करता हुआ कुत्ता भी सुखी होना चाहिए॥१७८॥ जिस प्रकार नीमके वृक्षमें उत्पन्न हुआ कोड़ा उसके कड़्वे रसको पीता हुआ उसे मीठा जानता है उसी प्रकार संसाररूपी विष्ठामें उत्पन्न हुए ये मनुष्यरूपी कीट सी-संभोगसे उत्पन्न हुए खेदको ही सुख मानते हुए उसकी प्रशंसा करते हैं और उसीमें पीतिको प्राप्त होते हैं। भावार्थ-जिस प्रकार नीमका कीड़ा नीमके कड़वे रसकी आनन्ददायी मानकर उसीमें तल्लीन रहता है अथवा जिस प्रकार विष्ठाका कीड़ा उसके दुर्गन्धयुक्त अपवित्र रसको उत्तम समझकर ख्सीमें रहता हुआ आनन्द मानता है उसी प्रकार यह संसारी जीव संभोगजनित दुःखाते सुख मानकर उसीमें तल्छीन रहता है ॥१७९-१८०॥ विषयोंका सेवन करनेसे प्राणियोंको केवछ प्रेम ही उत्पन्न होता है। यदि वह प्रेम ही सुख माना जाये तो विष्ठा आदि अपवित्र वस्तुओं के सानेमें भी सुख मानना चाहिए क्योंकि विषयी मनुष्य जिस प्रकार प्रेमको पाकर अर्थात् ६ प्रसम्रताके विषयोंका उपभोग करते हैं उसी प्रकार कुत्ता और शुकरोंका समृह भी तो प्रसम्रता-के साथ विष्ठा आदि अपवित्र वस्तुएँ स्नाता है।। १८१-१८२।। अथवा जिस प्रकार विष्ठाके कींद्रेको विष्ठाके रसका पान करना ही उत्कृष्ट सुख मालूम होता है उसी प्रकार विषय-सेवनकी इच्छा करनेवाले जन्तुको <del>भी निन्दा विषयोका सेवन</del> करना उत्कृष्ट सुख मालूम होता है।।१८३।। जो पुरुष, स्त्री आदि विषयोंका उपभोग करता है उसका सारा शरीर काँपने छगता है, श्वास तीत्र हो जाती है और सारा शरीर पसीनेसे तर हो जाता है। यद संसारमें ऐसा जीव भी मुखी माना जाये तो फिर दुखी कौन होगा ? ॥१८४॥ जिस प्रकार दाँतोंसे हड्डी चवाता हुआ कुत्ता अपनेको सुखी मानता है उसी प्रकार जिसकी आत्मा विषयोंसे मोहित हो रही है ऐसा मुर्खे प्राणी भी विषय-सेवन करनेसे उत्पन्न हुए परिश्रम मात्रको ही सुख मानता है । भावार्थ-जिस प्रकार सूखी हड़ी चबानेसे कुत्तेको कुछ भी रसकी प्राप्ति नहीं होती वह व्यर्थ ही अपने-को सुखी मानता है उसी प्रकार विषय-सेवन करनेसे पाणीको कुछ भी यथार्थ सुखका प्राप्ति नहीं होती, वह व्यर्थ हो अपनेको सुखी मान छेता है। प्राणियोंकी इस विपरीत मान्यताका

१. कार्तिकमासे । २. सुखबुद्धधा । ३. आगतम् । ४. विड्भक्षणे । ५ प्राप्तुमिच्छोः । ६. सकस्पः ।

ततः स्वामाविकं कर्म क्षयात् तत्प्रश्नमाय्पि । यदाह्वाद्वनसंतत् स्यात् सुलं नान्यव्यपाश्रयम् ॥१८६॥ परिवारिकंसामम् या सलं स्यात् करपवासिनाम् । तद्मावेऽहमिन्द्राणां कृतस्यमिति चेत् सुलम् ॥१८०॥ परिवारिकंससेव किं सुलं किम्रु तद्वताम् । तत्सेवा सुलमित्येवमत्र स्याद् द्वितयो गतिः ॥१८८॥ सान्तः पुरो धन्द्वींद्वपरिवारो स्वरी तृषः । सुली स्याद् यदि सन्मात्राद् विषयात् सुलमोप्सितम् ॥१८९॥ तत्सेवासुलमित्यत्र दत्तमेवोत्तरं पुरा । तत्सेवी तीव्रमायस्तः कर्यं वा सुलमाग् भवेत् ॥१९०॥ पद्मैते विषयाः स्वप्नमोगामा विप्रक्रमकाः । अस्यायुकाः कृतस्तेम्बः सलमार्गाधयां नृणाम् ॥१९१॥ विषयानर्जयन्तेव तावद्दुःसं महद् भवेत् । तद्रक्षाचिन्तने भूवो भवेदस्वन्तमार्थाः ॥१९२॥ तद् वियोगे पुनर्दुःलसंत्रारं परिवर्तते । पूर्वानुभूतविषयान् स्युत्वा स्युत्वावसोद्तः ॥१९२॥ विषयान् तिषयान् चिग्रयान् चिग्रयायायानः । येषामासेवनं जन्तीन संतापोपकान्त्वमे ॥१९४॥ विद्विन्धनैः सिन्धोः स्रोतोभिरिव सारितैः । न जातु विषयीर्जन्तोङ्पसुक्तिवृत्त्वता ॥१९५॥ क्षारमस्त्र यथा पीरवा तृत्वस्यत्ततरं नरः । तथा विषयसंभोगैः परं संतर्वसृत्वस्वता ॥१९६॥ क्षारमस्त्र यथा पीरवा तृत्वस्यतितरं नरः । तथा विषयसंभोगैः परं संतर्वसृत्वस्व ॥१९६॥

कारण विषयोंसे आत्माका मोहित हो जाना ही है।।१८५।। इसलिए कर्मोंके क्षयसे अथवा उप-शमसे जो स्वाभाविक आद्वाद उत्पन्न होता है वहीं सुख है। वह सुख अन्य वस्तुओं के आश्रयसे कभी उत्पन्न नहीं हो सकता ॥१८६॥ अब कदाचित् यह कहो कि स्वर्गीमें रहनेवाले देवोंको परि-बार तथा ऋद्धि आदि सामग्रीसे सुख होता है परन्तु अहमिन्द्रोंके वह सामग्री नहीं है इसिछए उसके अभावमें उन्हें मुख कहाँ से प्राप्त हो सकता है ? तो इस प्रश्नके समाधानमें हम दो प्रश्न उपस्थित करते हैं। वे ये हैं--जिनके पास परिवार आदि सामग्री विद्यमान है उन्हें उस सामग्रीकी सत्तामात्रसे सुख होता है अथवा उसके उपभोग करनेसे ?।।१८७-१८८॥ यदि सामग्री-की सत्तामात्रसे ही आपको सुख मानना इध्द है तो उस राजाको भी सुखी होना चाहिए जिसे ज्यर चढ़ा हुआ है और अन्तःपुरकी खियाँ, धन, ऋद्धि तथा प्रतापी परिवार आदि सामग्री जिसके समीप ही विद्यमान है ॥१८९॥ कदाचित् यह कही कि सामग्रीके उपभोगसे सुख होता है तो उसका उत्तर पहले दिया जा चुका है कि परिवार आदि सामग्रीका उपभोग करनेवाला. उसकी सेवा करेनेवाला पुरुष अत्यन्त श्रम और क्रमको प्राप्त होता है अतः ऐसा पुरुष सुखी कैसे हो सकता है ? ॥१९०॥ देखो, ये विषय स्वप्नमें प्राप्त हुए भोगोंके समान अस्थायी और धोला देनेवाले हैं। इसलिए निरन्तर आर्तध्यान रूप रहनेवाले पुरुषोंको उन विषयोंसे सुख कैसे प्राप्त हो सकता है ? भावार्थ-पहले तो विषय-सामग्री इच्छानुसार सबको प्राप्त होती नहीं है इसलिए उसकी प्राप्तिके लिए निरन्तर आर्तध्यान करना पढ़ता है और दूसरे प्राप्त होंकह स्वप्नमें दिखे हुए भोगोंके समान शीव ही नष्ट हो जाती है इसलिए निरन्तर इष्ट वियो-गंज आर्तध्यान होता रहता है। इस प्रकार विचार करनेसे मालूम होता है कि विषय-सामग्री सुस्रका कारण नहीं है ॥१९१॥ प्रथम तो यह जीव विषयोंके इकट्टे करनेमें बड़े भारी दुःसको प्राप्त होता है और फिर इक्ट्ठे हो चुकनेपर उनकी रक्षाकी चिन्ता करता हुआ अत्यन्त दु:स्री होता है ॥१९२॥ तदमन्तर इन विषयोंके नष्ट हो जानेसे अपार दुःख होता है क्योंकि पहले भोगे हुए विषयोंका बार-बार स्मरण करके यह प्राणी बहुत ही दुःखी होता है।। १९३॥ जो अटप्रिकर हैं, विनाशशील हैं और जिनका सेवन जीवॉके सन्तापको दूर नहीं कर सकता ऐसे इन विषयोंको धिकार है॥ १९४॥ जिस प्रकार ईंधनसे अग्निकी कृष्णा नहीं मिटती और नदियोंके पूरसे समुद्रकी कृष्णा दूर नहीं होती उसी प्रकार भोगे हुए विषयांसे कभी जीवोंकी तृष्णा दूर नहीं होती॥ १९५॥ जिस प्रकार

१. अस्तित्वमेव<sup>1</sup>। २. वञ्चकाः । ३. अस्थिराः । ४. अतृष्तिजनकान् । अनाश्चितमवान् अ०, प०, स० । ५. सरित्सम्बन्धिभः । ६. अभिकाषम् ।

भहो विषयिणां स्यापत्यस्नेन्द्रियवशातमनाम् । विषयासिषगृष्ण्ननामचिन्त्यं दुःखमापुषाम् ॥१९७॥ वने वनगजास्तुझा यूथपाः प्रोन्मदिष्णवः । अवपातेषु सोदन्ति करिणीस्पर्शमोहिताः ॥१९८॥ सरम् सरसि संफुरूककह्वारस्वादुवारिणि । मस्यो विद्यामास्याधी जीवनाशं प्रणश्यति ॥१५९॥ मधुमतो सदामोदमाजिप्नन् सददन्तिनाम् । सृत्युमाह्मयते गुअन् कर्णतालाभिताइनैः ॥२००॥ पत्रक्षः पवनालोलदीपाचिवि पतन् सुदुः । सृत्युमाह्मयते गुअन् कर्णतालाभिताइनैः ॥२००॥ पत्रक्षः पवनालोलदीपाचिवि पतन् सुदुः । सृत्युमाह्मयते गुअन् कर्णतालाभिताइनैः ॥२००॥ सथेष्टगतिका पुष्टा सृदुस्वादुतृणाह्नुरैः । गीतासंगो नस्ति यान्ति प्रगयोस्रेगयोपितः ॥२०२॥ इत्येकसो प्रपि विषये बहुपायो निषेवितः । कि पुनर्विषयाः पुंसां साम स्त्येन निषेविताः ॥२०३॥ हतोऽयं विषयेर्जन्तुः स्रोतोभिः सरिताभिव । "श्वसे पतित्वा गम्भीरे दुःखावर्षेषु सीदति ॥२०४॥ विषयेर्जन्तुः स्रोतिभावादित्रे । धनायामासितो अन्तुः क्लेशानाप्नोति दुस्सद्दान् ॥२०५॥ विषयेर्जन्तुः स्वादेष्टास्यामे सुर्थः स्वादेष्टास्यामे सुर्थः स्वादेष्टास्यामे सुर्थः स्वादेष्टास्यामे सुर्थः स्वादेष्टास्यामे स्वाद्यास्यामे स्वाद्यास्यामे स्वाद्यास्यासे स्वाद्यास्यासे स्वाद्यास्यासे स्वाद्यास्यासे स्वाद्यास्यासे स्वाद्यास्यासे स्वाद्यास्यासे स्वाद्यास्यासे स्वाद्यासे स्वाद्यासे स्वाद्यास्यासे स्वाद्यासे स्वाद्या

मतुष्य सारा पानी पीकर और भी अधिक प्यासा हो जाता है उसी प्रकार यह जीव, विषयोंके संभोगसे और भी अधिक कुष्णाको प्राप्त हो जाता है ॥१९६॥ अहो, जिनकी आत्मा पंचेन्द्रियोंके विषयोंके अधीन हो रही है जो विषयरूपी मांसकी तीव छाछसा रखते हैं और जो अचिन्त्य दुःखको प्राप्त हो रहे हैं ऐसे विषयी जीवोंको बढ़ा भारी दुःख है।।१९७। वनोंमें बढ़े-बढ़े जंगळी हाथी जो कि अपने झुण्डके अधिपति होते हैं और अत्यन्त मदोन्मत्त होते हैं वे भी हथिनीके स्पर्शसे मोहित होकर गड्ढोंमें गिरकर दुःखी होते हैं।।१९८।। जिसका जल फूले हुए कमलोंसे अत्यन्त स्वादिष्ट हो रहा है ऐसे तालावमें अपने इच्छानुसार विहार करनेवाली मछली वंशीमें छगे हुए मांसकी अभिछाषासे प्राण स्तो बैठती है-वंशीमें फँसकर मर जाती है ॥१९९॥ मदोन्मत्त इाथियोंके मदकी वास महण करनेवाला भौरा गुंजार करता हुआ उन हाथियोंके कर्णरूपी बोजनोंके प्रहारसे मृत्युका आद्वान करता है।।२००।। पतंग वायुसे हिलती हुई दीपक-की शि**खापर बार-बार पड़**ता है जिससे उसका शरीर स्याहीके समान काळा हो जाता है और वह इच्छा न रसता हुआ भी मृत्युको प्राप्त हो जाता है ॥२०१॥ इसी प्रकार जो हरिणियाँ जंगलमें अपने इच्छानुसार जहाँ-तहाँ घूमती हैं तथा कोमल और स्वादिष्ट तृणके अंकुर चर-कर पुष्ट रहती हैं वे भी शिकारीके गीतोंमें आसक्त होनेसे मृत्युको प्राप्त हो जाती हैं ॥२०२॥ इस प्रकार जब सेवन किया हुआ एक-एक इन्द्रियका विषय अनेक दु:स्वांसे भरा हुआ है तब फिर समस्त रूपसे सेवन किये हुए पाँचों ही इन्द्रियोंके विषयोंका क्या कहना है?॥२०३॥ जिस प्रकार निदयोंके प्रवाहसे खींचा हुआ पदार्थ किसी गहरे गड्ढेमें पहकर उसकी भवरोंमें फिरा करता है उसी प्रकार इन्द्रियोंके विषयोंसे स्त्रींचा हुआ यह जन्तु नरकरूपी गहरे गड्ढेमें पड़कर दुःसरूपो भॅवरोंमें फिरा करता है और दुःसी होता रहता है ॥२०४॥ विषयोंसे ठगा हुआ यह मुर्ख जन्तु पहले तो अधिक धनकी इच्छा करता है और उस धनके लिए प्रयक्त करते समय दुःसी होकर अनेक क्लेशोंको प्राप्त होता है। उस समय क्लिष्ट होनेसे यह भारी दुःखी होता है। यदि कराचित् मनचाही वस्तुओंकी प्राप्ति नहीं हुई तो शोकको प्राप्त होता है। और यदि मन-चाही बस्तुकी प्राप्ति भी हो गयी तो उतनेसे सन्तुष्ट नहीं होता जिससे फिर भी उसी दःखके

१. लुब्धानाम् । २. —मोयुषाम् अ०, प०, द०, स०, ल० । ३. जलपातनार्थगर्तेषु । ४. 'बिडशं सस्यबन्धनम्' । ५. जीवन्नेव नश्यतीत्यर्थः । ६. —धमेतिकाः द०, ट० । एतिकाः चरन्त्यः । आ समन्तात् इतिर्गमनं यासां ताः, अथवा एतिकाः नानावर्णाः । ७. आसक्तेः । ८. व्याघस्य । ९. एकैकम् । १० नरके वर्षे ॥ ११. विप्रलुब्धोऽय—अ० । १२. अतिशयेन वाञ्छति । १३. धनवाञ्छया आयस्तः ।

तितस्तद्वागतद्द्वेषद्धिताःमां जद्वाज्ञायः । कर्म बध्नाति तुर्मीयं येनामुत्रावसीवृति ॥२००॥ कर्मणानेन दौःस्थित्यं दुर्गतावनुसंश्रितः । दुःखासिकामवाध्नीति महतीमतिगर्हिताम् ॥२००॥ विषयानीहते दुःखी तिरप्राप्तावतिगृद्धिमान् । ततोऽतिदुर्नुष्ठानैः कर्म बध्नात्यशर्मदम् ॥२००॥ इति भूयोऽपि तेनैव चक्रकेण परिश्रमन् । संसारापारदुर्वाद्धौ पतत्यत्यत्यत्तदुस्तरे ॥२९०॥ तस्माद् विषयजामेनां मस्वानर्थपरम्पराम् । विषयेषु रतिस्त्वाज्या तीन्नदुःखानुयन्धिषु ॥२९९॥ कारीषाग्नीष्टकापाकतार्णाग्निसद्या मताः । त्रयोऽभी वेदसंतापास्तद्वाक्षन्तुः कर्य सुर्खा ॥२९९॥ ततोऽधिकमिदं दिन्यं सुर्खमप्रविचारकम् । देवानामहमिन्द्राणामिति निश्चित्रं माग्य ॥२९९॥ सुर्खमेतेन तिश्वद्वानास्युक्तं विषयातिगम् । अप्रमेयमनन्तं च यदात्मोत्थमनीदशम् ॥२९॥ स्वदिन्यं यच मानुष्यं सुर्ख क्रैकाल्यगोधरम् । तत्सर्वं विषदतं नाघः सिद्धशणसुर्वस्य च ॥२९५॥ सिद्धानां सुर्खमात्मोत्थमन्यात्राधमकर्मजम् । परमाद्वाद्यस्यं तदनीपन्यमन्तरम् ॥२९६॥ सर्वद्वन्द्विनर्भुक्तः विश्वता निरुत्सुकाः । सिद्धान्यते सुर्खनः सिद्धमहमिन्दास्यदं सुर्खम् ॥२९७॥ सर्वद्वन्द्विनर्भुक्तः विश्वता निरुत्सुकाः । सिद्धान्यते सुर्खनः सिद्धमहमिन्दास्यदं सुर्खम् ॥२९७॥

लिए दौड़ता है ॥२०५-२०६॥ इस प्रकार यह जीव राग-द्वेषसे अपनी आत्माको द्वित कर ऐसे कर्मीका बन्ध करता है जो बड़ी कठिनाईसे छूटते हैं और जिस कर्मबन्धके कारण यह जीव परलोकमें अत्यन्त दुःखी होता है।।२०७। इस कर्मबन्धके कारण ही यह जीव नरकादि दुर्ग-तियों में दुःखमय स्थितिको प्राप्त होता है और वहाँ चिरकाछ तक अतिशय निन्दनीय बढ़े-बड़े दुःश्व पाता रहता है।।२०८।। वहाँ दुःखो होकर यह जीव फिर भी विषयोंकी इच्छा करता है और उनके प्राप्त होनेमें तीव लालसा रखता हुआ अनेक दुष्कर्म करता है जिससे दुःख देने-वाले कर्मीका फिर भी बन्ध करता है। इस प्रकार दुःखी होकर फिर भी विषयोंकी इच्छा करता हैं, उसके लिए दुष्कर्म करता है, खोटे कर्मीका बन्ध करता है और उनके उदयसे दुःख भोगता है। इस प्रकार चक्रक रूपसे परिश्रमण करता हुआ जीव अत्यन्त दुःखसे तैरने योग्य संसार-क्रपी अपार समुद्रमें पड़ता है ॥२०९-२१०॥ इसलिए इस समस्त अनर्थ-परम्पराको विषयोंसे उत्पन्न हुआ मानकर तीत्र दुःख होनेवाछे विषयोंमें प्रीतिका परित्याग कर देना चाहिए ॥२११॥ जब कि स्नोवेद, पुरुषवेद और नपुंसकवेद इन तीनों ही वेदोंके सन्ताप-क्रमसे सुखे हुए कण्डे-की अग्नि, ईंटोंके अँबाकी अग्नि और रूणकी अग्निके समान माने जाते हैं तब उन वेदोंको घारण करनेवाला जीव सुखी कैसे हो सकता है ॥२१२॥ इसलिए हे श्रेणिक, तू निश्चय कर कि अह-मिन्द्र देवोंका जो प्रवीचाररहित दिव्य सुख है वह विषयजन्य सुखसे कहीं अधिक है।।२१३।। इस उपर्युक्त कथनसे सिद्धोंके उस सखका भी कथन हो जाता है जो कि विषयोंसे रहित है, प्रमाणरहित है, अन्तरहित है, उपमारहित है और केयल आत्मासे ही उत्पन्न होता है ॥२१४॥ जो स्वर्गलोक और मनुष्यलोकसम्बन्धी तीनों कालोंका इकहा किया हुआ सुख है वह सिद्ध पर-मेष्ठीके एक क्षणके सुरूके बराबर भी नहीं है ॥२१५॥ सिद्धोंका चह सुख केवछ आत्मासे ही उत्पन्न होता है, बाधारहित है, कर्मीके अयसे उत्पन्न होता है, परम आह्वाद रूप है, अनुपम है और सबसे श्रेष्ठ है।।२१६॥ जो सिद्ध परमेष्ठी सब परिप्रहोंसे रहित हैं, ज्ञान्त हैं और उत्कण्ठासे रहित हैं जब वे भी सूर्खा माने जाते हैं तब अहमिन्द्र पदमें तो सुख अपने-आप ही सिद्ध हो जाता है। भावार्थ-जिसके परिप्रहका एक अंश मात्र भी नहीं है ऐसे सिद्ध भगवान ही जब

१. ततः कारणात् । २. इष्टलामालाभरागद्वेष । ३. कर्मणा तेन अ०, प०, स०, द० । ४. दुःस्थितिम्, दुःखेनाबस्थानम् । ५. विषयप्राप्ती । ६. लीभवान् । ७. ततः लोभात् । ८. तद्वज्जन्तुः म०, ल० । ९. ततः कारणात् । १०. अहमिद्रसुखप्रतिपादनप्रकारेण । ११. अतिशयेनोक्तम् । १२. मृत्यम् । १३. द्वन्द्वः परिग्रहः ।

## मालिनीवृत्तम्

निरतिशयमुदारं निष्प्रवीचारमावि-

प्कृतसुकृतफ्छानां केल्पछोकोत्तराणाम् ।

सुखममस्वरा**गां दिन्यमन्या**जरम्यं

शिवसुखमिब तेषां संमुखायातमासीत् ॥२१८॥

सुखमसुखमितीदं संस्तौ देहमाजां

द्वितयसुदितमासेः कर्मबन्धानुरूपम् ।

सुकृत विकृतभेदास**च्कर्म द्विधो**क्तं

मधुरकदुकपार्क भुक्तमेकं तथाक्रम् ॥२१९॥

सुकृतफलसुदारं विद्धि सर्वार्थसिदी

दुरिवफलमुद्यं सप्तमीनारकाणाम् ।

शनदमयमयोगे रिप्रमं पुण्यमाजा—

सशसदमयमानां कर्मणा दुष्कृतेन ॥२२०॥

मुखी कहलाते हैं तब जिनके शरीर अथवा अन्य अल्प परिप्रह विद्यमान हैं ऐसे अहमिन्द्र भी अपेक्षाकृत सुखी क्यों न कहलायें ? ॥२१अ। जिनके पुण्यका फल प्रकट हुआ है ऐसे स्वर्गलोक-से आगे (सर्वार्थसिद्धिमें) रहनेवाले उन वजनाभि आदि अहमिन्द्रोंको जो सुख प्राप्त हुआ था वह ऐसा जान पड़ता था मानो मोक्षका सुख ही उनके सम्मुख प्राप्त हुआ हो क्योंकि जिस प्रकार मोक्षका सुख अतिशयरहित, उदार, प्रवीचाररहित, दिब्य ( उत्तम ) और स्वभावसे ही मनोहर रहता है उसी प्रकार उन अहमिन्द्रोंका सुख भी अतिशयरहित, उदार, प्रवीचार-रहित, दिज्य (स्वर्गसम्बन्धी) और स्वभावसे ही मनोहर था॥ भावार्थ-मोक्षके सुख और अहमिन्द्र अवस्थाके सुखमें भारी अन्तर रहता है तथापि यहाँ श्रेष्ठता दिखानेके लिए अहमिन्द्रोंके मुखर्मे मोक्षके मुखका साहत्य बताया है।। २१८।। इस संसारमें जीवोंको मुख-दुःख होते हैं वे दोनों ही अपने-अपने कर्मवन्धके अनुसार हुआ करते हैं ऐसा श्री अरहन्त देवने कहा है। वह कर्म पुण्य और पापके भेदसे दो प्रकारका कहा गया है। जिस प्रकार खाये हुए एक ही अन्नका मधुर और कटुक रूपसे दो प्रकारका विपाक देखा जाता है उसी प्रकार उन पुण्य और पापरूपी कर्मोंका भी क्रमसे मधुर (सुखदायी) और कटुक (दु:खदायी) विपाक-फल-देखा जाता है ॥२१९॥ पुण्यकर्माका उत्क्रष्ट फल सर्वार्थसिद्धिमें और पापकर्मीका उत्कृष्ट फल सप्तम पृथिषीके नारिकयोंके जानना चाहिए। पुण्यका उत्कृष्ट फल परिणामोंको ज्ञानता रखने, इन्द्रियोंका दमन करने और निर्दोष चारित्र पालन करनेसे पुण्यात्मा जीवोंको प्राप्त होता है और पापका उत्कृष्ट फल परिणामोंको शान्त नहीं रखने, इन्द्रियोंका दमन नहीं करने तथा निर्दोष चारित्र पालन नहीं करनेसे पापी जीबोंको प्राप्त होता है ॥ २२०॥ जिस प्रकार

१: कल्वातीतानाम् । २. अनुपाधिमनोज्ञम् । ३. --तदुरितभेदा-- अ०, प०, स०, द०, म०, छ० ४. परिणमनम् । ५. योगः घ्यानम् । ६. प्रथमम् ।

कृतमितिरिति घीमार्च शंकरीं तां जिनाज्ञां । शमदमयमशुद्धये भावयदस्ततन्दः । सुखमनुष्ठमभीष्मुदुं:सभारं जिहासु-निकटतरजिनश्रीवैद्यनाभियेथायम् ॥२२५॥

इत्यार्षे भगवज्जिनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलक्षणमहापुरागासंग्रहे भगवद्वज्जनाभिसर्वार्थसिद्धगमनवर्णनं नाम एकादशं पर्व ॥११॥

बहुत ही शीघ्र जिनेन्द्र लक्ष्मी (तीर्थं कर पद) प्राप्त करनेवाले इस वजनाभिने शम, दम और यम (चारित्र) की विशुद्धिके लिए आलस्यरहित होकर श्री जिनेन्द्रदेवकी कल्याण करनेवाली आज्ञाका चिन्तवन किया था उसी प्रकार अनुपम सुख के अभिलाषी दुःखके भारको लोड़नेकी इच्ला करनेवाले, बुद्धिमान् विद्वान् पुरुषोंको भी शम, दम, यमकी विशुद्धिके लिए आलस्य (प्रमाद) रहित होकर कल्याण करनेवाली श्री जिनेन्द्रदेवकी आज्ञाका चिन्तवन करना चाहिए—दर्शन-विशुद्धि आदि सोलड्स भावनाओंका चिन्तवन करना चाहिए।। २२१।।

इस प्रकार आर्ष नामसे प्रसिद्ध थी भगविजनसेना वार्यप्रणीत त्रिषष्टिसक्षण् महापुराणसंग्रहमें श्री भगवान् वज्रनाभिके सर्वार्थसिद्धिगमनका वर्णन करनेवाला ग्यारहवाँ पर्व समाप्त हुआ ॥११॥

१. सम्पूर्णबृद्धिः । २. विद्वान् । ३. श्रीजिनाकां म०, छ० । ४. –सिद्ध्यं अ०, स० । ५. हातुमिच्छुः ।

## द्वादशं पर्व

अथ तिस्मन् महाभागे स्वलीकाद् भुवमेष्यति । यद्वृत्तकं जगरयिसम् तद्वद्द्ये श्रुणु । श्रुण भ्रुण्ना । श्र । अग्रान्तरं पुराखार्थकाविदं वदतां वरम् । पप्रच्लुर्मुनयो नम्ना गौतमं गणनायकम् ॥ २॥ मगवन् मारतं वर्षे भोगभूमिस्थितिच्युता । कर्मभूमिन्यवस्थायां प्रसृतायां यथायथम् ॥ ३॥ तथां कुल्धरोरपित्तस्वया प्रागेव वर्णिता । नामिराजश्च तत्रान्त्यो विश्वक्षत्रगणामणोः ॥ ४॥ स एष धर्मसर्गस्य सुत्रपारं महाधियम् । इक्ष्वाकुन्येष्ठसृष्यमं काश्रमं समजीजनत् ॥ ५॥ तस्य स्वर्णवतारिक्व्याणद्धिश्च कीद्दशी । इद्मेतत् त्वया बोद्धमिच्छामस्यवद्गुमहात् ॥ ६॥ विश्वक्षत्रगणद्धिश्च कीद्दशी । इद्मेतत् त्वया बोद्धमिच्छामस्यवद्गुमहात् ॥ ६॥ विश्वक्षत्रगणित्या व्याजहार गणिविदः । स े तान् विक्ष्मपान् कुर्वन् श्चुचिमिद्शनोद्धमिः ॥ ७॥ इह् जम्त्रुमति द्वीपे भरते खबराचलाद् । दक्षिणे मध्यमे विक्ष्मस्यक्ति पुरोदिते ॥ ८॥ प्रविक्षकुलकुलस्वन्यो नामिराज्ञेऽग्रिमोऽप्यभूत् । ब्यावणित्युक्तसेषक्पतीन्त्रयिक्षमः ॥ ९॥ सनामिर्माविनां राज्ञां त्र सनामिः 'क्ष्वगुणांश्चभिः । मास्वानिव वमौ छोके मास्यन्मीकिर्महाश्चितः' । १०। श्वशीव स कल्यशास्त्रेजस्वां मानुमानिव । प्रभुः सक्ष इवामीष्टफलदः कल्यशास्त्रित्य ॥ १३॥

अनन्तर गौतम स्वामी कहने लगे कि जब वह बजनाभिका जीव अहमिन्द्र, स्वर्गछोकसे पृथ्वीपर अवतार छेनेके सम्मुख हुआ तब इस संसारमें जो बृत्तान्त हुआ बा अब मैं इसे ही कहुँगा। आप लोग ध्यान देकर सुनिए।।१।। इसी बीचमें मुनियोंने नम्न होकर पुराणके अर्थको जाननेवाले और वक्ताओं में श्रेष्ठ श्री गौतम गणधरसे प्रश्न किया ॥२॥ कि हे भगवन, जब इस भारतवर्षमें भोगभूमिकी स्थिति नष्ट हो गयी थी और कम-क्रमसे कर्मभूमिकी व्यवस्था फैल चुको थी उस समय जो कुलकरोंकी उत्पत्ति हुई थी उसका वर्णन आप पहले ही कर चुके हैं। उन कुलकरों में अन्तिम कुलकर नाभिराज हुए थे जो कि समस्त क्षत्रिय-समृहके अगुआ (प्रधान) थे। उन नाभिराजने धर्मरूपी सृष्टिके सूत्रधार, महाबुद्धिमान् और इस्वाकु कुलके सर्वश्रेष्ट्र भगवान ऋषभदेवको किस आश्रममें उत्पन्न किया था ? उनके स्वर्गावतार आदि कल्याणकोंका ऐश्वर्य कैसा था ? आपके अनुमहसे हम लोग यह सब जानना चाहते हैं ॥३-६॥ इस प्रकार जुब उन मुनियोंका प्रश्न समाप्त हो चुका तब गणनायक गौतम स्वामी अपने दाँतोंकी निर्मल किरणोंके द्वारा मुनिजनोंको पापरहित करते हुए बोले ॥अ। कि हम पहले जिस कालसन्धिका वर्णन कर चुके हैं उस कालसन्धि (भोगभूमिका अन्त और कर्मभूमिका प्रारम्भ होने) के समय इसी जम्यू द्वीपके भरत क्षेत्रमें विजयार्थ पर्वतसे दक्षिणकी स्रोर मध्यम-आर्थ खण्डमें नाथिराज हुए थे। वे नाभिराज चौदह कुछकरोंमें अन्तिम कुछकर होतेपर भी सबसे अभिम ( पहले ) ये (पक्षमें सबसे श्रेष्ठ थे)। उनकी आयु, शरीरकी ऊँचाई, हप, सौन्दर्य और विज्ञास आदिका वर्णन पहले किया जा चका है।।८-९।। देदीप्यमान मुकुटसे शोभायमान और महाकान्तिके धारण करनेवाले वे नाभिराज आगामी कालमें होनेवाले राजाओं के बन्धु थे और अपने गुणरूपी किरणोंसे छोकमें सूर्यके समान शोभायमान हो रहे थे ॥१०॥ वे चन्द्रमाके समान कलाओं ( अनेक विद्याओं ) के आधार थे. सूर्यके समान तेजस्वी थे, इन्द्रके समान ऐरवर्यशाली थे और कल्पवृक्षके समान मनचाहे फर्ल देनेवाले थे ॥११॥

१. महाभाग्यवित । २. आगमिष्यिति सित । ३. अवसरे । ४. स्थितौ । ५. तदा ब०, प०, स०, स०, ह०, छ० । ६. सकळक्षत्रियसमूहः । ७. सृष्टेः । ८. प्रवर्तकम् । ९. स्थाने । १०. तन्मुनीमां प्रश्नावसाने । ११. मुनीन् । १२. आर्थसण्डे । १३. बस्धुः । १४.-भिरच गुणा -प०, द० । १५. तेजः ।

तस्यासीन्महद्वीति देवी देवीव या शर्चा । रूपलावण्यकान्तिश्रीमतिद्युतिविभूतिभिः ॥१२॥ सा करुँबैन्द्रवी कान्त्या जनतानन्दद्यिमी । स्वगंक्षीरूपसर्वस्वमुद्धिन्येय विनिर्मिता ॥१३॥ तन्बक्की पश्विवस्थिति । सुश्रुशास्त्रयोधरा । मनोशुवा जगज्जेतुं सा पताकेव दक्षिता ॥१४॥ तद् पूर्माष्ठवं तस्या हावं मावं च विश्वमम् । भावित्वा कृती कोऽपि नाट्यशाक्षं व्यधाद् श्रुवम् ॥१५॥ नूनं तस्याः कलालपि भावयन् स्वरमण्डलम् । प्रणीतगीतशाक्षार्थो जनो जगति सम्मतः ॥१६॥ स्पस्तदेवहरणं कृत्वान्यकोजनस्य सा । बैरूप्यं कुर्वती व्यक्तं किरात्तां वृत्तिमन्वयात् ॥१०॥ सा द्धेऽधिपदद्वन्द्वं लक्षणानि विचक्षणा । प्रणिन्युर्लक्षणं क्षीतां वैरुदाहरणीकृतैः॥१२॥ सहक्रुलिदले तस्याः पदावते श्रियमृहतुः । नखदीधितसन्तानकर्सकस्यस्योमिनी ॥१९॥ जिल्ला रक्षाव्यमेतस्याः कमौ मंग्राप्तिकृतीः । नखानुमश्रुर्वम् अरीव्याजात् हिमतमानेन्युर्वम् ॥२०॥

उन नाभिराजके सरुदेवी नामकी रानी थी जो कि अपने रूप, सौन्दर्य, कान्ति, शोभा, बुद्धि, दाति और विभूति आदि गुणोंसे इन्द्राणी देवोके समान थी।।१२।। वह अपनी कान्तिसे चन्द्रमाकी कलाके समान संव लोगोंको आनन्द देनेवाली थी और ऐसी मालूम होती थी मानो स्वरीकी स्त्रियोंके रूपका सार इकट्टा करके ही बनायी गयी हो ॥१३॥ उसका शरीर कुश था. ओठ पके हुए विस्वफलके समान थे, भौंहें अच्छी थीं और स्तन भी मनोहर थे। उन सबसे वह ऐसी जान पहती थी मानो कामदेवने जगतुको जीतनेके लिए पताका ही दिखायी हो ॥१४॥ ऐसा मालूम होता है कि किसी चतुर विद्वानने उसके रूपकी सुन्दरता, उसके हाव, भाव और विलासका अच्छी तरह विचार करके ही नाट्यशास्त्रकी रचना की हो। भावार्थ-नाट्य-शास्त्रमें जिन हाव, भाव और विलासका वर्णन किया गया है वह मानो मरदेवीके हाब, भाव और विलासको देखकर ही किया गया है।।१५।। मालूम होता है कि संगीतशास्त्रकी रचना करनेवाले विद्वानने महदेवीकी मधुर वाणीमें ही संगीतके निपाद, ऋषभ, गान्धार आदि समस्त स्वरोंका विचार कर छिया था। इसीछिए तो। वह जगत्में प्रसिद्ध हुआ है।।१६॥ उस मरुदेवीने अन्य स्त्रियोंके सौन्दर्यरूपी सर्वस्य धनका अपहरण कर उन्हें दृरिद्र बना दिया था, इसलिए स्पष्ट हो मालूम होता था कि उसने किसी दुष्ट राजाकी प्रवृत्तिका अनुसरण किया था क्योंकि दुष्ट राजा भी तो प्रजाका धन अपहरण कर उसे दरिद्र बना देता है।।१७।। वह चतुर मरुदेवी अपने दोनों चरणोंमें अनेक सामुद्रिक लक्षण धारण किये हुए थी। सालूम होता है कि उन लक्षणोंको हो उदाहरण मानकर कवियोंने अन्य क्षियोंके लक्षणोंका निरूपण किया है।।१८॥ उसके दोनों ही चरण कोमल अँगुलियोंरूपी दलोंसे सहित थे और नखोंकी किरणरूपी देवीप्यमान केशरसे सुशोभित थे इसिएए कमलके समान जान पड़ते थे और दोनों ही साक्षात लक्ष्मी (ज्ञोभा) को घारण कर रहे थे।।१९।। मालूम होता है कि मरुदेवीके चरणोंने लाल कमलोंको जीत लिया इसीलिए तो वे सन्तुष्ट होकर नखोंकी किरणरूपी मंजरीके छलसे कुछ-कुछ हँस रहे थे ॥२०॥

१. विभूतिः अणिमादिः । २. इन्दोरियम् । ३. 'हाबो मुखविकारः स्याद् भावः स्याचित्रससंभवः । विलासो नेत्रजो जेमो विश्वमो श्रूयुगान्तयोः ॥' ४. संस्कारं कुर्वन् । ५. प्रणीतः प्रोक्तः । ६. विकासं विषदं च । ७. किन्पाणाम् । ८. —मन्त्रियात् प०, म०, ल० । 'प' पुस्तके सप्तदशक्लोकानन्तरमयं क्लोकः समृद्धृतः— उदतं च काव्यं [सामुद्रिके] 'भृङ्गराश [स] न वाजिकुञ्जररथश्रीवृक्षयूपेषु च [धी] मालाकुण्डलः सामराकुशयव [चामराकुशयवाः] शैजन्त्रजा तोरणाः । मत्स्यस्वस्तिकवेदिका व्यजनिका शङ्काद्व पत्राम्बुजं वादौ पाणितलेऽथवा युवतयो गच्छन्ति राजः [राजी] पदम् ॥' ९. ऊचुः । १०. पादावजे अ०, प०, स०, म०, द०, ल०। ११. विश्वतः । १२. संप्राप्तसुखी ।

नकीः कुरवकच्छायां क्रमी जिल्वाप्यनिर्वृत्ते । विजिग्याते रातेनास्या हंसीनां गतिविश्वमम् ॥२१॥
मिणन्पुरसङ्कारमुलरौ सुभुवः क्रमी । वद्याविव रखद्शृङ्कसंगतौ रुचिमापतः ॥२२॥
निगृदगुरुकसंभित्वात् युक्तपार्ष्णपरिमद्दात् । भितौ यानासमाभ्यां व तस्क्रमी विजिगीषुताम् ॥२३॥
क्षोमा जङ्काद्वये यास्याः काप्यन्यत्र न सास्त्यतः । भन्योऽन्योपमयैवासवर्णनं तस्म वर्ण्यते ॥२४॥
जानुद्वयं समाहिरुष्टं यदस्याः कामनीयकम् । तदेवार्शं जगज्येतुं कि तर्रा चिन्तयानया ॥२५॥
जरुद्वयमुदारिश्च चारु हारि सुलावहम् । स्पर्वयेव सुरक्षीमिरतिरम्यं वसार सा ॥२६॥
वामोहरिति या रुदिस्तां स्वसात् कर्षुमन्यथा । वामवृती कृतासूरु मन्येऽम्यक्षाजयेऽसुया ॥२७॥

उसके दोनों चरण नखोंके द्वारा कुरबक जातिके वृक्षोंको जीतकर भी सन्तुष्ट नहीं हुए थे इसीिंछए उन्होंने अपनी गतिसे हंसिनीकी गतिके बिछासको भी जीत लिया था ॥२१॥ सुन्दर भौंहोंवाली उस मरुदेवीके दोनों चरण मणिमय नुपुरोंकी झंकारसे सदा शब्दायमान रहते थे इसलिए गुंजार करते हुए श्रमरोंसे सहित कमलोंके समान सुभोभित होते थे।।२२॥ उसके दोनों चरण किसी विजिगीषु ( शत्रुको जीतनेकी इच्छा करनेवाले ) राजाकी शोभा धारण कर रहे थे. क्योंकि जिस प्रकार विजिगीषु राजा सन्धिवार्ताको गुप्त रखता है अर्थात् युद्ध करते हुए भी मनमें सन्धि करनेकी भावना रखता है, पार्डण (पीछेसे सहायता करनेवाळी) सेनासे युक्त होता है, शत्रुके प्रति यान (युद्धके छिए प्रस्थान) करता है और आसन (परिस्थितिवज्ञ अपने ही स्थानपर चुपचाप रहना ) गुणसे सहित होता है उसी प्रकार उसके चरण भी गाँठोंकी सम्बन्धाँ गुप्त रखते थे अर्थात् पृष्टकाय होनेके कारण गाँठोंको सन्धियाँ मासपिष्टमें विस्नीन थी इसिकए बाहर नहीं दिखती थीं, पार्षिण (एड़ा) से युक्त थे, मनोहर बान ( गमन ) करते और सुम्दर आसन (बैठना आदिसे) सहित थे। इसके सिवाय जैसे विजिगीय राजा अन्य शत्र राजाओंको जीतना चाइता है वैसे ही उसके चरण भी अन्य स्त्रियोंके चरणोंकी शोभा जीतना चाहते थे।। २३।। उसकी दोनों जंबाओंमें जो शोभा थी वह अन्यत्र कहीं नहीं थी। उन दोनोंकी उपमा परस्पर ही दी जाती थी अर्थात् उसको बाम जंघा उसकी दक्षिण जंघाके समान थी और दक्षिण जंघा वाम जंघाके समान थी। इसलिए ही उन दोनोंका वर्णन अन्य किसीकी उपमा देकर नहीं किया जा सकता था ॥२४॥ 'अत्यन्त मनोहर और परस्परमें एक दूसरेसे मिछे हुए उसके दोनों घुटने ही क्या जगत्को जीतनेके छिए समर्थ हैं, इस चिन्तासे कोई छाभ नहीं था क्योंकि वे अपने सौन्दर्यसे जगत्को जीत ही रहे थे ॥२५॥ उसके दोनों ही ऊढ उत्क्रह शोशाके धारक थे, सुन्दर थे, मनोहर थे और सुख देनेवाले थे, जिससे ऐसा मालूम पहुता था मानो देवांगनाओंके साथ स्पर्धा करके ही उसने ऐसे सुन्दर ऊरु धारण किये हों।। २६ ॥ मैं ऐसा मानता हूँ कि अभीतक संसारमें जो 'वामोरु' (मनोहर ऊरुवाली) शब्द प्रसिद्ध था उसे उस महदेवीने अन्य प्रकारसे अपने स्वाधीन करनेके लिए ही मानो अन्य क्रियोंके विजय करनेमें अपने दोनों ऊरओंको वामवृत्ति (शत्रुके समान वरताव करनेवाछे) कर लिया था। भावार्थ-कोशकारोंने खियोंका एक नाम 'बामोर' भी लिखा है जिसका अर्थ होता है सुन्दर ऊरबाली स्रो। परन्तु मरुदेवीने 'बामोरु' शब्दको अन्य प्रकारसे ( दूसरे अर्थसे ) अपनाया था । वह 'वामोरु' शब्दका अर्थ करती थी 'जिसके ऊर शत्रुभूत हों ऐसी सी'। मानो उसने अपनी उक्त मान्यताकी सफल बनानेके लिए ही अपने उरुओंको अन्य सियोंके उरुओंके सामने वामवृत्ति अर्थात् शत्रुरूप बना लिया था। संक्षेपमें भाव यह है कि उसने अपने ऊरुऑकी शोभासे अन्य सियोंको

१. असुक्षी । २. गमनेन । ३. गुण्ठिका [ घुटिका ] । ४. —स्यात् म०, ल० । ५. प्राप्तकीर्तनम् । ६. जानु ऊरुपर्व । ७. मुखाहरम् द०, सं० । ८. बक्रवत्ती ।

केळत्रस्थानमेतस्याः स्थानीकृत्य मनोभुवा । विनिधितं अगम्नूनमेन्वपरिमण्डळम् ॥२८॥
कटीमण्डळमेतस्याः काश्चीसाळपरिष्कृतम् । मन्य दुर्गममद्गस्य जगहुमरकारिणः ॥२९॥
ळसदंशुक्तंसकं काश्चीवेष्टं बभार सा । कणिनं स्थरतिमौकिमव सन्दनवर्छरा ॥३०॥
रोमराजी विनीकास्या रेजे मध्येतन्द्रस्य । हरिनीकमयीवावष्टम्भयष्टिमैनीभुवः ॥३१॥॥
तनुमध्यं बभारासी विक्यं निम्ननामिकम् । शरश्चरीव सावर्षं स्रोतः प्रतनुवीविकम् ॥३२॥
स्तनावस्याः समुक्ति रेजतः परिणाहिनी । यीवनश्चीविकासाय क्षृत्री श्वीवावलाविव ॥३३॥
एतां कुक्तमाद्वी कुक्तमाद्वी कुक्तम्यम् । वीचिक्त्यभिवानोङ्गमिभुनं सुरनिम्नगा ॥३४॥
रतनावरूनं संज्याहाररोचिरसी बभी । सरोजं कुद्मालाभ्यणंस्थितकेना यथाव्यिमी ॥३५॥
भियराजि कन्धरेणास्या स्तनुराजीविराजिना । उद्घिन्यं प्रतिनेव भावा निर्माकक्तिकात् ॥३६॥
अधिकन्धरमावद्व हारयष्टिन्यं मादसी । पत्रदगिरिसरिस्थितेतः सानुकेसेव शक्तिणः ॥३७॥

पराजित कर दिया था ॥२७॥ इसमें कोई सन्देह नहीं कि कामदेवने महदेवीके स्यूछ नितन्त-मण्डलको ही अपना स्थान बनाकर इतने बढ़े बिस्तृत संसारको पराजित किया था ॥२८॥ करधनीरूपी कोटसे घिरा हुआ उसका कटिमण्डल ऐसा मालूम होता था मानो जगन्-भरमें विष्छव करनेवाछे कामदेवका किला ही हो।। २९।। जिस प्रकार चन्दनकी लता, जिसकी काँचली निकल गयी है ऐसे सर्पको धारण करती है उसी प्रकार वह मरुदेवी भी शोभायमान अधोवससे सटी हुई करधनीको धारण कर रही थी ॥३०॥ इस महदेवीके कुश उदरभागपर अस्यन्त काली रोमोंकी पंक्ति ऐसी सुक्तोभित होती थी मानी इन्द्रतील मणिकी बनी हुई काम-देवकी आलम्बनयष्टि (सहारा लेनेकी लकड़ी ) ही हो ॥ ३१ ॥ जिस प्रकार शरद् ऋतुकी नदी भँबरसे युक्त और पतली-पतली लहरोंसे सुशोभित प्रवाहको धारण करती है। उसी प्रकार वह मरुदेवी भी त्रिविखसे युक्त और गम्भीर नाभिसे शोभायमान, अपने शरीरके मध्यभागको धारण करती थी ॥३२॥ उसके अतिज्ञय ऊँचे और विज्ञाल स्तन ऐसे ज्ञोभायमान होते थे मानो तारुण्य-छक्ष्मीकी क्रीड़ाके छिए बनाये हुए दो क्रीडाचल ही हों।।३३।। जिस प्रकार आकाशगंगा लहरोंमें रुके हुए दो चक्रवाक पक्षियोंको धारण करती है उसी प्रकार वह मरुदेवी जिनपर केझर लगी हुई है और जो बस्त्रसे ढके हुए हैं ऐसे दोनों स्तनोंको घारण कर रही थी ॥३४॥ जिसके स्तनोंके मध्य भागमें हारकी सफेद-सफेद किरणें छग रही थीं ऐसी वह महदेवी उस कमिछनीकी तरह सुशोभित हो रही थी जिसके कि कमलोंकी बोंडियोंके समीप सफेद-सफेद फेन लग रहा है।। ३५ ।। सूक्ष्म रेखाओंसे उसका शोभायमान कण्ठ बहुत ही सुशोभित हो रहा था और ऐसा जान पहता या मानो विधाताने अपना निर्माणसम्बन्धी कौशल दिखानेके लिए ही सुक्ष्म रेखाएँ उकेरकर उसकी रचना की हो ।।३६॥ जिसके गरेमें रत्नमय हार स्टब्स रहा है ऐसी वह मरुदेवी, पर्वतकी उस शिखरके समान शोभायमान होती थी जिसपर कि उपरसे

१. कलव नितम्ब । 'कलत्रं श्रोणिभार्ययोः' इत्यभिधानात् । २. निश्चयेन । ३. अयं इलोकः पुरुदेवचम्पूकारेण अर्हह्रासेन स्वकीये पुरुदेवचम्पूकारेण अर्ह्ह्रासेन स्वकीये पुरुदेवचम्पूकारेण अर्ह्ह्रासेन स्वकीये पुरुदेवचम्पूकारेण अर्ह्ह्रासेन स्वकीये पुरुदेवचम्पूकारेण अर्ह्ह्रासेन स्वत्यक्तां प्रापितः । ४. अलंक्ट्रतम् । ५. इमरः विष्ठवः । ६. लस्त — च्युतः । ७. विल्यस्यास्तीति विल्यम् । ८. प्रबाहः । ९. स्वल्पसरङ्गकम् । १०. विशालवन्तौ 'परिणाहौ विशालता' इत्यभिधानात् । परिणाहितौ प०, स०, द० । १९. कुङ्क्ष्मान्तम् प०, अ० । १२ रथाङ्गिधानम् । चक्रवाकयुगलित्यर्थः 'वलीवेडनः शकरोऽस्थी स्यात्' इत्यभिधानात् । १३. अवलग्न मध्य । १४. कुङ्मला—द०, स०, म०, छ०, । १५. भावे लुङ् । १६. स्वस्परेखा । १७. विभासिता अ०, स०, म०, ल० । १८. उत्कीये । १९. निर्माणं सर्जन ।२० — मारस्थ— व० । २१ नितम्बलेखा ।

शिरोषसुकुमाराङ्गास्तस्या बाह् विरंजसुः । कर्ष्यवस्या ह्वावामी विद्यो मणिभूवणी ॥३८॥ सृदुबाहुस्रते तस्याः करपस्रवसंश्रिताम् । नखांश्रुस्त्रसितव्याजाद् द्वतः पुष्पमञ्जरीम् ॥३९॥ सशोकपञ्जवण्यां विभ्रती करपस्रवम् । पाणौ कृतमियाशेषं मनोराममुवाह सा ॥४०॥ सा दभ्रे किमपि सस्तावंसी हंसीय पक्षती । भाकस्तकवरीमार वाहिकालेदिताविव ॥४१॥ सुत्रसस्याः सरोजाश्या जहास श्रविमण्डलम् । सक्लं विकल्कं च विकलं सकलक्षकम् ॥४२॥ सुत्रसम्या सरोजाश्या जहास श्रविमण्डलम् । सक्लं विकल्कं च विकलं सकलक्षकम् ॥४२॥ दक्षतच्छद्रागोऽस्याः स्मिताञ्चलितः । तस्याः सदोज्जवसास्यशीर्वद केनोपमीयते ॥४३॥ दक्षतच्छद्रागोऽस्याः स्मिताञ्चलितः । पयःकणायकीर्णस्य विद्वमस्याजयं चिल्रयम् ॥४४॥ सुकवत्याः कण्डरागोऽस्या गीतगोष्ठीषु पत्रये । मौर्वारव इषाकृष्टचनुषः पुष्पभन्वनः ॥४५॥ कपोस्रावलकानस्या दचतुः प्रतिविभिनतान् । ग्रविभाजोऽनुगृह्यस्य मलिनानपि संश्रितान् ॥४६॥ तस्या नासाग्रमञ्चनं विक्तं प्रतिविभिनतान् । ग्रविभाजोऽनुगृह्यस्य मलिनानपि संश्रितान् ॥४६॥ तस्या नासाग्रमञ्चनं विक्तं क्षताः स्थानमित्रस्य। तदामोदिसवान्नातं तिकःश्रसितमुस्थितम् ॥४७॥ नयनोत्पक्रयोः कान्तिस्तस्याः विकाणंतोः ॥४०॥ नयनोत्पक्रयोः कान्तिस्तस्याः विकाणंतोः ॥४८॥

पहाड़ी नदीके जलका प्रवाह पड़ रहा हो।। ३७॥ शिरीषके फूलके समान अतिशय कोमल अंगोंबाड़ी उस महदेवीकी मणियोंके आभूषणोंसे सुशोभित दोनों भुजाएँ ऐसी भड़ी जान पड़ती थीं मानो मणियोंके आभूषणोंसे सहित कल्पेबृक्षकी दो मुख्य शास्त्राएँ ही हो ॥३८॥ उसकी दोनों कोमल मुजाएँ लताओं के समान थीं और वे नस्त्रोंकी शोभायमान किरणोंके वहाने हस्तरूपी पल्छवोंके पास छगी हुई पुष्पमंजरियाँ धारण कर रही थीं ॥३९॥ अशोक वृक्षके किसछयके समान लाल-लाल इस्तरूपी पल्लवोंको धारण करती हुई वह महदेवी ऐसी जान पड़ती थी मानो हाथोंमें इकट्ठे हुए अपने मनके समस्त अनुरागकों हो धारण कर रही हो ॥ ४० ॥जिस प्रकार हंसिनी कुछ नीचेकी ओर ढले हुए पंखोंके मूल मागको धारण करती है उसी प्रकार वह मरहेवी कुछ नीचेकी ओर झुके हुए दोनों कन्धोंको धारण कर रही थी, उसके वे सुके हुए कन्चे ऐसे मालूम होते थे मानो लटकते हुए केशेंका भार धारण करनेके कारण खेद-खिन्न होकर ही नीचेकी ओर झुक गये हों ॥४१॥ उस कमलनयनीका मुख चन्द्रमण्डलकी हुँसी उड़ा रहा था क्योंकि उसका मुख सदा कलाओंसे सहित रहता था और चन्द्रमाका मण्डल एक पूर्णिमाको छोड़कर वाकी दिनोंमें कलाओंसे रहित होने लगता है, उसका मुख कलंकरहित था और चन्द्रमण्डल कलंकसे सहित था ॥ ४२ ॥ चन्द्रमाकी होभा दिनमें चन्द्रमाके नष्ट हो जानेके कारण वैधव्य दोषसे दूषित हो जाती है और कमिलमीकी चड़से दूषित रहती है इसलिए सदा उज्ज्वल रहनेवाले उसके मुखकी शोभाकी तुलना किस पदार्थसे की जाये ? तुम्हीं कहो ॥ ४३ ॥ उसके मन्दहास्यकी किरणेंसि सहित दोनों ओठोंकी लाली जलके कणोंसे न्याप्त मूँगाकी भी शोभा जीत<u> रही थी नाउँछा। उत्त</u>म कण्ठवाली उस महदेवीके कण्ठका राग (स्वर) संगीतकी गोष्टियोंमें ऐसा प्रसिद्ध था मानो कामदेवके खींचे हुए धनुषकी डोरीका शब्द ही हो।।४४।। उसके दोनों ही कपोळ अपनेमें प्रतिबिम्बित हुए काले केशों को घारण कर रहे थे सो ठीक ही है मुद्धिको प्राप्त हुए पदार्थ शरणमें आये हुए मलिन पदार्थीपर भी अनुमह करते हैं—उन्हें स्वीकार करते हैं।।४६॥ लम्बा और मुखके सम्मुख स्थित हुआ उसकी नासिकाका अप्रभाग ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो उसके स्वासकी सुगन्धिको सूँघनेके छिए ही उद्यत हो।। ४७।। उसके नयन कमलोंकी कान्ति कानके समीप तक पहुँच गयी थी जिससे ऐसी जान पड़ती थी मानो दोनों ही नयन-कमल परस्परकी स्पर्धासे एक दूसरेकी चुगली करना

१. आनती । इवावयो ल० । २. शाखे । ३. ईषश्वती । ४. पक्षमू ले । 'स्त्री पक्षतिः पक्षमूलम्' इस्यभिधानात् । ५. वाहनम् । ६. सम्पूर्णम् । ७. विश्ववात्व विद्युत्व वा । ८. अनुगतः । ९. - अयत् श्रियम् अ०, स०, म०, ल० । १०. स्थिरम् । ११. कर्णसमीपम् ।

ेश्रुतेनालंकृतानस्याः कर्णां पुनरलंकृतो । कर्षामरणिवन्यासैः सुतदेक्या इवार्षनैः ॥४९॥
ळळाटेनाष्टमीचनम्बारणस्या निविज्ञ है । सनोजभीनिकासिन्या दर्पणेनेन हारिणा ॥५०॥
विनीलेरलकेरस्या सुखाको मधुपाबितम् । अभ्यां च निर्विता सज्या मदनस्य धनुर्कता ॥५६॥
क्यारो वभी तस्या निर्वासकृतिकानतः । सुखेन्दुमासकोभेन निर्वृत्तु इवाश्रितः ॥५६॥
विकारतकवरीनन्धविग्यस्कृतुमोत्करैः । सोपहारामित्र क्षोणीं चक्रे चंक्रमणेषु सा ॥५३॥
समसुप्रविभक्ताकृतिकानस्य बद्धवितम् । सीसर्गस्य प्रतिच्छन्त्रमानेनेन निधिन्यंधात् ॥५४॥
समसुप्रविभक्ताकृतिकानस्य सुमक्तमः । पतिवत्ती च या नारी सा त तामनुर्वित्ता ॥५४॥
सा सनिर्वृत्वस्या साध्वतिः युग्यसंपदाम् । पावनी भृतदेवींन साध्वतिः सीजन्यस्य परा गतिः रि॥५०॥
सौभाग्यस्य परा कोटिः सीरूप्यस्य परा चितः । सीहार्द्रस्य पराप्रीतिः सीजन्यस्य परा गतिः रि॥५०॥
कृत्वतिः कम्मतस्यस्य परा कोटिः सीरूप्यस्य परा चितः । सरोत्तमा महाभूत्या चक्रः कस्याणकौतुकम् । ॥५०॥
कर्याः किक समुद्राहे सुरराजेन चोदिताः । सुरोत्तमा महाभूत्या चक्रः कस्याणकौतुकम् । ॥५०॥

चाहते हों ॥४८॥ यद्यपि उसके दोनों कान शास्त्र श्रवण करनेसे अलंकृत थे, तथापि सरस्वती देवीकी पूजाके पुष्पोंके समान कर्णभूषण पहनाकर फिर भी अलंकत किये गये थे।। ४९।। अष्टमीके चन्द्रमाके समान सुन्दर उसका उलाट अतिशय देवीप्यमान हो रहा था और ऐसा मालूम पड़ता था मानो कामदेवकी छक्ष्मीरूपी स्रीका मनोहर दर्पण ही हो ॥ ५०॥ उसके अत्यन्त काले केस मुखकमलपर इकट्टे हुए भौरोंके समान जान पहते थे और उसकी भौहोंने कामदेवकी डोरीसहित धनुष-छताको भी कीत क्षिया था ॥ ५१ ॥ उसके अतिशय काले, टेड्रे और छम्बे केशोंका समृह ऐसा शोभायमान होता था मानो मुसरूपी चन्द्रमाको प्रसनेके छोमसे राहु ही आया हो ॥ ५२ ॥ वह महदेवी चलते समय कुछ-कुछ ढीली हुई अपनी चोटीसे नीचे गिरते हुए फूलोंके समृहसे पृथ्वीको उपहार सहित करती थी।।५३।। इस प्रकार जिसके प्रत्येक अंग उपांगकी रचना सुन्दर है ऐसा उसका सुदृढ़ शरीर ऐसा अच्छा जान पड़ता था मानी विधाताने स्त्रियोंकी सृष्टि करनेके छिए एक सुन्दर प्रतिबिम्ब ही बनाया हो ॥ ५४ ॥ संसारमें जो सियाँ अतिशय यशबाली, दीर्घ आयुवाली, उत्तम सन्तानवाली, मंगलरूपिणी और उत्तम पतिवाली थीं वे सब महदेवीसे पीछे थीं, अर्थात् महदेवी छन सबमें मुख्य थी।। ५५।। बह गुणरूपी रहोंकी खान थी, पुण्यरूपी सम्पत्तियोंकी पृथिवी थी, पिवेत्र सरस्वती देवी थी और बिना पढ़े ही पण्डिता थी।। ५६।। वह सौभाग्यकी परम सीमा थी, सुन्दरताकी उत्कृष्ट पुष्टि थो, मित्रताकी परम प्रीति थी और सज्जनताकी उत्कृष्ट गति (आश्रय) थी।। ५७।। वह कामशासकी स्रजेता थी, कंलाशासरूपी नदीका प्रवाह थी, कीर्तिका उत्पत्तिस्थान थी और पातिव्रत्य धर्मकी परम सीमा थी।। ५८।। उस मरुदेवीके विवाहके समय इन्द्रके द्वारा

१. शास्त्रश्रवणेन १ २. भ्रूस्यां विनि प०, म०, छ० । ३. सगुणा । ४. राहुः । ५. विस्रस्त विश्लष । ६. पुनः पुनर्गमनेषु १ ७. समानं यथा भवति तथा सुष्ठु विभन्तावयवम् । ८. प्रतिनिधि । ९. सत्पुत्रवती । १०. समर्तृका । ११. श्रुतदेवी च म०, छ० । १२. धृतिः धारणम् । भृतिः छ० । १३. सुद्वयत्वस्य । १४. आचारः । १५. 'त०, व०' पुस्तकसम्मतोऽयं पाठः । कुस्नृतिःस्यानं 'प्रमृतिः प्रसृतिः प्रसृतिः प्रसृतिः प्रसृतिः कामतत्त्वस्य कलागमसरिष्धृतिः । प्रसृतियंशसां साऽऽसीत् सतीत्वस्य परा धृतिः ॥' स०, अ० । 'प्रसृतिः कामतत्त्वस्य कलागमसरित्श्रुतिः । प्रसृतियंशसां साऽऽसीत् सतीत्वस्य परा धृतिः ॥' द० । 'प्रसृतिः कामतत्त्वस्य कलागमसरित्श्रुतिः ।' प्रसृतियंशसां साऽऽसीत् सतीत्वस्य परा धृतिः ॥' द० । 'म्रूतिः कामतत्त्वस्य कलागमसरित्श्रुतिः ।' मस्तियंशसां सासीत् सतीत्वस्य परा धृतिः ॥' ल० । 'कुसृतिः कामतत्त्वस्य कलागमसरित्शृतिः ॥' ट० । कुसृतिः शाठ्यम् । १६. कामतत्त्त्रस्य । १७. कलाशास्त्रनद्याः प्रवाहः । १८. प्रसरणम् । १९. पातिद्रत्यस्य । २०. विवाहोत्साहम् ।

पुण्यसम्पत्तिरेवास्या जननीरवसुपागता । सम्जीभूयं गता लजा गुणाः परिजनायिताः ॥६०॥ स्पप्रमाविकापिति रूदि परांगता । सर्जु भेनीगजालाने भेजे साऽऽलान यष्टिताम् ॥६१॥ तद्वक्त्रेन्दोः स्मित्रज्योत्स्ना तन्वती नयनोत्स्वस् । मर्जु भेतीऽभ्नुषेः क्षोभमनुवेलं समातनीत् ॥६२॥ स्पलावण्यसम्पत्या पत्या श्रीरिव सा मता । मताविच मुनिस्तस्यामतानीत् स परां श्रितम् ॥६३॥ परिहासेष्वमर्मस्पृक् सम्भोगेष्वनुविर्ता । दाविक्यमकरोत्तस्य भेषा प्रणयस्य च ॥६४॥ सामवत् प्रेयसी तस्य प्राणेभ्योऽपि गरीयसी । शाबीव देवराजस्य परा प्रणयमूमिका ॥६५॥ स तथा कस्पवस्त्रं कसत्रं शुक्भूषया । समादिल्धत्तनुः श्रीमान् करुपत्र म द्वाधृतत् ॥६६॥ स एव पुण्यवांस्लोके सेव पुण्यवती सती । ययोरयोनिजन्मा सौ वृष्यो मित्रतास्मजः ॥६७॥ स एव पुण्यवांस्लोके सेव पुण्यवती सती । ययोरयोनिजनमा सौ वृष्यो मित्रतास्मजः ॥६०॥ तौ दम्पती तदा तत्र भेभौगेक्रस्यतां गती । भोगभूमिश्चयं साक्षाधक्रतुविद्यतामिष् ॥६०॥ तास्यामलंकृते पुण्ये देशे कस्यांत्रिपात्यये । तत्पुण्येमुंदुराहृतः पुरुहृतः पुरी न्यघात् ॥६०॥ सुराः ससंभ्रमाः सचः पाकशासनभासनात् । तां पुरी परमानन्वाद् स्यधः सुरुरीनिमाम् ॥७०॥

प्रेरित हुए उत्तम देवोंने वड़ी विभृतिके साथ उसका विवाहोत्सव किया था ॥ ५९ ॥ पुण्यक्रपी सम्पत्ति उसके मातृभावको प्राप्त हुई थी, ठजा सस्ती अवस्थाको प्राप्त हुई थी और अनेक गुण उसके परिजनोंके समान थे। भाषार्थ-पुण्यरूपी सम्पत्ति ही उसकी माता थी, छज्जा ही उसकी सखी थी और दया, उदारता आदि गुण ही उसके परिवारके लोग थे ॥६०॥ रूप प्रभाव और विकान आदिके द्वारा वह बहुत ही प्रसिद्धिको प्राप्त हुई थी तथा अपने स्वामी नाभिराजके मनरूपी हाथीको बाँधनेके लिए खम्भेके समान मारूम पढ़ती थी।। ६१॥ उसके मुसरूपी चन्द्रमाकी मुसकानरूपी चाँदनी, नेत्रोंके असवको बदाती हुई अपने पति नामिराजके मनरूपी समुद्रके स्रोभको हर समय विस्तृत करती रहती थी॥ ६२॥ महाराज नाभिराज रूप और लावण्यरूपी सम्पदाके द्वारा उसे साक्षात् छक्ष्मीके समान मानते थे और उसके विषयमें अपने उत्कृष्ट सन्तोपको उस तरह विस्तृत करते रहते थे जिस तरह कि निर्मल बुद्धिके विषयमें सुनि अपना उत्क्रष्ट सन्तोप विस्तृत करते रहते हैं।।६३।। यह परिहासके समय कुवचन बोलकर पतिके मर्म स्थानको कष्ट नहीं पहुँचाती थी और सम्भोग-कालमें सदा उनके अनुकूल प्रवृत्ति करती थी इसिंछए वह अपने पति नाभिराजके परिहास्य और स्नेहके विषयमें मन्त्रिणीका काम करती थी।। ६४।। वह मरुदेवी नाभिराजको प्राणोंसे भी अधिक प्यारी थी, वे उससे उतना ही स्नेह करते ये जितना कि इन्द्र इन्द्राणीसे करता है।। ६५।। अतिशय शोभायुक्त महाराज नाभि-राज देदीप्यमान वस और आभूषणोंसे सुशोभित उस महदेवीसे आर्छिगित शरीर होकर ऐसे शोमायमान होते थे जैसे देवीप्यमान वस और आभूष्णोंको भारण करनेवाओ कृष्णकासे वेष्टित हुआ (लिपटा हुआ) कल्पकृक्ष ही हो ॥६६॥ संसारमें महाराज नाभिराज ही सबसे अधिक पुण्य-बान् थे और मरुदेवी ही सबसे अधिक पुण्यवती थी। क्योंकि जिनके स्वयम्भू भगवान् वृवसदेव पुत्र होंगे उनके समान और कौन हो सकता है ? ॥ ६७ ॥ उस समय भोगोपभोगों अतिशय तल्छीनताको प्राप्त हुए वे दोनों दस्पती ऐसे जान पड़ते थे मानो भोगभूमिकी नष्ट हुई लक्ष्मीको ही साक्षात् दिखला रहे हों ॥ ६८ ॥ महदेवी और नाभिराजसे अलंकत पवित्र स्थानमें जब कल्पवृक्षोंका अभाव हो गया तब वहाँ उनके पुण्यके द्वारा बार-बार बुळाये हुए इन्द्रने एक नगरीकी रचना की ॥६९॥ इन्द्रकी आज्ञासे शीघ ही अनेक उत्साही देवोंने बढ़े आनन्दके साथ

१. सखोत्वम् । २.-नैरितिकृषि म०, प०, द०, । ३. मन्यने । ४. मन्यस्तम्भरवम् । ५. भर्ता । ६. नुद्धौ । ७. सन्तोषम् । ८. सहायत्वम् । ९. स्मक्तरोत्सास्य अ०, प०, स०, द०, म०, त० । १०. क्रीडायाः । ११. स्नेहस्थानम् । १२. स्वयम्भूः । १३. भविष्यति । १४. भोगमुख्यानुरागताम् । १५. वियुक्ताम् । अपेतामित्यर्थः ।

स्वर्गस्यैव प्रतिच्छन्द्रं भूलोकेऽस्मिश्विधित्सुभिः । विशेषस्मणीयैव विसंग सामरः पुरी ॥७१॥
हतस्वर्गश्विद्दशा वासः स्वरूप इस्यवमस्य सम् । परइशतज्ञवादासभूमिकां तां नु ते व्यष्टः ॥७२॥
इतस्ततश्च विश्विसानानीयानीय मानवान् । पुरी निवेश्वयामासुर्विन्यासैर्विविधैः सुराः ॥७३॥
नरेन्द्रभवनं चास्याः सूर्रमेध्ये निवेशितम् । सुरेन्द्रभवनं स्पर्विपराद्ध्यं विभवान्वितम् ॥७४॥
सुन्नामा सूत्रे धारोऽस्याः शिष्पिनः करूपबाः सुराः । वास्तुजातं मही इत्स्ता सोद्धा वास्तु व्य पुरी॥७५॥
तैसंचस्कस्त्र तां वप्रप्राकारपरिलादिमः । विभविष्यां न परं नाम्ना गुणेनाप्यरिभिः सुराः ॥७६॥
साकेतक्विरप्यस्याः स्थाप्यैव विभिन्नते । स्वनिकेतिमवाद्वातुं विभक्तिः केतुवादुंभिः ॥७७॥
सुकोश्वछेति च स्थाति सा देशाभिक्यया विगता । विनीतजनताकीर्ण विनीतिति च सा मता ॥७८॥

. स्वर्गपुरोके समान उस नगरीकी रचना की 119011 उन देवोंने वह नगरी विशेष सुन्दर बनायी थी जिससे ऐसा जान पड़ता था मानो इस मध्यम छोकमें स्वर्गछोकका प्रतिविम्ब रखनेकी इच्छासे ही उन्होंने उसे अत्यन्त सुन्दर बनाया हो ॥ ७१ ॥ 'हमारा स्वर्ग बहुत ही छोटा है क्योंकि यह त्रिट्शावास है अर्थात् सिर्फ त्रिट्श = तीस व्यक्तियोंके रहने योग्य स्थान है (पक्षमें त्रिदश = देवोंके रहने योग्य स्थान है )'-ऐसा मानकर ही मानी उन्होंने सैकड़ों हजारों मनुष्योंके रहने योग्य उस नगरी (विस्तृत स्वर्ग) की रचना की थी।।७२॥ उस समय जो मनुष्य जहाँ-तहाँ विखरे हुए रहते थे, देवोंने उन सबको लाकर उस नगरीमें बसाया और सबके सुभीते-के लिए अनेक प्रकारके उपयोगी स्थानोंकी रचना की ॥७३॥ उस नगरीके मध्य भागमें देवोंने राजमहरू बनाया था वह राजमहरू इन्द्रपुरोके साथ स्पर्धा करनेवाला था और बहुमूल्य अनेक विभूतियोंसे सहित था ॥ ७४ ॥ जब कि उस नगरीको रचना करनेवाले कारीगर स्वर्गके देव थे, उनका अधिकारी सूत्रधार (मेंट) इन्द्र था और मकान वगैरह बनानेके छिए सम्पूर्ण पृथिवी पड़ी थी तब वह नगरी प्रशंसनीय क्यों न हो ? ॥ ७५॥ देवोंने उस नगरीको वप ( धूळिके बने हुए छोटे कोट),प्राकार ( चार मुख्य दरवाजोंसे सहित, पत्थरके बने हुए मजबृत कोटे) और परिस्ता आदिसे सुशोभित किया था। उस नगरीका नाम अयोध्या था। वह केवल नाममात्रसे अयोध्या नहीं यी किन्तु गुणोंसे भी अयोध्या थी। कोई भी शत्र उससे युद्ध नहीं कर सकते थे इसलिए उसका वह नाम सार्थक था [अरिभिः योद्धं न शक्या—अयोध्या] 119६।। उस नगरीका दूसरा नाम साकेत भी था क्योंकि वह अपने अच्छे-अच्छे मकानोंसे बड़ी ही प्रशंसनीय थी। उन मकानोंपर पताकाएँ फहरा रही थीं जिससे वे ऐसे जान पड़ते थे मानो स्वर्गलोकके मकानोंको बुलानेके लिए अपनी पताकारूपी मुजाओंके द्वारा संकेत ही कर रहे हों। [आकेतै: गृहै: सह वर्तमाना = साकेता, 'स + आकेता' — घरोंसे सहित ] ॥००॥ वह नगरी सुकोशल देशमें थी इसलिए देशके नामसे 'सुकोशला' इस प्रसिद्धिको भी प्राप्त हुई थी। तथा वह नगरी अनेक विनीत-शिक्षित-पढ़े-छिखे विनयवान या सभ्य मनुष्योंसे व्याप्न थी इसछिए

१. प्रतिनिधिम् । २. विधित्सुभिः व० । निषातुमिच्छुभिः । ३. निर्मिता । ४. स्वः आत्मीयः । ५. ध्वनो विश्वज्जनावासः त्रयोदशजनावासो वा इत्यर्थः । ६. अवज्ञा कृत्वा । इत्यवमन्य ५०, अ०, स० । ७. शतोपरितनसंख्यावज्जनावासाधारस्थानभूताम् । ८. —दनगरस्य—म०, ल० । ९. अस्य वलोकस्य पूर्वार्धः पृददेवचम्प्यावचतुर्थस्तवकेऽष्ठादशक्लोकस्य पूर्वार्धाङ्गता प्रापितस्तत्कर्या । १०. शिल्पाचार्यः । ११. अगारसमूहम् । १२. उद्घा प्रशस्ता । सोषा— ल० । १३. अलञ्चकुः । १४. योदुमयोग्याम् । १५. खाकेतैः गृहैः सह आवर्तत इति साकेतम् । १६. स्वनिकेतनैः म०, ल०, । १७. स्पर्धा कर्तुम् । १८. साभिप्रायैः । १९. शोकनः कोशलो यस्याः सा । २०. अभिक्यया शोभया ।

वभी सुकीशला भाविविषयस्यालवीयम्: । नामिलद्दमी द्वानामी राजवानी मुविश्रुता ॥१९॥ सनुपालवसुद्ध दीप्रशालं सलातिकम् । तद्वस्थंबगरारमभे प्रतिच्छ न्दायित पुरम् ॥८०॥ पुण्येऽहिन सुहूत्ते च शुभयोगं शुभोद्धे । पुण्योहघोषणां तत्र सुराश्रकुः प्रमोदिनः ॥८१॥ अध्यवात्तां तदानीं तो तमयोष्यां महित्काम् । द्रग्यती परमानन्दादा ससम्प्रक्षरस्परी ॥८२॥ विश्वदक्षेतयोः पुत्री जनितेति शतकतुः । तयोः पूजां न्यप्रतीचवरिक्षपेकपुरस्सरम् ॥८२॥ विश्वदक्षेतयोः पुत्री जनितेति शतकतुः । तयोः पूजां न्यप्रतीचवरिक्षपेकपुरस्सरम् ॥८२॥ वश्वमासीसर्थेतिसम् स्वर्गाद्वतिरिच्यति । स्थनदृष्टं दिवी देवाः पात्यामासुराद्धात् ॥८४॥ संकन्दनित्रुक्षेत धनदेन निपातिता । सामात् स्वसंपदीरसुक्यात् प्रस्थितवाप्रता विभोः ॥८५॥ संकन्दनित्रुक्षेत धनदेन निपातिता । सामात् स्वसंपदीरसुक्यात् प्रस्थितवाप्रता विभोः ॥८५॥ विश्वरम्पणमहानीकपुत्रसर्गासुसंबर्गः । साधुतत् सुरचापश्रीः विश्वरमन्तिः ॥८६॥ विश्वरमन्तिः समायतकराकृतिः । वभी पुण्यदमस्येत पृथुः प्रारोहमन्तिः ॥८५॥ विश्वरम्यात् । सुरद्वमेरिवोन्युक्ता सा प्रारोहपरम्परा ॥८८॥ विश्वरम्यति स्वर्थना रायाः विश्वरम्यति । स्वर्यतिर्गणप्रभेवोच्येरायान्ती सुरसद्मनः ॥८९॥ रेजे हिरण्ययी वृष्टिः साक्षणाभिष्यस्थ्यते । ज्योतिर्गणप्रभेवोच्येरायान्ती सुरसद्मनः ॥८९॥

वह 'विनीता' भी मानी गयी थी—उसका एक नाम 'विनीता' भी था ॥७८॥ वह सुकोशला नामकी राजधानी अत्यन्त प्रसिद्ध थी और आगे होनेवाले बड़े भारी देशकी नाभि (मध्यभागकी) शोभा धारण करती हुई सुशोभित होती गि ॥७९॥ राजभवन, वप्त, कोट और खाईसे सहित वह नगर ऐसा जान पड़ता था मानो औंगे—कर्मभूमिके समयमें होनेवाले नगरोंकी रचना प्रारम्भ करनेके लिए एक प्रतिविम्ब—नकशा ही बनाया गया हो ॥=०॥ अनन्तर उस अयोध्या नगरीमें सब देवोंने मिलकर किसी शुभ दिन, शुभ मुहूर्त, शुभ योग और शुभ लग्नमें हिंपत होकर पुण्याहवाचन किया ॥=१॥ जिन्हें अनेक सम्पदाओंकी परम्परा प्राप्त हुई थी ऐसे महाराज नाभिराज और महदेवीने अत्यन्त आनन्दित होकर पुण्याहवाचनके समय ही उस अतिशय ऋद्वियुक्त अयोध्या नगरीमें निवास करना प्रारम्भ किया था॥८२॥ "इन दोनोंके सर्वज्ञ ऋप्तयदेव पुत्र जन्म लेंगे" यह समझकर इन्द्रने अभिपेकपूर्वक उन दोनोंकी बड़ी पूजा की थी॥८३॥

तदनन्तर छह महीने वाद ही भगवान वृषभदेव यहाँ स्वर्गसे अवतार छेंगे ऐसा जानकर देवोंने वड़े आदरके साथ आकाशसे रस्नोंकी वर्ण की ॥८४॥ इन्द्रके द्वारा नियुक्त हुए कुवेरने जो रत्नकी वर्ण की थी वह ऐसी सुशोभित होती थी मानो वृषभदेवकी सम्पत्ति उत्सुकताके कारण उनके आनेसे पहले ही आ गयी हो ॥८५॥ वह रत्नबृष्टि हरिन्मणि इन्द्रनील मणि और पद्मराग आदि मणियोंको किरणोंके समृहसे ऐसी देदी प्यमान हो रही थी मानो सरलताको प्राप्त होकर (एक रेखामें सीधी होकर) इन्द्रधनुषकी शोभा ही आ रही हो॥८६॥ ऐरावत हाथीकी सूँ इके समान स्थूल, गोल और लम्बी आकृतिको धारण करनेवाली वह रत्नोंकी धारा ऐसी शोभायमान होती थी मानो पुण्यरूपी वृक्षके बड़े मोटे अंकुरोंकी सन्तित ही हो ॥८०॥ अथवा अतिशय सखन तथा आकाश पृथिवीको रोककर पड़ती हुई वह रत्नोंकी धारा ऐसी सुशोभित-होती थी मानो कल्पवृक्षोंके द्वारा छोड़े हुए अंकुरोंकी परम्परा ही हो ॥८८॥ अथवा आकाश कृपी आगनसे पड़ती हुई वह सुवर्णमयी वृष्टि ऐसी शोभायमान हो रही थो मानो स्वर्गसे

१. दीष्तशा म०, ७० । २. प्रतिनिधिरिवाचरितम् । ३. शुभग्रहोदये शुभलभ्ने इत्यर्थः । 'राशीनामुदयो लग्ने ते तु मेपवृषादयः' इत्यभिषानात् । ४. 'वस निवासे' लुङ् । ५. नन्दावाप्त अ०, प०, द०, स०, म० । ६. भविष्यति । ७. पुरस्सराम् अ०, द०, स०, म०, ७० । ८. आगमिष्यति सति । ९. आगता । १०. मरकत । ११. शुकेसरैः म०, ल० । १२. ऋजुत्वम् । १३. 'प' पुस्तके ८६-८७ व्लोकयोः क्रमभेदोऽस्ति । १४. ममसा-याम् । १५. शिकासमृहः । १६. निविडम् । १७. भूम्याकाशे । १८. रहनमुवणिनाम् ।

लाद् अष्टा रस्तवृष्टिः सा क्षणमुर्श्नेक्षिता जनैः। गर्भस्तृति निधीनो कि जगरकोमादभूवित ॥९०॥ लाक्षणे विप्रकीर्णानि रस्त्रानि क्षणमावयुः। श्रुक्षालिनां फळानीव शातितानि सुरद्विषेः ॥९१॥ लाक्षणे गर्णनातोता रत्नधारा रराज सा । विप्रकीर्णे काक्षेत्र तरका तारकावळी ॥९२॥ विश्वविद्वृत्तायुधे किंचित् जटिले सुरनावकैः। विश्वो विगक्षिते स्वातामित्यसौ क्षणमेक्ष्यत ॥९३॥ किमेषा वैयुती दीतिः किमुत बुसदा शुतिः। इति क्योमचरैरीक क्षणमाक्ष्य साम्बरे ॥९३॥ सेषा हिरण्मयी वृष्टिधेनेकेन निपातिता। विभोहिरण्यगर्भत्वमित्र वोधियतुं जगत् ॥९५॥ सण्मासानित सापसत् पुष्पे नामिनुषाक्षये। स्वर्गावतरणाद् मर्तुः मुक्तसं बुम्नसन्तितः॥९६॥ पश्चाव नवमासेषु वसुधारा तद्यं मता। भहो महान् प्रभावीऽस्य तीर्थक्तरस्य माविनः ॥९६॥ रस्त्रमां भरा आता हर्षगर्माः सुरोत्तमाः। क्षोममा याजगद्वमानित्यवि विभोः ॥९८॥ स्वर्णा आता हर्षगर्माः सुरोत्तमाः। क्षोममा याजगद्वमानित्यवि विभोः ॥९८॥ स्वर्णा अकक्षणेगक्तिः संद्ये। रस्त्रैरकंकृता। गर्माधाने जगद्वतुं गर्मिणीवाभवद् गुरुः ॥९९॥ रस्तैः कीर्णा प्रसृत्वीस्ति सिक्ता गन्धाम्बुमिर्वभौ। विद्यास्त्रानुकिनेव सृषिताक्ती धराङ्गना॥१००॥

अथवा विमानोंसे क्योतिषी देवोंकी उत्कृष्ट प्रभा ही आ रही हो ॥८९॥ अथवा आकाशसे बरसती हुई रत्नवृष्टिको देखकर लोग यही उत्प्रेक्षा करते थे कि क्या जगतमें क्षोभ होनेसे निधियोंका गर्भपात हो रहा है।।९०।। आकाशरूपी आँगनमें जहाँ-तहाँ फैले हुए वे रत्न क्षण-भरके लिए ऐसे शोभायमान होते ये मानो देवांके हाथियोंने कल्पव्यांके फल ही तोड-तोडकर डाले हों।।९१।। आकाशरूपी आँगनमें वह असंख्यात रत्नोंकी धारा ऐसी जान पहती थी मानो समय पाकर फैली हुई नक्षत्रोंको चंचल और चैंमकीली पश्किही हो ॥९२॥ अथवा उस रत्न-वर्षाको देखकर क्षणभरके लिए यही उत्प्रेक्षा होती थी कि स्वर्गसे मानी परस्पर मिले हुए बिजली और इन्द्रधनुष ही देवोंने नीचे गिरा दिये हों ॥९३॥ अथवा देव और विद्याधर उसे देखकर क्षणभरके लिए यही आशंका करते थे कि यह क्या आकाशमें विजलीकी कान्ति है अथवा देवोंकी प्रभा है ? ॥९४॥ कुबेरने जो यह हिरण्य अर्थात सवर्णकी वृष्टि की थी वह ऐसी मालुम होती थी मानो जगतुको भगवानको 'हिरण्यगर्भता' बतलानेके लिए ही की हो ि जिसके गर्भमें रहते हुए हिरण्य-सुवर्णको वर्षा आदि हो वह हिरण्यगर्भ कहलाता है ] ।।९५।। इस प्रकार स्वामी ग्रुपभदेवके स्वर्गायतरणसे छह महीने पहलेसे लेकर अतिराय पवित्र नाभिराजके घरपर रत्न और सुवर्णको वर्षा हुई थी।।९६॥ और इस प्रकार गर्भावतरणसे पीछे भी नौ महीने तक रत्न तथा सुवर्णको वर्षा होती रही थी सो ठोक ही है क्योंकि होनेवाले तीर्थंकरका आश्चर्यकारक वडा भारी प्रभाव होता है ॥९७॥ भगवानके गर्भावतरण-उत्सवके समय यह समस्त पृथिवी रत्नोंसे ज्याप्त हो गयी थी, देव हर्षित हो गये थे और समस्त लोक क्षोभको प्राप्त हो गया था।।९८।। भगवान्के गर्भावतरणके समय यह पृथिवी गंगा नदीके जलके कर्णोंसे सींची गयी थी तथा अनेक प्रकारके रत्नोंसे अलंकत की गयी थी इसलिए वह भी किसी गर्भिणी स्त्रीके समान भारी/हो गयी थी ॥९९॥ उस समय रत्न और फूलोंसे ब्याप्त तथा सुगन्धित जलसे सीची गयी यह प्रथिवीरूपी स्त्री स्नान कर चन्दनका विलेपन लगाये और आभुषणोंसे

१. स्वाद् वृष्टा ल०। भ्रष्टा पतिता। २. स्वात स्रवः। ३. पातितानि। 'शद्लृ शातने'। ४. घनतां नीते। ५. विद्युत्सम्बन्धिनी। ६. देवानाम्। ७. हिरण्यसमृहः 'हिरण्यं द्रविणं चुम्नम्'। ८. तथा स०, म०, द०, ल०। ९. आगण्छत्। १०. गर्भादानोत्सवे म०, ल०। ११. अयं श्लोकः पुस्तेनचम्पूकत्री स्वकीयग्रन्थस्य चसुर्चस्तवकस्यैकविशस्याने स्थापितः। १२. गर्भादाने म०, ल०। १३. स्नानानुलिप्तेव अ०, ल०। स०, म० पुस्तकयोकसय्या पाठः।

सम्मता नाभिराजस्य पुष्पवस्यरजस्वला । वसुन्धरा तदा भेजे जिनमानुरनुक्रियाम् ॥१०१॥
अय सुसैकदा देवी सीधे सृदुनि तल्पके । गङ्गातरङ्गस्यक्षायदुक्लप्रच्छदोउउवले ॥१०२॥
सापश्यत् पोङ्गास्वय्नानिमान् शुभफलोदयान् । निकायाः पश्चिम याम जिनजम्मानुशिसिनः ॥१०३॥
गजेन्द्रमैन्द्रमामन्द्रवृद्धितं त्रिमद्खुतम् । ध्वनन्तमिय सासारं ता दद्शे शरद्घनम् ॥१०४॥
गवेन्द्रं दुन्दुमिस्कन्धं कुमुदापाण्डुरखृतिम् । पीयूचराशिनीकाशं तापश्यम्मद्रनिःस्वनम् ॥१०५॥
सृगेन्द्रमिन्दुसच्छायवपुषं रक्तकन्धरम् । ज्योरस्तया संध्यया चैव घटिताङ्गमिन्धेक्षतः ॥१०५॥
प्रमा प्रमयोत्तुङ्गविष्टरं सुरवारणेः । स्नाप्यां हिरण्ययेः कुम्भैरदर्शत् स्वामिव श्चियम् ॥१०७॥
दामनी कुमुमामोद-समालग्नमदालिनी । तज्यक्ष्कृतैरिवारक्ष्यगाचे सानन्द्रमेश्वतः ॥१०८॥
समप्रविन्वयुज्ज्योत्स्नं ताराधीशं सतारकम् । स्मरं स्विमव वक्त्राक्तं समीकितकमलोक्ष्यत् ॥१०९॥
विधृत्यवान्तमुव्याचलात् । शातकुम्ममयं कुम्मसिवाद्राक्षीत् स्वमङ्गले ॥१९०॥
कुम्मा हिरण्ययौ पद्मपिहितास्यौ स्यलोकतः। स्तनकुम्माविवारमीयौ समासक्षकरास्तुजौ ॥१९१॥

सुसज्जित-सी जान पड़ती थी।।१००॥ अथवा उस समय वह पृथिवी भगवान वृषभदेवकी माता मरुदेवीकी सदृशताको प्राप्त हो रही थी क्योंकि मरुदेवी जिस प्रकार नाभिराजको प्रिय थी उसी प्रकार वह पृथिवी उन्हें प्रिय थी और मरुदेवी जिस प्रकार रजस्वला न होकर पुष्पवती थी उसी प्रकार वह पृथिवी भी रजस्वला (धूलिसे युक्त) न होकर पुष्पवती (जिसपर फूल विखरे हुए थे) थी॥१०१॥

अनन्तर किसी दिन मरुदेवी राजमहरूमें गंगाकी छहरोंक समान सफेद और रेशमी चहरसे उज्ज्वल कोमल शय्या पर सो रही थी । सोते समय उसने रात्रिके पिछले प्रहरमें जिनेन्द्र देवके जन्मको सूचित करनेवाले तथा शुभ फल देनेवाले नीचे लिखे हुए सोलह स्वप्त देखे ।।१०२-१०३।।सबसे पहले उसने इन्द्रका ऐरावत हाथी देखा। वह गम्भीर गर्जना कर रहा था तथा उसके दोनों कपोल और सूँड इन तीन स्थानोंसे मद झर रहा था इसलिए वह ऐसा जान पड़ता था मानो गंरजता और वरसता हुआ। शरट् ऋतुका वादल ही हो ॥१०४॥ दूसरे स्वप्नमें उसने एक बैल देखा। उस बैलके कन्धे नगाड़के समान विस्तृत थे, वह सफेद कमल-के समान कुछ-कुछ शुक्ल वर्ण था। अमृतको राशिके समान सुशोभित था और मन्द्र गुम्भीर शब्द कर रहा था ॥१०५॥ तीसरे स्वप्नमें उसने एक सिंह देखा। उस सिंहका शरीर चन्द्रमा-के समान शुक्छवर्ण था और कन्धे छाछ रंगके थे इसिछए वह ऐसा माळूम होता था मानो चाँदनी और सम्ध्याक द्वारा ही उसका शरीर बना हो ॥१०६॥ चौथे स्वप्नमें उसने अपनी शोभाके समान लक्ष्मीको देखा । वह लक्ष्मी कमलोके बने हुए ऊँचे आसनपर बैठी थी और देवोंके हाथी सुवर्णमय कलशोंसे उसका अभिषेक कर रहे थे।।१०७॥ पाँचवें स्वप्नमें उसने बड़े ही आनन्दके साथ दो पुष्प-माला<u>एँ देखीं।</u> उन मालाओंपर फूलोंकी सुगन्धिके कारण बड़े-बड़े भौरे आ लगे थे और वे मनोहर झंकार शब्द कर रहे थे जिससे ऐसा जान पड़ता था मानो उन मालाओंने गाना ही प्रारम्भ किया हो।।१०=॥ छठें स्वप्नमें उसने पूर्ण चन्द्र-मण्डल देखा। वह चन्द्रमण्डल ताराओंसे सहित था और उस्कृष्ट चाँदनीसे युक्त था इसलिए ऐसा जान पड़ता था मानो मोतियोंसे सहित हँसता हुआ अपना (महदेबीका) मुख-कमल ही हो ॥१०९॥ सातवें स्वप्नमें उसने उदयाचळसे उदित होते हुए तथा अन्धकारको नष्ट करते हुए सूर्यको देखा। वह सूर्य ऐसा मालूम होता था मानो मरुदेवीके माङ्गलिक कार्यमें रखा हुआ सुवर्णमय कलश ही हो ॥११०॥ आठवें स्वप्नमें उसने सुवर्णके दो कलश 🗱 । उन करुशोंक मुख कमलोंसे ढके हुए थे जिससे वे एसे जान पड़ते थे मानो हस्तकमलसे आच्छादित

१. साव्यम् । २. सच्छाये अ०, स०, म०, ल० । ३. करोल्डयनासिकायमिति विस्थानमदस्रा-विणाम् । ४. आसारेण सहितम् । ५. सद्यम् । ६. मन्दिनःस्यनम् म०, ल० । ७. समालगनमहालिनी ।

इति सरसि संकुल्कुसुदोत्परूपकृते । प्रापश्यक्षयनायामे दर्शयन्ताविवायमाः ॥११२॥ तरस्तरं जिल्काक्ष्मिकृतं दर्कमेशत । सुप्रणेष्ठवसंपूर्णभिव दिष्यं सरोवरम् ॥११३॥ क्षुभ्यन्तमिक्ष्मिकृतं चलक्ष्मिल्काहरूम् । सादर्भच्छीकरेमीक्तुमहृह्यसिवीच्यतम् ॥११४॥ सेहमासनसुपुङ्गं रफुरन्मविहिरण्यसम् । सापश्यन्मरुश्वस्य वैदर्भो द्रभ्यूर्जिताम् ॥११४॥ नाकालयं व्यक्तिकृष्ट पराध्यमणिमासुरम् । स्वस्नोः प्रस्वागारमित्रं देवैरुपाहतम् ॥११४॥ नाकालयं व्यक्तिकृष्ट पराध्यमणिमासुरम् । स्वस्नोः प्रस्वागारमित्रं देवैरुपाहतम् ॥११६॥ फणीन्त्रभवनं भूमसुद्वयोद्गतम् ॥११८॥ रसानां राशिसुरसर्पदंश्चपक्वविताम्बरम् । सा निद्ध्यो धरादेन्यः विभावसित् दर्भितम् ॥११८॥ एवलक्षासुरिभूमवपुषं विद्यमार्थिवम् । प्रतापमित्र पुत्रस्य मूर्णिक्षं न्यवावतं ॥११९॥ न्यशामयवि तुङ्गाङ्गं पुद्रसं रूपमसम्बद्धवम् । प्रविद्यन्ति स्वत्वन्त्राक्तं स्वव्नानितं पीनकन्धरम् ॥१२०॥ ततः प्रविद्यस्य प्रस्तिकृति स्वयक्ति स्वयक्ति । प्रविद्यस्य स्वय्वतिति सुमङ्गलाः ॥१२१॥ सुलक्षविधमार्थानुमेतस्याः प्रव्यपादकाः । तदा प्रयेष्टिस्युवीमङ्गलान्यस्त्वहरः ॥१२२॥ सुलक्षविधमार्थानुमेतस्याः प्रव्यपादकाः । तदा प्रयेष्टिस्युवीमङ्गलान्यस्त्वहरः ॥१२२॥ सुलक्षविधमार्थानुमेतस्याः प्रव्यपादकाः । तदा प्रयेष्टिस्युवीमङ्गलान्यस्त्वहरः ॥१२२॥

हुए अपने दोनों स्तनकछश ही हों ॥१११॥ नौवें स्वप्नमें फूछे हुए कुमुद और कमछोंसे शोभा-यमान तालाइमें कोड़ा करती हुई दो मछलियाँ देखीं। वे मछलियाँ ऐसी मालूम होती थीं मानो अपने ( महदेवीके ) नेत्रोंको सम्बाई ही दिसला रही हो ॥११२॥ इसवें स्वप्नमें उसने एक सुन्दर तालाब देखा। उस तालाबका पानी तैरते हुए कमलोंकी केशरसे पीला-पीला हो रहा था जिससे ऐसा मालूम होता था मानो पिष्ठ हुए सुवर्णसे ही भरा हो ॥११३॥ ग्यारहवें स्वप्तमें उसने क्ष्मित हो बेला (तट) को उल्लघंन करता हुआ समुद्र देखा। उस समय उस समृद्रमें उठती हुई लहरोंसे कुछ-कुछ गम्भीर शब्द हो रहा था और जलके छोटे-छोटे कण उडकर उसके चारों ओर पड़ रहे थे जिससे ऐसा मालूम होता था मानो वह अट्टहास ही कर रहा हो।।११४।। बारहमें स्वप्नमें उसने एक ऊंचा सिंहासन देखा। वह सिंहासन सुवर्ण-का बना हुआ था और उसमें अनेक प्रकारके /चर्मकीले मणि लगे हुए थे जिससे ऐसा मालूम होता था मानो वह मेरु पर्वतके शिखरकी उत्कृष्ट शोभा ही धारण कर रहा हो ॥११५॥ तेरहर्वे स्वष्तमें उसने एक स्वर्गका विमान देखा। यह विमान बहुमूल्य श्रेष्ठ रहोंसे देदीप्यमान था और ऐसा मालूम होता था मानो देवींके द्वारा उपहारमें दिया हुआ, अपने पुत्रका प्रसृतिगृह ( उत्पत्तिस्थान ) ही हो ॥११६॥ चौदहवें स्वप्नमें उसने पृथिवीको भेदन कर ऊपर आया हुआ नागेन्द्रका भवन देखा। वह भवन ऐसा मालूम होता था मानो पहले दिखे हुए स्वर्गके विमानके साथ रेपर्घा करनेके लिए ही उद्यत हुआ हो ॥११७॥ पन्द्रहवें स्वप्नमें उसने अपनी उठती हुई किरणोंसे आकाशको पल्लियत करनेवाली रस्रोंकी राशि देखी। उस रस्रोंकी राशि-को मरुदेवीने ऐसा समझा था मानो पृथिवी देवीने उसे अपना खजाना ही दिखाया हो ॥११८॥ और स्रोछहवें स्वप्नमें उसने जलती हुई प्रकाशमान तथा धूसरहित अग्नि देखी। वह अग्नि ऐसी मेल्ट्रम होती थी मानो होनेवाले पुत्रका मूर्तिधारी प्रताप ही हो ॥११९॥ इस प्रकार सोलह स्वप्त देखनेके बाद उसने देखा कि सुवर्णके समान पीछी कान्तिका धारक और कॅचे कन्धोंवाला एक कॅचा बैस हमारे मुख-कमलमें प्रवेश कर रहा है ॥१२०॥

तदनन्तर वह बजते हुए बाजोंकी ध्वनिसे जग गयी और बन्दीजनोंके नीचे छिखे हुए मंगल-कारक मंगल-गीत सुनने लगी ॥१२१॥ उस समय मरुदेवीको सुख-पूर्वक जगानेके लिए, जिनकी बाणी अत्यन्त स्पष्ट है ऐसे पुण्य पाठ करनेवाले बन्दीजन उब स्वरसे नीचे लिखे अनुसार मंगल-

१. देध्यंम् १. अञ्चयत्तशब्दम् । ३. शोभाम् । ४. प्रसूतिगृहम् । ५. उपायनीकृत्यानीतम् । ६. ददर्श । ७. सप्तानियम् अग्निम् इति यावत् । ८. ऐक्षतं 'चाय् पूजायां च' । ९. अपश्यत् । १०. प्रकोधे नियुवतः ।

प्रकोधसमयोऽयं ते देवि सम्मुखमागतः । रचयन् वद्गिषिष्ठद्वेरक्वेरिवाअलिम् ॥१२६॥
विभावरी विभावयेषा द्धती विम्बमैन्द्वम् । जितं रबन्मुखकान्द्येव गक्रज्योत्स्नापरिच्छदम् ॥१२४॥
विच्छायतां गते चन्द्विक्वं मन्दीकृतादरम् । जगदानन्द्यरवयं विद्वद्धं त्वन्मुखाम्युजम् ॥१२५॥
दिगङ्गनामुखानीन्दुः संस्ट्रशन्नस्कुटैः करेः । आपिप्रच्छिषते नृनं प्रवसन्स्विपाङ्गनाः ॥१२६॥
तारातितियं क्योक्नि विरखं छक्ष्यतेऽश्वना । विप्रकोणेव हारश्रीर्यामिन्या गतिसंश्वमात् ॥१२७॥
स्यतेष कलमामन्द्रमितः सरसि सारसैः । स्तोतुकामैरिवास्मामिः समं व्वाक्नार्यमङ्गः ॥१२०॥
उ च्छ्वसत्कमलास्येवमित्रोऽधिगृह दीर्षिकम् । मदम्सी गायतीवोष्ट्यैरक्जिन्शु अमरारवैः ॥१२०॥
निशाविरहसंतप्तमितश्रकाङ्कयोर्युगम् । सरस्तरङ्गसंस्वर्शेरिदमाश्वास्यतेऽश्वना ॥१३०॥
रथाङ्गमिश्वनेरय प्रार्थते विश्वसन्तिशः । तोवमायासितैरन्तः करेरिन्दोविद्गिहिनः ॥१३०॥
दुनोति कृकवाकृणां ध्वनिरेष समुष्यरन् । कान्तासन्तवियोगार्किपिश्चनः कामिनां मनः ॥१३२॥
यदिन्दोः प्राप्तमानग्वस्य विदेशं स्वर्थाः करेशः । तथालीनं तमो नैशंविद्याक्षास्त्रानुद्योन्युले ॥१३३॥

पाठ पढ़ रहे थे।।१२२।। हे देवि, यह तेरे जागनेका समय है जो कि ऐसा मालूम होता है मानो कुछ-कुछ फूछे हुए कमलोंके द्वारा तुन्हें हाथ ही जोड़ रहा हो ॥१२३॥ तुन्हारे मुखकी कान्तिसे पराजित होनेके कारण ही मानो जिसकी समस्त चाँदनी नष्ट हो गयी है ऐसे चन्द्र-मण्डलको धारण करती हुई यह रात्रि कैसी विचित्र शोभायमान हो रही है।।१२४॥ हे देवि, अब कान्तिरहित चन्द्रमामें जगत्का आदर कम हो गया है इसिछए प्रफुल्लित हुआ यह तेरा मुख-कमल ही समस्त जगत्की आनिन्दत करे ॥१२५॥ वह चन्द्रमा छिपी हुई किरणों ( पक्षमें हाथों) से अपनी दिशारूपी श्रियोंके मुखका स्पर्श कर रहा है जिससे ऐसा मालूम होता है मानो परदेश जानेके छिए अपनी प्यारी सियोंसे आज्ञा ही छेना चाहता हो ॥१२६॥ ताराओंका समृह भी अब आकाशमें कहीं-कहीं दिखाई देता है और ऐसा जान पड़ता है मानो जानेकी जल्दीसे रात्रिके हारको शोभा ही टूट-टूटकर बिखर गयी हो ॥१२७॥ हे देवि, इधर तालाबोंपर ये सारस पक्षी मनोहर और गम्भीर शब्द कर रहे हैं और ऐसे मालूम होते हैं मानो मंगछ-पाठ करते हुए हम लोगोंके साथ-साथ तुम्हारी स्तुति ही करना चाहते हो ॥१२८॥ इधर घरकी बावड़ीमें भी कमलिनीके कमलरूपी मुख प्रफुक्तित हो गये हैं और उनपर भौरे शब्द कर रहे हैं जिससे ऐसा मालूम होता है मानो कमिलनी उश्च-स्वरसे आपका यश गा रही हो ॥१२९॥ इधर रात्रिमें परस्परके विरहसे अतिशय सन्तप्त हुआ यह चकवा-चकवीका युगल अब तालाबकी तरंगोंके स्पर्शसे कुछ-कुछ आस्वासन प्राप्त कर रहा है ॥१३०॥ अतिशय दाह करने-बाली चन्द्रमाकी किरणोंसे हृदयमें अत्यन्त दुःखी हुए चकवा-चकवी अब मित्र (सूर्य) के समा-गमकी प्रार्थना कर रहे हैं, भावार्थ-जैसे जब कोई किसीके द्वारा सताया जाता है तब वह अपने मित्रके साथ समागमकी इंच्छा करता है बैसे हो चकवा-चकवी चन्द्रमाके द्वारा सताये जानेपर मित्र अर्थात् सूर्यके समागमकी इच्छा कर रहे हैं।।१३१।। इधर बहुत जल्दी होनेवाले स्त्रियोंके वियोगसे उत्पन्न हुए दुःखकी सूचना करनेवाली मुगौंकी तेज आवाज कामी पुरुषोंके मनको सन्ताप पहुँचा रही है ॥१३२॥ झान्तस्वभावी चन्द्रमाकी कोमछ किरणोंसे रात्रिका जो अन्धकार

१. ईषद् विकसित । २. परिकरः । ३. विकसितम् । ४. अनुनापितुमिच्छति । ५. गच्छन् । ६. शब्दो । '६ शब्दे' । ७. त्वा त्वाम् । ८. आम्नात अभ्यस्त । त्वामात्तमञ्ज्ञलैः अ०, प०, म०, ल० । ९. विकसत्कमलानना । १०. गृहदोधिकायाम् । ११. सूर्यसमीपम् सहायसमीपं वा । १२. परितापयित 'टुदु परितापे' । १३. न नाशितम् । १४. निशासा इदम् । १५. रवौ ।

तमः सार्वरमुद्धिय कर्रमांनोरुदेश्यतः । सेनेबाग्रेसरी सम्भ्या स्कुरत्येषानुरागिणी ॥१३४॥

मित्रमण्डलमुद्देश्वरिद्दमातनुते द्वयम् । विकासमिन्निनीषण्डे ग्लानि च कुमुद्दानरे ॥१३५॥

विकस्वरं समालोक्य पश्चिन्याः पङ्कजाननम् । सास्येव परिम्लानि प्रयात्येष कुमुद्दती ॥१३६॥
पुरः प्रसारयन्तुन्दैः करानुद्याति मानुमान् । प्राचीदिगङ्कनागर्मात् तेजागर्मः इवार्षकः ॥१३७॥
लक्ष्यते निषधोत्संगे मानुरारक्षमण्डलः । पुञ्जीकृत इदैकत्र सान्ध्यो रागः सुरेश्वरः ॥१३८॥
तमो विश्वसुद्धत् चक्रवाकपरिक्लमः । प्रथोधितान्त्रिनी मानौ जन्मनीन्निलितं जगत् ॥१३९॥
समन्ताद्यवत्येष प्रमाते शिक्षरो मस्त् । कमलामोदमाकर्षन् प्रकुल्लाद्विजनीवनात् ॥१४०॥
इति प्रस्वष्ट एवार्य प्रयोधसमयस्तव । देवि मुञ्जाधना तन्धं शुन्ति हंसीव सेकतम् ॥१४४॥

सुप्रातमस्तु ते नित्यं कल्याणशतभाग्यव । प्राचीवार्कं प्रसोषीष्टाः पुत्रे ग्रेलोक्यदीपकम् ॥१४४॥
स्वप्रतादेशनादेव प्रबुद्धा प्रभारतं पुनः । प्रवोधितेत्यद्शंत् सा संप्रमोदमयं जगन् ॥१४३॥
प्रवुद्धा च शुभस्वप्नदर्शनानन्दनिभरात् । तनुं कण्टिकतामृहं सान्तिर्जाव विकासिनी ॥१४४॥

नष्ट नहीं हो सका था वह अब तेज किरणवाले सूर्यके उदयके सम्मुख होते ही नष्ट हो। गया है ॥१३३॥ अपनी किरणोंके द्वारा रात्रि सम्बन्धी अन्धकारको नष्ट करनेवाला सूर्व आगे चलकर ं उदित होगा परन्तु उससे अनुराग (प्रेम और छार्छा) करनेवाछी सन्ध्या पहलेसे ही प्रकट हो गयी है और ऐसी जान पड़ती है मानी सूर्यहर्षी सेनापतिकी आगे चलनेवाली सेना ही हो ॥१२४॥ यह उदित होता हुआ सूर्यमण्डल एक सोथ दो काम करता है-एक तो कमलिनियोंके समृहमें विकासको विस्तृत करतो है और दूसरा कुमुदिनियोंके समूहमें म्छानताका विस्तार करता है ।।१३५।। अथवा कमलिनीके कमलह्रपी मुखको प्रफुल्लित हुआ देखकर यह कुमुदिनी मानो ईर्ष्यासे म्लानताको प्राप्त हो रही है ॥१३६॥ यह सूर्य अपने ऊँचे कर अर्थान् किरणोको ( पक्षमें हाथों-को) सामने फैलाता हुआ उदित हो रहा है जिससे ऐसा मालूम होता है मानो पूर्व दिशारूपी स्त्रीके गर्भेसे कोई तेजस्वी वालक ही पैदा हो रहा हो ॥१३०॥ निषध पर्वतके समीप आरक (लाल) मण्डलका धारक यह सूर्य ऐसा जान पड़ता है मानो इन्द्रोंके द्वारा इकट्टा किया हुआ सब सन्ध्याओंका राग (छालिमा) ही हो ॥१३८॥ सूर्यका उदय होते ही समस्त अन्धकार नष्ट हो गया, चकवा-चकवियोंका क्लेश दूर हो गया, कमेलिनी विकसित हो गर्या और सारा जगत् प्रकाशमान हो गया ॥१३९॥ अब प्रभातके समय फुटे हुए कम्छिनियोंके वनसे कम्छोंकी सुगन्ध यहण करता हुआ यह शीतल पवन सब ओर वह रहा है ॥१४०॥ इसलिए हे देव, स्पष्ट ही यह तेरे जागनेका समय आ गया है। अतएव जिस प्रकार हंसिनी बालूके टीलेकी छोड़ देती है उसी प्रकार तू भी अब अपनी निर्मेख शय्या छोड़ ॥१४४॥ तेरा प्रभाव सदा मंगलमय हो, तू सेकड़ों कल्याणोंको प्राप्त हो और जिस प्रकार पूर्व दिशा सूर्यको उत्पन्न करती है उसी प्रकार तू भी तीन छोकको प्रकाशित करनेवाछे पुत्रको उत्पन्न कर ॥१४२॥ यद्यपि वह सरुदेवी स्वप्न देखनेके कारण, बन्दीजनोंके मंगल-गानसे बहुत पहरूं ही जाग चुकी थी, तथापि उन्होंने उसे फिरसे जगाया । इस प्रकार जागृत होकर उसने समस्त संसारको आनन्दमय देखा॥१४३॥ शुभ स्वप्न देखनेसे जिसे अत्यन्त आनन्द हो रहा है ऐसी जागी हुई मरुदेवी फूळी हुई कमिलनीके समान कण्टकित अर्थात् रोमांचित (पक्षमें काँटोंसे ब्याप्त) शरीर धारण कर रही थी ॥१४४॥

रै. खण्डे अ०, म०, द०, स०, छ०। २. विकसनशीलम्। ३. विधुतः स०, ल०। ४. उदयेन। ५. प्रकाशितम्। ६. आवानि। ७. शोभनं प्रातःकर्यं यस्याह्मः तन्। ८. 'प् प्राणिप्रमत्रे' लिङ्। ९. निर्भरा ल०।

ततस्तद्दर्गनानन्दं वोहुं स्वाङ्गेष्त्रवाक्षमां। कृतमङ्गकनेपश्या सा भेजे पत्युरन्तिकम् ॥१४४॥ दिवाच वामिनीमारो पश्चिमे सुखनिद्विता। भद्राभं बोदरा स्वप्नानिमानत्यज्ञतोदयान् ॥१४४॥ गजेन्त्रभवदाताङ्गं वृषमं दुन्दुनिस्वनम् । सिह्मुक्जिताद्रयमं कश्मीं स्नाप्यां सुरद्विपैः ॥१४४॥ गजेन्त्रभवदाताङ्गं वृषमं दुन्दुनिस्वनम् । सिह्मुक्जिताद्रयमं कश्मीं स्नाप्यां सुरद्विपैः ॥१४४॥ दामिनीं कम्बमानं से भीतांशुं ग्रोतिताम्बरम् । प्रोत्तम्बन्निवन्तुं बन्धुरं स्वयुरमकम् ॥१४४॥ कलसावस्ताप्णीं सरः स्वच्छाम्ब साम्बजम् । वाराधिं श्चिमतावर्त्तं सिंहं मासुरमासनम् ॥१५५॥ विमानमापतत् स्वर्गाद् भुवो मेवनसुद्भवत् । रसराधिं स्फुरद्रिम ज्यलनं प्रज्वलद्युतिम् ॥१५५॥ वद्दैतेषां फलं दंव ग्रुश्रूषा मे विवर्दते । अपूर्वदर्शनात् कस्य न स्यात् कौतुकवन्मनः ॥१५३॥ अधासावविद्यस्वपनसर्फलः । प्रोवाख तत्फलं देव्यै कसद्द्यनदीधितः ॥१५४॥ श्र्णु देवि महान् पुत्रो भविता ते गजेक्षणात् । समस्तसुवनज्येष्ठो महावृषमदर्शनात् ॥१५४॥ सिहेनानन्त्रवीयोऽसौ दाम्ना सद्दर्भतीर्यक्त् । क्ष्यामिवेकमासासौ मेरोर्म्ष्न सुरोत्तमेः ॥१५५॥ सिहेनानन्त्रवीयोऽसौ दाम्ना सद्दर्भतीर्यकृत् । क्ष्यामिवेकमासासौ मेरोर्म्ष्न सुरोत्तमेः ॥१५५॥ प्रोन्दुना जनाह्वादी मास्वतां मास्वरमुतिः । कुम्माम्यां निधिमानी स्यात् सुत्वी मास्वयुगेक्षणात्॥१५७॥ सरसा कक्षणोदासी सोऽव्धिन केवली मवेत् । सिद्वासनेन साम्राज्यमवापस्यति जगद्रपुदः ॥१५५॥ सरसा कक्षणोदासी सोऽव्धिना केवली मवेत् । सिद्वासनेन साम्राज्यमवापस्यति जगद्रपुदः ॥१५५॥

तदनन्तर वह मरुदेवी स्वप्न देखनेसे उत्पन्न हुए आनन्दको मानो अपने शरीरमें धारण करनेके लिए समर्थ नहीं हुई थी इसीलिए वह मंगलमय स्नान कर और वसाभूषण धारण कर अपने पतिके समीप पहुँची ।।१४४।। उसने वहाँ जाकर उचित विनयसे महाराज नाभिराजके दर्शन किये और फिर सुखपूर्वक बैठकर, राज्यसिंहासनपर बैठे हुए महाराजसे इस प्रकार निवेदन किया !!१४६॥ हे देव, आज मैं सुलसे सो रही थी, सोते ही सोते मैंने रात्रिके पिछर्ले भागमें आश्चर्यजनक फल देनेवाले वे सोलह स्वप्न देखे हैं।।१४७। स्वच्छ और सफेद शरीर धारण करनेवाला ऐरावत हाथी, दुन्दुभिके समान शब्द करता हुआ बैल, पहाड़की चोटीको उल्लंघन करनेवाला सिंह, देवोंके हाथियों-द्वारा नहलायी गयी लक्ष्मी, आकाशमें लटकती हुई दो मालाएँ, आकाशको प्रकाशमान करता हुआ चन्द्रमा, उदय होता हुआ सूर्य, मनोहर मछित्योंका युगल, जलसे भरे हुए दो कलश, स्वच्छ जल और कमलोंसे सहित सरोवर, क्षुभित और भेंबरसे युक्त समुद्र, देवीप्यमान सिंहासन, स्वर्गसे आता हुआ विमान, पृथिवीसे प्रॅकट होता हुआ नारोन्ट्रका भवन, प्रकाशमान किरणोंसे शोभित रब्रोंकी राशि और जलती हुई देटीप्यमान अग्नि। इन सोछह स्वप्नोंको देखनेके बाद हे राजन्, मैंने देखा है कि एक सुवर्णके समान पीछा बैछ मेरे मुखमें प्रवेश कर रहा है। हे देव, आप इन स्वप्नॉक, फल कहिए। इनके फल सुननेकी मेरी इच्छा निरन्तर बढ़ रही है सो ठीक ही है अपूर्व बस्तुके देखनेसे किसका मन कौतुक-युक्त नहीं होता है ? ॥१४८-१४३॥ तदनन्तर, अवधिज्ञानके द्वारा जिन्होंने स्वप्नोंका उत्तम फल जान लिया है और जिनको दौतोंकी किरणें अतिशय शोभायमान हो रही हैं ऐसे महाराज नाभिराज मरुदेवीके छिए स्वप्नोंका फल कहने लगे।।१४४॥ हे देवि, सुन, हाथीके देखनेसे तेरे उत्तम पुत्र होगा, उत्तम बैंड देखनेसे वह समस्त छोकमें ज्येष्ट होगा ।१४४॥ सिंहके देखनेसे वह अनन्त बढ़से युक्त होगा, मालाओं के देखनेसे समीचीन धर्मके तीर्थ (आम्नाय) का चलानेवाला होगा, लक्ष्मीके देखनेसे वह सुमेर पर्वतके मस्तकपर देवोंके द्वारा अभिषेकको प्राप्त होगा ॥१४६॥ पूर्ण चन्द्रमाके देखनेसे समस्त लोगोंको आनन्द देनेवाला होगा, सूर्यके देखनेसे देदी व्यमान प्रभाका धारक होगा, दो कलश देखनेसे अनेक निधियोंको प्राप्त होगा, मछिलयोंका युगल देखनेसे सुखी होगा।।१४अ। सरोवरके देखनेसे अनेक लक्षणोंसे शोभित होगा, समुद्रके देखनेसे केवली होगा, सिंहासनके देखनेसे जगन्का गुरु होकर साम्राज्य-

१. वृषं दुन्दुभिनिःस्वनम् अ०, प०, स०, द०, म०, ल० । २. भूभे: सकाशात् । ३. नागालयम् । ४. प्राप्स्यति । —माप्तोऽसौ अ०, प०, स०, म०, ल० ।

स्वविमानावलोकेन स्वर्गाद्वतरिष्यति । फणीन्द्रमवनाकोकात् सोऽविधिज्ञानकोचनः ॥१५९॥ गुणानामाकरः प्रोचद्वतराशिनिशामनात् । कमेन्थन धगप्येष निर्धूमण्यलनेक्षणात् ॥१६०॥ वृषभाकारमादाय भवत्यास्यप्रवेशनात् । स्वद्गमें वृषमो देवः स्वमाधास्यति निर्मले ॥१६९॥ इति तद्वचनाद् देवी देधे रोमाश्चितं वपुः । हर्षाङ्कुरैरिवाकीण परमानन्दनिर्मरम् ॥१६२॥ तदाप्रश्रति सुत्रामकासनात्ताः सिथेविरं । दिक्कुमार्थोऽनुषारिण्यः तस्कालोचितकर्ममिः ॥१६२॥

को प्राप्त करेगा ।। १४८ ।। देवोंका विमान देखनेसे वह स्वर्गसे अवतीर्ण होगा, नागेन्द्रका भवन देखनेसे अवधि-ज्ञान रूपी छोचनोंसे सहित होगा ॥ १४९ ॥ चमकते हुए रत्नोंकी राशि देखनेसे गुणोंकी खान होगा, और निर्धूम अग्निके देखनेसे कर्मरूपी इन्धनको जलानेवाला होगा ।। १६० ।। तथा तुम्हारे मुखमें जो वृषभने प्रवेश किया है उसका फल यह है कि तुम्हारे निर्मल गर्भमें भगवान् वृषभदेव अपना शरीर धारण करेंगे ॥ १६१ ॥ इस प्रकार नामिराजके वचन सनकर उसका सारा शरीर हर्षसे रोमांचित हो गया जिससे ऐसा जान पड़ता था मानो परम आनन्दसे निर्भर होकर हर्षके अंकुरोंसे ही ज्याप्त हो गया हो ॥ १६२ ॥ [ \*जब अवसर्पिणी कालके तीसरे सुषमदुःषम नामक कालमें चौरासी लाख पूर्व तीन वर्ष आठ माह और एक पक्ष बाकी रह गया था तब आषाढ़ कृष्ण द्वितीयाके दिन उत्तरापाढ़ नक्षत्रमें वज-नाभि अहमिन्द्र, देवायुका अन्त होनेपर सर्वार्थसिद्धि विमानसे च्युत होकर महदेवीके गर्भमें अवर्ताणे हुआ और वहाँ सीपके सम्पुटमें मोतीकी तरह सब बाधाओं से निर्मुक्त होकर स्थित हो गया ।।१-३।। उस समय समस्त इन्द्र अपने-अपने यहाँ होनेवाले चिह्नोंसे भगवान्के गर्भावतारका समय जानकर वहाँ आये और सभीने नगरकी प्रदक्षिणा देकर भगवान्के माता-पिताको नमस्कार किया ॥४॥ सौधर्म स्वर्गके इन्द्रने देवोंके साथ-साथ संगीत प्रारम्भ किया। उस समय कहीं गीत हो रहे थे, कहीं वाजे बज रहे थे और कहीं मनोहर नृत्य हो रहे थे ॥४॥ नाभिराजके महलका ऑगन स्वर्गलोकसे आये हुए देवोंके द्वारा खचाखच भर गया था । इस प्रकार गर्भकल्याणकका उत्सव कर वे देव अपने-अपने स्थानींपर वापस चले गये।।६।। ] उसी समयसे छेकर इन्द्रकी आज्ञासे दिक्कुमारी देवियाँ उस समय होने योग्य कार्योके द्वारा दासियोंके समान मरुदेवीकी सेवा करने लगी।।१६३॥

क्रोप्टिकके भोतरका पाठ अब, पब, दब, सब, मब और छव प्रतिके आधारपर दिया है। कर्णाटककी 'तब' 'बब' तथा 'ट' प्रतिमें यह पाठ नहीं पाया जाता है।

१. दर्शनात् । २. कर्मन्धनहरोऽप्येष अ०, प० । ३. कर्मन्धनदाही । ४. भवत्यास्य तब मुख । ५. स्वम् आत्मानम् । ६. धारियव्यति । ७. दध्ने प० । ८. १६२६लोकादनन्तरम् अ०, प०, स०, द०, म०, ल० पृस्तकेष्वधस्तनः पाठोऽधिको दृश्यते । अयं पाठः 'त० व०' पृस्तकयोनिस्ति । प्रायेणाग्येष्यि कर्णाटकपृस्तकेषु नास्त्ययं पाठः । कर्णाटकपृस्तकेष्वज्ञातेन केनित्त् कारणेन तृटितोऽप्ययं पाठः । प्रकरणसंगत्यर्थमावश्यकः प्रतिभाति । स च पाठ ईवृशः—एष श्लोको हरिषंशपुराणस्याश्रष्टमसर्गे सन्तनवित्तमः श्लोको वर्तते । तृतीयकालन्येपेऽसावशीतिश्चनुष्ठत्तरा । पूर्वलकास्त्रिवर्गाटमासपद्मयुतास्तदा ॥१॥ अवतीर्य युगाद्यन्ते ह्याखिलायंविमानतः । आपादासितपक्षस्य द्वितीयायां सुरोत्तमः ॥२॥ उत्तरापादनक्षत्रे देथ्या गर्भसमाधितः । स्थितो यद्या विवाधोऽसौ मौतितकं शुनितसम्पृटे ॥३॥ जात्वा तदा स्विन्तक्तेन सर्वेष्ट्यागुः सुरेश्वराः । पुष्ठं प्रदक्षिणीकृत्य तद्गुष्टंश्य वयन्दिरे ॥४॥ संगीतकं समारव्यं विद्यणा हि सहामरैः । ववचिद्गीतं ववचिद्वाद्यं क्वचिन्नृत्यं मनोहरम् ॥५॥ तत्प्राङ्गणं समाकान्तं नाकलोकौरिहागतैः । कृत्वागर्भककल्याणं पुनर्जग्रुपंथायथम् ॥६॥ अयं पाठः 'प' पुस्तकस्यः । 'द' पुस्तके द्वितीयश्लोकस्य 'युगाद्यन्ते' इत्यस्य स्थाने 'सुरायन्ते' इति पाठो विद्यते तस्य सिद्धिश्च संस्कृतटोकाकारेण शकन्ववादित्वात् परक्षपं विधाय विहिता । 'ब०, स०' पुस्तकयोनिम्नाङ्कितः पाठोऽस्ति प्रथमदितीयश्लोकस्थाने—'पूर्वलक्षेषु कालेऽसौ शेषे चतुरशीतिके । तृतीये हि त्रिवर्णाच्यासपक्षयुते सिति ॥१॥ आधाद्यस्ति तत्रक्षयुत्वा ह्याखलार्थविमानतः । आधाद्यासितपक्षस्य द्वितीयायां सुरोत्तमः ॥२॥) ९ भ्रेटशः ।

श्रीद्दंशितिश्र कंतिश्र बुद्धिलक्ष्म्यो च देवताः । श्रियं लजां च ध्रेयं च स्तुतिबोधं च बेमवम् ॥१६४॥ तस्यामाद्रपुरम्यणंवर्तिन्यः स्वानिमान् गुणान् । तस्यंस्काराच्च सा रंजे संस्कृतेवानिना मणिः ॥१६४॥ तस्यामाद्रपुरम्यणंवर्तिन्यः स्वानिमान् गुणान् । तस्यंस्काराच्च सा रंजे संस्कृतेवानिना मणिः ॥१६४॥ तस्यस्याः परिचर्यायां गर्मशोधनमादितः । प्रचकुः छुचिमिर्द्रश्यैः स्वर्गकोकादुपाहृतैः ॥१६४॥ स्वभावनिर्मला चात्रीं भूयस्तामिर्विशोधिता । सा छुचिस्फिटिकेनेच घटिताक्षी तद्य बभौ ॥१६७॥ काश्चिन्मज्ञल्धारिण्यः काश्चित्तम्बृलदायिकाः । काश्चिन्मज्ञनपालिन्यः काश्चित्ताक्षासन् प्रसाधिकाः ॥१६८॥ काश्चिन्महानसे युक्ताः शदयाविरचने पराः । वपदसंवाहने काश्चित् काश्चित्तमास्यकृपाचरन् ॥१६९॥ प्रमाधनविधौ काचित् स्पृशन्ती तन्मुलाम्बुजम् । सानुरागं न्यभात् सौरी प्रभेवादजं सरोत्हः ॥१७०॥ ताम्बृलदायक्षी काचित् स्पृशन्ती तन्मुलाम्बुजम् । श्वाध्यासितशालामा लतेवामरकामिनी ॥१७०॥ काचिद्रामरणान्यस्य ददती सृदुपाणिना । विवमौ कल्पवस्त्रीव शालामोद्रिन्नभूष्वाः ॥१७०॥ वासः क्षीमं स्वो दिव्याः सुमनोमअरीरिप । तस्य समर्पयामासुः काश्चित् कस्पकृता इव ॥१७३॥ काचित् सौगन्धिकाद्वृतिहरेकरमुलेपनेः । स्वकरस्यैः कृतामोद्वाद् भान्धेवृक्तिस्वारुचस्य ॥१०४॥ काचित् सौगन्धिकाद्वृतिहरेकरमुलेपनेः । स्वकरस्यैः कृतामोद्वाद्वित्वारुचस्य ॥१०४॥

श्री, ही, धृति, कीर्ति, बुद्धि और लक्ष्मी इन पट्कुमारी देवियोंने मरुदेवीके समीप रह-कर उसमें क्रमसे अपने-अपने शोभा, लजा, धैर्य, स्तुति, बोध और विभूति नामक गुणोंका संचार किया था। अर्थात् श्री देवीने मरुदेवीकी शोभा यदा दी, ही देवीने छजा बढ़ा दी, धृति देवीने धैर्य बढ़ाया, कीर्ति देवीने स्तुति की, बुद्धि देवीने बोध (ज्ञान) को निर्मेख कर दिया और लक्ष्मी देवीने विभूति बढ़ा दी। इस प्रकार उन देवियोंके सेवा-संस्कारसे वह महदेवी ऐसी सुरोभित होने छगी थी जैसे कि अग्निके संस्कारसे मणि सुरोभित होने छगता है ॥१६४-१६४॥ परिचर्या करते समय देवियोंने सबसे पहले स्वर्गसे लाये हुए पित्र पदार्थीके द्वारा माताका गर्भ शोधन किया था।।१६६॥ वह माता प्रथम तो स्वभावसे ही निर्मेख और सुन्दर थी इतने-पर देवियोंने उसे विशुद्ध किया था। इन सब कारणोंसे वह उस समय ऐसी शोभायमान होने लगी थी मानो उसका शरीर स्फटिक मणिसे ही बनाया गया हो ॥१६७॥ उन देवियोंमें कोई तो माताके आगे अष्ट मंगलद्रव्य धारण करती थीं, कोई उसे ताम्बूल देती थीं, कोई स्नान कराती थीं और कोई वसाभूषण आदि पहनाती थीं ॥१६८॥ कोई भोजनशालाके काममें नियुक्त हुई, कोई शय्या बिछानेके काममें नियुक्त हुई, कोई पैर दाबनेके काममें नियुक्त हुई और कोई तरह-तरहकी सुगन्धित पुष्पमालाएँ पहनाकर माताकी सेवा करनेमें नियुक्त हुई ॥१६९॥ जिस प्रकार सूर्यकी प्रभा कमलिनीके कमलका स्पर्श कर उसे अनुरागसहित ( छाछोसहित ) कर देती है उसी प्रकार शृङ्गारित करते समय कोई देवी महदेवीके मुखका स्पर्श कर उसे अनुरागसहित (प्रेमसहित ) कर रही थी ॥१७०॥ ताम्बूछ देनेवाली देवी हाथमें पान लिये हुए ऐसी सुशोभित होती थी मानो जिसकी शासाके अप्रभागपर तोता बैठा हो ऐसी कोई लता ही हो ॥१७१॥ कोई देवी अपने कोमल हाथसे माता के लिए आभूषण दे रही थी जिससे वह ऐसी शोभायमान हो रही थी मानो जिसकी शास्त्रके अग्रभागपर आभूषण प्रकट हुए हों ऐसी कल्पलता ही हो । १९७२।। मरुदेवीके लिए कोई देवियाँ कल्पलताके समान रेशमी वस्त्र दे रही थीं, कोई दिष्य मालाएँ दे रही थीं ॥१७३॥ कोई देवी अपने हाथपर रखे हुए सुगन्धित द्रव्योंके विलेपनसे मरुदेवीके शरीरको सुवासित कर रही थी। विलेपनकी सुगन्धिके

१. आतीतैः । २. अलङ्कारे नियुक्ताः । ३, पादमर्दने । ४. उपचारमकुर्वन् । ५. अलंकारविधाने । ६. सूर्यस्येयं सौरी । ७. सरोजिन्याः । सरोवरे प० । —वान्तं सरोहहम् म० । —वान्त्रसरोहहम् अ० । ८. ताम्बूल-दायिनी द०, स०, म०, छ० । ९. उद्भिन्न उद्भूत । १०. दुकूलम् । ११. सौगन्धिकाः सोगन्ध्याः । सौगन्धिकाहृत सुगन्धसमूहाहूत । 'कविन्द्स्यिचिताच्च ठणोति ठणि' अथवा 'सुगन्धाहूतविनयादिभ्यः' इति स्वार्थे ठण । १२. गन्धसमष्टिः । गन्धद्रव्यकरणप्रतिपादकशास्त्रविशेषः ।

अक्रवशाविशो काश्चिद् स्वातासिकता वसुः । सरस्व इव विश्वस्तपाठीनाः सुरयोषितः ॥१७५॥ संममार्जुर्गद्दी काश्चिद् विश्वस्तपाठीनाः सुरयोषितः ॥१७५॥ संममार्जुर्गद्दी काश्चिद् विश्वस्तपाठीनाः । १०५॥ कुर्वन्ति स्मापराः सान्य चन्द्रन्थ्छटयोश्चित्ताम् । श्वितिमार्याश्चिरन्याः निर्ममार्जुरतन्त्रताः ॥१७७॥ कुर्वते विविवन्यासं रत्नचुर्णैः पुरोऽपराः । पुत्रौक्षद्वस्त्रस्यम्यास्ततामोदेर्णुशालिनाम् ॥१७८॥ काश्चिद्विवानुमायाः अच्छन्नविभवः । निर्मागैक्षितिरेनामनारतमुपाचरत् ॥१७९॥ प्रमातरिकतां काश्चिद् द्वानास्त्रपुर्विकत्त्रम् । सीदामिन्य इवानिन्युव्वितं विवतं च यत् ॥१८०॥ प्रमातरिकतां काश्चिद् द्वानास्त्रपुर्विकत् । सीदामिन्य इवानिन्युव्वितं विवतं च यत् ॥१८०॥ काश्चिदन्तितं देव्यो देव्ये दिव्यानुमायतः । स्वत्रमंश्चक्माहारं भूषां चास्यै सम्पर्यन् ॥१८२॥ वित्रविद्यासमार्वे हित्यानुमायतः । यत्नेन रक्ष्यतां देवीस्त्रपुर्वितरमुदाहरम् ॥१८२॥ गतेष्वंश्चकसंधानमार्वे सितैष्यासनां इतिम् । । विश्वतेषु परितः सेवां खक्रस्याः सुरान्ननाः ॥१८३॥ काश्चिद्विकत्रमंतिः ॥१८५॥ काश्चित्वासम्यस्वितिकिकमंतिः । भन्यस्यन्यस्यान्तिः काश्चिद्वर्ये रक्षासुपक्षित्पर्वे ॥१८५॥ काश्चित्वासमासुविविविकरमंतिः । भन्यस्यन्यस्यस्यान्तिः काश्चित्रस्य रक्षासुपक्षित्रप्रे ॥१८५॥

कारण उस देवीके हाथपर अनेक भौरे आकर गुंजार करते थे जिससे वह ऐसी मालूम होती थी मानो सगन्धित द्रव्योंकी उत्पत्ति आदिका वर्णन करनेवाले गन्धशासकी युक्ति ही हो ॥१७४॥ माताकी अंग-रक्षाके छिए हाथमें नंगी वळवार धारण किये हुई कितनी ही देवियाँ ऐसी शोभायमान होती थीं मानो जिनमें मक्कियाँ चल रही हैं पेसीसरसी (तर्ज्या) ही हां ॥१७४॥ कितनी ही देवियाँ पुष्पकी परामसे भरी हुई राजमहरूकी भूमिकी बुहार रही थी और उस परागकी सगन्धसे आकर इक्ट्रे हुए भीरोंको अपने स्तन दकनेके वससे उडाती भी जाती थीं ॥१७६॥ कितनी ही देवियाँ आलस्यरहित होकर प्रश्निकी गीले कपड़ेसे साफ कर रही थीं और फितनी ही देवियाँ घिसे हुए गाढ़े चन्दनसे पृथिवीको सीच रही थी।।१७७। कोई देवियाँ माताके आगे रत्नोंके चूर्णसे रंगावळीका विन्यास करती थीं - रंग-विरंगे चौक पूरती थीं, बेळ-बूटा खींचती थीं और कोई सुलन्ध कैंडानेबाडे, कल्पवृक्षोंके फूडोंसे माताकी पूजा करती थीं-उन्हें फूलोंका उपहार देतो थीं ॥१७८॥ **कितनी** ही देवियाँ अपना शरीर छिपाकर दिज्य प्रभाव दिखलाती हुई योग्य सेवाओंके द्वारा निरन्तर भाताकी अश्रुषा करती थीं ॥१७९॥ बिजलीके समान प्रभासे चमकते हुए झरीरको घारण करनेवाली कितनी ही देवियाँ माताके योग्य और अच्छे लगनेवाले पदार्थ लाकर उपस्थित करती थीं ॥१८०॥ कितनी ही देवियाँ अन्तर्हित होकर अपने दिव्य प्रभावसे माताके छिए माछा, वस, आहार और आभूषण आदि देती थी ॥१८१॥ जिनका शरीर नहीं दिख रहा है ऐसी कितनी ही देवियाँ आकाशमें स्थित होकर बड़े जोरसे कहती थीं कि माता मरुदेवीकी रक्षा बढ़े ही प्रयत्नसे की जाये ॥१८२॥ जब माता चलती थीं तब वे देवियाँ उसके वसोंको कुछ ऊपर उठा छेती थीं, जब बैठती थीं तब आसन लाकर उपस्थित करती थीं और जब खड़ी होती थीं तब सब ओर खड़ी होकर उनकी सेवा करती थीं।।१८३।। कितनी ही देवियाँ रात्रिके प्रारम्मकालमें राजमहलके अग्रमागपर अतिशय चमकीले मणियोंके दीपक रखती थीं। दे दीपक सब ओरसे अन्धकारको नष्ट कर रहे थे ॥१८४॥ कितनी ही देवियाँ सायंकालके समय योग्य वस्तुओं के द्वारा माताकी आरती उतारती थी, कितनी ही देवियाँ दृष्टिदोष दूर करनेके लिए उतारना उतारती थीं और कितनी ही

१. प्रोक्षिताम्, सिक्शमित्यर्थः । २. रङ्गबिलर्थनाम् । ३. कल्पवृक्षाणाम् । ४. मनुष्यवेह्धारिणः । ५. बन्तर्थानं गताः । ६. वदन्ति स्म । ७. गमनेषु । ८. वस्त्रप्रसरणम् । ९. उपवेशनेषु । १०. पीठानयनम् । ११. स्थानेषु । १२. ज्यालयन्ति स्म । १३. प्रासायाप्रमावद्धः । १४. न्यसन्ति स्म । १५. निक्षिपन्ति स्मेत्यर्थः । न्युणसयम् द०, स०, म०, ८० । उपक्षणं रात्रिमुखे ।

निस्यज्ञागरितैः काश्चित् निमेषास्तरकोचनाः । यद्वासांविकते निकां तां देव्यो विश्वतायुधाः ॥१८६॥ कदाचित्रस्यकंकोमिर्यनकीडामिरन्यदा । कशिगोण्डीमिरन्येखुद्देश्यस्तर्य शति दशुः ॥१८७॥ कदाचिद् गीतगोण्डीमिर्वाखगोण्डीभिरन्यदा । किशिचन्त्रयगोण्डीभिर्देश्यस्तरं पर्शु पासत्त ॥१८८॥ काश्चित् गेशणगोष्ठीचु सकीस्त्रात्तिस्त्रवः । वर्धमानस्त्रयेतेदः साक् गहाराः सुराक् गनाः ॥१८९॥ काश्चित्रप्तितेदेने रेजिरे कृतरेचकाः । नमोरक्षे विस्त्रास्त्रयः सीदामिन्य इवोद्रचः । ॥१९०॥ काश्चित्रपत्तिः स्थानैकं भुविक्षित्तवाहवः । शिक्षमाणा इवानक्राद् धनुवेदं विस्तरा ॥१९१॥ पुष्पाअस्ति किरन्त्रेको परितो रक्षमण्डस्म । मद्द्रप्रहमावेदो योक्तुकामेव स्विता ॥१९१॥ पुष्पाअस्ति किरन्त्रेको परितो रक्षमण्डस्म । मद्द्रप्रहमावेदो योक्तुकामेव स्विता ॥१९२॥ वद्रशेषसरोजातमुकुस्त्रानि चक्रियरे । अनुन्तितुमेतासामिव तृत्तं कृत्वस्त्रत् ॥१९२॥ भपाक्रशरसन्थानैभूस्ताच्यकर्षणैः । अनुन्तितुमेतासामिव तृत्तं कृत्वस्त्रत् ॥१९४॥ स्मितसुद्धिन्तदन्तांखु पात्र्यं कस्त्रनाकृत्वमा । साथाञ्जविक्षतं चश्चः सस्यश्च परिक्रमः ॥१९५॥ इतीदमन्यद्प्यासां धन्तेऽनक्त्रशराक्षताम् । किमकं संगतं मोने विक्रसतां गितः ॥१९६॥ इतीदमन्यद्प्यासां धन्तेऽनक्त्रशराक्रताम् । किमकं संगतं स्वाविक्षताः माने विक्रसतां भावेदः ॥१९६॥

देवियाँ मन्त्राक्षरोंके द्वारा उसका रक्षाचन्धन करती थीं ॥१८५॥ निरन्तरके जागरणसे जिनके नेत्र टिमकाररहित हो गये हैं ऐसी कितनी ही देवियाँ रातके समय अनेक प्रकारके हथियार धारण कर माताकी सेवा करती थीं अथवा उनके समीप बैठकर पहरा देती थीं ॥१८६॥ वे देवांगनाएँ कभी जलकीड़ासे और कभी वनकीड़ासे, कभी कथा-गोष्ठीसे (इकट्टे बैठकर कहानी आदि कहनेसे) उन्हें सन्तुष्ट करती थीं ॥१८७॥ वे कभी संगीतगोष्ठीसे, कभी बादित्रगोष्ठीसे और कभी नृत्यगोष्ठीसे उनकी सेवा करती थीं ॥१८८॥ कितनी ही देवियाँ नेत्रोंके द्वारा अपना अभिप्राय प्रकट करनेवाली गोष्टियोंमें लीलापूर्वक भींह मचाती हुई और बढते हुए लचके साथ शरीरको लचकाती हुई नृत्य करती थीं ॥१८९॥ कितनी ही देवियाँ नृत्यकीड़ाके समय आकाश-में जाकर फिरकी लेती थीं और वहाँ अपने चंचल अंगों तथा शरीरकी उत्कृष्ट कान्तिसे ठीक बिजलीके समान शोभायमान होतो थी।।१९०॥ नृत्य करते समय नाट्य-शास्त्रमें निश्चित किये हुए स्थानोंपर हाथ फैलातो हुई कितनी ही देवियाँ ऐसी मालूम होती थी मानो जगन्को जीतनेक लिए साक्षात् कामदेवसे धनुर्वेद ही सीख रही हो ॥१९१॥ कोई देवी रंग-विर्ते चौकके चारों और फूछ बिखेर रही थी और उस समय वह ऐसी मालुम होती थी मानो चित्रशालामें काम-देवरूपी महको नियुक्त ही करना चाहती हो ॥१९२॥ जुल्य करते समय उन देवांगनाओंके स्तनरूपी कमलोंकी बोंडियाँ भी हिल रही थीं जिससे ऐसी जान पड़ती थीं मानो उन देवांग-नाओंके नृत्यका कौत्रहलवश अनुकरण ही कर रही हों ॥१९३॥ देवांगनाओंकी उस नृत्यगोष्ठीमें बार-बार मीहरूपी चाप सीचे जाते थे और उनपर बार-बार कटाक्षरूपी बाण चढ़ाये जाते थे जिससे वह ऐसी मालूम होती थी मानी कामदेवकी धनुषिवद्याका किया हुआ अभ्यास ही हो ॥१९४॥ नृत्य करते समय वे देवियाँ दाँतोंकी किरणें फैलाती हुई मुसकराती जाती थीं, स्पष्ट और मधुर गाना गानी थी, नेत्रोंसे कटाक्ष करती हुई देखती थीं और लयके साथ फिरकी लगाती थीं, इस प्रकार उन देवियोंका वह नृत्य तथा हात्र-भाव आदि अनेक प्रकारके विलास, सभी कामदेवके बार्णीके सहायक बाण माल्म होते थे और रसिकताको प्राप्त हुई शरीर-सम्बन्धी चेष्टाओंसे मिले हुए उनके शरीरका तो कहना ही क्या है-वह तो हरएक प्रकारसे

१. निर्मेषालस-निर्निषेष १२. सेवां चक्कः । ३. रजन्याम् । ४. सेवां चिक्करे । ५. ध्रेक्षण-समुदायनृत्यः । ६. ताललयैः । ७. अङ्गनिक्षेपसहिताः । ८. -विनोदेषु अ०, प०, म०, स०, द०, ल० । ९. कृतवस्पनाः । १०. नभोभागे अ०, म०, द०, स० । ११. उद्गतप्रभाः । १२. चापविद्याम् । १३. किरत्येका अ०, म० । १४. अन्यासः । १६. पादविद्योपः । १७. इतीदमन्यवाष्यासां प०, अ०, द०, स० । १८. संयुवतं चेत् । १९. चेन्टिनैः । २०. रमिकत्वम ।

ेवारिभिः करणैक्षित्रैः साज्ञहारेश्व रेचकः । मनोऽस्याः सुरतत्तवयक्षकुः संत्रेक्षणोरसुक म् ॥१६०॥ काश्चित् संगीतगोष्ठीषु दरोज्ञिन्तरिमतेषुक्षैः । वसुः पद्मरिवाक्तिन्त्योः विरक्षेज्ञिक्षकेतरः ॥१९०॥ काश्चित् संगीतगोष्ठीषु दरोज्ञिन्तरिमतेषुक्षैः । वसुः पद्मरिवाक्तिन्त्योः विरक्षेज्ञिककेतरः ॥१९०॥ विष्णुक्षाः वैणवीः यद्दीर्मार्जन्त्यः कृरपञ्ज्ञवैः । वित्रं परक्षितांश्वकुः प्रेक्षकाणां मनोत्रुवान् ॥२००॥ संगीतकविधा काश्चित् रष्ट्रशन्त्यः परित्रादिनीः । कराकुक्षीनिरातेनुगानमत्त्रमुद्धनाः ॥२००॥ संगीतकविधा काश्चित् रष्ट्रशन्त्यः परित्रादिनीः । कराकुक्षीनिरातेनुगानमत्त्रमृद्धनाः ॥२००॥ वन्त्रयो मधुरमारेणु वित्रव्यक्षक्षित्राविताः । व्ययं तान्त्रोः गुण्यः कोऽपिः ताहनाद् याति यद्वसम्य।२०२॥ वर्वेः संदृष्टमालोक्ष्य सातां तु द्वानच्छदम् । वीणालावुनि राष्ट्रशेषि धनं तत्स्तुन्त्रपञ्चलम् ।।२०३॥ सदङ्गवादनैः काश्चित् वसुक्रिक्षसग्वहनः । तत्कलाकौशले स्थापं कर्तुकामा इद्यत्मनः ।।२०४॥ सदङ्गास्तर्काणां न्वास्वन्तः ।।२०४॥

अत्यन्त सुन्दर दिखाई पहुता था ।।१९५-१९६॥ चे तृत्य करनेवाली देवियाँ अनेक प्रकारकी गति, तरह-तरहके गीत अथवा नृत्यविशेष, और विचित्र शरीरकी चेष्टासहित फिरकी आदिके द्वारा माताके मनको नृत्य देखनेके छिए उत्कृपिठत करती थीं ॥१९७॥ कितनी ही देवांगनाएँ संगीतगोष्टियों में कुछ-कुछ हँसते हुए मुखोंसे ऐसी सुशोभित होती थीं जैसे कुछ-कुछ विकसित हुए कमलोंसे कमलिनियाँ सुशोभित होती हैं ॥१९८। जिनकी भौहें बहुत ही छोटी-छोटी हैं ऐसी कितनी ही देवियाँ ओठोंके अप्रभागसे वीणा दवाकर बजाती हुई ऐसी शोभाय-मान हो रही थीं मानो फूँककर कामदेवरूपी अग्निको ग्रज्वलित करनेके लिए ही प्रयक्ष कर रही हो ॥१९९॥ यह एक बड़े आश्चर्यकी बात थी कि बीणा बजानेवाली कितनी ही हेनियाँ अपने हस्तरूपी पल्लवोंसे वीणाकी लकड़ीको साफ करती हुई देखनेबालोंके मनरूपी वृक्षोंको पहाबित अर्थात् पहावोंसे युक्त कर रही थीं । ( पक्षमें हर्षित अथवा अंगार रससे सहित कार रही थीं।) भावार्थ- उन देवाझनाओं के हाथ पत्नवीं के समान थे, बीणा बजाते समय उनके हाथरूपी पहाव वीणाकी छकड़ी अथवा उसके तारींपर पहते थे: जिससे वह वीणा पहासित अर्थात् नवीन पत्तोंसे व्याप्त हुई-सी जात पड़ती थी परन्तु आचार्यने यहाँपर वीणाको पक्कविस न बताकर देखनेवालोंके मनरूप वृक्षोंको प्रक्षवित बतलाया है जिससे विरोधमूलक अलंकार प्रकट हो गया है, परन्तु पल्लित शब्दका हर्षित अथवा शृङ्कार रससे सहित अर्थ बदल हेनेपर वह बिरोध दूर हो जाता है। संक्षेपमें भाव यह है कि बीणा बजाते समय उन देवियों के हाथों-की चंचलता, सुन्दरता और बजानेकी कुशलता आदि देखकर दर्शक पुरुषोका सन हर्षित हो। जाता था ।।२००।। कितनी ही देवियाँ संगीतके समय गम्भीर शब्द करनेवाली बीणाओंको हाथ-की अँगु खियोंसे बजाती हुई गा रही थीं ॥२०१॥ उन देवियोंके हाथकी अँगुलियोंसे ताहित हुई वीणाएँ मनोहर शब्द कर रही थीं सो ठीक ही है वीणाका यह एक आश्चर्यकारी गुण है कि ताइनसे ही वस होती है ॥२०२॥ उन देवांगनाओं के ओठोंको वंशों (बाँस्री)के द्वारा इसा हुआ देखकर ही मानो बीणाओंके तुँबे उसके कठिन स्तनमण्डलसे आ लगे थे। सावार्थ-दे देवियाँ मुँहसे बाँसुरी, और हाथसे बीणा बजा रही थी।।२०३॥ कितनी ही देवियाँ मृद्रुस बजाते समय अपनी भुजाएँ जपर चठाती थीं जिससे वे ऐसी मालूम होती थीं मानो इस कला-कौशलके विषयमें अपनी प्रांसा ही करना चाहती हो ॥२०४॥ उस समय उन बजानेबाली देवियों के हाथके स्पर्शसे वे मृदंग गम्भीर शब्द कर रहे थे जिससे ऐसे जान पढ़ते थे मानो

१. चार्तभिः द०, स०। चारिभिः गतिविशेषैः । २. पृष्पघटादिभिः । ३. वलानैः । ४. दरोद्भिन्न -ईषदुद्भिन्न । ५. संबुक्षितुम् । ६. वैणविकाः । ७. वेणोरिमाः । ८. -संसृत्य अ०, स०, म०, ल०। ९. सप्ततन्त्री वोणा । 'तन्त्रीभिः सप्तभिः परिवादिनी' इत्यभिषानात् । १०. ध्वनन्ति ६म । ११. औषध-सम्बन्धो तन्त्रीसम्बन्धो च । १२. अलावु -तुम्बो । -छाम्बुभिः प० । १३. चत्वर्षं कृष्णाः ।

सृदङ्गो न वयं सःयं पश्यतास्मान् हिरणमयान् । इतीवारसितं चक्रुस्ते मुहुस्तःकराष्ट्रताः ॥२०६॥ मुरवाः उत्तर्गां नैते वदनीयाः कृतश्रमम् । इतीव सस्वनुर्मन्द्रं पणवाद्याः सुरामकाः ॥२०७॥ प्रभातमङ्गले काश्चित् शङ्कानाध्मासिषुः पृथ्न् । स्वकरोत्पीद्यनं सोहुमक्षमानिव सारवान् ॥२०८॥ काश्चित् प्रावोधिकैस्तूर्यः सममुत्तालतालकः । जगुः कलं च मन्द्रं च मङ्गलानि सुराङ्गनाः ॥२००॥ इति तत्लतया देवी स वमौ परिवर्षया । श्विमाच्छीरिवैकध्यमु पनीता कर्यचन ॥२१०॥ दिक्कुमारोमिरित्यात्तसंश्रमं समुपासिता । तत्यमावैरिवाविष्टैः सा वमार पर्रा श्रियम् ॥२१९॥ विक्कुमारोमिरित्यात्तसंश्रमं समुपासिता । तत्यमावैरिवाविष्टैः सा वमार पर्रा श्रियम् ॥२१९॥ विक्कुमतंबीमयाभ्यर्णे नवमे मासि साद्रस्य । विक्किक्ष्मचमीद्वीभिदेव्यस्तामित्यरञ्जयन् ॥२१२॥ विक्कुमतंबिक्षपापदिः विन्दुमात्राक्षरच्युतैः । देव्यस्तां रश्चयामासुः इलोकैरन्येश्च कैश्चन ॥२१३॥ किमिन्दुरेको लोकेऽस्मिन् त्वयाम्य सृदुरीक्षितः । आछिनत्स वलादस्य विक्षेत्रस्य कलाधनम् ॥२१४॥

जैंच स्वरसे उन बजानेवाली देवियों के कला-कीशलको ही प्रकट कर रहे हों।।२०५।। उन देवियों के हाथसे बार-वार ताड़ित हुए मृदंग मानो यही ध्विन कर रहे थे कि देखो, हम लोग ,वास्तवमें मृदंग (मृत् । अक्व) अर्थान् मिट्टोके अक्व (मिट्टोसे वने हुए) नहीं हैं किन्तु सुवर्णके बने हुए हैं। भावार्थ मृदंग शब्द रुदिसे हो मृदंग (वाद्यविशेष) अर्थको प्रकट करता है।।२०६॥ उस समय पणव आदि देवों के बाजे बड़ी गम्भीर ध्विनसे बज रहे थे मानो लोगोंसे यही कह रहे थे कि हम लोग सदा सुन्दर शब्द ही करते हैं, बुरे शब्द कभी नहीं करते और इसीलिए बड़े परिश्रमसे बजाने योग्य हैं।।२००॥ प्रातःकालके समय कितनी ही देवियाँ बड़े-बड़े शंख बजा रही थीं और वे ऐसे मालूम होते थे मानो उन देवियोंके हाथोंसे होनेवाली पीड़ाको सहन करने के लिए असमर्थ होकर ही चिल्ला रहे थे उनके साथ कितनी ही देवियाँ मनोहर और गम्भीर रूपसे मंगलगान गाती थीं।।२००॥ इस प्रकार उन देवियोंके द्वारा की हुई सेवासे मरुदेवी ऐसी शोभायमान होती थीं मानो किसी प्रकार एकरूपताको प्राप्त हुई तीनों लोकोंकी लक्ष्मी ही हो।।२१०॥ इस तरह बड़े संभ्रमके साथ दिक्कुमारी देवियोंके द्वारा सेवित हुई उस मरुदेवीने बड़ी ही उत्कृष्ट शोभा धारण की थी और वह ऐसी मालूम पड़ती थी मानो शरीरमें प्रविष्ट हुए देवियोंके प्रभावसे ही उसने ऐसी उत्कृष्ट शोभा धारण की ही।।२११॥

अथानन्तर, नौवाँ महीना निकट आनेपर वे देवियाँ नीचे लिखे अनुसार विशिष्ट-विशिष्ट काव्य-गोष्ठियों के द्वारा बड़े आदरके साथ गिर्भणी मरुदेवीको प्रसन्न करने लगीं ॥२१२॥ जिनमें अर्थ गृद है, किया गृद है, पाद (रलोकका चौथा हिस्सा) गृद है अथवा जिनमें बिन्दु लूटा हुआ है, मात्रा लूटी हुई या अक्षर लूटा हुआ है ऐसे कितने ही रलोकोंसे तथा कितने ही प्रकारके अन्य रलोकोंसे वे देवियाँ मरुदेवीको प्रसन्न करती थीं ॥२१३॥ वे देवियाँ कहने लगीं कि है माता, क्या तुमने इस संसारमें एक चन्द्रमाको ही कोमल (दुर्बल) देखा है जो इसके समस्त कलारूपी धनको जबरवस्ती लीन रही हो। भावार्थ--इस रलोकमें व्याजस्तुति अलंकार है अर्थात् निन्दाके ललसे देवीको स्तुति की गयी है। देवियोंके कहनेका अभिप्राय यह है कि आपके मुखकी कान्ति जैसे-जैसे बढ़ती जाती है वैसे-वैसे ही चन्द्रमाकी कान्ति घटती जाती है अर्थात् आपके कान्तिमान मुखके सामने चन्द्रमा कान्तिरहित मालूम होने लगा है। इससे जान पड़ता है कि आपने चन्द्रमाको दुर्बल समझकर उसके कलारूपी समस्त धनका अपहरण कर लिया

१. मृण्ययावयवाः । २. घ्वनितम् । ३. मृरजाः । सुरवाः अ०, प०, स०, द०, छ० । ४. कुत्सितरवाः । ५. पूरवन्ति स्म । ६. तत्करोत्पोडनं म०, छ० । ७. आरवेन सहितान् । ८. एकत्वम् । ९. प्रविष्टेः । १०. गभिणोम् । ११. अर्थाश्च कियाश्च पादाश्च अर्थक्रियापादाः निगूढा अर्थक्रियापादा येषु तैः । १२. बिन्दुच्युतकमात्राच्युतकाक्षरच्युतकैः । १३. यत् कारणात् ।

सुकेन्द्रना जितं न्नं तवाका सोद्वसक्षमम् । विम्वमप्येन्द्रवं साम्यात् संकोधं यात्यदोऽनिक्तम् ॥२१५॥ राजीवमिकिमिर्जुद्धं साककेन सुक्षेन ते । जितं मोद्दतयाधापि याति सांकोचनं सुद्धः ॥२१६॥ भाजिक्रमुद्धुरम्येत्य त्वन्युक्तं क्षमकास्थयाँ । नाम्यविक्षनी समम्बंति सश्कः इव षट्पदः ॥२१०॥ नामि पार्षिवमन्त्रेति नक्षिमं नक्षिमानने । त्वन्युक्ताकप्रमुपात्राय कृतार्थोऽयं मधुन्नतः ॥२१८॥ नामेरिममतो राज्ञस्ववि रक्तो न कामुकः । न कुतोऽध्यवरः विकासया यः सदोजोपरः स्व कः ॥२१९॥

क कीरक सस्यते रेला तथाणुभू सुविश्रमे । करिणी च यदान्येन प्यस्त्रिज करेणुकी से १२०॥

<u> वृक्तकापकम्</u> ]

है ॥२१४॥ हे माता, आपके मुसक्तो चन्द्रमाके द्वारा यह कमल अवश्य ही जीता गया है क्यों-कि इसीलिए वह सदा संकुचित होता रहता है। कमलकी इस पराजयको चन्द्रमण्डल भी नहीं सह सका है और न आपके मुखको हो जीत सका है इसलिए कमलके समान होनेसे वह भी सदा संकोचको प्राप्त होता रहता है ॥२१५॥ हे माता, चूर्ण कुन्तलसहित आपके मुखकमलने अमरसहित कमलको अवश्य ही जीत लिया है इसीलिए तो वह भयसे मानो आज तक बार-बार संकोचको प्राप्त होता रहता है ॥२१६॥ हे माता. ये अगर तुम्हारे मुखको कमल समझ बार-बार सम्मुख आकर इसे सुँघते हैं और संकुचित होनेवाली कमलिनीसे अपने मरने आदिको अंका करते हुए फिर कभी उसके सम्मुख नहीं जाते हैं। भावार्थ-आपका मुख-कमल सदा प्रफुक्तित रहता है और कमिछनीका कमल रातके समय निर्मालित हो जाता है। कमलके निमीलित होनेसे भ्रमरको हमेशा उसमें बन्द होकर मरनेका भय बना रहता है। आज उस अमरको सुगन्ध ब्रहण करनेके छिए सदा प्रफुक्तित रहनेवाला आपका मुख कमलरूपी निर्वाध स्थान मिल गया है इसलिए अब वह लौटकर कमलिनीके पास नहीं जाता है ॥२१७। हे कमलनयनी ! ये भ्रमर आपके मुखरूपी कमलको सूँघकर ही कृतार्थ हो जाते हैं इसीलिए वे फिर पृथ्वीसे उत्पन्न हुए अन्य कमलके पास नहीं जाते अथवा ये भ्रमर आपके मुखरूपी कमलको सुँघकर कृतार्थ होते हुए महाराज नाभिराजका ही अनुकरण करते हैं। भावार्थ-जिस प्रकार आपका मुख सूँबकर आपके पति महाराज नाभिराज सन्तुष्ट हो जाते हैं उसी प्रकार ये भ्रमर भी आपको मुख सूँघकर सन्तुष्ट हो जाते हैं ॥२१८॥ तदनन्तर वे देवियाँ मातासे पहेलियाँ पूछने लगीं। एकने पूछा कि है माता, बताइए वह कौन पदार्थ है ? जो कि आपमें रक्त अर्थात् आसक्त है और आसक्त होनेपर भी महाराज नाभिराजको अत्यन्त प्रिय है. कामी भी नहीं है, नीच भी नहीं है, और कान्तिसे सदा तेजस्वी रहता है। इसके उत्तरमें माता-ने कहा कि मेरा 'अधर'(नीचेका ओठ)ही है क्योंकि वह रक्त अर्थात् लाल वर्णका है, महाराज नाभिराजको प्रिय है, कामी भी नहीं है, शरीरके उच भागपर रहनेकें कारण नीच भी नहीं है और कान्तिसे सदा तेजस्वी रहता है क्ष ॥२१९॥ किसी दूसरी देवीने पृछा कि हे पतली भौहों-वाली और सुन्दर विलासोंसे युक्त माता, बताइए आपके शरीरके किस स्थानमें कैसी रेखा अच्छी समझी जाती है और हस्तिनीका दूसरा नाम क्या है ? दोनों प्रश्नोंका एक हो उत्तर दीजिए।

१. अत्यर्थम् । २. कमले चन्द्रच । ३. चन्द्रसादृश्यात् अवनसाद्श्याच्च । ४. अवनम् इन्दुविम्बं च । ५. चूर्णकुन्तलसहितेन । ६. सङ्कोचनं ल०, प०, म०, स०, द० । साङ्कोचनं सङ्कोचित्वम् । राखीवं भोक्त्या अद्यापि साङ्कोचीनं यातीत्यर्थः । ७. कमलबुद्ध्या । ८. अविनन्याः अभिमुखम् । ९. पृथिव्याः भवं नाभिराज्यं च । १०. स्वन्सुखाम्बुजमाञ्चाय अ०, प०, ल० । ११. नीचः । १२. सत्तर्त तेजोधरः सामध्यत्त्लम्योऽवरः । १३. करिणी हस्ते सूक्ष्मरेखा च ।

अइस इलोकमें अधर शब्द आया है इसलिए इसे 'अन्तर्लापिका' भी कह सकते हैं।

किमाहुः सरकोशुक्तं सण्डायतहसंकुकम् । कलमाविश्वि किं कान्तं तथाक्ते सालकाननम् ॥२२१॥ [ एकालापकमेव ]

ैनयनानन्दिनीं रूपसंपदं रकानिमस्बिके। र्वेशाङ्कारश्तिमुत्सुरम् नेतनाशानामृतं सति ॥२२२॥

भञ्जना दरमुत्त्वस्य केसरी गिरिकन्दरम् । श्रिमुत्त्विस्तुर्गिरेरम् सटामारं भयानकम् ॥२२३॥ भञ्जना व्यवस्तापममुना गर्मजन्मना । स्वं देवि जगतामेकपावनी सुवनान्यिका ॥२२४॥ मञ्जनामरसर्गस्य वर्दतेऽभिकमुत्सवः । भन्नभुनामरसर्गस्य देव्यक्ते मटामिति ॥२२५॥

[ गूडकियमिदं इकोकत्रयम् ]

माताने उत्तर दिया 'करेणुका\*'। भावार्थ-पहले प्रश्नका उत्तर है 'करे-|-अणुका' अर्थात् हाथमें पतली रेखा अच्छी समझी जाती है और दूसरे प्रश्नका उत्तर है 'करेणुका' अर्थात् इस्तिनीका दूसरा नाम करेणुका है ॥२२०॥ किसी देवीने पूछा—हे मधुर-भाषिणी माता, बताओ कि सीचे, ऊँचे और छायादार बृक्षोंसे भरे हुए स्थानको क्या कहते हैं ? और तुम्हारे शरीरमें सबसे सुन्दर अंग क्या है ? दोनोंका एक ही उत्तर दीजिए । माताने उत्तर दिया 'साछ-कानन †' अर्थात् सीचे उँचे और छायादार धृक्षोंसे ज्याप्त स्थानको 'साछ-कानन' (सागीन शृक्षोंका वन ) कहते हैं और हमारे शरीरमें सबसे सुन्दर अङ्ग 'सास्कानन' (सू + अस्क +आनन ) अर्थात् चूर्णकुन्तल [ सुगन्धित चूर्ण सगानेके योग्य आगेके बाल-जुल्फें ] सहित मेरा मुख है ॥२२१॥ किसी देवीने कहा है माता, हे सति, आप आनन्द देनेवाली अपनी रूप-सम्पत्तिको ग्छानि प्राप्त न कराइए और आहारसे प्रेम छोड़कर अनेक प्रकारका अमृत भोजन कीजिए [इस ऋोकमें 'नय' और 'अज्ञान' ये दोनों कियाएँ गृद हैं इसलिए इसे कियागुप्त कहते हैं ] ॥२२२॥ हे माता, यह सिंह शीघ्र ही पहाड़की गुफाको छोड़कर उसकी चोटीपर चढ़ना चाहता है और इसिछए अपनी भयंकर सटाओं (गरदनपर-के बाल-अवाल) हिला रहा है। [इस ऋोकमें 'अधुनात' यह क्रिया गृद रखी गयी है इसलिए यह भी 'क्रियागुप्त' कहलाता है ] ॥२२३॥ हे देवि, गर्भसे उत्पन्न होनेवाले पुत्रके द्वारा आपने ही जगत्का सन्ताप नष्ट किया है इसिंख्य आप एकड़ी, जगत्को पवित्र करनेवाछी हैं और आप ही जगत्की माता हैं। [ इस ऋोकमें 'अधुनाः' यह किया गृद है अतः यह भी कियागुप्त ऋोक है ] ॥२२४॥ हे देवि, इस समय देवोंका उत्सव अधिक बढ़ रहा है इसिछए मैं दैत्योंके चक्रमें अरवर्ग अर्थात् अरोंके समृहकी रचना बिलकुल बन्द कर देती हूँ। [ चक्रके बीचमें जो खड़ी लकड़ियाँ लगी रहती हैं उन्हें अर कहते हैं। इस ऋोकमें 'अधुनाम्' यह किया गृद है इसलिए यह भी कियागुप्त कह-

१. सरल ऋजु । २. अलकसितमुखम् । प्रथमप्रश्नोत्तरपक्षे खाळवनम् । ३. नेत्रोत्सवकरीम् । पक्षे नय प्रापय । ने मा स्म । आनन्दिनीम् आनन्दकरीम् । ४. आहाररसम् – व० । ५. बहुविषम् । ६. भुड्स्व । ७. पतिवते । ८. अधुना अखा । पक्षे अधुनात् धुनाति स्म । दरं भयं यदा भवति तथा । ९. गुहाम् । १०. समुत्पतितुभिष्छुः । ११. केसरसमूहम् । १२. इदानीम् पक्षे धुनासि स्म । १३. गर्भार्मकेन । १४. —वर्गस्य व० । अमरसमूहस्य । १५. अधुना अद्य अधुनाम् धुनोमि स्म । १६. अमरसर्गस्य देवसमूहस्य । पक्षे अरसर्गस्य धक्रस्य अराणां घाराणां सर्गः सृष्टिरस्य तत् तस्य चक्रस्य । १७. घटनाम् ।

<sup>\*</sup> यह एकालापक है। जहाँ दो या उससे भी अधिक प्रश्नोंका एक भी उत्तर दिया आता है उसे एकालापक कहते हैं।

<sup>🕇</sup> यह भी एकालापक है।

वद्यक्षः पुरोऽषं ते धनष्कावः दिश्यतो महान् । इत्युक्तोऽिष न तं घर्मे अतः कोऽिष चदाद्युतम्॥२२६॥
[ स्पष्टान्धकम् ]

मुक्ताहारकृषिः सोधमा इरिचन्द्रनचर्षितः । आपाण्युक्षचिरामाति विरहीव तव स्तनः ॥२२७॥
[ समानीपमम् ]
जगतां जनितानन्दी निरस्तवुरितेन्धनः । स यः कनकसञ्ज्ञायो जनिता ते स्तनन्धयः ॥२२८॥
[ गूढचतुर्थकम् ]
जगजयी जितानकः सता गतिरनन्तदक् । तीर्थकृत्कृतकृत्यश्च जयतात्तनयः स ते ॥२२९॥
[ 'निरीष्ट्यम् ]
स ते कल्याणि कल्याणशतं संदृश्यं नन्दनः । यास्यस्यैनागतिस्थानं प्रिति प्रेष्टि ततः सति ॥२३०॥
[ निरीष्ट्यम् ]

लाता है ] ।।२२५।। कुछ आदमी कड़कती हुई धूपमें खड़े हुए थे उनसे किसीने कहा कि 'यह तुन्हारे सामने घनी छायावाला बड़ा भारी बड़का वृक्ष खड़ा है' ऐसा कहनेपर भी उनमें से कोई भी वहाँ नहीं गया। हे माता, कहिए यह कैसा आश्चर्य है ? इसके उत्तरमें माताने कहा कि इस ऋोकमें जो 'बटवृक्षः' अन्द है उसकी सन्धि बटो + ऋक्षः' इस प्रकार तोड्ना चाहिए और उसका अर्थ ऐसा फरना चाहिए कि 'रे छड़के, तेरे सामने यह मैधके समान कान्तिवाला (काला) बड़ा भारी रीछ (भालू) बैठा है' ऐसा कहनेपर कड़ी धूपमें भी उसके पास कोई मृतुष्य नहीं गया तो क्या आश्चर्य है [ यह स्पष्टान्धक इलोक है ] ॥२२६॥ हे माता, आपका स्तन मुक्ताहाररुचि है अर्थात् मोतियोंके हारसे शोभायमान है, उष्णतासे सहित है, सफेट चन्द्रनसे चर्चित है और कुछ-कुछ सफेद वर्ण है इसिछए किसी विरही मनुष्यके समान जान पड़ता है क्योंकि विरही मनुष्य भी मुक्ताहाररुचि होता है, अर्थान् आहारसे प्रेम छोड़ देता है, काम-ज्वरसम्बन्धी उष्णतासे सहित होता है, शरीरका सन्ताप दूर करनेके लिए चन्दनका छेप छगाये रहता है और विरहकी पीड़ासे कुछ-कुछ सफेद वर्ण हो जाता है। [यह ऋ षोप-मालंकार है ] ॥२२७॥ हे माता, तुम्हारे संसारको आनन्द उत्पन्न करनेवाला, कर्मरूपी ईंधन-की जलानेवाला और तपाये हुए सुवर्णके समान कान्ति धारण करनेवाला पुत्र उत्पन्न होगा। यह रहोक गृदचतुर्थक कहलाता है क्योंकि इस स्रोकके चतुर्थ पादमें जितने अहार हैं वे सबके-सब पहलेके तीन पादोंमें आ चुके हैं जैसे 'जगता जनितानन्दो निरस्तद्वरितेन्धनः ! संतप्तकनकच्छायो जनिता ते स्तनन्थयः॥'] ॥२२८॥ हे माता, आपका वह पुत्र सदा जयवन्त रहे जो कि जगत्को जीतनेवाला है, कामको पराजित करनेवाला है, सज्जनोंका आधार है, सर्वझ है, तीर्थंकर है और कृतकृत्य है [यह निरीष्ठय श्लोक है क्योंकि इसमें ओठसे उच्चारण होनेवाले 'उकार, पवर्ग और उपध्मानीय अक्षर नहीं हैं ]।।२२९।। हे कल्याणि, हे पतिव्रते, आपका वह पुत्र सैकड़ों कल्याण दिखाकर ऐसे स्थानको ( मोक्ष ) शाप्त करेगा जहाँ से पुनरागमन नहीं होता इसलिए आप सन्तोषको प्राप्त होओ यह

१. वटवृक्षः न्यस्रोधपादपः । पक्षे वटो भो माणवक, ऋक्षः भल्लूकः । 'ऋक्षाच्छभल्लभल्लूकाः' । २ पूर्यनातपः पक्षे मेधच्छायः । ३. निदाषे । ४. मोक्तिकहारकान्तिः । पक्षे त्यक्ताशमस्तिः । ५. जनिता भक्तियति । 'जनिता ते स्तनन्धर्यः' इति चतुर्यः पादः प्रथमादित्रिषु पादेषु गूढमास्ते । ६. सन्तप्तकनकच्छायः द०, स०, स०, ल० । ७. सतां गतिः सत्पुरुषाणामाधारः । ८. ओब्टस्पर्शनमन्तरेण पाठचम् । ९. मृक्तिस्थानम् । १०. सन्तोषं घर । ११. चेहि स०, म०, ल० ।

द्वीपं नन्दीश्वरं देवा मन्द्ररागं च सेवितुम् । सुदन्तीन्द्रैः समं यान्ति सुनद्ररीभिः समुरसुकाः ॥२३१॥ [ बिन्दुमान् ]

कसद्बिन्दुंभिराभान्ति मुखैरमरवारणाः । घटाबटनया ध्योग्नि विचरन्तकार्थां सुतः ॥२३२॥ [ बिन्दुच्युतकम् ]

मकरन्दारुणं तीयं अते तथ्पुरलातिका । साम्बुनं स्वचितुर्विन्दुजरुं [ वस्तु ] मकरदारुणम् ॥२३३॥ [ बिन्दुच्युतकमेव ]

इलोक भी निरीष्ठ्य है।। २३०।। हे सुन्दर दाँतोंबाली देवि, देखो, ये देव इन्ट्रोंके साथ अपनी-अपनी क्रियोंको साथ छिये हुए बड़े उत्सुक होकर नन्दीश्वर द्वीप और पर्वतपर क्रीड़ा करनेके लिए जा रहे हैं। [ यह श्लोक बिन्दुमान हैं अर्थात् 'सुदतीन्द्रैः' की जगह 'सुदन्तीन्द्रैः' ऐसा इकारपर बिन्दु रसक्र पाठ दिया है, इसी प्रकार 'नदीश्वरं'के स्थानपर बिन्दु रसकर 'नन्दीइवरं' कर दिया है और 'मदरागं' की जगह विन्दु रस्रकर 'मन्दरागं' कर दिया है इसिछए बिन्दुच्युत होनेपर इस रलोकका दूसरा अर्थ इस प्रकार होता है, हे देवि, ये देवदन्ती अर्थात् हाथियोंके इन्द्रों (बड़े-बड़े हाथियों) पर चढ़कर अपनी-अपनी सियोंको साथ छिये हुए मदरागं सेचितुं अर्थात् कीड्। करनेके छिए उत्सुक होकर द्वीप और नदीश्वर (समुद्र)को जा रहे हैं ।]॥२३१॥ हे माता, जिनके दो कपोल और एक सुँड इस प्रकार तीन स्थानोंसे मद झर रहा है तथा जो मेघोंकी घटाके समान आकाशमें इधर-उधर विचर रहे हैं ऐसे ये देवोंके हाथी जिनपर अनेक बिन्दु शोभायमान हो रहे हैं ऐसे अपने मुखोंसे बढ़े ही सुशोभित हो रहे हैं। [ यह बिन्दु-च्युतक इलोक है इसमें विन्दु झब्दका विन्दु हटा देने और घटा झब्दपर रख देनेसे दूसरा अर्थ हो जाता है, चित्रालंकारमें श और स में कोई अन्तर नहीं माना जाता, इसलिए दूसरे अर्थमें 'त्रिधा स्नृताः'की जगह 'त्रिधा श्रुताः' पाठ समझा जायेगा। दूसरा अर्थ इस प्रकार है कि 'हे देबि! दो, अनेक तथा बारह इस तरह तीन भेदरूप शुतज्ञानके धारण करनेवाले तथा घण्टानाद करते हुए आकाशमें विचरनेवाले ये श्रेष्टदेव, झानको घारण करनेवाले अपने सुशोभित मुखसे बड़े ही शोभायमान हो रहे हैं।]।।२३२॥ हे देवि, देवोंके नगरकी परिस्ता ऐसा जल धारण कर रही है जो कहीं तो छाछ कमलोंकी प्रागसे लाल हो रहा है, कहीं कमलोंसे सहित है, कहीं उद्गती हुई जलकी छोटी-छोटी यूँदोंसे शोभायमान है और कहीं जलमें विद्यमान रहनेवाले मगर-मच्छ आदि जलजन्तुओंसे भयंकर है। [इस श्लोकमें जलके वाचक 'तोय' और 'जल' दो शब्द हैं इन दोनोंमें एक व्यर्थ अवस्य है इसलिए जल शब्दके बिन्दुको हटाकर 'जलमकरदारणं' ऐसा पद बना छेते हैं जिसका अर्थ होता है जलमें विद्यमान मगरमच्छोंसे भयंकर। इस प्रकार यह भी बिन्दुस्युतक इलोक है। परन्तु 'अलंकारचिन्तामणि'में इस इलोकको इस प्रकार पढा है 'मकरन्दारुणं तीयं धत्ते तत्पुरस्रातिकां। साम्बुजं कविदुद्विन्दु चलन्मकरदारुणम्।' और इसे 'विन्दुमान् विन्दुच्युतक'का उदाहरण दिया है जो कि इस प्रकार घटित होता है--इलोकके प्रारमभमें 'मकरदारुणं' पाठ था वहाँ बिन्दु देकर 'मकरन्दारुणं' ऐसा पाठ कर दिया और अन्तमें 'चलन्मकरन्दारुणं' ऐसा पाठ था वहाँ बिन्दुको च्युत कर चलन्मकरदारुणं ( चलते हुए मगर-

१. सुदति भो कान्ते । सुदन्तीन्द्रैरिति सबिन्दुकं पाठ्यम् । २. उच्चारणकाले बिन्दुं संगोज्य अभिप्राय-कवते त्याजेत् । उच्चारणकाले विद्ययानविन्दुत्वात् बिन्दुमानित्युक्तम् । ३. पद्मकैः । 'पद्मके बिन्दुजालकम्' इत्यभिषानात् । ४. घटानां समूहानां घटना तया । पक्षे घण्टासंघटनया । ५. त्रिमदसाविणः । ६. चलन्मकर-द०, ट० । चलन्मकरन्दारुणमित्यत्र बिन्दुलोपः ।

ेसमजं घातुकं बालं क्षणं नोपेक्षते हरि:। का तु कं को हिमे वाच्छेत् समज्जूहा तुकं वलम् ॥२३४॥

[ मात्राच्युतकप्रक्रमोत्तरम् ]

जग्ले क्यापि सोरकण्ठं किमप्याकुलं मूर्थ्यनम् । विरहेक्गनया कान्तसमागमनिराशया ॥२३५॥

[ स्यक्षनच्युत्तकप्रक्रम् ]

... कः पत्रसमध्यास्ते ... कः परुषनिस्यनः । ... कः प्रतिष्ठां जीवानां ... कः पाद्योऽक्षरच्युतः ॥२३६॥

[ शुकः पत्रसमध्यास्ते काकः परुषनिस्यनः । कोकः प्रतिष्ठा जीवानां स्लोकः पाद्योऽक्षरच्युतः ॥२३६॥

[ शक्षरच्युतकप्रकृतिसम् ]

मच्छोंसे भयंकर ) ऐसा पाठ कर दिया है। ]।।२३३।। हे माता, सिंह अपने ऊपर घात करने-वाली हाथियोंकी सेनाकी क्षण-भरके लिए भी उपेक्षा नहीं करता और हे देवि, शीत ऋतुमें कौन-सी स्त्री क्या चाहती है ? माताने उत्तर दिया कि समान जंघाओंबाली स्त्री शीत ऋतुमें पुत्र ही चाहती है। [ इस रलोकमें पहले चरणके 'बालं' शब्दमें आकारकी मात्रा च्युत कर 'बलं' पाठ पढ़ना चाहिए जिससे उसका 'सेना' अर्थ होने लगता है और अन्तिम चरणके 'बल' शब्दमें आकारकी मात्रा बढ़ाकर 'बालं' पाठ पढ़ना चाहिए जिससे उसका अर्थ पुत्र होने लगता है। इसी प्रकार प्रथम चरणमें 'समजं'के स्थानमें आकारकी मात्रा बढ़ाकर 'सामजं' पाठ समझना चाहिए जिससे उसका अर्थ 'हाथियोंकी' होने लगता है। इन कारणोंसे यह रखेक मात्राच्युतक कहलाता है।]।।२३४।। हे माता, कोई स्त्री अपने पतिके साथ विरह होनेपर उसके समागमसे निराश होकर व्याकुल और मूर्व्छित होती हुई गद्गद स्वरसे कुछ भी खेदिखन हो रही है। [इस श्लोकमें जबतक 'जग्ले' पाठ रहता है और उसका अर्थ 'खेदखिस होना' किया जाता है तवतक रछोकका अर्थ सुसंगत नहीं होता, क्योंकि पतिके समागमको निराझा होनेपर किसी स्त्रीका गद्गद स्वर नहीं होता और न खेदस्विन होनेके साथ 'कुछ भी' विशेषणकी सार्थकता दिखती है इसलिए 'जग्ले' पाठमें 'ल' व्यखनको च्युत कर 'जगे' ऐसा पाठ करना चाहिए। उस समय रलोकका अर्थ इस प्रकार होगा कि—'हे देवि, कोई स्त्री पतिका विरह होनेपर उसके समागमसे निराश होकर स्वरोंके चढ़ाय-उतारको कुछ अञ्यवस्थित करती हुई उत्सकता-पूर्वक कुछ भी गा रही है।' इस तरह यह श्लोक 'व्यञ्जनच्युतक' कहलाता है]।।र ३५॥ किसी देवीने पूछा कि है साता, पिंजरेमें कौन रहता है ? कठोर सब्द करनेवाला कौन है ? जीवोंका आघार क्या है ? और असरच्युत होनेपर भी पढ़ने योग्य क्या है ? इन प्रश्नोंके उत्तरमें माताने भरनवाचक 'कः' शब्दके पहले एक-एक असर और सगाकर उत्तर दे दिवा और इस प्रकार करनेसे रलोकके प्रत्येक पादमें जो एक एक असर कम रहता था उसकी भी पूर्ति कर दी जैसे देवीने पूछा था 'कः पंजर मध्यास्ते' अर्थात् पिजड़ेमें कौन रहता है ? माताने उत्तर दिया 'जुकः पंजर-मध्यास्ते' अर्थात् पिजड़ेमें तोता रहता है। 'कः परुषनिस्वनः' कठोर सब्द करनेवाला कीन है ? माताने उत्तर दिया 'काकः परुपनिस्वनः' अर्थात् कौवा कठोर शब्द करनेवाछा है। 'कः प्रतिष्ठा जीवानाम्' अर्थात् जीवोंका आधार क्या है ? माताने उत्तर दिया 'छोक: प्रतिष्ठा जीवानाम' अर्थात जीवोंका आधार लोक है। और 'कः पाठ्योऽश्वरक्युतः' अर्थात् अक्षरोंसे च्युत होनेपर भी

१. समजं सामजम्। चातुकं हिस्नकम्। का तुकं का स्त्री तुकम्। समजंधा समजंधातुकं बालम्। समजंधा तुकं बालमिति वदच्छेदः। समाने जक्के परयाः सा। समं जक्का कम्बलिति द्विस्थाने मात्रालोपः। २. उच्चारणः काले मात्राच्युतिः अभित्रायकवने मेलयेत्। यथा समजमित्यत्र सामजम्। ३. गानपक्षे लकारे लुप्ते जगे, गानं चकार । तदितरपक्षे 'ग्लै हर्षक्षये' बलेशं चकार । उचारणकाले व्यञ्जनं नास्ति। अभित्रायकथने व्यञ्जनमस्ति। यथा जगे इत्यस्य जग्ले बलेशं चकार । ४. गद्गवकण्डम् । ५. ईवदाकुलस्वरविश्वामं यचा मवति तथा । ६. कः सुवक्त्वरमध्यास्ते कः सुपरुषिःस्वनः। कः प्रतिष्ठा सुजीवानां कः [सु] पाठधोऽक्षर्वयुतः ॥' ए० । ७. आध्ययः। एतच्छ्रलोकस्य प्रश्नोत्तरम्पुरिमक्लोके द्वष्टग्यम् ।

कं "'मधुरारावाः कं "' पुष्पशासिनः । के "' नोह्यते गम्भः कं "' नासिलार्थरक् ॥२३०॥
[केकिनो मधुरारावाः केसराः पुष्पशासिनः । केतकं नोह्यते गम्भः केवले नासिला थेटक् ॥२३०॥]
[ह्राक्षरच्युतकप्रश्नोत्तरम्]
को "' मञ्जूलालापः को "'विटपी जरन् । को "नृपतिर्वर्ज्यः को विद्रो विद्रुषां मतः ॥२३८॥
[कोकिलो मञ्जूलालापः कोटरी विटपी जरन् । कोपनो नृपतिर्वर्ज्यः को विद्रो विद्रुषां मतः ॥२३८॥]
[तदेव ]
का "' स्वरभेदेषु का "' रुचिहा रुजा । का "'रममेस्कान्तं का "'तारनिस्वना " ॥२३९॥
[काकली स्वरभेदेषु का मला रुचिहा रुजा । का मुका रममेस्कान्तं का हला तारनिस्वना ॥२३९॥]
का कला स्वरभेदेषु का मता रुचिहा रुजा । का मुहू रममेस्कान्तं का हला तारनिस्वना ॥२३९॥
[प्रकाक्षरच्युतकेनो (प्रकाक्षरच्युनकदसकेनो) सरं तदेव ]

पदने योग्य क्या है ? माताने उत्तर दिया कि 'इखोकः पाठ्योऽक्षरच्युतः' अर्थात् अक्षरच्युतः होनेपर भी इलोक पढ़ने योग्य है। [यह एकाक्षरच्युत प्रश्नोत्तर जाति है]।।२३६।। किसी देवीने पूछा कि हे माता, मधुर शब्द करनेवाला कौन हैं ? सिंहकी मीवापर क्या होते हैं ? उत्तम गन्ध कीन धारण करता है और यह जीव सर्वज्ञ किसके द्वारा होता है ? इन प्रश्नोंका उत्तर देते समय माताने प्रश्नके साथ ही दो-हो अक्षर जोड़कर उत्तर दे दिया और ऐसा करनेसे इलोकके प्रत्येक पादमें जो दो-दो अक्षर कम थे उन्हें पूर्ण कर दिया। जैसे माताने उत्तर दिया-मधुर शब्द करनेवाछे केकी अर्थात् मयूर होते हैं, सिंहकी मीवापर केसर होते हैं, उत्तम गन्ध केतकीका पुष्प धारण करता है, और यह जीव केवछज्ञानके द्वारा सर्वज्ञ हो जाता है [ यह द्वयक्षरच्युत प्रश्नोत्तर जाति है ] ॥२३७। किसी देवीने फिर पूछा कि है माता, मधुर आलाप करनेवाला कीन है ? पुराना वृक्ष कीन है ? छोड़ देने योग्य राजा कीन है ? और विद्वानोंको प्रिय कौन है ? माताने पूर्व रखोककी तरह यहाँ भी प्रश्नके साथ ही दो-दो अक्षर जोड़कर उत्तर दिया और प्रत्येक पादके दो-दो कम अक्षरोंको पूर्ण कर दिया। जैसे माताने उत्तर दिया-मधुर आलाप करनेवाला कोयल है, कोटरवाला वृक्ष पुराना वृक्ष है, कोधी राजा छोड़ देने योग्य है और विद्वानोंको विद्वान ही प्रिय अथवा मान्य है। [यह भी द्वयक्षरच्युत प्रश्नोत्तर जाति है ]।।२३८।। किसी देवीने पूछा कि हे माता, स्वरके समस्त भेदोंमें उत्तम स्वर कीन-सा है ? शरीरकी कान्ति अथवा मानसिक रुचिकी नष्ट कर देनेबाला रोग कौन-सा है ? पतिकी कौन प्रसन्न कर सकती है ? और उब तथा गम्भीर शब्द करनेवाला कौन है ? इन सभी प्रश्नोंका उत्तर माताने दो-हो अक्षर जोड़कर दिया जैसे कि स्वरके समस्त भेदोंमें वीणाका स्वर उत्ताम है, अरीरकी कान्ति अथवा मानसिक रुचिको नष्ट करनेवाला कामला (पीलिया) रोग है, कामिनी स्त्री पतिको प्रसन्न कर सकती है और उन तथा गम्भीर अब्द करनेवाली भेरी है। [यह इलोक भी द्व**पक्षरच्युत\_प्रश्नोशर** जाति है ] ॥२३९॥ किसी देवीने फिर पूछा कि हे माता, स्वरके भेटोंमें उत्ताम स्वर कौन-सा है ? कान्ति अथवा मानसिक रुचिको नष्ट करने-वाला रोग कौन-सा है ? कौन-सी स्त्री पतिको प्रसन्न कर सकती है और ताड़ित होनेपर गम्भीर

१. वद के मधुराराबाः वद के पुष्पशाक्षितः । वद केनोह्मते गन्धा वद केनाब्रिलार्थदृक् ॥ प० । २. के मधुराराबाः एतच्छ्लोकेऽपि तथैव । ३. हरिकन्धरे अ०, ७० । ४. नागकेसराः । ५. केवलझानेन । ६. सकलपदार्थदर्शी । ७. को मञ्जुलालापः एतस्मिन्नपि तथैव । 'प' पुस्तके प्रत्येकपादादौ 'वद' सन्दोऽधिको विद्यते । ८. मञ्जुलालापो द० । ९. 'प' पुस्तके प्रतिरादादौ 'वद' सन्दोऽधिको दृश्यते । १०. स्वरभेदेषु का प्रशस्या । ११. कान्तिच्या । १२. उच्चरवा । एतस्मिन्नपि तथा । का कला स्वरभेदेष्विति श्लोकस्वप्रश्नेषु तृतीयनृतीयाध्यराप्यपनीय त्यवस्वा काकलो कलिभेदेष्विति श्लोकस्थोत्तरेषु तृतीयनृतीयाध्यराप्यादाय तत्र मिलिते सत्युत्तरं भवति । १३. कामिनी अ०, प०; ल० । १४. 'अ' पुस्तके नास्त्येवायं श्लोकः ।

का""कः अयते निश्यं का" की सुरतियाम् । का" नने वदेदानी च "रक्षरिवस्युतम् ॥२४९॥
[कासुकः अयते निश्यं कासुकी सुरतियाम् । काम्तानने वदेदानी चतुरक्षरिवस्युतम् ॥२४९ ]
[एकाक्षरच्युतक्षादम् ]
तवाम्क कि वसत्यन्तः का नास्त्यविभवे त्विय । का इन्ति जनमाणूनं वदासैव्यं जनैः एयक् ॥२४२॥
[तुक् हुक् हर्क ]
वराशनेषु को रुष्यः को गम्भीरो जलाशयः । कः कान्तस्तव तन्त्वीग वदादिव्यञ्जनैः एथक् ॥२४३॥
[सूपः कूपः भूपः ]
कः समुत्स्वयते धान्ये घटयत्यम् को घटम् । वृचान् दशिति कः पापी वदासिव्यञ्जनैः एथक् ॥२४४॥
[वेषलालः, कुलालः, विलालः ]
सम्बोध्यसे कथं देवि किमस्त्वर्यं विकायसम् । श्रोभा च कीहित्रां व्योग्नि मवतीर्वं निगणताम्॥२४५॥
[ 'मवति', निक् तैकालापकम् ]

तथा उच्च शब्द करनेवाला बाजा कौन-सा है ? इस श्लोकमें पहले ही प्रश्न हैं। माताने इस श्लोकके तृतीय अक्षरको हटाकर उसके स्थानपर पहले श्लोकका तृतीय अक्षर बोलकर उत्तर दिया [ यह स्रोक एकाश्वरच्युतक और एकाश्वरच्युतक है ] ॥२४०॥ कोई देवी पूछती है कि हे माता, 'किसी वनमें एक कीआ संभोगिषय कागलीका निरन्तर सेवन करता है'। इस श्लोकमें चार अक्षर कम हैं उन्हें पूराकर उत्तर दीजिए। माताने चारों चरणोंमें एक एक अक्षर बढ़ाकर उत्तर दिया कि है कान्तानने, (हे सुन्दर मुखवाली), कामी पुरुष संभोगप्रिय कामिनीका सदा सेवन करता है [ यह ऋोक एकाझरच्युतक है ] ॥२४१॥ किसी देवीने फिर पूछा कि हे माता, तुम्हारे गर्भमें कौन निवास करता है ? हे सौभाग्यवती, ऐसी कौन-सी वस्तु है जो तुन्हारे पास नहीं है ? और बहुत स्नानेवाले मनुष्यको कौन-सी वस्तु मारती है ? इन प्रश्नोंका उत्तर ऐसा दोजिए कि जिसमें अन्तका व्यञ्जन एक-सा हो और आदिका व्यञ्जन भिन्न-भिन्न प्रकारका हो। माताने उत्तर दिया 'तुक्' 'शुक्' 'रुक्' अर्थात् हमारे गर्भमें पुत्र निवास करता है, हमारे समीप शोक नहीं है और अधिक खानेवालेको रोग मार डालता है। [इन तीनों उत्तरोंका प्रथम व्यञ्जन अक्षर जुदा-जुदा है और अन्तिम व्यञ्जन सबका एक सा है ॥२४२॥ किसी देवीने पूछा कि हे माता, उत्तम भोजनोंमें रुचि बढ़ानेवाला क्या है ? गहरा जलाशय क्या है ? और तुम्हारा पति कीन है ? हे तन्वंगि, इन प्रश्नोंका उत्तर ऐसे पृथक-पृथक शब्दोंमें दीजिए जिनका पहला व्यंजन एक समान न हो। माताने उत्तर दिया कि 'सूप' 'कूप' और 'भूप', अर्थात् उत्तम भोजनोंमें रुचि बढ़ानेबाला सूप ( दाल ) है, गहरा जलाशय कुआँ है और हमारा पति भूप (राजा नाभिराज) है।।२४३।। किसी देवीने फिर कहा कि हे माता, अनाजमें-से कौन-सी वस्तु छोड़ दी जाती है ? घड़ा कीन बनाता है ? और कीन पापी चुहोंको खाता है ? इनका उत्तर भी ऐसे पृथक-पृथक शब्दों में कहिए जिनके पहलेके दो अक्षर भिन्न-भिन्न प्रकारके हों। माताने कहा 'पछाछ', 'कुछाछ' और 'विडाल' अर्थात् अनाजमें से पियांछ छोड़ दिया जाता है, घड़ा कुन्हार बनाता है और बिलाव चूहोंको खाता है।।२४४॥ कोई देवी फिर पूछती है कि हे देवी, तुम्हारा सम्बोधन क्या है ? सत्ता अर्थको कहनेवाला कियापद कौन-सा है ? और कैसे आकाशमें शोभा होती है ? माताने उत्तर दिया 'भवति', अर्थात् मेरा सम्बोधन भवति, (भवती शब्दका सम्बोधनका एकवचन) है, सत्ता अर्थको

१. कानन कुत्सितवदन । २. चर रतम् । पक्षे रतिवशेषः । एती व्यन्ययी । एतच्छ् शेकार्थः उपरिम-वर्णके स्फुटं भवति । ३. गर्भे । ४. औदरिकम् । ५. भिन्नप्रयमव्यञ्चनैः । ६. पुतः । ७. शोकः । ८. रोगः । ९. मूषकान् । १०. भक्षयति । ११. निष्कश्रशान्यम् । १२. मार्जारः । १३ अस्तीत्यर्थे यस्य तत् । १४. कीद्शे द०, छ० । १५. भवति इति सम्बोध्यते । भवति इति क्रियाप्दम् । भवति भानि नक्षत्राव्यस्य सन्तीति भवत् तस्मन् भवति ।

जिनमामस्रनाकांको नायकाचितसरक्रमम् । कमाहुः करिणं चोद्यौकक्षणं कोदशं विदः ॥२४६॥
[ 'सुरवरद्<sup>2</sup>', बहिर्लापिका ]
भो केलकादिवर्णेन संध्यादिसस्राधासुना । शरीरमध्यवर्णेन स्वं सिंहसुपकक्षयं ॥२४७॥
[ 'केसरी' अन्तर्कापिका ]

कः कीदरम् न नृरैर्वण्ड्यः कः स्रे माति कुतोऽम्य मीः। मीरोः कीदिनवेशस्ते ना नागारविराजितः॥२४८॥ [ आदिविषममन्तराळाएकं प्रश्नोत्तरम् ]

कहनेवाला कियापद 'भवति' है (भू-धातुके प्रथम पुरुषका एकवचन) और भवति अर्थात् नक्षत्र सहित आकाशमें शोभा होती है (भवत् शब्दका सप्तमीके एकवचनमें भवति रूप बनता है) [इन प्रश्नोंका 'भवति' उत्तर इसी श्लोकमें छिपा है इसलिए इसे निह्न तैकालापक' कहते हैं ] ॥२४५॥ कोई देवी फिर पूछती है कि माता, देवोंके नायक इन्द्र भी अतिशय नम्न होकर जिनके उत्तम चरणोंकी पूजा करते हैं ऐसे जिनेन्द्रदेवको क्या कहते हैं ? और कैसे हार्यीको उत्तम छक्षणवाला जानना चाहिए ? माताने उत्तर दिया 'सुरवरद' अर्थान् जिनेन्द्रदेवको 'सुरवरद'–देवोंको वर देनेवाला कहते हैं और सु-रव-रद अर्थात् उत्तम शब्द और दाँतोंवाले हाथीको उत्तम लक्षणवाला जानना चाहिए। [इन प्रश्नोंका उत्तर बाहरसे देना पड़ा है इसलिए इसे 'बहिर्लापिका' कहते हैं ] ॥२४६॥ किसी देंबीने कहा कि है माता, केतकी आदि फूलोंके वर्णसे, सन्ध्या आदिके वर्णसे और शरीरके अध्यवती वर्णसे तू अपने पुत्रको सिंह ही समझ। यह सुनकर माताने कहा कि ठीक है, केतकीका आदि अक्षर 'के' सन्ध्याका आदि अक्षर 'स+' और शरीरका मध्यवर्ती अक्षर 'री' इन तीनों अक्षरोंको मिलानेसे 'केसरी' यह सिंहवाचक शब्द बनता है इसलिए तुम्हारा कहना सच है। [इसे शब्दप्रहेलिका कहते हैं] ॥२४०॥ [िकसी देवीने फिर कहा कि है कमलपत्रके समान नेत्रोंबाली माता, 'करेणु' शब्दमें-से क्,र् और ण् अक्षर घटा देनेपर जो रोष रूप बचता है वह आपके लिए अक्षय और अविनाही हो। हे देवि ! बताइए वह कौन-सा रूप है ? माताने कहा 'आयुः', अर्थात् करेणुः शब्दमें-से क्र् और ण् व्यंजन दूर कर ट्रेनेपर अ + ए + अः ये तीन स्वर शेष बचते हैं। अ और ए के बीच व्याकरणके नियमानुसार सन्धि कर देनेसे दोनोंके स्थानमें 'ऐ' आदेश हो जायेगा। इसलिए 'ऐ-|-उः' ऐसा रूप होगा । फिर इन दोनोंके बीच सन्धि होकर अर्थात् 'ऐ' के स्थानमें 'आय्' आदेश करनेपर आय् 🕂 उः = आयुः ऐसा रूप बनेगा। तुम छोगोंने हमारी आयुके अक्षय और अविनाशी होनेकी भावना की है सो उचित ही है। ] फिर कोई देशी पूछती है कि है माता, कीन और कैसा पुरुष राजाओं के द्वारा दण्डनीय नहीं होता ? आकाशमें कीन शोभा-यमान होता है ? डर किससे\_ छगदा है और हे भीर ! तेरा निवासस्थान कैसा है ? इन

१. प्रशस्तरुक्षणम् । चोद्यल्लक्षणं अ०, प०, ल० । चोद्धं लक्षणं ब० । २. मुरंभ्यः वरमभीध्टं ददातीति सुरवरदः तम् । गजपक्षे घोभना रवरदा यस्य स सुरवरदः तम् । ध्वनदृन्तम् । ३. केतककुन्दनदावतीदिवर्णेन । पक्षे केतकीशब्दस्यादिवर्णेन 'के' इत्यक्षरेण । ४. जुषा रागेण सिहतः सजुट् सन्ध्या आदिर्यस्यासौ सन्ध्यादिसजुट् तेन । पक्षे सन्ध्याशब्दस्यादिवर्णं सकारं जुषते सेवते इति सन्ध्यासजुट् तेन सकारयुक्तेनेत्यर्थः । ५. शरीरमध्यप्रदेशगतरक्तवर्णेन । पक्षे शरीरशब्दस्य मध्यवित 'री'त्यक्षरेण । ६. इतोऽग्रे त-बातिरिवतेषु 'पुस्तकेषु निम्नाव्धितः श्लोकोऽविको दृश्यते—आसादयित यद्भूपं करेणुः करणैविना । तसे कमलपशक्षि भवत्यक्षयमव्ययम् । ७. नानागाः विविधावराधः । 'आगोऽपराधो मन्तुः' आनागाः ना निर्दोषः पुमान् । रिकः । आजितः सङ्ग्रामात ।

<sup>🖈</sup> अनुस्वार और विसर्गोंका अन्तर रहनेपर चित्रालंकारका भंग नहीं होता।

स्वत्तनी काम्य गम्मीरा राज्ञी दोर्लम्य ब्राकुतः । कीष्टक् किं तु विगादण्यं रवं च इस्राध्या कथं सत्ती ॥२४९॥ [ 'नामिराजानुगाधिकम्' वहिरास्त्रापकमन्तविषमं प्रश्नोत्तरम् ]

त्वां विनोद्धितुं देवि प्राप्ता नाकालयादिमाः । मृत्यन्ति करणैश्वित्रैर्नभोरङ्गे सुराङ्गनाः ॥२५०॥ त्वसम्ब रेचितं पह्य नाटकं सुरसान्वितम् । स्वसम्बरे चितं वैश्य पेटकं वस्यारितम् ॥२५९॥ [गोम्बिका]

वसुधा राजते तन्वि परितस्वद्गृहाङ्गणम् । वसुधारानिपातेन दधतीय महानिधिम् ॥२५२॥

प्रश्नोंके उत्तरमें माताने श्लोकका चौथा चरण कहा 'नानागार-विराजितः' । इस एक चरणसे ही पहले कहे हुए सभी प्रश्नोंका उत्तर हो जाता है। जैसे, ना अनागाः, रविः, आजितः, नानागारविराजितः अर्थात् अपराधरहित मनुष्य राजाओं के द्वारा दण्डनीय नहीं होता, आकाशमें रिव (सूर्य) शोभायमान होता है, डर आजि (युद्ध) से छगता है और मेरा निवासस्थान अनेक घराँसे विराजमान है। [यह आदि विषम अन्तरालापक रुळोक कह-छाता है ] ॥२४८॥ किसी देवीने फिर पूछा कि है भाता ! तुम्हारे शरीरमें गम्भीर क्या है ? राजा नाभिराजकी भुजाएँ कहाँतक लम्बी हैं ? कैसी और किस वस्तुमें अवगाहन ( अवेश ) करना चाहिए ? और हे पतिव्रते, तुम अधिक प्रशंसनीय किस प्रकार हो ? माताने उत्तर दिया 'नाभिराजानुगाधिकं' (नाभिः, आजानु, गाधि-कं, नाभिराजानुगा-अधिकं) । रुलोकके इस एक चरणमें ही सब प्रश्नोंका उत्तर आ गया है जैसे, हमारे शरीरमें गम्भीर (गहरी) नाभि है, महा-राज नाभिराजकी मुजाएँ आजानु अर्थात् घुटनों तक स्मनी हैं, गाधि अर्थात् कम गहरे कं अर्थात् जलमें अवगाहन करना चाहिए और मैं नाभिराजकी अनुगामिनी (आज्ञाकारिणी) होनेसे अधिक प्रशंसनीय हूँ । [यहाँ प्रश्नोंका उत्तर श्लोकमें न आये हुए बाहरके शब्दोंसे दिया गया है इसछिए यह बहिर्छापक अन्त विषम प्रश्नोत्तर हैं]॥२४९॥ [इस प्रकार उन देवियोंने अनेक प्रकारके प्रश्न कर मातासे उन सबका योग्य उत्तर प्राप्त किया। अब वे चित्रबद्ध इलोकों-द्वारा माताका मनोरंजन करती हुई बोळी] हे देवि, देखो, आपको प्रसन्न करनेके छिए स्वर्गछोकसे आयी हुई ये देवियाँ आकाशरूपी रंगभूमिमें अनेक प्रकारके करणों (सत्यविशेष)के द्वारा सत्य कर रही हैं।।२५०। हे माता, उस नाटकमें होनेवाले रसीले नृत्यको देखिए तथा देवोंक द्वारा लाया हुआ और आकाशमें एक जगह इकट्टा हुआ यह अप्सराओंका समृह भी देखिए। [यह गोम् त्रिकाबद्ध इलोक हैं | ।।२५१॥ हे तन्व ! रत्नोंकी वर्षासे आपके घरके आँगनके चारों

१. बाहुलस्यः १२. कुतः आ सीमार्थे आङ् । कस्मात् पर्यन्त इत्यर्थः । ३. प्रवेष्टव्यम् । प्रगावव्यम् द० । ४. पतिव्रता । सति म०, ल० । ५. नाभिः आजानु ऊर्ध्यर्थरम्तिति यावत् । गाधिकं गाधिः तलस्पिक्रियेशः अस्यास्तीति गावि । गाधि च तत् कं जलं गाधिकं । 'कर्मणः सलिलं पयः' इत्यभिधानात् । जानुदघ्न नाभि-दघ्नानुजलाश्यः । अधिकं नाभिराजानुवर्तिनी चेत् । ६. अङ्गकरन्यासैः । ७. बल्गितम् । ८. आत्मीयम् । १. निचितम् । १०. वैश्यानां सम्बन्धि समूहम् । ११. देवैः प्रापितम् ।



.र्वसम्ब रेचितं पश्य नाटके सुरसःन्वितम् । स्वमम्बरे चितं वैश्यपेटकं सुरसारितम् ॥ वसुधारानिभे नारात् स्वर्गश्रीस्रवासुपासिनुम् । सेयमायाति पश्यैनां तानारत्नांशुचित्रितास् ॥२५३॥ सुदेऽस्तु वसुधारा ते देवताशीस्तत्पुम्बरा । स्तुतादेशे नमाताधा वशीशे स्वस्वनस्तसु ॥२५४॥ इति ताभिः प्रयुक्तानि दुष्कराणि विशेषतः । जानाना सुचिरं भेजे सान्तवंश्री सुखासिकाम् ॥२५५॥ निसर्गाच धितस्तस्याः परिज्ञानेऽसवत् परा । प्रज्ञामयं परं ज्योतिरुद्धहन्त्या निजोदरे ॥२५६॥ सा तदात्मीयगर्मान्तर्गतं विजोऽतिमासुरम् । दधानाकांशुगमें व प्राची प्राप्त परां रचिम् । १२५७॥ स्विता वसुधारोरुद्दीपेनाधः विकारिका । निधिगर्मस्थलीवासी रेजे राजीवलीचना ॥२५८॥

ओरकी भूमि ऐसी शोभायमान हो रही है मानों किसी बड़े खजानेको ही धारण कर रही हो ॥२५२॥ हे देवि ! इधर अनेक प्रकारके रत्नोंकी किरणोंसे चित्र-विचित्र पड़ती हुई यह रत्नधारा देखिए। इसे देखकर मुझे तो ऐसा जान पहता है मानी रत्नधाराके छलसे यह स्वर्गको लक्ष्मी हो आपको उपासना करनेके लिए आपके समीप आ रही है ॥२५३॥ जिसकी आज्ञा अत्यन्त प्रशंसनीय है और जो जितेन्द्रिय पुरुषोंमें अतिशय श्रेष्ठ है ऐसी है माता ! देवताओं के आशीर्वादसे आकाशको ज्याप्त करनेवाली अत्यन्त सुशोभित, जीबोंकी दरिद्रताको नष्ट करनेवाली और नम्न होकर आकाशसे पड़ती हुई यह रत्नोंकी वर्षी तुन्हारे आनन्दके लिए हो [यह\*अर्धभ्रम रलोक है—इस रलोकके तृतीय और चतुर्थ चरणके अक्षर प्रथम तथा द्वितीय चरणमें ही आ गये हैं।] ॥२५४॥ "इस प्रकार उन देवियोंके द्वारा पूछे हुए कठिन-कठिन प्रश्नोंको विशेष रूपसे जानती हुई वह गर्भवती मरुदेवी चिरकाल तक सुस्पपूर्वक निवास करवी रही ॥२५५॥ वह मरुदेवी स्वमावसे ही सन्तुष्ट रहती थी और जब उसे इस बातका परिज्ञान हो गया कि मैं अपने उदरमें ज्ञानमय तथा उत्कृष्ट ज्योतिस्वरूप तीर्थकर पुत्रको धारण कर रही हूँ तब उसे और भी अधिक सन्तोष हुआ था ॥२५६॥ वह मरुदेवी उस समय अपने गर्भके अन्तर्गत अतिशय देदीप्यमान तेजको धारण कर रही थी इसलिए सूर्यको किरणोंको धारण करनेवाली पूर्व दिशाके समान अतिशय शोभा-को प्राप्त हुई थी। १२५७। अन्य सब कान्तियों को तिरस्कृत करनेवाछी रत्नों को धारारूपी विशाल दीपकसे जिसका पूर्ण प्रभाव जान लिया गया है ऐसी वह कमलनयनी महदेवी किसी

१. व्याजेन । २. 'झाराद्दूरसमीपयोः' । ३. नताताथा द० । नखाताथा व० । नमातादा ट० । भायाः भावः भाता तां दथातीति भाताथा । भातं दीप्तः ताम् आवधातीति वा । ४. वशिनां मुनीनाम् ईशः वशीशः सर्वज्ञः सः अस्यास्तीति वशीशा मरुदेवी तस्याः सम्बोधनम् वशीशे, वशिनो जिनस्य ईशा स्वामिनी तस्याः सम्बोधनं वशीशे । ५. सुष्ठु बसुभिः प्राणैः अनस्तं सूते या सा स्वस्वनस्तसूः तस्याः सम्बोधनं स्वस्वनस्तसु । ६. देवीभिः । ७. दुष्करसंज्ञानि । ८. सुखास्थिताम् । १. संतोधः । १०. तेजःपिण्डरूपार्भकम् । ११. पूर्वदिक् । १२. शोभाम् । १३. अधःकृत अधोमुख ।

| मु   | दे | स्तु | व   | सु  | घा   | रा    | ते |
|------|----|------|-----|-----|------|-------|----|
| दं   | व  | ता   | शी  | स्त | ता ' | म्ब , | रा |
| स्तु | ता | दे   | हो  | न   | भा   | ता    | धा |
| व    | शी | हो   | स्व | स्व | न    | ₹त    | सु |

महासस्तेन तेनासौ गर्मस्थेन परां श्रियम् । बमार रत्नगर्मेन भूमिराकरगोचरा ॥२५९॥ स मातुरुद्दस्थोऽपि नास्याः पीद्यामजीजनत् । दर्पणस्थोऽपि कि विद्वदृष्टेसं प्रतिबिम्बितः ॥२६०॥ श्रिवलीमकुरं तस्यास्त्येवास्थासन्द्रस्म् । तथापि वब्धे गर्मस्तेजसः प्राभवं हि सत् ॥२६१॥ नीद्दरे विकृतिः कापि स्तनौ न नीळच्युकौ । न पाण्डुवदनं तस्या गर्मोऽप्यवृधदकुतम् ॥२६२॥ स्वामोदं मुखमेतस्याः राजान्नायैत्र सोऽनुपत् । मदालिरिव पिन्धाः पद्ममस्पष्टकेसरम् ॥२६२॥ सोऽमाद् विद्युद्धगर्मस्थित्ववोधविमलाद्ययः । स्कटिकागारमध्यस्यः प्रदीप इव निश्चलः ॥२६२॥ कुरोशयशयं देवं सा द्वानोदरेशयम् । कुरोशयशयं वेशसान्मोननीया दिवीकसाम् ॥२६५॥ निगूतं च शर्ची देवी सिषेवे किल साप्सराः । मबोनाधिवधात्यः प्रदिता तो महासतीम् ॥२६५॥ सानंसीक्षं परं कंचित्रं नम्यते सम स्वयं जनैः । चान्द्री कलेव रून्द्रश्रीदेवीय च सरस्वती ॥२६९॥ सहुनात्र किमुक्तेन इलाच्या सैका जगस्त्रये । या भी स्वयुक्तंगतां स्रष्टी वस्त्व मुवनाम्बिका ॥२६०॥ वहुनात्र किमुक्तेन इलाच्या सैका जगस्त्रये । या भी स्वयुक्तंगतां स्रष्टी वस्त्व मुवनाम्बिका ॥२६०॥

दीपकविशेषसे जानी हुई खजानेकी मध्यभूमिके समान सुशोभित हो रही थी। ।२५८।। जिसके भीतर अनेक रत्न भरे हुए हैं ऐसी रत्नोंको खोनिकी भूमि जिस प्रकार अतिशय शोभाको धारण करती है उसी प्रकार वह मरुदेवी भी गर्भमें स्थित महाबलशाली पुत्रसे अतिशय शोभा धारण कर रही थी। ।२५९॥ वे भगवान् ऋषभदेव माताके उदरमें स्थित होकर भी उसे किसी प्रकार-का कष्ट उत्पन्न नहीं करते थे सो ठीक ही है दर्पणमें प्रतिविन्त्रित हुई अग्नि क्या कभी दर्पणको जला सकती है ? अर्थात् नहीं जला सकती ॥२६०॥ यद्यपि माता मरुदेवीका कुश उदर पहले-के समान ही त्रिविखयाँसे सुशोभित बना रहा तथापि गर्भ धृद्धिको प्राप्त होता गया सो यह भगवान्के तेजका प्रभाव ही था ॥२६१॥ न तो माताके उदरमें कोई विकार हुआ था, न उसके स्तनोंके अग्रभाग ही काले हुए ये और न उसका मुख ही सफेद हुआ था फिर भी गर्भ बढ़ता जाता था यह एक आश्चर्यकी बात थी।।२६२।। जिस प्रकार मदोन्मत्त भ्रमर कमलिनीके केसर-को बिना छुए ही उसकी सुगन्ध मात्रसे सन्तुष्ट हो जाता है उसी प्रकार उस समय महाराज नाभिराज भी मरुदेवीके सुगन्धियुक्त मुखको सूँघकर ही सन्तुष्ट हो जाते थे।।२६३।। मरुदेवी-के निर्मेछ गर्भमें स्थित तथा मति, श्रुत और अवधि इन तीन झानोंसे विश्रद्ध अन्तःकरणको धारण करनेवाले भगवान वृषभदेव ऐसे सुशोभित होते ये जैसा कि स्फटिक मणिके वने हुए घरके बीचमें रखा हुआ निश्चल दीपक सुशोभित होता है ॥२६४॥ अनेक देव-देवियाँ जिसका सत्कार कर रही हैं और जो अपने उदरमें नाभि-कमलके ऊपर भगवान वृषभदेवको धारण कर रही है ऐसी वह मरुदेवी साक्षात् छक्ष्मीके समान शोभायमान हो रही थी।।२६५।। अपने समस्त पापोंका नाश करनेके लिए इन्द्रके द्वारा भेजी हुई इन्द्राणी भी अप्सराओंके साथ-साथ गुप्तरूपसे महासती मरुदेवीकी सेवा किया करती थी।।२६६॥ जिस प्रकार अतिशय शोभायमान चन्द्रमाकी कला और सरस्वती देवो किसीको नमस्कार नहीं करती किन्त सब लोग उन्हें ही नमस्कार करते हैं इसी प्रकार वह मरुदेवी भी किसीको नमस्कार नहीं करती थी, किन्त संसारके अन्य समस्त छोग स्वयं उसे ही नमस्कार करते थे ॥२६७॥ इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या प्रयोजन है ? इतना कहना ही बस है कि तीनों लोकोंमें वही एक प्रशंसनीय थी। वह जगत्के स्नष्टा अर्थात् भोगभूमिके बाद कर्मभूमिकी व्यवस्था करनेवाले श्रीवृषभदेवकी

१, शोभनगन्धम् । २. झादिशह्याणम् । ३. उदरे शेते इति उदरेशयस्तम् । जठरस्यमिति यावत् । ४. लक्ष्मीः । ५. पूज्या । ६. इन्द्रेण । ७. —िवनाशाय म०, छ० । ८. प्रेषिता । ९. नमन्ति स्म । १०. अन्यं किमपि । ११. जनयितुः । १२. जनयितो ।

दोधकवृत्तम्

सा विवसाविमरामतराङ्गी श्रीभिरुपासितमूर्त्तिरमूभिः । श्रीमवने सुवनैक्छकान्ति श्रीमृति भूमृति तन्यति सेवाम् ॥२६९॥

मालिनी

अतिरुचिरतराङ्गी कस्पवस्थीव साभूत्

स्मितकुसुममन्तं दर्शयन्ती फकाच ।

नृपतिरपि तदास्याः पार्श्ववर्ती रराजे

सुरतरुरिव तुङ्गो मङ्गकश्रीविम्**ष**ँ ॥२७०॥

ककिततरमधास्या वस्त्रपद्मं सुगन्धि

स्कुरितदशनरोचिर्मश्ररीकेसराज्यम् ।

ेचचनमञ्जरसाशासंसजहाजईसं

भृशमनयत बोधं बाङमानुस्समुखन् ॥२०१॥

मुहुरमृतमिवास्या वस्त्रपूर्णेन्दुरुधद्-

वचनमस्त्रदुचैकेकिचेत्रोऽभिनन्दी ।

नृपंतिरपि सतृष्णस्तं त्यिपासन् स रेमे

स्वजनकुमुद्दचर्दैः स्वं विभक्तं नवास्त्रम् ॥२७२॥

जननी थी इसलिए कहना चाहिए कि वह समस्त लोकको जननी थी।। २६८।। इस प्रकार जो स्वभावसे ही मनोहर अंगोंको भारण करनेवाली है, श्री, ही आदि देवियाँ जिसकी उपासना करती हैं तथा अनेक प्रकारकी शोभा व लक्ष्मीको धारण करनेवाले महाराज भी स्वयं जिसकी सेवा करते हैं ऐसी वह महदेवी, तीनों छोकोंमें अत्यन्त सुन्दर श्रीभवनमें रहती हुई बहुत ही सुज्ञोभित हो रही थी।। २६९।। अत्यन्त सुन्दर अंगोंको धारण करनेवाली यह मरुदेवी मानो एक कल्पलता ही थी और मन्द हास्यरूपी पुष्पोंसे मानो लोगोंको दिखला रही थी कि अब शीघ ही फल लगनेवाला है। तथा इसके समीप ही बैठे हुए मङ्गलमय शोभा धारण करनेवाले महाराज नाभिराज भी एक ऊँचे कल्पवृक्षके समान शोभायमान होते ये ॥ २७० ॥ उस समय महदेवीका मुख एक कमलके समान जान पढ़ता था क्योंकि वह कमलके समान ही अत्यन्त सुन्दर था, सुगन्धित था और प्रकाशमान दाँतोंकी किरणमंजरीरूप केशरसे सहित था तथा बचनरूपी परागके रसकी आशासे उसमें अत्यन्त आसक्त हुए महाराज नाभिराज ही पास बैठे हुए राजहंस पक्षी थे। इस प्रकार उसके मुखरूपी कमलको उदित (उत्पन्न) होते हुए बालकरूपी सूर्यने अत्यन्त हर्षको प्राप्त कराया था ॥ २७१ ॥ अथवा उस मरुदेवीका मुख पूर्ण चन्द्रमाके समान था क्योंकि वह भी पूर्ण चन्द्रमाके समान सब छोगोंके मनको उत्कृष्ट आनन्द देनेवाछा था और चन्द्रमा जिस प्रकार अमृतकी सृष्टि करता है उसी प्रकार उसका मुख भी बार-बार उत्कृष्ट तचनरूपी अमृतकी सृष्टि करता था। महाराज नाभिराज उसके वचनरूपी अमृतको पीनेमें बड़े सतृष्ण ये इसलिए वे अपने परिवाररूपी कुमुद-समूहके द्वारा विभक्त कर दिये हुए अपने भागका इच्छानुसार पान करते हुए रमण करते थे। भावार्थ-मरुदेवीकी आज्ञा पालन

१. साभिवमा-म० । सातिवभा-छ० । २. श्री ह्रोध्रयादिदेवीभिः । ३. तिसके । ४. मञ्जूलार्थ- । ५. मक्दरन्दरसदारुखा । ६. तहवनामृतम् । ७. पातुमिन्छन् । ८.-सण्डैः स०, स०, म०, द०, स०। ९. संविमक्तं स० ।

## आदिपुराणम्

## शार्दुछविकीडितम्

इत्याविष्कृतमङ्गरुः मगवती देवीमिरात्तादरं

द्धेऽम्तः एरमोदर्थं त्रिभुवनेऽप्याश्चर्यभूतं नहः । राजैनं जिनमाविनं सुतर्वि पद्माकरस्यानुषन्

साकाक्कः प्रतिपाछयन् प्रतिमधात् प्राप्तोदवं भूवसीम् ॥२७३॥

इत्यार्षे भगविष्णनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलक्षग्रमहापुराण्समिहे भगवत्स्यगीवतरग्रावर्ण्न नाम द्वादशं पर्व ॥१२॥

करनेके लिए महाराज नाभिराज तथा उनका समस्त परिवार तैयार रहता था।। २७२।। इस प्रकार जो प्रकटरूपसे अनेक मंगल धारण किये हुए हैं और अनेक देवियाँ आदरके साथ जिसकी सेवा करती हैं ऐसी महदेवी परम सुख देनेवाले और तीनों लोकोंमें आश्चर्य करनेवाले भगवान ऋषभदेवरूपी तेज:पुञ्जको धारण कर रही थी और महाराज नाभिराज कमलोंसे सुशोभित वालावके समान जिनेन्द्र होनेवाले पुत्ररूपी सूर्यकी प्रतीक्षा करते हुए बड़ी आकांक्षाके साथ परम सुख देनेवाले भारी धैयको धारण कर रहे थे।। २७३।।

इस प्रकार श्रीचार्ष नामसे प्रसिद्ध भगवज्जिनसेनाचार्यप्रणीत त्रिषष्टि-लक्षणमहापुराणसंप्रहुमें भगवान्के स्वर्गावतरणका वर्णन करनेवाला बारहुवाँ पर्व समाप्त हुन्या ॥१२॥

रै. भाग्यवती । २. -ने सारवर्य - ल०, म० । ३. तेजः । ४. भाकी वासी जिनस्व जिनमावी तम् । ५. पद्माकरमनुकुर्वन् । ६. प्रतीक्षमाणः । ७. प्राप्तीस्यां अ०, प०, स०, द०, ल० ।

## त्रयोदशं पर्व

भयातो नवमासानामस्यये सुषुवे विभुम् । देवी देवीभिरुक्तामिर्यथास्यं परिवारिता ॥१॥ प्राचीव वन्युमरुजानां सा स्रेभे मास्वरं सुत्तम् । चैत्रे मास्यसिते प्रेशे नवस्यामुद्दे रेवेः ॥२॥ विद्वे प्रमामहायोगे अगतामेकवरूकमम् । भासमानं त्रिभिनोधेः शिक्षुमप्पशिसुं गुणेः ॥३॥ त्रिद्योधिकरणोदासिन्युक्तां रेदीः स्कुरद्युतिः । नामिराजोदयादिन्द्रावुदितो विवमी विभुः ॥४॥ दिशः प्रसिक्तासेसु रासीक्तिमस्यस्य । गुणानामस्य वैमरूयम् नुक्कुं मित्र प्रमोः ॥५॥ प्रजानां वन्न्ये हर्षः सुरा विस्मयमाश्रयन् । अम्लानिक्तुस्मान्युक्तेमुंसुः सुरम्दहाः ॥६॥ प्रमाहताः पृथुध्वाना द्वत्रवृदिविजानकाः । मृदुः सुगन्धः विविद्यो मरुम्मन्तं तदा ववी ॥७॥ प्रथाल महो तोषात् नृत्यन्तीय चलद्गिरः । उद्देको जक्तविन्तमममस् प्रमदं परम् ॥८॥ ततोऽज्ञुद् सुराधोशः सिहासनविकम्पनात्। प्रयुक्तावधिरुद्युति जिनस्य विजित्तनः ॥९॥ सतो जन्माभिषेकाय मित्रं चक्के सतकतुः । तीर्यकृत्राविभन्याम्यक्ष्यण्यो सिम्मुदेवुषि ॥१०॥ तदासनानि देवानामकरमात् । प्रयुक्तावभन्याम्यक्ष्यभ्यो सिम्मुदेवुषि ॥१०॥ तदासनानि देवानामकरमात् । प्रयुक्तावभन्याम्यक्ष्यभ्यो सिम्मुदेवुषि ॥१०॥ तदासनानि देवानामकरमात् । प्रकृतिस्याम्यक्ष्यासनेम्योऽषः पातयन्तीय सञ्जमात् ॥११॥

अथानन्तर, ऊपर कही हुई भी, ही आदि देवियाँ जिसकी सेवा करनेके लिए सदा समीपमें विद्यमान रहती हैं ऐसी माता महदेवीने नव महीने न्यतीत होनेपर भगवान वृषभदेवको उत्पन्न किया ।।१।। जिस प्रकार प्रातःकालके समय पूर्व दिशा कमलोंको विकसित करनेवाले प्रकाशमान सूर्यको प्राप्त करती है उसी प्रकार मायादेवी भी चैत्र कृष्ण नवमीके दिन सूर्योदयके समय उत्तराषाद नक्षत्र और ब्रह्म नामक महायोगमें मति, श्रुत और अवधि इन तीन ज्ञानोंसे शोभायमान, बालक होनेपर भी गुणोंसे वृद्ध तथा तीनों लोकोंके एक मात्र स्वामी देदीप्यमान पुत्रको प्राप्त किया ॥ २-३ ॥ तीन झानरूपी किरणोंसे शोभायमान, अतिशय कान्तिका धारक और नाभिराजरूपी उदयाचलसे उदयको प्राप्त हुआ वह बालकरूपी सूर्य बहुत ही शोभायमान होता था ॥४॥ उस समग्र समस्त दिशाएँ स्वच्छताको प्राप्त हुई थीं और आकाश निर्मेख हो गया था। ऐसा मालूम होता था मानो भगवान्के गुणोंकी निर्मेखताका अनुकरण करनेके लिए ही दिशाएँ और आकाश स्वच्छताको प्राप्त हुए हो ।।५।। उस समय प्रजाका हुई बढ़ रहा था, देव आधार्यको प्राप्त हो रहे थे और कल्पवृक्ष ऊँचेसे प्रफुक्षित फूछ बरसा रहे थे ॥६॥ देवोंके दुन्दुमि बाजे बिना बजाये ही ऊँचा शब्द करते हुए बज रहे थे और कोमल, शीतल तथा सुगन्धित बायु धीरे-धीरे यह रहा था।।अ। उस समय पहाड़ोंको हिलाती हुई पृथिषी भी हिंछने लगी थी मानो सन्तोषसे नृत्य ही कर रही हो और समुद्र भी लहरा रहा था मानो परम आनन्दको प्राप्त हुआ हो ॥२॥ तदनन्तर सिंहासन कन्यायमान होनेसे अवधि-**क्षान जोड्कर इन्द्रने जान छिया कि समस्त पापोंको जीतनेवाछे जिनेन्द्रदेवका जन्म हुआ।।९।।** आगामी कालमें उत्पन्न होनेवाले भन्य जीवरूपी कमलोंको विकसित करनेवाले श्री तीर्थंकररूपी सूर्यके उदित होते ही इन्द्रने उनका जन्माभिषेक करनेका विचार किया ॥१०॥ उस समय अकस्मात् सब देवोंके आसन कम्पित होने छगे थे और ऐसे मालूम होते थे मानो उन देवोंको

१. पूर्वदिक् । २. लब्धवती । ३. कृष्णे । ४. उत्तरापाढ़नक्षत्रे । ५. शोममानम् । ६. प्रसन्नताम् । ७. गताः । ८. नेर्मत्यम् । ९. अताडचमानाः । १०. उत्पत्तिम् । ११. आकस्मिकात् ।

तिरांसि प्रचलन्मीलिमणीनि प्रणति द्रषुः। सुरासुरगुरांजन्म मावयन्ताव विस्मयात् ॥१२॥ घण्टाकर्ण्यारवध्वानभेरीश्रङ्काः प्रद्धवतुः। कस्पेक्षज्योतिषां वन्यमावनानां च वेदमसु ॥१३॥ तेषासुद्धिसवेलानामस्थीनामिव निःस्वनम् । श्रुत्वा बुद्धिरे जन्म विवुधा सुवनेशिनः ॥१४॥ ततः सक्षाञ्जया देव पृतना निर्ययुर्दिवः। तारतस्येन साध्वाना महाव्धेरिव वीचयः ॥१५॥ इस्यव्वर्थपनन्थर्वनत्तंकीपत्तयो वृषाः। इस्यमूनि सुरेन्द्राणां महानीकानि निर्ययुः ॥१६॥ अथ सीधर्मकल्पेको महरावतवन्तिनम् । समारुद्ध समं शब्या प्रतस्ये विदुधेर्षुतः ॥१७॥ अथ सीधर्मकल्पेको महरावतवन्तिनम् । समारुद्ध समं शब्या प्रतस्ये विदुधेर्षुतः ॥१०॥ ततः सामानिकाक्षायक्षिशः परिवद्गामराः। चारमरुद्धः समं लोकपाक्षास्त्रं परिविष्ठरे ॥१८॥ दुन्दुभीनां महाध्वानैः सुराणां जवघोषणैः । महानभूतदा ध्वानः सुरानीकेषु विस्कृत्व् ॥१९॥ इसन्ति केचिन्नृत्यन्ति वस्तान्यस्थोद्यवन्यपि । पुरो धावन्ति गावन्ति सुरास्तत्र प्रमोदिनः ॥२०॥ नमोऽक्षणं तदा कृत्सनमारुद्धा विद्याधिषाः। स्वैः स्वैतिमानिराजग्रुवोहनेश्च प्रथावधैः ॥२१॥ तेषामापततां यानविमानेराततं नमः। त्रिपष्टिपटलेभ्योऽन्यत् स्वरान्तरमिवास्त्रत् ॥२२॥ तथामापततां यानविमानेराततं नमः। त्रिपष्टिपटलेभ्योऽन्यत् स्वरान्तरमिवास्त्रत् ॥२२॥ नभःपरिस नाकीन्द्रदेशीयोताच्यवारिणि । स्मेराज्यप्यस्तां वक्षाण्यातेतुः पक्काश्रियम् ॥२३॥

बड़े संश्रमके साथ ऊँचे सिंहासनोंसे नीचे ही उतर रहे हों ।१११। जिनके मुकुटोंमें लगे हुए मणि कुछ-कुछ हिल रहे हैं ऐसे देवोंके मस्तक स्वयमेव नम्रोभृत हो गये थे और ऐसे मालूम होते थे मानो बड़े आश्चर्यसे सुर, असुर आदि सबके गुरु भगवान जिनेन्द्रदेवके जन्मकी भावना ही कर रहे हों ।११२।। उस समय कल्पवासी, ज्योतिषी, ज्यन्तर और भवनवासी देवोंके घरोंमें कमसे अपने-आप ही घण्टा, सिंहनाद, भेरी और शंखोंके शब्द होने लगे थे ।११३।। उठी हुई लहरोंसे शोभायमान समुद्रके समान उन बाजोंका गम्भीर शब्द सुनकर देवोंने जान लिया कि तीन लोकके स्वामी तीर्थक्कर भगवानका जन्म हुआ है ।११४।। तदनन्तर महासागरकी लहरोंके समान शब्द करती हुई देवोंकी सेनाएँ इन्द्रकी आज्ञा पाकर अनुक्रमसे स्वर्गसे निकली ।११॥ हाथी, घोड़े, रथ, गन्धर्व, नृत्य करनेवाली, पियादे और बैल इस प्रकार इन्द्रकी ये सात बड़ी-बड़ी सेनाएँ निकली ।११॥

तदनन्तर सौधर्म स्वर्गके इन्द्रने इन्द्राणीसहित बड़े भारी (एक लाख योजन विस्तृत) एराधत हाथीपर चढ़कर अनेक देवोंसे परिवृत हो प्रस्थान किया ॥१९॥ तत्यश्चात् सामानिक, त्रायस्त्रिश, पारिचर, अस्मरक्ष और लोकपाल जातिक देवोंने उस सौधर्म इन्द्रको चारों ओरसे घेर लिया अर्थात् उसके चारों ओर चलने लगे ॥१८॥ उस समय दुन्दुभि बाजोंके गम्भीर शब्दोंसे तथा देवोंके जय-जय शब्दके उद्यारणसे उस देवसेनामें बड़ा भारी कोलाहल हो रहा था ॥१९॥ उस सेनामें आनन्दित हुए कितने ही देव हँस रहे थे, कितने ही नृत्य कर रहे थे, कितने ही उल्ल रहे थे, कितने ही विशाल शब्द कर रहे थे, कितने ही आगे दोड़ते थे, और कितने ही गाते थे ॥२०॥ वे सब देव-देवेन्द्र अपने-अपने विमानों और पृथक-पृथक वाहनोंपर चढ़कर समस्त आकाशरूपी आँगनको ज्याप्त कर आ रहे थे ॥२१॥ उन आते हुए देवोंके विमान और बाहनोंसे ज्याप्त हुआ आकाश ऐसा मालूम होता था मानो तिरसठ पटलबाले स्वर्गसे भिन्न किसी दूसरे स्वर्गकी हो सृष्टि कर रहा हो ॥ २२॥ उस समय इन्द्रके शरीरकी कान्तिहपी स्वरूल जलसे भरे हुए आकाशरूपी सरोवरमें अपसराओंके मन्द-मन्द हँसते हुए मुख, कमलोंकी

१. अनीकिनी । २. --निक्त्रंबस्त्रिशस्परि- स०, म०, ल० । सामानिकास्त्रायस्त्रिशस्परि --द०, प० अ० । सामानिकत्रायस्त्रिशपरि- व० ्र३. जयथोपकैः म० ल० । ४. गर्जन्ति । ५. नानाप्रकारैः । ६. आगच्छ-ताम् । ७. व्याप्तम् ।

नमोऽम्बुषौ सुराषीग्रप्तनाचलवीषिके । मकरा इत्र संरेजुक्ष्कराः सुरवारणाः ॥२४॥
कमाद्य सुरानीकान्यन्तराद्विराद् सुदम् । अवतीर्य पुरी प्रापुरयोष्यां परमर्द्धिकाम् ॥२५॥
तरपुरं विष्वगावेष्ट्य तदास्थुः सुरसैनिकाः । राजाङ्गणं च संस्त्रमभूदिन्द्रमेशोस्सवैः ॥२६॥
प्रस्तवागारमिन्द्राणी ततः प्राविश्वपुरस्यात् । तत्रापष्ट्यत् कुमारेण सार्वं तां जिनमातरम् ॥२०॥
जिनमाता तदा शष्या दष्टा सा सानुरागया । संध्ययेष इरिष्प्राची संगता बालमानुना ॥२८॥
सुद्वः प्रदक्षिणीकृत्य प्रणन्य च जगद्गुस्म् । जिनमातः पुरः स्थित्वा क्लावते स्मेति तां शची ॥२९॥
स्वमम्य भुवनाम्यासि कल्याणी त्यं सुमञ्जला । महादेवी त्यमेवाद्य त्यं सपुण्या यद्यस्थिनी ॥३०॥
इत्यमिष्दुत्य गृदाङ्गी तां मायानिव्यायुजत् । पुरो निषाय सा तस्या मायाशिश्चमधापरम् ॥३१॥
वयन्तुतं समादाय कराम्यां सागमन्युदम् । चूडामणिमिवोत्सर्यश्चेत्रसा व्यासविष्टमम् ॥३१॥
तद्गात्रस्पर्शमासाद्य सजन्ती सा वसी तदा । मेने त्रिभुवनैक्ष्यर्थं स्वसात्कृतिमवात्विकम् ॥३३॥
सुदुस्तन्युत्वमालोक्य स्पृद्वाचाय च तद्वपुः । परां प्रीतिमसौ भेजे इषंविस्तारितेक्षणा ॥३४॥
ततः कुमारमादाय सजन्ती सा वमी सृशम् । चीरिवाकंमभिन्यसनमसं भासुरांच्यिनः ॥३५॥

शोभा विस्तृत कर रहे थे ॥२३॥ अथवा इन्द्रकी सेनारूपी चन्नड छहरोंसे भरे हुए आकाशरूपी समुद्रमें ऊपरको सुँड किये हुए देवोंके हाथी मगरमच्छोंके समान सुन्नोभित हो रहे थे।।२४।। अनन्तर वे देवोंकी सेनाएँ कम-कमसे बहुत ही शीघ्र आकाशसे जमीनपर उतरकर उत्कृष्ट विभूतियोंसे शोभायमान अयोष्यापुरीमें जा पहुँची ॥२५॥ देवोंके सैनिक चारों ओरसे अयोध्यापुरीको घेरकर स्थित हो गये और बड़े उत्सवके साथ आये हुए इन्ह्रोंसे राजा नामि-राजका औंगन भर गया ॥२६॥ तत्पश्चात् इन्द्राणीने बड़े ही उत्सवसे प्रसूतिगृहमें प्रवेश किया और वहाँ कुमारके साथ-साथ जिनमाता मरुदेवोके दर्शन किये।।२७। जिस प्रकार अनुराग (लाली) सहित सन्ध्या बालसूर्यसे युक्त पूर्व दिशाको बड़े ही हर्षसे देखती है उसी प्रकार अनुराग (प्रेम) सहित इन्द्राणीने जिनवालकसे युक्त जिनमाताको बढ़े ही प्रेमसे देखा ॥२८॥ इन्द्राणीने बहाँ जाकर पहले कई बार प्रदक्षिणा दी फिर जगत्के गुरु जिनेन्द्रदेवको नमस्कार किया और फिर जिनमाताके सामने खड़े होकर इस प्रकार स्तुति की ॥२९॥ कि हे माता, तू तीनों खोकोंकी कल्याणकारिणो माता है, तू ही मंगल करनेवाली है, तू ही महादेवी है, तू ही पुण्य-वती है और तू ही यशस्विनी है।।३०।। जिसने अपने शरीरको गुप्त कर रखा है ऐसी इन्द्राणीने ऊपर छिखे अनुसार जिनमाताकी स्तुति कर उसे मायामयी नींदसे युक्त कर दिया। तदनन्तर उसके आगे मायामयी दूस<u>रा बालक रसकर शरीरसे निकलते</u> हुए तेजके द्वारा लोकको ब्याप्त करनेवाळे चूडामणि रत्नके समान जगद्गुरु जिनबालकको दोनों हाथोंसे उठाकर वह परम आनन्दको प्राप्त हुई ॥३१-३२॥ उस समय अत्यन्त दुर्छभ भगवान्के शरीरका स्पर्श पाकर इन्द्राणीने ऐसा माना था मानो मैंने तोनों लोकोंका समस्त ऐश्वर्य ही अपने अधीन कर लिया हो ॥३३॥ वह इन्द्राणी बार-बार उनका मुख देखती थी, बार-बार उनके ज्ञारीरका स्पर्श करती थी और बार-बार उनके शरीरको सूँघती थी जिससे उसके नेत्र हर्षसे प्रफुक्कित हो गये थे और वह उत्कृष्ट प्रीतिको प्राप्त हुई थी ।।३४।। तदनन्तर जिनवालकको लेकर जाती हुई वह इन्द्राणी ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो अपनी देवीप्यमान किरणोंसे आकाशको ज्याप्त करनेवाछे सूर्यको

१. परमद्भिनीम् । २. दिक् । ३. स्तौति स्म । ४. भुवनम् । ५. प्राप्य । ६. स्वाधीनम् ।

तदा मङ्गल्यारिण्यो दिक्कुमार्यः पुरी ययुः । त्रिजगम्मङ्गलस्यास्य समृद्ध्य इवोच्छिलाः ॥३६॥ छत्रं प्वजं सक्छशं चामरं सुप्रतिष्ठकम् । भृङ्गारं दर्पणं तालमि स्याद्वर्मङ्गलाष्टकम् ॥३०॥ स तदा मङ्गलानां च मङ्गलस्यं परं वहन् । स्वदीप्त्या दीपिकालोकान् अरुणं तरुणांशुमान् ॥३८॥ ततः करतले देवी देवराजस्य तं न्यभात् । बालाकंमीद्ये सानी प्राचीव प्रस्कुरन्मशो ॥३९॥ गीर्वाणेन्द्रस्तमिन्द्राण्याः करादादाय सादरम् । व्यलोक्यत् स तद्र्षं संप्रीतिस्पारितेक्षयः ॥४०॥ स्वं देव जगतां प्रतिः ॥४९॥ स्वं देव जगतां प्रतिः ॥४९॥ स्वाममनन्ति सुप्रियः केवकज्ञावमास्यतः । उद्यादि सुवीन्द्राख्यासमिवन्यं महोकतिम् ॥४२॥ स्वमा जगदिदं मिध्याज्ञानान्यतमसावृतम् । प्रवेषं नेष्यकं मध्यकम्लाक्रक्ष्युना ॥४३॥ तुभ्यं नमोऽपिगुरवे नमस्तुभ्यं महाधिवे । तुभ्यं नमोऽस्तु मध्याक्ष्यकृष्धे गुलसिन्धवे ॥४४॥ स्वतः प्रवोधमिन्छन्तः प्रवुद्धसुवनन्नयात् । तव पादास्तुजं देव मूर्थां द्ध्यो एतादरम् ॥४५॥ स्वतः प्रवोधमिन्छन्तः प्रवुद्धसुवनन्नयात् । तव पादास्तुजं देव मूर्थां द्ध्यो एतादरम् ॥४५॥ स्वि प्रण्यमाधते मुक्तिल्ह्माः समुत्सुका । स्वि सर्वे गुलाः स्कार्ति यान्यव्यो मणयो यथा ॥४६॥ स्वि प्रण्यमाधते मुक्तिल्ह्माः समुत्सुका । स्वि सर्वे गुलाः स्कार्ति यान्यव्यो मणयो यथा ॥४६॥

लेकर जाता हुआ आकाश ही सुशोभित हो रहा है।।३५॥ उस समय तीनों लोकोंमें मंगल करनेवाले भगवान्के आगे-आगे अष्ट मंगलद्रव्य धारण करनेवाली दिक्कुमारी देवियाँ चल रही थीं और ऐसी जान पड़ती थीं मानो इकट्टी हुई भगवानकी उत्तम ऋद्वियाँ ही हों ॥३६॥ **छत्र, ध्वजा, कडरा, चमर, सुप्रतिष्ठक (मोंदरा-ठोना), झा**री, दर्पण और ताड़का पंखा ये आठ मंगलद्रव्य कहलाते हैं।।३७। उस समय मंगलोंमें भी मंगलपनेको प्राप्त करानेवाले और तरुण सूर्यके समान शोभायमान भगवान् अपनी दीप्तिसे दीपकोंके प्रकाशको रोक रहे थे। भावार्थ-भगवान्के शरीरकी दीप्तिके सामने दीपकोंका प्रकाश नहीं फैछ रहा था ॥३८॥ तत्पश्चात् जिस प्रकार पूर्व दिशा प्रकाशमान मणियोंसे सुशोभित उदयाचलके शिखरपर बाल सूर्यको विराजमान कर देती है उसी प्रकार इन्द्राणीने जिनवालकको इन्द्रकी हथेलीपर विराजमान कर दिया ॥३९॥ इन्द्र आदरसहित इन्द्राणीके हाथसे भगवान्को छेकर हर्षसे नेत्रोंको प्रफुल्लित करता हुआ उनका मुन्दर रूप देखने लगा ॥४०॥ तथा नीचे लिखे अनुसार उनकी स्तुति करने लगा-है देव, आप तीनों जगत्की ज्योति हैं; हे देव, आप तीनों जगत्के गुरु हैं; हे देव, आप तीनों जगत्के विधाता हैं और हे देव, आप तीनों जगत्के स्वामी हैं ॥४१॥ हे नाथ, बिद्वान् छोग, केवछकानरूपी सूर्यका उदम होनेके छिए आपको ही बढ़े-बढ़े मुनियोंके द्वारा बन्दनीय और अतिक्रय उपत उदबाषक पर्यत मानते हैं।।४२।। हे नाथ, आप मन्य जीवरूपी कमलोंके समृहको विकसित करनेके छिए सूर्यके समान हैं। मिथ्या ज्ञानरूपी गाद अन्धकारसे ढका हुआ यह संसार अब आपके द्वारा ही प्रबोधको प्राप्त होगा ॥ ४३ ॥ हे नाथ, आप गुरुओंके भी गुरु हैं इसिंखए आपको नमस्कार हो, आप महाबुद्धिमान हैं इसिंखए आपको नमस्कार हो, आप भन्य जीवरूपी कमलोंको विकसित करनेके लिए सूर्यके समान हैं और गुणोंके समुद्र हैं इसिछए आपको नमस्कार हो॥ ४४॥ है भगवन, आपने तीनों लोकोंको जान लिया है इसलिए आपसे ज्ञान प्राप्त करनेकी इच्छा करते हुए हम लोग आपके चरणकमलोंको बड़े आहरसे अपने मस्तकपर धारण करते हैं ॥ ४५॥ हे नाथ, मुक्तिरूपी लक्ष्मी उत्कण्ठित होकर आपमें स्तेह रखती है और जिस प्रकार समुद्रमें

१. इबोच्छिताः अ०, स०, द०, छ०। २. तालवृन्तकम् । ३. दीपप्रकाशान् । ४. छादयति स्म । ५. उदयाद्रिसम्बन्धिनि । ६. वदन्ति । ७. सूर्यस्य । ८. वृद्धिम् । 'स्फायैङ् वृद्धी' इति धानोः क्तिः । स्फीति प०, अ०, द०, स०, द० ।

स्तुत्वेति स तमारोण्य स्वमङ्कं सुरतायकः । इस्तसुषालयामास मेरुप्रस्थानं संभ्रमी ॥४७॥ जयेश नन्द वर्द्धस्व व्वमित्युच्चैर्गिरः सुराः । तदा कलकलं चकुर्षधिरीकृतिहृद्धसृत्यम् ॥४८॥ नमोऽक्वणमथोत्पेतुरुच्यरज्ञयघोषणाः । सुरषापानि सन्वन्तः प्रसरह्भूषणांग्रुमिः ॥४९॥ गन्धर्वारुधसंगीता नेदुरप्यरसः पुरः । भूपताका समुत्किप्य नमोरक्वे चलस्कुषाः ॥५०॥ इतोऽसुतः समाकीणं विमानेशुं सदां नमः । सरत्यैद्धन्मयम्नेत्रमिवं रेखे विनिर्मलम् ॥५९॥ सिताः पयोधरा नीलेः करीन्द्रैः सितकेतनः । सबलाकैर्विनीलाभ्रेः संगता इय रेखिरे ॥५२॥ महाविमानसंघहैः अनुणा जलधराः कवित् । प्रणागुर्महृतां रोधाद्यस्यन्त्येव जलात्मकाः ॥५२॥ सुरेमकटदानाम्बुगन्धाकृष्टमधुष्ठताः । चनामोगान् अहुर्लोकः सत्यमेव नविष्रयः ॥५४॥ सक्वभामिः सुरेम्द्राणां तेजोऽर्कस्य पराहतम् । विकित्यं क्वप्यविज्ञातं लज्जामिय परां गतम् ॥५५॥ दिवाकरकराक्षेणे विचटस्य भे सुरेशिनाम् । देहोद्योतां विकार्यविज्ञातं लज्जामिय परां गतम् ॥५५॥ दिवाकरकराक्षेणे विचटस्य भे सुरेशिनाम् । देहोद्योतां विकार्यविज्ञातं लज्जामिय परां गतम् ॥५५॥

मणि बढ़ते रहते हैं उसी प्रकार आपमें अनेक गुण बढ़ते रहते हैं ॥४६॥ इस प्रकार देवोंके अधिपति इन्द्रने स्तुति कर भगवान्को अपनी गोद्में धारण किया और मेरू पर्वतपर चळनेकी शीवतासे इशारा करनेके लिए अपना हाथ ऊँचा उठाया ॥४७। हे ईश ! आपको जय हो, आप समृद्धिमान् हों और आप सदा बढ़ते रहें इस प्रकार जोर-जोरसे कहते हुए देवोंने एस समय इतना अधिक कोलाहल किया था कि उससे समस्त दिशाएँ बहुरी हो गयी थीं ॥४८॥ तदनन्तर जय-जय शब्दका उषारण करते हुए और अपने आभूषणोंकी फैकती हुई किरणोंसे इन्द्रधनुषको विस्तृत करते हुए देव कोग आकाशरूपी आँगनमें ऊपरको ओर चलने लगे ॥४९॥ उस समय जिनके स्तन कुछ कुछ हिल रहे हैं ऐसी अप्सराएँ अपनी भौहरूपी पताकाएँ उपर धठाकर आकाशरूपी रंगभूमिमें सबके आगे नृत्य कर रही थीं और गन्धर्वदेव उनके साथ अपना संगीत प्रारम्भ कर रहे थे।।५०। रब्न-खचित देवोंने विमानोंसे जहाँ-तहाँ सभी ओर ज्याप्त हुआ निर्मेल आकाश ऐसा शोभायमान होता था मानी भगवान्के दर्शन करनेके लिए उसने अपने नेत्र ही खोल रखे हों ॥५१॥ उस समय सफेद बाइल सफेद पताकाओं सहित काले हाथियोंसे मिलकर ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानी बगुला पश्चियोंसहित काले-काले बादलोंसे मिल रहे हों ॥५२॥ कही-कहीपर अनेक मेघ देवोंके बढ़े-बढ़े विमानोंकी टक्करसे चूर-चूर होकर नष्ट हो गये ये सो ठीक ही है; क्योंकि जो जड़ (जल और मूर्ख) रूप होकर भी बड़ोंसे बैर रखते हैं वे नष्ट होते ही हैं ॥५३॥ देवोंके हाथियोंके गण्डस्थलसे झरनेवाले मदकी सुगन्धसे आकृष्ट हुए भौरोंने वनके प्रदेशोंको छोड़ दिया था सो ठीक है क्योंकि यह कहावत सत्य है कि छोग नवप्रिय होते हैं-उन्हें नयी-नयी वस्तु अच्छी छगती है ॥५४॥ उस समय इन्द्रोंके शरीरकी प्रभासे सूर्यका तेज पराहत हो गया था-फोका पढ़ गया था इसलिए ऐसा जान पढता था मानो लजाको प्राप्त होकर जुक्चाप कहीपर जा छिपा हो ॥५५॥ पहले सूर्य अपने किरणरूपी हाथोंके द्वारा दिशारूपी अंगनाओंका आिंगन किया करता था, किन्तु उस समय इन्द्रोंके शरीरोंका उद्योग सूर्यके उस आहिंगनको छुड़ाकर स्वयं दिशारूपी अंगनाओंके समीप जा पहुँचा था. सो ठीक ही है सियाँ बलवान पुरुषोंके ही भोग्य होती हैं। भावार्थ-इन्द्रोंके शरीरकी कान्ति सूर्यकी

१, गमन । 'प्रस्थानं गमनं गमः' इत्यमरः । २, विवृतचक्षुरित । ३, मदिताः । ४, नष्टाः । ५, जहा-रमकाः छ० । ६, वनभोगा— अ० । वनविस्ताराम् । 'आभोगः परिपूर्णता' इत्यमरः । ७, अञ्चनामिः । ८, पराभृतम् । ९, निलीनमभूत् । १०, आध्लेषम् आलिञ्जनम् । ११, मोचमिस्वा । १२, उद्योता दीन्तयः ।

सुरेमरदनोज्ञ्वसरोग्वृजद्काशितम्। तृत्तमप्सरसां देवानकरोट् रस्किष् भृशम् ॥५०॥ शृष्टवन्तः कक्योतानि किन्नराणां जिनेशिनः। गुणैविरिश्वतान्यापुरमराः कर्णयोः फक्षम् ॥५८॥ वपुर्मगवतो दिश्यं पश्यन्तोऽनिमिषेश्वणाः। नेत्रथोरनिमेषासी फलं प्रापुस्तदामराः ॥५९॥ स्वाङ्कारोपं सित्रक्षत्रपृति चामरभूननम्। कुर्वन्तः स्वयमेषेन्द्राः प्राहुरस्य सम वैभवम् ॥६०॥ सौषमीधिपतेरङ्कमध्यासीनमधीशिनम् । भेजे सितावपत्रेण तदैशानसुरेश्वरः ॥६१॥ सनत्कुमारमाहेन्द्रनाथकौ धर्मनायकम् । चामरेस्तं व्यथुन्यातां वहुश्वीराविध्यीचिमिः ॥६२॥ सनत्कुमारमाहेन्द्रनाथकौ धर्मनायकम् । चामरेस्तं व्यथुन्यातां वहुश्वीराविध्यीचिमिः ॥६२॥ कृतं सोपानमामरोरिन्द्रनीलैक्पराज्ञत । सन्त्या त्रमेष सोपानपित्वामिक्षत्रम् ॥६३॥ कृतं सोपानमामरोरिन्द्रनीलैक्पराज्ञत । सन्त्या त्रमेष सोपानपित्वामिक्षत्रम् ॥६३॥ ज्योतिःपटक्षमुक्कञ्चय प्रययुः सुरनायकाः । श्वभस्तारिक्षतां वीर्थि मन्यमानाः कुमुद्रतीम् ॥६५॥ ततः प्रापुः सुराधीशा गिरिराजं तमुष्कित्वम् । योजनानां सहस्राधा नवति च नवैत च ॥६६॥ भ्यान्वर्थासित्वामिति चृत्विका यस्य मूर्वति । चृत्वारनिध्यं धसे भेवस्वासृत्वीविधानकम् ॥६७॥

कान्तिको फीका कर समस्त दिशाओं में फैल गयी थीं ॥५६॥ ऐरावत हाथीके दाँतोंपर बने हुए सरोवरों में कमलक्षींपर जो अप्सराओं का नृत्य हो रहा था वह देवों को भी अतिशय रसिक बना रहा था।।५७। उस समय जिनेन्द्रदेवके गुणोंसे रचे हुए किन्नर देवोंके मधुर संगीत सुनकर देव लोग अपने कानोंका फल प्राप्त कर रहे ये -- उन्हें सफल बना रहे थे ।।५८॥ उस समय टिमकाररहित नेत्रोंसे भगवानका दिव्य शरीर देखनेवाले देवोंने अपने नेत्रोंके टिमकाररहित होनेका फल प्राप्त किया था। भावार्थ-देवोंकी आँखोंके कभी पलक नहीं झपते। इसलिए वैयोंने बिना पलक सपाये ही भगवानुके सुन्दर शरीरके दर्शन किये थे। देव भगवानुके सुन्दर शरीरको पलक झपाये विना ही देख सके ये यही मानो उनके वैसे नेत्रोंका फल था-भगवान्का सुन्दर शरीर देखनेके लिए ही मानो विधाताने उनके नेत्रोंकी पलकस्पन्द-टिम-काररहित बनाया था ॥५९॥ जिनबालकको गोदमें लेना, उनपर सफेद छत्र धारण करना और चमर ढोलना आदि सभी कार्य स्वयं अपने हाथसे करते हुए इन्द्र लोग भगवान्के अखीकिक पेरवर्षको प्रकट कर रहे थे ॥६०॥ उस समय भगवान्, सौधर्म इन्द्रकी गोद्में बैठे हुए थे, ऐशान इन्द्र सफेद छत्र छगाकर पनकी सेवा कर रहा था और सनत्कुमार तथा माहेन्द्र सर्व्यके इन्द्र उनकी दोनों ओर क्षीरसागरकी उहरोंके समान सफेद चमर ढोछ रहे थे ।।६१-६२।। उस समयकी विभृति देखकर कितने ही अन्य मिध्यादृष्टि देव इन्द्रको प्रमाण मानकर समीचीन जैनमार्यमें भद्धा करने छगे थे ॥६३॥ मेरु पर्वत पर्यन्त नील मणियोंसे बनायी हुई सीदियाँ ऐसी शोभायमान हो रही थी मानो आकाश ही भक्तिसे सोदीरूप पूर्वाय-को प्राप्त हुआ हो ॥६४॥ कम-कमसे वे इन्द्र ज्योतिष-पटलको उल्लंघन कर अपरकी ओर जाने छगे। उस समय वे नीचे ताराओं सहित आकाशको ऐसा मानते ये मानो कुमुदिनियों सहित सरोवर ही हो ॥६५॥ तत्प्रज्ञात् वे इन्द्र निन्धानवे हजार योजन ऊँचे उस सुमेरु पर्वतपर जा पहुँचे ॥६६॥ जिसके मस्तकपर स्थित चूलिका मुकुटके समान सुशोभित होती है और

१. प्राप्तो । २. बुबन्ति स्म । ३. स्रोरान्यिवीत्विसदृष्ठैः । ४. तश्कालभवाम् । ५. संपदम् । ६. देवाः । ७. इन्हैंबिस्वासं गताः । ८. परिणमनम् । ९. संजाततारकाम् । १०. कुमुदानि प्रवृराणि यस्यां सन्तीति कुमुदती । ११. मुकुटे प०, अ०, व०, ७० । १२. वृश्विकायाम् । १३. –मृजु-प०, अ०, स०, अ०, क० ।

यो धत्तं स्वित्तिस्वेन मद्दशालवनं सहत् । 'परिधानिमवालीनं सनच्छावैमंहादुमैः ॥६८॥
मेखलायामधाधायां 'विभित्तं नन्दनं वनम् । यः कटीस्त्रदामवं नानारक्षमधाकृत्रिपम् ॥६९॥
यश्र सौमनसोधानं विमत्ति ग्रुकसच्छवि । सपुष्पमुपसंज्यानंभिवोछ्ठसितपछ्ठवम् ॥७०॥
यस्यालंकुरुते कृटेपर्यन्तं पाण्डुकं वनम् । माहृतमपुपैः पुष्पैः द्धानं शेखरिश्रयम् ॥७१॥
यस्मिन् प्रतिवनं दिश्च चैत्यवेश्मानि भान्त्यस्तम् । इसन्तीव युसग्नानि प्रोन्मिषन्मणिदीसिभः ॥७२॥
हिरण्ययः समुत्तुको धत्ते यो मौलिविश्रमम् । जम्बृद्धीपमहोभर्तुर्लवणाम्मोधिवाससः ॥७३॥
ज्योतिर्गणश्र सातत्वात् यं पर्यति सहोदयम् । पुण्यामिषेकसंभारः पवित्रीकृतमर्द्धवाम् ॥७४॥
स्वाराध्यन्ति यं नित्यं धारणाः पुण्यवाध्यस्त्र । पुण्यामिषेकसंभारः पवित्रीकृतमर्द्धवाम् ॥७४॥
देवोत्तरकुरून् यश्र स्वपादगिरिमिः सदा । माबृत्य पाति निर्वाधं तद्धि माहात्म्यमुन्नतेः ॥७६॥
यस्य कन्दरभागेषु निवसन्ति सुरासुराः । साक्रनाः स्वर्गमुरस्त्य नाकशोमापद्दासिषु ॥७७॥
यः पाण्डुकवनोदेशे ग्रुचीः स्फटिकनिर्मिताः । शिला विभित्तं तीर्थेशामियेकक्रियोचिताः ॥७८॥

जिसके ऊपर सौधर्म स्वर्गका ऋतुविमान चूडामणिको शोभा धारण करता है।। ६७॥ जो अपने नितम्ब भागपर ( मध्यभागपर ) घनी छोयावाले बहु-बहु वृक्षोंसे न्याप्त भद्रशाल नामक महावनको ऐसा धारण करता है मानो हरे रंगकी धोती ही धारण किये हो।।६८। उससे आगे चलकर अपनी पहली मेखलापर जो अनेक रत्नमयी वृक्षींसे सुशोभित नन्दन बनको ऐसा धारण कर रहा है मानो उसकी करधनी ही हो ॥६९॥ जो पुष्प और पल्लवोंसे शोभायमान हरे रंगके सीमनस बनको ऐसा धारण करता है मानो उसका ओढ़नेका दुपट्टा ही हो ॥७०॥ अपनी सुग-न्धिसे भौरोंको बुलानेवाले फुलोंके द्वारा मुकुटकी शोभा घारण करता हुआ पाण्डुक वन जिसके शिखर पर्यन्तके भागको सदा अलंकत करता रहता है ॥७१॥ इस प्रकार जिसके चारों वनोंकी प्रत्येक दिशामें एक-एक जिनमन्दिर चमकते हुए मणियोंकी कान्तिसे ऐसे सुशोभित हो रहे हैं मानो स्वर्गके विमानोंकी हुँसी ही कर रहे हो ।। ७२।। जो पर्वत सुवर्णमय है और बहुत ही कँचा है इसिछए जो लवणसमुद्ररूपी वस पहने हुए जम्बूद्वीपरूपी महाराजके सुवर्णमय मुकुट-का सन्देह पैदा करता रहता है।।७३।। जो तीर्थं कर भगवानके पवित्र अभिषेककी सामग्री धारण करनेसे सदा पवित्र रहता है और अतिशय ऊँचा अथवा समृद्धिशासी है इसीसिए मानो ज्योतियो देवाँका समृद्द सदा जिसकी प्रदक्षिणा दिया करता है। १७४।। जो पर्वत जिनेन्द्र-देवके समान अत्यन्त उन्नत (श्रेष्ठ और ऊँचा) है इसीलिए अनेक चारण मुनि हर्षित होकर पुण्य प्राप्त करनेकी इच्छासे सदा जिसकी सेवा किया करते हैं ॥७५॥ जो देवकुर उत्तरकुर भोगभू-मियोंको अपने समीपवर्ती पर्वतोंसे घेरकर सदा निर्वाधरूपसे उनकी रक्षा किया करता है सो ठीक ही है क्योंकि उत्कृष्टताका यही माहात्म्य है ॥७६॥ स्वर्गछोककी शोभाकी हँसी करनेवाछी जिस पर्वतकी गुकाओं में देव और धरणेन्द्र स्वर्ग छोड़कर अपनी खियों के साथ निवास किया करते हैं ॥ ७ आ जो पाण्डुकवनके स्थानोंमें स्फटिक मणिकी वनी हुई और तीर्थंकरोंके अभिषेक

१. अधों शुक्रम् । 'परिवानात्यथों शुके' इत्यमिषानात् । २. विभूते अ०, स०, द०, म० । विभूते छ० । ३. यत्कटी--अ०, स०, द० । ४. क्राञ्चीदाम । ५. उत्तरीयवसनम् । -संक्यान--छ०। ६. चूलिकापर्यन्तभूमिम् । ७. प्रतिवर्ग द०, स० । ८. दीप्यमान । ९. सन्तमेव सातस्यं तस्मात् । १०. प्रदक्षिणीकरीति । ११. समूहैः । १२. गजदन्तपर्वतैः ।

यस्तुक्षो विबुधाराध्यः सततर्जुसमाश्रयः । सौधमेन्द्र इवामाति संसेच्योऽप्सरसाँ गणैः ॥७९॥
तमासाध सुराः प्रापुः प्रीतिमुद्धतिशालिनम् । रामणीयकसंभूति स्वर्गस्याधिदेवताम् ॥८०॥
ततः परीत्य तं प्रीत्या सुरराजः सुरैः समम् । गिरिराजं जिनेन्द्राकं मूर्द्धन्यस्य न्यधानमुद्रा ॥८१॥
तस्य प्रागुत्तराशायां महती पाण्डुकाह्म्या । शिलासित जिननाथानामिषेकं विमत्ति या ॥८२॥
श्रुचिः सुर्भिरत्यन्तरामणीया मनोहरा । पृथिवीवाष्टमी माति या युक्तपरिमण्डला ॥८३॥
श्राताथता तद्दं च विस्तीर्णाष्टीच्छूता भता । जिनैयोजनमानेन सा शिलाखेन्दुसंस्थितः ॥८४॥
श्रीरोदवारिमिर्भूयः क्षालिता या सुरोत्तमैः । श्रुचित्यस्य परा क्षात्राक्षां संविभित्तं सदोज्ज्वला ॥८५॥
श्रुचित्वान्महनीयत्वात् पवित्रत्वाच भाति या । भारणाच जिनेन्द्राणां जिनमातेव निर्मेका ॥८६॥
यस्यां पृष्पोपहारश्री स्थेज्यते जातु नाञ्चसा । सावण्यदिसरीनमुक्त स्वस्तुकाफलच्छविः ॥८७॥

कियाके योग्य निर्मल (पाण्डुकादि) शिलाओंको धारण कर रहा है ॥७६॥ और जो मेर पर्वत सीधर्मेन्द्रके समान शोभायमान होता है क्योंकि जिस प्रकार सीधर्मेन्द्र तुंग अर्थात् श्रेष्ठ अथवा उदार है उसी प्रकार वह सुमेर पर्वत भी तुंग अर्थात् ऊँचा है, सीधर्मेन्द्रकी जिस प्रकार अनेक विद्युध (देव) सेवा किया करते हैं उसी प्रकार सततर्तुसमाश्रय अर्थात् ऋतुविमानका आधार अथवा किया करते हैं, सीधर्मेन्द्र जिस प्रकार सततर्तुसमाश्रय अर्थात् ऋतुविमानका आधार अथवा छहीं ऋतुओंका आश्रय है और सीधर्मेन्द्र जिस प्रकार अनेक अपसराओंके समूहसे सेवनीय है उसी प्रकार सुमेर पर्वत भी अपसराओं अथवा जलसे भरे हुए सरोवरोंसे शोभायमान है।। अधिशाता देव ही है ऐसे उस सुमेर पर्वतको पाकर देव लोग बहुत ही प्रसन्न हुए ॥ ५०॥

तदनन्तर इन्द्रने बड़े प्रेमसे देवोंके साथ-साथ उस गिरिराज सुमेर पर्वतकी प्रदक्षिणा देकर उसके मस्तकपर हर्षपूर्वक शीजिनेन्द्रह्पीसूर्यको विराजमान किया।। इस मेर पर्वतके पाण्डुक वनमें पूर्व और उत्तर दिशाके बीच अर्थात् ऐशान दिशामें एक बड़ी भारी पाण्डुक नामको शिला है जो कि तीर्थकर भगवानके जन्माभिषेकको धारण करती है अर्थात् जिसपर तीर्थकरोंका अभिषेक हुआ करता है ॥ २॥ वह शिला अत्यन्त पवित्र है, मनोझ है, रमणीय है, मनोहर है, गोल है और अष्टमी पृथिवी सिद्धिलाके समान शोभायमान है ॥ २॥ वह शिला सौ योजन लम्बी है, पचास योजन चौड़ी है, आठ योजन ऊँची है और अर्ध चन्द्रमाके समान आकारवाली है ऐसा जिनेन्द्रदेवने माना है—कहा है ॥ ८॥ वह पाण्डुकशिला सदा निर्मल रहती है । उसपर इन्द्रोंने श्रीरसमुद्रके जलसे उसका कई बार प्रश्नालन किया है इसलिए यह पवित्रताकी चरम सीमाको धारण कर रही है ॥ ५॥ निर्मलता, पूज्यता, पवित्रता और जिनेन्द्रदेवको धारण करनेकी अपेक्षा वह पाण्डुकशिला जिनेन्द्रदेवको धारण करनेकी अपेक्षा वह पाण्डुकशिला जिनेन्द्रदेवको माताके समान श्रीभावमान होती है ॥ ४॥ वह शिला देवोंके द्वारा अपरसे छोड़े हुए मुक्ताफलोंके समान उज्वल कानित्रताली है और देव लोग जो उसपर पुष्प चढ़ाते हैं वे सदृशताके कारण उसीमें छिप

१. सतसं पड्ऋनुसमाश्रयः । २. जलभित्तसरोवरसमूहैः । पक्षे स्वर्वेश्यासमूहैः । ३. उत्पत्तिम् । ४. —दैवतम् प०, मा०, स०, द०। स्वर्गस्येवाधिदैवतम् ल०। ५. स्यापयित स्म । ६. ऐक्षान्यां दिशि । ७. —रमणीया ब०, प०, अ०, द०, स०। ८. योग्यपरिधिः । ९. शतयोजनदैर्घ्या । १०. —ष्टोच्छ्रया स०। ११. संस्थानम् । [आकार इत्यर्थः ] । १२. परमोत्कर्षम् । १३. पवित्रं करोतीति पवित्रा तस्य भावः । १४. पक्षटीक्रियते । १५. समानवर्णस्वात् १६. —मुक्ताव्य संतक्ष्यच्छ्याः ।

जिनानामिनिकाय या घले सिंहविष्टरम् । मेरोरिबोपिर परं पराध्ये मेरुमुख्वकैः ॥८८॥
तर्थ्यक्ते च या घले सुस्थिते दिद्यविष्टरं । वित्यमङ्गळसंगीतमृत्तवादित्रशोसिनी ॥९०॥
नित्यमङ्गळसंगीतमृत्तवादित्रशोसिनी ॥९०॥
छत्रचामरशृत्तारसुप्रतिष्ठकद्र्यणम् व । कल्काध्वजतालानि मङ्गळानि विभक्ति या ॥९२॥
यामला शीलमालेव सुनीनामिमिसम्मता । जैनी तनुरिवात्यन्त्रमास्वरा सुरिमः शुचिः ॥९२॥
स्वयं घौतावि या घौता शतशः सुरनायकैः । श्रीराणवास्त्रमाः पुण्यैः पुण्यस्येवाकरिक्षतिः ॥९३॥
यस्याः पर्यन्तदेशेषु वत्नालोकैर्वितन्यते । परितः सुरवापश्रीरन्योऽन्यस्यतिषङ्गिमः ॥९४॥
तामावेष्ट्य सुरास्तरसुर्यथास्व दिस्वनुक्रमात् । द्रष्टुकामा जिनस्याम् जन्मकस्याणसंपदम् ॥९५॥
दिक्पालाश्र यथायोग्यदिग्विद्रभागसंश्रिताः । दिष्टुनित स्म निकायैः स्वैजिनोत्सवदिद्वश्रया ॥९६॥
गानाङ्गणमात्वर्य विव्याप्य मेरोरिधित्यकाम् व । निवेशः सुरसन्यानामभवत् पाण्डुके वने ॥९७॥
पाण्डुकं वनमारुदं समन्तात् सुरनायकैः । जहासेव दिवो लक्षमी स्मारुहां कुसुमोर्करः ॥९८॥

जाते हैं—पृथक् रूपसे कभी भी प्रकट नहीं दिखते ॥ ८० ॥ वह पाण्डुकशिखा जिनेन्द्रदेवके अभिषेकके लिए सदा बहुमूल्य और श्रेष्ठ सिंह।सन धारण किये रहती है जिससे ऐसा जान पड़ता है मानो मेरु पर्वतके ऊपर दूसरा मेरु पर्वत ही रखा हो ॥ ८८ ॥ वह शिखा उस मुख्य सिंहासनके दोनों ओर रखे हुए दो सुन्दर आसनोंको और भी धारण किये हुए है। वे दोनों आसन जिनेन्द्रदेवका अभिषेक करनेके लिए सौधर्म और ऐशान इन्द्रके लिए निश्चित रहते हैं।। ८९।। देव छोग सदा उस पाण्डुकशिलाकी पूजा करते हैं, वह देवों-द्वारा चढ़ाई हुई सामग्रीसे निरन्तर मनोहर रहती है और नित्य ही मंगलमय संगीत, नृत्य, वादित्र आदिसे शोभायमान रहती है।। ९०।। वह शिला, छत्र, चमर, झारी, ठोना (मोंदरा), दर्पण, कळश, ध्वजा और ताडका पंस्रा इन आष्ठ संगळ द्रुज्योंको धारण किये हुई है ॥ ९१ ॥ वह निर्मेख पाण्डुकशिला शीलत्रतकी परम्पराके समान मुनियोंको बहुत ही इष्ट है और जिनेन्द्रदेवके शरीरके समान अत्यन्त देदीप्यमान, मनोज्ञ अथवा सुगन्धित और पत्रित्र है।।९२।। यद्यपि वह पाण्डुकशिला स्वयं धीत है अर्थात् इवेतवर्ण अथवा उज्ज्वल है तथापि इन्द्रोंने श्रीरसागरके पवित्र जलसे उसका सैकड़ों बार प्रश्नालन किया है। बास्तवमें बह शिला पुण्य उत्पन्न करनेके/लिए खानकी भूमिके समान है।। ९३।। उस शिलाके समीपवर्ती प्रदेशोंमें चारों ओर परस्परमें मिले हुए रत्नोंके प्रकाशसे इन्द्रधनुषकी शोभाका विस्तार किया जाता है। १९४। जिनेन्द्रदेवके जन्मकल्याणककी विभूतिको देखनेके अभिछाषी देव छोग उस पाण्डुकशिलाको घेरकर सभी दिशाओं में कम-कमसे यथायोग्य रूपमें बैठ गये।। ९५॥ दिक्पाल जातिके देव भी अपने-अपने समृह (परिवार ) के साथ जिनेन्द्र भगवानका उत्सव देखनेकी इच्छासे दिशा-विदिशामें जाकर यथायोग्य रूपसे बैठ गये ॥ ९६ ॥ देवोंकी सेना भी उस पाण्डुक वनमें आकाशरूपी आँगनको रोककर मेरु पर्वतके उपरी भागमें व्याप्त होकर जा ठहरी ॥९७॥ इस प्रकार चारों ओरसे देव और इन्ट्रोंसे ब्याप्त हुआ वह पाण्डुक वन ऐसा मालूम होता था मानो वृक्षोंके फुलोंके समूहसे स्वर्गकी शोभाकी हँसी ही उड़ा रहा हो।।९८॥।

१. तदुभयपार्श्वयोः । २. जिनाभिषेकाय । हेती 'कर्मणा' इति सूत्रात् । ३ -दर्गणात् द०, स० । ४. तालवृन्त । ५. गुम्रा शुद्धा च । ६. क्षालिता । ७. रत्नोद्योतैः । ८. परस्परसंयुक्तैः । ९. यथास्थानम् । १०. -माश्रिताः प०, द० । ११. -मारुह्य प० । १२. वाष्य स० । १३. अर्ध्वभूमिम् ।

स्वस्थानाच्चिलितः स्वगः सत्यमुद्वासितं सतदा । मेहस्तु स्वगंतां प्राप एतनाकेशवेमवः ॥५९॥
ततोऽभिषेचनं भर्तुः कर्तुमिनदः प्रचक्रमे । निवेदयाधिशिलं सेंद्रं विष्टरं प्राक्ष्मुखं प्रभुम् ॥१००॥
नमोऽशेषं तदापूत्रं सुरदुन्दुमयोऽध्वनम् । समन्तात् सुरनारीमिरारेभे नृत्यम्जितम् ॥१०९॥
महान् कालागुरूदामं धूपधूमस्तदादगात् । कल्क् इव निर्धृतः पुण्येः पुण्यजनाशयात् ॥१०२॥
महामण्डपविण्यासस्तत्र चक्रे सुरेश्वरः । यत्र त्रिभुवनं कृत्स्नमास्तं स्मावाधितं निधः ॥१०४॥
महामण्डपविण्यासस्तत्र चक्रे सुरेश्वरः । यत्र त्रिभुवनं कृत्स्नमास्तं स्मावाधितं निधः ॥१०४॥
सुरानोकहसंभूता मालास्तत्रावलिकाताः । रेजुर्भमरसंगोतेर्गातुकामा ह्वेशिनम् ॥१०५॥
अध प्रथमकल्पेन्दः प्रमोः प्रथममञ्जने । प्रचक्रे कलशोद्धारं कृतप्रस्तावनाविधः ॥१०६॥
ऐशावेन्द्रोऽपि रुन्द्रश्रीः सान्द्रचन्द्रनचर्तितम् । प्रोदास्थत् कल्क्री पूर्णं कलक्षोद्धारमन्त्रवित् ॥१००॥
शेर्षरि च कल्पेन्द्रैः सानन्द्जययोषणैः । परिचारकता भेजे यथोक्तपरिचर्यया ॥१०८॥
हन्द्राणीप्रमुखा देन्यः साध्सरःपरिवारिकाः । बभूद्यः परिचारिक्यो मङ्गलद्रक्यसंपदा ॥१०९॥
शातकुम्भमयैः कुम्भैरम्भः श्रीराम्बुधेः ग्रुचि । सुराः श्रेणीकृतास्तोषादानेतुं प्रस्तास्ततः ॥११०॥

उस समय ऐसा जान पड़ता था कि स्वर्ग अवस्य ही अपने स्थानसे विचलित होकर खाली हो गया है और इन्द्रका समस्त वैभव धारण करनेसे सुमेर पर्वत ही स्वर्गपनेको प्राप्त हो गया है ॥ ९९॥ तदनन्तर सौधर्म स्वर्गका इन्द्र भगवान्को पूर्व दिशाकी ओर मुँह करके पाण्डुक शिलापर रखे हुए सिंहासनपर विराजमान कर उनका अभिषेक करनेके लिए तत्पर हुआ॥१००॥ उस समय समस्त आकाशको ज्याप्त कर देवों के दुन्दुभि बज रहे थे और अप्सराओं ने चारों ओर उत्कृष्ट नृत्य करना प्रारम्भ कर दिया था॥१००१॥ उसी समय कालागुर नामक उत्कृष्ट धूपका धुआँ बड़े परिमाणमें निकलने लगा था और ऐसा मालूम होता था मानो भगवान्के जन्माभिषेकके उत्सवमें शामिल होनेसे उत्पन्न हुए पुण्यके द्वारा पुण्यात्मा जनोंके अन्तःकरणसे हटाया गया कलंक ही हो॥१०२॥ उसी समय शान्ति, पुष्टि और शरीरकी कान्तिकी इच्छा करनेवाले देव चारों ओरसे अक्षत, जल और पुष्पसहित पवित्र अर्घ्य चढ़ा रहे थे जो कि ऐसे मालूम होते थे मानो पुण्यके अंश ही हो ॥१०३॥ उस समय वर्हापर इन्द्रोंने एक ऐसे बड़े भारी मण्डपकी रचना की थी कि जिसमें तीनों लोकके समस्त प्राणी परस्पर बाघा न देते हुए वैठ सकते थे॥ १०४॥ उस मण्डपमें कल्पवृक्षके फूळोंसे बनी हुई अनेक मालाएँ लटक रही थीं और उनपर बैठे हुए भ्रमर गा रहे थे। उन भ्रमरोंके संगीतसे वे मालाएँ ऐसी जान पड़ती थीं मानो भगवान्का यश ही गाना चहती हों॥ १०५॥

तदनन्तर प्रथम स्वर्गके इन्द्रने उस अवसरकी समस्त विधि करके भगवान्का प्रथम अभिषेक करनेके लिए प्रथम कलश उठाया॥ १०६॥ और अतिशय शोभायुक्त तथा कलश उठानेके मन्त्रको जाननेवाले दूसरे ऐशानेन्द्रने भी सघन चन्द्रनसे चर्चित, भरा हुआ दूसरा कलश उठाया॥ १००॥ आनन्द्रसित जय-जय शब्दका उचारण करते हुए शेष इन्द्र उन दोनों इन्द्रोंके कहे अनुसार परिचर्या करते हुए परिचारक (सेवक) वृत्तिको प्राप्त हुए॥ १०८॥ अपनी-अपनी अपसराओं तथा परिवारसे सहित इन्द्राणी आदि मुख्य-मुख्य देवियाँ भी मंगलद्रन्य धारण कर परिचर्या करनेवाली हुई थी ॥१०९॥ तत्पश्चात् बहुत-से देव सुवर्णमय कलशोंसे क्षीरसागरका पवित्र जल लानेके लिए श्रेणीवद्ध होकर बड़े सन्तोषसे

१. जून्यीकृतः । २. --गरुद्धाम म०, ल० । ३. वर्चः तेज इत्यर्थः । ४. उद्धरणं कृतवान् । प्रोदास्थात् म०, ल० । ५. परिचारकतां प०, अ०, ल० ।

पूर्तं स्वायम्भुवं गात्रं स्प्रदुं क्षीराच्छशोणितम् । नान्यदस्ति जलं योग्यं क्षीराब्धिसलिकारते ॥३११॥ मत्वेति नाकिमिर्न्नमन्त्रमदोदयैः । पञ्चमस्याणंवस्याम्मः स्नानीयभुपकव्यितम् ॥११२॥ अष्टयोजनगम्भार्रभुत्वे योजनिवस्तृतैः । प्रारंभे काञ्चनैः कुम्भैः जन्मामिषवणोत्सवः ॥११३॥ महामाना विरंजुस्ते सुराणामुद्धताः करः । कल्ञाः किल्मषोन्मेषमोषिणो विष्नकाषिणः ॥११४॥ प्रादुरासक्रमोमागे स्वर्णकुम्मा एतार्णसः । मुक्ताफलाञ्चितप्रीवाश्चन्दनद्वचर्चिताः ॥११५॥ विष्मम्योऽन्यद्दताप्रसंकान्तैर्जलपूरितेः । कल्दौन्यान्त्रो क्योमहैमैः सांध्येरिवाम्बुदैः ॥११६॥ विवानमेमे बहुन् वाहुन् तानादित्सुः क्रताध्वरः । स तैः सामरणेभेजे भूषणाङ्ग द्वाकृष्ठिपः ॥११०॥ वे।सहस्रोद्धतेः कुम्भैः रोक्मैर्मुक्ताफलाञ्चितः । मेजे पुलोमजाजानिः माजनाङ्गे दुमापमाम् ॥११८॥ अपेति प्रथमां धारां तौधर्मेन्द्रो न्यपात्यत् । तथा कलकली भूयान् प्रचक्रे सुरकोटिमः ॥११०॥ सैषा धारा जिनस्याधिमुद्धै रेजे पतन्त्यपाम् । हिमाद्रोः क्षिरसीवोष्टरे व्छक्षाम्बुर्युनिम्नगा ॥१२०॥ ततः कल्पेश्वरेः सर्वैः सर्मे धारा निपातिताः । संध्याश्चेरिव सौवर्णेः कल्करीरम्बुसंन्यतेः ॥१२०॥ ततः कल्पेश्वरेः सर्वैः सर्मो धारा निपातिताः । संध्याश्चेरिव सौवर्णेः कल्करीरम्बुसंन्यतैः ॥१२०॥

निकले ॥११०॥ 'जो स्वयं पवित्र है और जिसमें रुधिर भी भ्रीरके समान अत्यन्त स्वच्छ है ऐसे भगवान्के शरीरका स्पर्श करनेके छिए श्वीरसागरके जलके सिवाय अन्य कोई जल योग्य नहीं है ऐसा मानकर ही मानो देवोंने बड़े हर्षके साथ पाँचवें श्रीरसागरके जलसे ही भगवानका अभिषेक करनेका निश्चय किया था ॥१११-११२॥ आठ योजन गहरे, मुखपर एक योजन चौड़े (और उदरमें चार योजन चौड़े) मुवर्णमय कल्काेंसे भगवानके जन्माभिषेकका उत्सव प्रारम्भ किया गया था ॥११३॥ कालिमा अथवा पापके विकासको चुरानेवाले, विध्नोंको दूर करनेवाले और देवोंके द्वारा हाथों-हाथ उठाये हुए वे बड़े भारी कलश बहुत ही सुशोभित हो रहे थे ॥११४॥ जिनके कण्ठभाग अनेक प्रकारके मोतियोंसे शोभायमान हैं, जो विसे हुए चन्द्रनसे चर्चित हो रहे हैं और जो जलसे लगलब भरे हुए हैं ऐसे वे सुवर्ण-कलश अनुक्रमसे आकाशमें प्रकट होने लगे ॥११४॥ देवोंके परस्पर एकके हाथसे दूसरेके हाथमें जानेवाले और जलसे भरे हुए उन सुवर्णमय कलशोंसे आकाश ऐसा ब्याप्त हो गया था मानो वह कुछ-कुछ लालिमायुक्त सन्ध्याकालीन बादलोंसे ही ज्याप्त हो गया हो ॥११६॥ उन सब कलशोंको हाथमें लेनेकी इच्छासे इन्द्रने अपने विकिया-बलसे अनेक भुजाएँ वना लीं। उस समय आभूषण-सहित उन अनेक भुजाओंसे वह इन्द्र ऐसा मुझोभित हो रहा था मानो भूषणांग जातिका कल्पवृक्ष ही हो ॥११७॥ अथवा वह इन्द्र एक साथ हजार मुजाओं-द्वारा उठाये हुए और मोतियोंसे सुशोभित उन सुवर्णमय कलशोंसे ऐसा शोभायमान होता था मानी भाजनांग जातिका कल्पवृक्ष ही हो ॥११८॥ सौधर्मेन्द्रने जय-जय शब्दका उच्चारण कर भगवान्के मस्तकपर पहली जलधारा छोड़ी उसी समय जय जय जय बोलते हुए अन्य करोड़ों देवोंने भी बढ़ा भारी कोलाहल किया था ॥११९॥ जिनेन्द्रदेवके मस्तकपर पड़ती हुई वह जलकी धारा ऐसी शोभायमान होती थी मानो हिमवान पर्वतके शिखरपर ऊँचेसे पड़ती हुई अखण्ड जल-वाली आकाशगंगा ही हो।।१२०।। तदनन्तर अन्य सभी स्वर्गीके इन्द्रोंने सन्ध्या समयके बादलों-के समान शोभायमान, जलसे भरे हुए सुवर्णमय कलशोंसे भगवान्के मस्तकपर एक साथ जल-धारा छोड़ी। यद्यपि वह जलधारा भगवान्के मस्तकपर ऐसी पड़ रही थी मानी गंगा सिन्धु

१. छेदकालादिदोषप्राकटचरहिताः । २. विघ्ननाशकाः । विघ्नकषिणः अ० । विघ्नकषिणः स०, म०, प० । ३. धृतजलाः । ४. विनिर्मितवान् ९. पुल-शान् । ६. स्वीकर्तुमिच्छुः । ७. बाहुभिः । ८.-भेजे अ०, प०, स० म०, ल० । ५. कलोमजा जायां यस्यासौ, इन्द्र इत्यर्थः । १०. भाजनाङ्गसमो--ल० । ११. -रच्छित्राम्बृञ्च--व०, प० । १२. युगपत् ।

महानद्य इवापप्तन धारारता मधनीशितुः। हेलवैव महिम्नासौ ताः वर्यव्छट् गिरीन्द्रवत् ॥१२२॥ विरेत्ररफ्छटा द्रमुखलन्यो नमोऽङ्गणे। जिनाङ्गस्यर्गसंसगात् पापानमुक्ता ह्वोद्ध्वंगाः ॥१२३॥ काश्रनोधिकता स्योग्नि विवसुः शोकरच्छटाः। छटामियामरावासप्राङ्गणेषु वितासवः ॥१२४॥ विर्यावसारिणः केचित् स्नानाममरशीकरोत्कराः। कर्णप्रधियं तेनुद्दिग्वधूमुखसङ्गिनीम् ॥१२५॥ विर्यावसारिणः केचित् स्नानाममरशीकरोत्कराः। कर्णप्रधियं तेनुद्दिग्वधूमुखसङ्गिनीम् ॥१२५॥ विरेति विभोमूर्धिन सुरेन्द्रममिनिपातिताः। विरेत्रनिर्मश्राकारा धाराः क्षीराणवाममसाम् ॥१२७॥ विरेति विभोमूर्धिन सुरेन्द्रममिनिपातिताः। विरेत्रनिर्मश्राकारा धाराः क्षीराणवाममसाम् ॥१२७॥ स्वर्शनिर्दाक्तिस्य भूयोऽपि निपतन्त्यधः। जलानि जहसुर्नृतं जक्तां स्यां स्वर्शकरः॥१२८॥ स्वर्शनिर्दाकरः सार्थ स्पद्धौ कर्त्रुमिनोध्वंगः। वर्षकर्मशृत्वप्रति स्य स्वर्धमान्यमृत्यक्रथः। ॥१२५॥ पवित्रो मगवान् प्तरङ्गस्तदपुना जलम्। तरपुनर्जगदेवदम् पावीद् स्यासदिङ्गुसम् ॥१३०॥ पवित्रो मगवान् प्तरङ्गस्तदपुना जलम्। तरपुनर्जगदेवदम् पावीद् स्यासदिङ्गुसम् ॥१३०॥ तरस्यः कलशास्यस्यः सरोजैः स्सममापतत्। इसैरिव परां कान्तिमवापाद्वीन्द्रमस्तके ॥१३२॥ अशोकपल्लैः कुम्मैर्गुसमुक्तिः सरोजैः स्सममापतत्। इसैरिव परां कान्तिमवापाद्वीन्द्रमस्तके ॥१३२॥ अशोकपल्लैः कुम्मैर्गुसमुक्तिः सर्वः। सच्छायममवत् कीर्णं विद्रमाणामिवाङ्करः ॥१३३॥

आदि महानदियाँ ही मिलकर एक साथ पड़ रही हों तथापि मेरु पर्वतके समान स्थिर रहने-बाले जिनेन्द्रदेव उसे अपने माहात्म्यसे लीलामात्रमें ही सहन कर रहे थे ॥१२१-१२२॥ उस समय कितनी ही जलको बूँदें भगवान्के शरीरका स्पर्श कर आकाशरूपी आँगनमें दूर तक उछल रही थीं और ऐसी मालूम होती थीं मानो उनके शरीरके स्पर्शेसे पापरहित होकर ऊपरको ही जा रही हों ॥१२३॥ आकाशमें उछलती हुई कितनी ही पानीकी बूँदें ऐसी शोभायमान हो रही थीं मानो देवोंके निवासगृहोंमें छीटे ही देना चाहती हों ॥१२४॥ भगवान्के अभियेक जलके कितने ही छींटे दिशा-विदिशाओं में तिरछे फैल रहे थे और वे ऐसे मालूम होते थे मानो दिशारूपी सियों के मुखोंपर कर्णफूळोंकी शोभा ही बदा रहे हों ॥१२५॥ भेगवान्के निर्मल शरीरपर पड़कर उसीमें प्रतिबिम्बित हुई जलकी धाराएँ ऐसी शोभायमान हो रही थीं मानो अपनेको बड़ा भाग्यशाली मानकर उन्हींके शरीरके साथ मिल गयी हो ॥१२६॥ भगवान्के मस्तकपर इन्द्रों-द्वारा छोड़ी हुई आरसमुद्रके जलकी धारा ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो किसी पर्वतके शिखरपर मेथों-द्वारा छोड़े हुए सफेद झरने ही पड़ रहे हों।।१२७। भगवानके अभिषेकका जल सन्तुष्ट होकर पहले तो आकाश में उछलता था और फिर नीचे गिर पहता था। उस समय जो उसमें जलके बारीक छींटे रहते थे उनसे वह ऐसा मालूम होता था मानो अपनी मूर्खेतापर हँस ही रहा हो ॥१२८॥ वह श्रीरसागरके उठका प्रदोह आकाशगंगाके जल बिन्दुओं के साथ स्पर्धा करनेके लिए ही मानी ऊपर जाते हुए अपने जलकणोंसे स्वर्गके विमानोंको शीघ्र ही पवित्र कर रहा था ॥१२९॥ भगवान् स्वयं पवित्र थे, उन्होंने अपने पवित्र अंगोंसे उस जलको पित्र कर दिया था और उस जलने समस्त दिशाओं में फैलकर इस सारे संसारको पिवत्र कर दिया था।।१३०॥ उस अभिषेकके जलमें डूबी हुई देवोंकी सेना क्षण-भरके छिए ऐसी दिखाई देती थी मानो क्षीरसमुद्रमें डूबकर व्याकुछ ही हो रही हो।।१३१।। वह जल कलशोंके मुखपर रखे हुए कमलोंके साथ सुमेरु पर्वतके मस्तकपर पड़ रहा था इसलिए ऐसी शोभाको प्राप्त हो रहा था मानो हंसोंके साथ ही पड़ रहा हो॥१३२॥ कलशोंके मुखसे गिरे हुए अशोबाबुह्मके लाल-लाल पल्लवोंसे ज्याप हुआ वह स्वच्छ जल ऐसा शोभायमान हो रहा था मानो

१. प्रत्यग्रहीत् । २. -च्छलस्यो स०, द०, प०, अ० । ३. विस्तारं कर्तुमिच्छयः । ४. -तिपवित्रिताः म० । ५. दिष्टया वृद्धया भाग्यातिशयेन इत्यर्थः । दिष्टिबुद्धयैव प०, द० । ६. हसस्ति स्म । ७. इव । ८. जलतां जडत्वं च । ९. झटिति । १०. स्वर्गगृहाणि [स्वर्गविधिपर्यन्तिमत्यर्थः ] । ११. क्षीरप्रवाहः । १२. पवित्रमकरोत् । १३. पुनाति स्म । १४. अवगाहोकृताः । १५. विस्तृतम् ।

स्काटिकं स्नावपीठे तत् स्वच्छशोमममाजलम् । मर्तुः पादप्रसादेन प्रसेदिवदिवाधिकम् ॥१३४॥
रक्षांग्रुमिः कचिद् व्याप्तं विचित्रेस्तद्वमौ पयः । चापमैन्दं द्वीभूय पयोमाविमवागतम् ॥१३५॥
कविन्महो पलोस्सपंत्रमाभिरस्णीकृतम् । संध्यास्तुद्दवच्छायां भेजे तत्पावनं वनम् ॥१३६॥
हरिनीलोपलच्छायाततं कचिददो जलम् । तमो घनमिनैकत्र निलीनं समदृश्यतः ॥१३८॥
कविन्मरकतामीषु प्रतानैरनुरिक्तिम् । हरितांशुकसच्छायमभवत् स्नपनीदकम् ॥१३८॥
तदम्बुशीकरंव्योम समाकामिद्धरायमौ । जिनाङ्गस्यश्रंसंतोषात् प्रहासिमव नाटयत् ॥१३८॥
स्नानाम्बुशीकराः केचि दायुसीमविलिक्षनः । व्यात्युश्रीं स्वर्गलक्ष्मयेव कर्तुकामाश्चकाशिरे ॥१४०॥
विष्वगुचलिताः काश्चदप्छटा रुद्धदिक्तटाः । व्यावहासीमियानन्दाद् दिग्वधृमिः समं व्यधुः ॥१४९॥
दूरमुस्सारयन् स्वरमासीनान् सुरदम्पतीन् । स्नानप्रः स पर्यन्ता निर्मेरोराशिश्चियद् दृतम् ॥१४२॥
उद्भारः प्रोवार्द्धरापतन्मन्दरादधः । आमृतलं तदुन्मानं किमान हव दियुते ॥१४३॥
गुहामुखैरिवापीतः शिखरैरिव खारकृतः । कन्दरैरिव निष्ठशृतः क्षाध्मतिनेरी प्रयःकवः ॥१४४॥

मूँगाके अंकुरोंसे हो ज्याप्त हो रहा हो ॥१३३॥ स्फटिक मणिके बने हुए निर्मेख सिंहासनपर जो स्वच्छ जल पड़ रहा था वह ऐसा मालूम होता था मानो भगवान्के चरणोंके प्रसादसे और भी अधिक स्वच्छ हो गया हो।।१३४।। कहींपर चित्र-विचित्र रह्नोंकी किरणोंसे ज्याप्त हुआ वह जल ऐसा शोभायमान होता था, मानो इन्द्रधनुष हो गलकर जलरूप हो गया हो ॥१३५॥ कहीपर पद्मरागमणियोंको फैलती हुई कान्तिसे लाल-लाल हुआ वह पवित्र जल सन्ध्याकालके पिघले हुए बादलोंको शोभा धारण कर रहा था।। १३६।। कहींपर इन्द्रनीलमणियोंको कान्तिसे व्याप्त हुआ वह जल ऐसा दिखाई दे रहा था मानो किसी एक जगह छिपा हुआ गाढ़ अन्धकार ही हो।। १३७।। कहींपर मरकतमणियों (हरे रंगके मणियों) की किरणोंके समूहसे मिला हुआ वह अभियेकका जल ठीक हरे वस्नके समान हो रहा था ॥ १३८ ॥ भगवान्के अभियेक जलके उड़ते हुए छीटोंसे आकाश ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो भगवान्के शरीरके स्पर्शसे सन्तष्ट होकर हँस ही रहा हो।। १३९।। भगवान्के स्नान-जलकी कितनी ही बूँ दें आकाशकी सीमाका उल्लंघन करती हुई ऐसी शोभायमान हो रही थीं मानो स्वर्गकी छक्ष्मीके साथ जल-कीड़ा (फाग) ही करना चाहती हों ॥ १४० ॥ सब दिशाओं को रोककर सब ओर उछलती हुई कितनो ही जलकी बूँदें ऐसी मालूम होती थीं मानो आनन्दसे दिशारूपी स्नियोंके साथ हँसी ही कर रही हो ।।१४१॥ वह अभिषेकजलका प्रवाह अपनी इच्छानुसार बैठे हुए सुरदम्पतियों-को दूर हटाता हुआ शीब्र ही मेरुपर्वतके निकट जा पहुँचा ॥१४२॥ और मेरु पर्वतसे नीचे भूमि तक पड़ता हुआ वह क्ष<u>ीरसागरके ज</u>लका प्रवाह ऐसा शोभायमान हो रहा था मानो मेरु पर्वतको खड़े नापसे नाप ही रहा हो ।। १४३ ।। उस जलका प्रवाह मेरु पर्वतपर ऐसा बढ रहा था मानो शिखरोंके द्वारा खकारकर दूर किया जा रहा हो, गुहारूप मुखोंके द्वारा पिया

१. प्रसन्नतानत् । २. पदारागमाणिक्यम् । ३. पवित्रं जलम् । ४. किरणसमूहैः । 'क्षमीषुः प्रग्रहे रहमी' इत्यमिषानात् । ५. आकाशाविषयम्तम् । ६. अन्योग्यजलसेचनम् । ७, जलवेण्यः । ८. अन्योग्यहसनम् । — अ्यापहासी — अ०, प०, द०, स० । म० पुस्तके द्विविधः पाठः । ९. दधुः स०, द० । १०. परिसरान् । 'पर्यन्तभूः परिसरः' इत्यभिषानात् । ११. जलप्रवाहः । १२. मेरोहत्सेषप्रमाणम् । १३. खात्कारं इत्या निष्ठमूतः । सस्यनं दूरं निष्ठमूत इत्यर्थः । १४. अवृषत् । 'ऋषू वृद्धो' ।

किं गौर्यश्विदशैर्मुको युक्ता से स्वर्गताधुना । नूनसित्यकर्खा नेसेहः दिवं स्नानाम्बुनिझं रेः ॥१४४॥ "अद्भगीदिलिलं क्योम ज्योतिश्वकं समस्यगीत् । प्रोणंबीन्सेहसारुन्धन् क्षीरपुरः स रोदसी ॥१४६॥ क्षयासक्षणनीयेषु वनेषु कृतविश्वमः । प्राप्तकण इवान्यत्र क्याप सोऽस्मः छवः क्षणात् ॥१४७॥ तरुषण्डनिरुद्धत्वादन्तर्वणमनुस्वणः । वयवीथीरतीत्यारात् । प्रससार महाप्छवः ॥१४८॥ स बमासे पयः पुरः प्रसपंद्धिकौछराट् । सितैरिवां कुकैरेनं वै स्थगयन् स्थगितास्वरः । ॥१४९॥ विष्वगद्धीन्द्रम् जिल्ला [मूर्णुत्वा विष्वापद्धीन्द्रम् जिल्ला [मूर्णुत्वा विष्वाप्तवा विष्वापद्धीन्द्रम् जिल्ला [मूर्णुत्वा विष्वाप्तवा विष्वापद्धीन् विष्वापद्धीन् । विष्वापद्धीन् विष्वापद्धीन् विष्वापद्धीन् विष्वापद्धीन् विष्वापद्धीन् । विष्वापद्धीन्त्रम् प्रध्वनिद्धाद्धक्कि विष्वापद्धीन् । विष्वापद्धीन् स्थापद्धीन् प्रध्वनिद्धकुक्षित्व । अज्ञातपूर्वता सेसे विष्यापद्धीन्यस्थापद्धीन । विश्वापद्धीन्ति सेसे विष्यापद्धीन । विश्वापद्धीन् सेसे विष्यापद्धीन । विश्वापद्धीन्ति सेसे विष्यापद्धीन । विश्वापद्धीन्ति सेसे विष्यापद्धीन । विश्वापद्धीन्ति सेसेहित्वस्थापद्धीन । विश्वापद्धीन सेसेहित्वस्थापद्धीन । विश्वापद्धीन सेसेहित्वस्थापद्धीन । विश्वापद्धीन सेसेहित्वस्थापद्धीन । विश्वापद्धीन सेसेहित्वस्थापद्धीन स्वयापद्धीन सेसेहित्वस्थापद्धीन स्वयापद्धीन स्वयापद्धीन

जा रहा हो और कन्दराओं के द्वारा बाहर उगला जा रहा हो।।१४४।। उस समय मेरु पर्वत-पर अभिषेक जलके जो झरने पड़ रहे थे उनसे ऐसा मालूम होता था मानो वह यह कहता हुआ स्वर्गको धिकार ही दे रहा हो कि अब स्वर्गक्या वस्तु है ? उसे तो देवोंने भी छोड़ दिया हैं। इस समय समस्त देव हमारे यहाँ आ गये हैं इसलिए हमें ही साक्षान् स्वर्ग मानना योग्य है।। १४४।। उस जलके प्रवाहने समस्त आकाशको ढक लिया था, ज्योतिष्पटलको घेर लिया था, मेर पर्वतको आच्छादित कर छिया था और पृथिची तथा आकाशके अन्तरालको रोक लिया था।।१४६॥ उस जलके प्रवाहने मेरू पर्वतके अच्छे वनों में क्षण-भर विश्राम किया और फिर सन्तुष्ट हुए के समान षह दूसरे ही क्षणमें वहाँसे दूसरी जगह ज्याप्त हो गया ॥१४७। वह जलका बड़ा भारी प्रवाह वनके भीतर पृथ्विक समृहसे रुक जानेके कारण धीरे-धीरे चलता था परन्तु ज्यों ही उसने वनके मार्गको पार किया त्यों हो वह शीघ्र ही दूर तक फैल गया ॥१४८॥ मेरु पर्वतपर फैलता और आकाशको आच्छादित करता हुआ वह जलका प्रवाह ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो मेरु पर्वतको सफेद वस्रोंसे ढक ही रहा हो ॥१४९॥ सब ओरसे मेरु पर्वतको आच्छादित कर बहता हुआ वह श्लीरसागरके जलका प्रवाह आकाशगंगाके जलप्रवाहकी शोभा धारण कर रहा था ॥१५०॥ मेरु पर्वतकी गुफाओं में शब्द करता हुआ वह जलका प्रवाह ऐसा मालूम होता था मानो शब्दाद्वैतका ही विस्तार कर रहा हो अथवा सारी सृष्टिको जलहूप ही सिद्ध कर रहा हो।। भावार्थ-शब्दाद्वैतवादियोंका कहना है कि संसारमें शब्द ही शब्द है शब्दके सिवाय और कुछ भी नहीं है। उस समय सुमेरकी गुफाओं में पहता हुआ जलप्रवाह भी भारी शब्द कर रहा था इसिछए ऐसा जान पहता था मानो शब्दाहैतवादका समर्थन ही कर रहा हो। ईश्वरसृष्टिवादियोंका कहना है कि यह समस्त सृष्टि पहले जलमयी थी, उसके बाद ही स्थल आदिकी रचना हुई है उस समय सब ओर जल-ही-जल दिखलाई पड़ रहा था इसलिए ऐसा मालूम होता था मानो वह सारी सृष्टिको जलमय ही सिद्ध करना चाहता हो ॥१५१॥ वह मेर पर्वत जपरसे लेकर नीचे पृथिवीतल तक सभी ओर जलप्रवाहसे तर हो रहा था इसलिए प्रत्यक्ष ज्ञानी देवोंको भी अज्ञात पूर्व मालूम होताथा अर्थात् ऐसा जान पहता था

१. स्वर्गः । २. हसित सम ! →िमत्यकषीन् प०, द० । —िमत्यकषन् अ०, स० । ३. स्वर्गम् । ४. 'ह्लं में संवरणे' । ५. 'ऊर्णुज् आच्छादने' । ६. बाबापृथिच्यो । ७. अहिंस्येषु । अच्छेद्येष्टित्यर्थः । ८. प्राप्त-सन्तोष इव । ९. च्यानशे । १०. अनुत्कटः । ११. 'आराद् दूरसमीपयोः' । १२. मेरो । १३. आच्छादयन् । १४. आच्छादिताकाशः । १५. छादयित्वा । १६. प्रवाहरूपेण गच्छन् । १७. घरित सम । १८. स्वः स्वयन्त्याः अ०, प०, द०, स०, म०, ल० । १९. गङ्गाजलप्रवाहस्य । २०. स्फोटवादम् । २१. —िमवाप्मयीम् म०, ल० । जलमयीन् । २२. लसित सम । २३. —निम्नद्विकुक्षिषु द०, म०, छ० । दीप्तगुहासु । २४. जलप्रवाहैः । २५. प्रत्यक्षज्ञानिनाम् ।

न मेर्स्यमुःफुल्लनमेर्तरस्यितः । राजवो गिरिरेष स्यादुल्लसदिसपाण्डरः ।।१५२॥ पीथृषस्यैव राशिनुं स्फाटिको नु शिलोच्चयः । सुधाधविल्तः किं नु प्रासादिक्रजगिच्छ्यः ॥१५४॥ वित्रकेमिति तन्वानो गिरिराजे पयःप्लवः । स्यानशे विश्वदिक्कान्तो दिक्कान्ताः स्नपयित्तव ॥१५४॥ कर्ष्वमुच्चलिताः केचित् श्रीकरा विश्वदिगताः । स्वेतच्छत्रश्चियं मेरोरातेनुर्विषुनिर्मलाः ॥१५६॥ हारनीहारकहारकुमुद्राम्मोजसिचयः । प्रावत्तन्त पयःप्रा यशःप्रा हवाहंतः ॥१५४॥ हारनीहारकहारकुमुद्राम्मोजसिचयः । प्रावत्तन्त पयःप्रा यशःप्रा हवाहंतः ॥१५४॥ स्वाक्रस्तराक्तरत्वसः । दिग्वध्कणप्रास्ते बसुः स्नपानाम्बुशीकराः ॥१५८॥ श्रीकराक्तराक्तरत्वसर्पितः । उथोतिल्लोकमनुप्राप्य जनुम्मे सोऽम्मसां प्लयः ॥१५८॥ स्नानपूरे निम्यनाङ्गयस्तारास्तरलराचिषः । मुक्ताफलश्चियं मेजुर्विप्रकोणीः समन्ततः ॥१६०॥ तारकाः भणमध्यास्य स्नानपूरं विनिस्सताः । पयोलवस्तुतौ रेजुः करकाणामिवालयः ॥१६९॥ स्नानाम्मसि वसी मास्यान् तथ्भणं कृतनिर्वतिः । तसः पिण्डो महाँहाँहः पानोयमिव पायितः॥१६२॥ पयःपूरे वहत्यस्मिन् स्वेतमानु विश्वमान्यत । जरद्रस इवोद्वर्वे जिहमा अन्थरं तरन् ॥१६३॥

जैसे उसे पहले कभी देखा ही न हो ॥१५२॥ उस समय वह पर्वत शोभायमान मृणालके समान सफेद हो रहा था और फूछे हुए नमेरु वृक्षोंसे सुशोभित था इसलिए यही मालूम होता था कि वह मेरु नहीं है किन्तु कोई दूसरा चाँदीका पर्वत है।।१५३।। क्या यह अमृतकी राशि है ? अथवा स्फटिकमणिका पर्वत है ? अथवा चूनेसे सफेर किया गया तीनों जगत्की लक्ष्मीका महल है-इस प्रकार मेर पर्वतके विषयमें वितर्क पैदा करता हुआ वह जलका प्रवाह सभी दिशाओं के अन्त तक इस प्रकार फैल गया मानो दिशाहरी कियों का अभिपेक ही कर रहा हो ॥१५४-१५५॥ चन्द्रमाके समान निर्मल उस अभिषेकजलको कितनी ही बुँहैं ऊपरको उल्लब्स सब दिशाओं में फैल गयी थीं जिससे ऐसी जान पड़ती थीं मानी मेर पर्वतपर सफेद छत्रकी शीभा ही बढ़ा रही हों ॥१५६॥ हार, वर्फ, सफेद कमल और कुमुदोंके समान सफेद जलके प्रवाह सब ओर प्रवृत्त हो रहे थे और वे ऐसे जान पड़ते थे मानो जिनेन्द्र भगवान्के यशके प्रवाह ही हों।।१५७। होरके समान निर्मेल कान्तिवाले वे अभिषेकजलके छीटे ऐसे मालूम होते थे मानो आकाशरूपी आँगनमें फूलोंके उपहार ही चढ़ाये गये हों अथवा दिशारूपी खियोंके कानोंके कर्णफूल ही हों ॥१५=॥ वह जलका प्रवाह लोकके अन्त तक फैलनेवाली अपनी बूँदोंसे उपर स्वर्ग तक ज्याप्त होकर नीचेकी ओर ज्योतिष्पटल तक पहुँचकर सब ओर वृद्धिको प्राप्त हो गया था।।१५९॥ उस समय आकाशमें चारों ओर फैले हुए तारागण अभिषेकके जलमें ड्रवकर कुछ चंचल प्रभाके धारक हो गये थे इसलिए विखरे हुए मोतियोंके समान सुशोभित हो रहे थे।।१६०।। वे तारागण अभिषेकजलके प्रवाहमें क्षण-भर रहकर उससे बाहर निकल आये थे परन्तु उस समय भी उनसे कुछ कुछ पानी चू रहा था इसिछए ओलेंकी पङ्किके समान शोभायमान हो रहे थे।।१६१। सूर्य भी उस जलप्रवाहमें क्षण-भर रहकर उससे अलग हो गया था, उस समय वह ठण्डा भी हो गया था जिससे ऐसा मालूम होता था मानो कोई तपा हुआ <del>छोहेका बड़ा भारी गोला पानीमें डालकर निकाला गया हो ॥१६२॥ उस बहते हुए जलप्रवाहमें</del> चन्द्रमा ऐसा मालूम होता था मानो ठण्डसे जड़ होकर (ठिठुरकर) धीरे-धीरे तैरता हुआ एक वृदा हंस ही हो ।।१६३॥ उस समय ग्रहमण्डल भी चारों और फैले हुए जलके प्रवाहसे आकृष्ट होकर (खिचकर) विपरीत गतिको प्राप्त हो गया था। मालूम होता है कि उसी कारणसे

१. रजतमयः । २. सिंहसपाण्डुरः अ०, प०, ल०, ट० । विसवद्धवलः । ३. पर्वतः । ४. विश्व दिवपर्यन्तः । ५. -दिग्वताः स० । ६. स्रवस्तः । ७. वर्षोपलानाम् । 'वर्षोपलस्तु करकः' इत्यभिधानात् । ८. पङ्-कतयः । ९. तत्क्षणात् प०, द० । १०. कृतसुखः । ११. चन्द्रः । १२. धृतजडस्तम् । १३. मन्दं मन्दम् ।

प्रहमण्डलमाकृष्टं पर्यस्तैः सक्लिक्क्वैः । विवर्षस्तां गति भेजे वक्कचारमिवाश्चितम् ॥१६४॥ भगणः प्रगुक्षीभूतं किरणं जलविष्कुतम् । सिषेवे पूषणं मोहात् प्रालेयांकुविशक्कया ॥१६५॥ ज्योतिश्चकं क्षरज्ञ्योतिः श्लीरप्रमनुश्चमत् । वेलातिक्रममीत्येव नास्थादेकमि क्षणम् ॥१६६॥ ज्योतिःपटलमिस्यासीत् स्नानौदैः क्षणमाकुलम् । कुलालचक्रमाविद्धमिव तिर्यवपरिश्चमत् ॥१६६॥ पर्यापतिव्रिक्ष्संगाद् गिरेः स्वलेकिधारिणः । विरलैः स्नानपूर्त्सतेनुंश्लोकः पावनीकृतः ॥१६८॥ पर्यापतिव्रिक्ष्संगाद् गिरेः स्वलेकिधारिणः । विरलैः स्नानपूर्त्सतेनुंश्लोकः पावनीकृतः ॥१६८॥ निर्वापिता महां कृत्स्ना कुलशैकाः पवित्रिताः । कृता निरीतयो देशाः प्रनाः क्षेमण् योजिताः ॥१६९॥ कृत्स्नामिति अगन्नादीं पवित्रीकुर्वतासुना । कि नाम स्नानपूरेणः श्रेयः शिवतमङ्गिनाम् ॥१७०॥ अथ तस्मिन् महापूरे ध्वानापूरितदिक्षुके । प्रशास्ति श्वामत्रेष्ट्रप्रचे शेषतः ॥१७१॥ भिरतेतेषु महामेरोः कन्दरेषु अश्यक्षतेः । प्रत्याधासिमवायाते मेरी भित्रतिकानि ॥१७२॥ भूपेषु दक्कमानेषु सुगन्धीन्धनयोनिषु । ज्वलस्य मणिदीपेषु विक्तिमान्नोपयोगिषु ॥१७३॥ भूपेषु दक्कमानेषु सुगन्धीन्धनयोनिषु । ज्वलस्य मणिदीपेषु वेषकरीषु किषरीषु कलस्वनम् ॥१७४॥ जिनकस्याणसंबन्धि महकोद्वीतिनिस्स्वनैः । कुर्वाणे विश्वगीर्वाणं लोकस्य श्रवणोत्सवम् ॥१७५॥ जिनकस्याणसंबन्धि महकोद्वीतिनिस्स्वनैः । कुर्वाणे विश्वगीर्वाणं लोकस्य श्रवणोत्सवम् ॥१७५॥

वह अब भी बक्रगतिका आश्रय छिये हुए है। १९६४।। उस समय जलमें इवे हुए तथा सीधी और शान्त किरणोंसे युक्त सूर्यको भ्रान्तिसे चन्द्रमा समझकर तारागण भी उसकी सेवा करने लगे थे। १९६५।। सम्पूर्ण ज्योतिश्वक जलप्रवाहमें इबकर कान्तिरहित हो गया था और उस जलप्रवाहके पीछे-पीछे चलने लगा था मानो अबसर चूक जानेके भयसे एक क्षण भी नहीं ठहर सका हो। ११६६।। इस प्रकार स्नानजलके प्रवाहसे व्याकुल हुआ ज्योतिष्यटल क्षण-भरके लिए, घुमाये हुए कुम्हारके चक्रके समान तिरछा चलने लगा था। ११६७।। स्वर्गलोकको धारण करनेवाले मेर पर्वतके मध्य भागसे सब ओर पहते हुए भगवान् के स्नानजलने जहाँ-तहाँ फैलकर समस्त मनुष्यलोकको पवित्र कर दिया था। ११६८।। उस जलप्रवाहने समस्त पृथिवी सन्तुष्ट (सुलहूप) कर दी थी, सब कुलाचल पवित्र कर दिये थे, सब देश अतिवृद्धि आदि ईतियोंसे रहित कर दिये थे, और समस्त प्रजा कल्याणसे युक्त कर दी थी। इस प्रकार समस्त लोकनाहीको पवित्र करते हुए उस अभिषेकजलके प्रवाहने प्राणियोंका ऐसा कीन-सा कल्याण बाकी रख छोड़ा था जिसे उसने न किया हो? अर्थान् कुछ भी नहीं। ११६९-१७०।।

अथानन्तर अपने 'खुळळळ' शन्त्रोंसे समस्त दिशाओंको भरनेवाला, तथा समस्त लोककी उष्णता शान्त करनेवाला वह जलका बढ़ा भारी प्रवाह जब बिलकुळ ही शान्त हो गया।।१७१॥ जब मेरु प्रवतकी शुफाएँ जलसे रिक्त (खाली) हो गयीं, जल और वनसहित मेरु प्रवतने कुछ विश्राम लिया।।१७२॥ जब सुगन्धित लकड़ियांकी अग्निमें अनेक प्रकारके धूप जलाये जाने लगे और मात्र मिक्त प्रकट करनेके लिए मणिमय दीपक प्रज्वलित किये गये।।१७३॥ जब देवोंके बन्दोजन अच्छी तरह उच्च स्वरसे पुण्य बढ़ानेवाले अनेक स्तोत्र पढ़ रहेथे, मनोहर आवाजवाली किन्नरी देवियाँ मधुर शब्द करती हुई गीत गा रही थीं १७४॥ जब जिनेन्द्र भगवानके कल्याणकसम्बन्धी मंगल गानेके शब्द समस्त देव लोगोंके कानोंका उत्सव

१. परितः थिप्तैः । २. वित्रकीर्णाम् । ३.वक्रगमनम् । ४.नक्षत्रसमूहः । ५.ऋजुभूतकरम् । ६. घौतम् । ७. सूर्यम् । ८. चन्द्रः । ९. स्नानजलप्रवाहैः । १०. --परिभ्रमम् । ११. उष्मे । १२. परित्यक्तेषु । १३. सजलवने । १४. जिनदेहदीप्तेः सकाशात् निजदीप्तैर्व्यर्थस्वात् । १५. प्रशस्यगद्य-पद्यादिसङ्गलान् । १६. सम्यक्पाठं यथा भवति तथा । १७. मञ्जलगीत । १८. जनस्य ।

जिनजन्मासिवेकार्थं प्रतिवद्धैनिद्शंनैः । नाज्यवेदं प्रयुक्ताने सुरक्षेत्र्वपेटके ॥१७६॥
गन्धवांरक्ष्यसंगीतमृद्क्रध्विम् चिछते । दुन्दुनिध्वनिते मन्द्रे क्षेत्रानन्दं प्रतन्वित ॥१७७॥
कुचकुम्मैः सुरक्षीणां कुक्रुमाक्करलंकृते । हाररोचिःप्रस्नीयकृतपुष्पोपहारके ॥१७८॥
मेरुरक्षेऽप्तरोगृन्दे सलीलं परिनृत्यित । करणेरक्वहारैश्च सल्येख परिक्रमैः ।।१७९॥
प्रण्वत्सु मक्नलोहीतीः सावधानं सुधाक्षिपु । कृत्येषु जनअक्येषु जिनप्राभवकांसिषु ॥१८०॥
नानदीत्वरिते विक्षगाप्रयति रोदसी । जयधोषप्रतिध्वानैः स्तुवान इव मन्दरे ॥१८९॥
सञ्चरस्वचरी विक्शाप्रयति रोदसी । अधिवाप्रतिध्वानैः स्तुवान इव मन्दरे ॥१८९॥
सञ्चरस्वचरी विक्शाप्रयाति रोदसी । अधिवाप्रतिध्वानैः स्तुवान इव मन्दरे ॥१८९॥
सुरदीवारिकेश्चित्रवेत्रदण्डधरेमुंहुः । सामाजिकजने विष्वंक् सार्यमाणे सहुक्कृतम् ॥१८२॥
सरसमुत्सारणत्रासानमूकीभावसुपागिते । अभिवान्तको स्वदिच्छापित इव स्थिते ॥१६॥
धुदाम्बस्तपने निद्यों गते गन्धाम्बन्धिः शुमैः । ततोऽभिषेकुमीसानं विष्यं श्वारम्य

[ दशमिः कुलकस् ]

श्रीमद्गन्थोदकेर्द्र<sup>देव</sup> गॅन्धाह्तमधुमतैः । अभ्यविश्वद् विधानको विधातारं सताध्वरः ॥१८६॥ पूता गन्धाम्बुधारासावायतन्ती तनौ विभोः । तद्गन्धातिकायात् प्राप्तकज्जेवासीदवाक्युखी<sup>रेव</sup> ॥१८७॥

कर रहे थे।।१७५।। जब नृत्य करनेवाले देवोंका समूह जिनेन्द्रदेवके जन्मकल्याणकसम्बन्धी अर्थीसे सम्बन्ध रखनेवाले अनेक उदाहरणोंके द्वारा नाट्यवेदका प्रयोग कर रहा था - मृत्य कर रहा था। १९७६।। जब गन्धर्व देवोंके द्वारा प्रारम्भ किये हुए संगीत और सूदंगकी ध्वनिसे मिला हुआ दुन्दुभि बाजोंका गम्भीर सब्द कानीका आनन्द बदा रहा था ॥१७॥। जब केसर लगे हुए देवांगनाओं के स्तनरूपी कल्झोंसे शोभायमान तथा हारोंकी किरणरूपी पुष्पोंके छप-हारसे युक्त सुमेर पर्वतरूपी रंगभूमिमें अप्सराओंका समृद्द हाथ उठाकर, शरीर हिलाकर और तालके साथ-साथ फिरकी लगाकर लीलासहित नृत्य कर रहा था ॥१७८-१७९॥ जब देव लोग सावधान होकर मंगलगान सुन रहे थे और अनेक जनोंके बीच भगवान्के प्रभावको प्रशंसा करनेवाली बात-चीत हो रही थी।।१८०॥ जब नान्दी, तुरही आदि बाजोंके शब्द सब ओर आकाश और पृथिवींके वीचके अन्तरालको भर रहे थे, जब जय-घोषणाकी प्रतिध्वनियोंसे मानो मेरु पर्वत ही भगवान्की स्तुति कर रहा था।। १८१॥ जब सब ओर घुमती हुई विद्या-धरियोंके मुखके खेदजलके कणोंका चुम्बन करनेवाला वायु समीपवर्ती वनोंको हिलाता हुआ धीरे-धीरे वह रहा था ॥१८२॥ जब विचित्र वेत्रके दण्ड हाथमें लिये हुए देवोंके द्वारपाल सभाके छोगोंको हुंकार शब्द करते हुए चारों ओर पीछे हटा रहे थे ॥१८३॥ 'हमें द्वारपाछ पीछे न हटा दें' इस डरसे कितने ही छोग चित्रछिखितके समान जब चुपचाप बैठे हुए थे ॥१८४॥ और जब शुद्ध जलका अभिषेक समाप्त हो गया या तब इन्द्रने शुभ सुगन्धित जलसे भगवान्का अभिषेक करना प्रारम्भ किया ॥१८५॥ विधिविधानको जाननेवाले इन्द्रने अपनी सुगन्धिसे भ्रमरोंका आह्वान करनेवाले सुगन्धित जलरूपी द्रश्यसे भगवान्का अभिषेक किया ॥१८६॥ भगवान्के शरीरपर पड़ती हुई वह सुगन्धित जलकी पवित्र धारा ऐसी मालूम होती थी मानो भगवानके शरीरकी उत्कृष्ट सुगन्धिसे छजित होकर ही अधोसुखी (नीचेकी

१. सम्बद्धः । २. भूमिकाभिः । ३. नाटघशास्त्रम् । ४. देवनतंकबृन्दे । 'शैलालिनस्तु शैलूषआया जोवाः कृशाध्विनः' इत्यभिधानात् । बहुरूपाध्यन्त्यविशेषविधायिन इत्यर्थः । ५. मिश्रिते । ६.कुङ्कुमावतैः प०, द०, म०, ल० । ७. करन्यासैः । ८. अङ्गविक्षेपः । ९. तालमानसहितैः । १०. पादिवन्यासैः । ११. देवेषु । १२. भूम्याकाशे । १३. संचरत्खेचरी-ल० । १४. धूनोपान्त-ग०, व०, म०, ल० । १५. पवने । १६. सभाजने । १७. उत्सार्यमाणे । १८. स्वरमागत्य नियोगमन्तरेण स्थितजने । १९. निर्वाणं पर्याप्ति-मित्यर्थः । २०. सर्वज्ञम् । २१. इन्द्रः । २२. प्रारेभे । दलोकोऽप्रमहंद्दासकविना स्वकीयपुरुदेवचम्यूकाम्पस्य पल्चमस्त्वकस्य एकादशतमञ्जोकतां नीतः । २३. -दिव्य-स०, द० । २४. अधीमुखी ।

कनःकनकभृद्वारनालाद्धारा पत्तन्त्यसौ । रेजे मिक्तमरेणैव जिनमानम्तु मुखता ॥१८८॥
विमोर्देहप्रमोस्सपैस्तिहरापिअरेस्तता । सामाद् विमावसौ द्विस प्रयुक्तेय एताहुतिः ॥१८९॥
निसर्गसुरमिण्यक्वे विमोरस्यन्त्तपावने । पतिस्या चरितार्था सा स्वसादकृत तद्गुणान् ॥१५०॥
सुगन्धिकुसुमैर्गन्धद्वव्यरिप सुवासिता । साधाव्यविवयं कंचिद् विमोरक्वेऽस्मसां तितः ॥१९१॥
समस्ताः प्रयन्त्याशा जगदानन्ददायिनी । वसुधारेव धारासौ क्षोरधारा मुदेऽस्तु नः ॥१९२॥
या पुण्यास्त्रवधारेव स्ते संपत्परम्पराम् । सास्मान्तव्ययोधारा विनोस्त्रिकिके धनैः ॥१९२॥
या निशातासिधारेव विष्त्रवर्ग विनिध्नती । पुण्यगन्धास्मसां धारा सा द्विद्यार्थ सदास्तु नैः ॥१९४॥
माननीया मुनीन्द्राणां जगतामकपावनी । साव्याद् गन्धास्त्रधारास्मान् या स्म ब्योमापगायते ॥१९५॥
तर्जु मगवतः प्राप्य याता यातिपविद्यताम् । पवित्रयतु तः स्वान्तं धारा गन्धास्मसामसी ॥१९६॥
कृश्वा गन्धोदकेरित्यमिषयेकं सुरोत्तमाः । जगतां शान्तये शान्ति घोषयामासुरूष्यकेः ॥१९७॥
प्रचकुरुत्तमाङ्गेषु चकुः सर्वाङ्गसंगतम् । स्वर्गस्योपायनं चकुरुतद्विक्ताः ॥१९८॥
गन्धास्त्रस्त्रपन्ति जयकोलाहलैः समस् । विद्वास्त्रक्षीममराश्रकुः सचूर्णगन्धवारिमः ॥१९८॥
गन्धास्त्रस्त्रपन्ते जयकोलाहलैः समस् । विद्वास्त्रधीममराश्रकुः सचूर्णगन्धवारिमः ॥१९८॥

मुख किये हुई ) हो गयी हो ॥१८७॥ देनीप्यमान सुवर्णकी झारीके नालसे पड़ती हुई वह सुग-निधत जलकी धारा ऐसी शोभायमान होती थी मानी भक्तिक भारसे भगवानको नमस्कार करनेके लिए ही उद्यत हुई हो ।।१८६।। विजलीके समान कुछ-कुछ पीले भगवान्के शरीरकी प्रभाके समृहसे व्याप्त हुई वह धारा ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो जलती हुई अग्निमें घीको आहित ही डाली जा रही हो ॥१८९॥ स्वभावसे सुगन्धित और अत्यन्त पवित्र भगवान्के शरीरपर पड़कर वह धारा चरितार्थ हो गयी थी और उसने भगवानके उक्त दोनों ही गुण अपने अधीन कर छिये थे—बहुण कर छिये थे ॥१९०॥ यद्यपि वह जलका समृह सुगन्धित फूलों और सुगन्धित द्रव्योंसे सुवासित किया गया था तथापि वह भगवान्के शरीरपर कुछ भी विशेषता धारण नहीं कर सका था--अनके शरीरकी सुगन्धिके सामने उस जलकी सुगन्धि तुच्छ जान पड़ती थी।।१९१॥ वह दूधके समान ३वेत जलकी धारा हम सबके आनन्दके लिए हो जो कि रज़ोंकी घाराके समान समस्त आशाओं (इच्छाओं और दिशाओं) को पूर्ण करनेवाली तथा समस्त जगत्को आनन्द देनेवाली थी ॥१९२॥ जो पुण्यास्रवकी धाराके समान अनेक सम्पदाओंको उत्पन्न करनेवाली है ऐसी वह सुगन्धित जलकी धारा हम लोगोंको कभी नष्ट नहीं होनेवाले रत्नत्रयरूपी धनसे सन्तुष्ट करे ॥१९३॥ जो पैनी तलवारकी धारके समान विद्नोंका समृह नष्ट कर देती है ऐसी वह पवित्र सुगन्धित जलकी धारा सदा हम लोगोंके मोक्षके छिए हो ॥१९४॥ जो बड़े-बड़े मुनियोंको मान्य है, जो जगत्को एकमात्र पवित्र करनेवाली है और जो आकाशगंगाके समान शोभायमान है ऐसी वह सुगन्धित जलकी घारा हम सबकी रक्षा करे॥१९५॥ और जो भगवान्के झरीरको पाकर अत्यन्त पवित्रताको प्राप्त हुई है ऐसी वह सुगन्धित जलकी धारा हम सबके मनको पवित्र करे।।१९६।। इस प्रकार इन्द्र सुगन्धित जलसे भगवानका अभिवेक कर जगत्की शान्तिके छिएउच स्वरसे शान्ति-मन्त्र पढ्ने छगे ॥१९७॥ तदनन्तर देवोंने उस गन्धोदकको पहुछे अपने मस्तकोंपर छगाया, फिर सारे शरीरमें छगाया और फिर बाकी बचे हुए को स्वर्ग है जानेके छिए रख लिया ॥१९८॥ सुगन्धित जलका अभिषेक समाप्त होनेपर देवोंने जय-जय शब्दके कोलाहलके साथ-साथ चूर्ण मिले हुए सुगन्धित

१. नमस्कर्तुम् । २. अग्नौ । ३. स्वाधीनमकरोत् । ४. तदःङ्गसौगन्ध्यसौकुमार्यादिगुणान् । ५. प्रीणयतु । ६. रत्नत्रयात्मक्यनैः । ७. विनाशयती । ८. नित्यमुखाय । ९. रक्षतु । १०. शान्तिमन्त्रम् । ११. अन्योन्य-जलसेचनम् ।

निर्वृत्ता विनिषेकस्य कृतावभृधमज्जनाः । परीत्य परमं ज्योतिरा नर्जुर्भुवनाचितम् ॥२००॥
गन्धेर्भूषेश्च दीपेश्च/साक्षतैः कुसुमोदकैः । मन्त्रपूतैः फलैः सार्षेः सुरेन्द्रा विभुमीजिरे ॥२०१॥
कृतेष्टयः कृतानिष्टविद्याताः कृतपौष्टिकाः । जनमाभिषेकमित्युर्ण्वेर्नाकेन्द्रा निरितिष्टिपन् ॥२०२॥
इन्द्रेन्द्राण्यौ समं देवैः परमानन्ददायिनम् । क्षणं प्रदामणि मेरोः परीस्पैनं प्रणेमतुः ॥२०३॥
दिवोऽपसत्तदा पौष्पी वृष्टिर्जलकणेः समम् । मुक्तानन्दाश्चिष्टन्द्रातं श्रेणीव त्रिदिविश्चया ॥२०४॥
रजःपटलमाध्य सुरागसुमनोभवम् । मातिरेशा ववौ मन्दं स्नानाम्मक्शीकरान् किरन् ॥२०५॥
सज्योतिर्मगवान् मेरोः कुलशैलायिताः सुराः । श्रीरमेधायिताः कुम्माः सुरनायोऽप्तरायिताः ॥२०६॥
क्रकः स्नपयिताद्रीनद्रः स्नानपीठी सुराङ्गनाः । नर्जक्यः किङ्करा देवाः पर्नानद्रोणी पयोऽर्णवः॥२००॥
इति क्ष्लाध्यतमे मेरी निर्वृत्तः स्नपनोत्सवः । स यस्य मगवान् प्यात् प्तारमा वृष्यो जगत् ॥२०८॥

मासिनी

अथ पवनकुमाराः <sup>13</sup>स्वामिव<sup>ेर</sup>प्राज्यमक्ति

दिशि दिशि विभजन्तो मन्दमन्दं विचेरः।

मुमुचुरमृतगर्माः सोकरासारधाराः

किल<sup>ाई</sup> जलदकुमारा मैरवीषु<sup>1</sup>े स्थलीपु ॥२०९॥

जलसे परस्परमें फाग की अर्थात् बह सुगन्धित जल एक-दूसरेपर डाला ॥१९९॥ इस प्रकार अभिषेकको समाप्ति होनेपर सब देवोंने स्तान किया और फिर त्रिछोकपूज्य उत्क्रष्ट ज्योति-स्वरूप भगवान्की प्रदक्षिणा देकर पूजा की ॥२००॥ सब इन्द्रोंने मन्त्रोंसे पवित्र हुए जल, गन्ध, अक्षत, पुष्प, ( नैवेदा ), दीप, धूप, फल और अर्घके द्वारा भगवान्की पूजा की ॥२०१॥ इस तरह इन्द्रोंने भगवान्की पूजा की, उसके प्रभावसे अपने अनिष्ट-अमंगलोंका नाश किया और फिर पौष्टिक कर्म कर बड़े समारोहके साथ जन्माभिषेककी विधि समाप्त की ॥२०२॥ तत्पश्चात् इन्द्र इन्द्राणीने समस्त देवोंके साथ परम आनन्द देनेवाले और क्षण-भरके लिए मेरु पर्वतपर चुड़ामणिके समान शोभायमान होनेवाले भगवान्की प्रदक्षिणा देकर उन्हें नमस्कार किया ।।२०३॥ उस समय स्वर्गसे पानीकी छोटी-छोटी बूँदोंके साथ फुलोंकी वर्षा हो रही थी और वह ऐसी मालूम होती थी मानो स्वर्गकी लक्ष्मीके हर्षसे पड़ते हुए अधुओंकी बूँदें ही हों ॥२०४॥ उस समय कल्पवृक्षोंके पुष्पोंसे उत्पन्न हुए पराय-समृहको कँपाता हुआ और भगवान्के अभिषेक-जलकी बूँदोंको बरसाता हुआ वायु मन्द-मन्द बह रहा था।।२०५॥ उस समय भगवान् वृषभदेव मेरके समान जान पहते थे, देव कुछाचलोंके समान मालूम होते थे, कल्का दूधके मेघोंके समान प्रतिभासित होते थे और देवियाँ जलसे भरे हुए सरोवरोंके समान आचरण करती थीं ॥२०६॥ जिनका अभिषेक करानेवाला स्वयं पृन्द्र था, मेरु पर्वत स्नान करनेका सिंहासन् था, देवियाँ नृत्य करनेवाली थीं, देव किंकर थे और क्षीरसमुद्र स्नान करनेका कटाह (टब) था। इस प्रकार अतिशय प्रशंसनीय मेरु पर्वतपर जिनका स्नपन महोत्सव समाप्त हुआ था वे पवित्र आत्मावाले भगवान् समस्त जगत्को पवित्र करें ॥२०७-२०८॥

अथानन्तर पत्रनकुमार जातिके देव अपनी उत्कृष्ट भक्तिको प्रत्येक दिशाओं में बितरण करते हुए के समान धीरे-धीरे चलने लगे और मेयकुमार जातिके देव उस मेर पर्वतसम्बन्धी भूमि-पर अमृतसे मिले हुए जलके छीटोंकी अखण्ड धारा छोड़ने लगे—मन्द-मन्द जलपृष्टि करने

१. परिसमाप्तो । निवृत्ता अ०, प०, स०, म०, छ० । २. विहितयजनमन्तरिक्रियमाणस्नानाः । ३. बर्चयन्ति सम । ४. प्जयामासुः । ५. विहितपूजाः । ६. निर्वर्तयन्ति सम । ७. कल्पवृक्ष । ८. सरोवरायिताः । ९. स्नानकारो । १०, स्नानपीठः स०, स०, छ० । स्नानपीठं द० । ११. स्नानकटाहः । १२. निर्वर्तितः । १३. आत्मीयाम् । १४. प्रभूता । १५. विचरन्ति सम । १६. मेघकुमाराः । १७. मेससम्बन्धिनोषु ।

सपदि विश्वतकस्यानोकदैव्यीमगङ्गा-

शिक्षिरतस्तरङ्गोत्कोपदक्षीर्मस्त्रिः ।

तदवनमञ्जुपुष्याण्याहरद्भिः समन्तात्

<sup>२</sup>परगतिमिव कर्तुं बभ्रमं शैलमर्जुः ॥२१०॥

अनुचितमशिवानां<sup>3</sup> स्थातुमच त्रिकोस्यां

जनयति शिवमस्मिन्तुःसवे विश्वभर्तुः।

इति किस शिवमुक्यैभेषियन् दुन्दुमीनां

सुरकरनिष्टतानां शुश्रुवे मन्द्रनादः ॥२११॥

सुरकुजकुसुमानां दृष्टिरापसदुच्यै-

रमरकरविकीर्खा विश्वगाकृष्टभूद्वा।

जिनजनने सपर्यालोकनार्थं समन्ता-

स्वयनतिरिवाधिसीविता स्वर्गेछक्ष्स्या ॥२१२॥

शार्दूलविकीडितम्

इस्थं यस्य सुरासुरैः प्रमुदितैर्जन्माभिषेकोत्सर्व-

श्रके शकपुरस्सरैः सुरगिरो श्रीराणंबस्थाम्युनिः ।

नुस्यन्त्रोषु सुराङ्गनासु सखयं नानाविधेकस्यिकैः

स श्रीमान् वृषमो जगत्त्रवगुरुजीयाजिनः पादनः ॥२१३॥

ैजन्मानन्तरमेव बस्य मिलितैर्देवा सुराणां गणैः

नानायानविमानपत्तिनिवहस्थारुद्धरोड्रोऽङ्कणैः ।

श्रीराज्धेः <sup>र</sup>समुपाहतैः ग्रुचिजलैः कृत्वाभिषेकं विमोः

मेरोर्मूर्धनि जातकर्म विद्धे सोऽम्याज्जिनो नोऽधिमः ॥२१४॥

लगे।।२०९।। जो बायु शीब ही कल्पवृक्षोंको हिला रहा था, जो आकाशगंगाकी अत्यन्त शीतल तरक्लांके उड़ानेमें समर्थ था और जो किनारेके वनोंसे पुष्पोंका अपहरण कर रहा था ऐसा वायु मेरु पर्वतके चारों ओर घूम रहा था और ऐसा मालूम होता था मानो उसकी प्रदक्षिणा ही कर रहा हो।।२४०। देवोंके हाथोंसे ताक्षित हुए दुन्दुमि बार्जोका गम्भीर शब्द सुनाई दे रहा था और वह मानो जोर-जोरसे यह कहता हुआ कल्याणकी घोषणा ही कर रहा था कि जब त्रिलोकीनाथ भगवान वृषभदेवका जन्ममहोत्सव तीनों लोकोंमें अनेक कल्याण उत्पन्न कर रहा है तब यहाँ अकल्याणोंका रहना अनुचित है ॥२११॥ उस समय देवोंके हाथसे विखरे हुए कल्पवृक्षोंके फूलेकी वर्षा बहुत ही ऊँचेसे पड़ रही थी, सुगन्धिके कारण वह चारों ओरसे भ्रमरोंको स्त्रीच रही थी और ऐसी मालूम होती थी मानो भगवान्के जन्मकल्याणककी पूजा देखनेके लिए स्वर्गकी लक्ष्मीने चारों और अपने नेत्रींकी पङक्ति ही प्रकट की हो ॥२१२॥ इस प्रकार जिस समय अनेक देवांगनाएँ तालसहित नाना प्रकारकी मृत्यकलाके साथ नृत्य कर रही थीं उस समय इन्द्रादि देव और धरणेन्ट्रोंने हिषत होकर मेरु पर्वतपर क्षीरसागरके जलसे जिनके जन्माभिषेकका उत्सव किया था वे परम पवित्र तथा तीनों छोकोंके गुरु श्रीवृषभनाथ जिनेन्द्र सदा जयवन्त हो ॥२१३॥ जन्म होनेके अनन्तर ही नाना प्रकारके बाहन, विमान और पयादे आदिके द्वारा आकाशको रोककर इकट्टे हुए देव और असुरिके समृहने मेर पर्वतके मस्तकपर लाये हुए श्रीरसागरके पित्र जलसे जिनका अभिषेक कर

१. कम्पित । २. प्रदक्षिणगमनम् । ३. अमञ्जलानाम् । ४. पूजा । ५. नाट्यकैः । ६. उत्रस्यनन्तरम् । ७. गगनाञ्जणैः । ८. उपानीतैः ९. वोऽग्रिमः प०, म०, छ० ।

सबः संहतमौष्ण्यभुष्णिकरणैराश्रेडितं शांकरः

शैत्यं शीतकरिरुत्र्वमुडुमिर्श्वदोडुपैः क्रीडितम्।

तारीधैस्तरलैस्तरद्विरभिकं डिण्डीरपिण्डाथितं,

यस्मिन् मञ्जनसंत्रिधौ स जयताज्जैनो जगलावनः ॥२१५॥

सानन्दं त्रिद्शेश्वरैः सचकितं देवीमिरुग्युष्करैः

सन्नासं सुरवारणैः विशिष्ठितैरात्तात्र्रं चारणैः।

साशङ्कं गगनेचरैः किमिद्मिस्यालीकिती यः स्फुरन्

मरोर्मूद्धित स नोऽवताजिनविभोर्जन्मोरसवाम्मः प्रकवः ॥२१६॥

इत्यार्षे भगवज्ञिनसेनाचार्यप्रशीते त्रिष्ठष्टिलक्ष्णमहापुरागासंप्रहे-भगवज्ञन्माभिषेकवर्णनं नाम त्रयोदसं पर्व ॥१३॥

जन्मोत्सव किया था वे प्रथम जिनेन्द्र तुम सबकी रक्षा करें ॥२१४॥ जिनके जन्माभिषेकके समय सूर्यने शीघ ही अपनी उष्णता छोड़ दी थो, जलके छोटे वार-बार उछल रहे थे, चन्द्रमाने शीतखताको घारण किया था, नक्षत्रोंने वँथी हुई छोटी-छोटी नौकाओंके समान जहाँ-तहाँ क्रीड़ा की थी, और तैरते हुए चंचल ताराओंके समूहने फेनके पिण्डके समान शोभा धारण की थी वे जगन्को पिवत्र करनेवाले जिनेन्द्र भगवान सदा जयशील हों॥ २१५॥ मेर पर्वतके मस्तकपर स्कुरायमान होता हुआ, जिनेन्द्र भगवानके जन्माभिषेकका वह जल-प्रवाह हम सबकी रक्षा करे जिसे कि इन्होंने बड़े आनन्दसे, देवियोने आश्चर्यसे, देविके हाथियोंने सूँड उँची उठाकर बड़े भयसे, चारण ऋदियारी मुनियोंने एकामचित्त होकर बड़े आदरसे और विद्याधरोंने 'यह क्या है' ऐसी शंका करते हुए देखा था॥ २१६॥

इस प्रकार त्रार्ष नामसे प्रसिद्ध श्री भगविज्ञनसेनाचार्यविरिचत त्रिषष्टि-लक्षणमहापुराणुसं<u>प्रहमें</u> भगवान्के जन्मामिषेकका वर्णन करनेवाला तेरहवाँ पर्व समाप्त हुत्या ॥ १३॥

१. द्विस्त्रिरुवतम् । २. धृतम् । ३. धृदकार्लः सिद्धः क्रीडितम् । 'उद्दर्णं तु प्लवः कोकः' इत्यनि-वानात् । ४. अववानपरैः, व्यानस्थैरित्यर्थः ।

## चतुर्दशं पर्व

अथाभिषेकितिर्वृत्ती शाची देवी जगद्गुराः । यसाधनिषधी यस्तमकरीत् कृतकीतुका ॥१॥
तस्याभिषिक्तमाग्रस्य द्धतः पावनी तनुम् । साङ्गलग्नान्समाजिम्माक्षणान् स्वच्छामलां छुकैः ।।२॥
"स्वासञ्चापाङ्गसंक्रान्तिसत्व्छायं विभोर्मुलम् । प्रमृष्टमि सामाजीद् भूषो जलक्षास्यया ॥३॥
गन्धेः सुगन्धिमः सान्द्रैरिन्द्राणी गात्रमीशितः । अन्विष्टम्प किम्पद्धिरिवामोदैश्विविष्टपम् ॥४॥
गन्धेनामोदिना मर्तुः शरीरसहजन्मना । गन्धास्ते न्यवकृता एव सौगन्ध्येनापि संश्रिताः ॥५॥
तिलकं च ललाटेऽस्य शाची चक्रे किलादरात् । जगतां तिलकस्तेन किमलंकियते विशुः ॥६॥
मन्दारमालयोत्तमे भिन्द्राणी विद्धे विमोः । तयालंकृतमूर्द्वासी कीर्येव व्यवच्य भूष्टम ॥७॥
जगच्युदामणेरस्य मूष्टिन च्हामणि न्यधात् । सतां मूर्धामिषिक्तस्य पौलोमी मिक्तिर्भरा ॥०॥
जगच्युदामणेरस्य मूष्टिन च्हामणि न्यधात् । सतां मूर्धामिषिक्तस्य पौलोमी मिक्तिर्भरा ॥८॥
वर्णाविद्धसिष्ठद्वौ कुण्डलाभ्यां विरेजतुः । कान्तिदीसी मुखे द्रष्टुमिन्द्रकिम्यामिवाश्रितौ ॥१०॥
हारिणा मणिहारेण कच्ठशोभा महस्यभूत् । मुक्तिश्रीकिण्डकादामे वार्र्या व्रिजगत्यतेः ॥१॥॥

अथानन्तर, जब अभिषेककी विधि समाप्त हो चुकी तब इन्द्राणी देवीने हर्षके साथ जगद्गुरु भगवान् वृषभदेवको अलंकार पहनानेका प्रयत्न किया ॥ १॥ जिनका अभिषेक किया जा चुका है ऐसे पवित्र शरीर धारण करनेवाले भगवान वृषभदेवके शरीरमें लगे हुए जलकर्णोंको इन्द्राणीने स्वच्छ एवं निर्मल वस्त्रसे पोंछा ॥२॥ भगवान्के मुखपर, अपने निकट-वर्ती कटाक्षोंकी जो सफेद छाया पड़ रही थी उसे इन्द्राणी जलकण समझती थी। अतः पोंछे हुए मुखको भी वह वार-बार पेंछ रही थी॥ ३॥ अपनी सुगन्धिसे स्वर्ग अथवा तीनों छोकोंको छिप्त करनेवाले अतिशय सुगन्धित गाढ़े सुगन्ध द्रव्योंसे उसने भेगवान्के शरीरपर विलेपन किया था।। ४॥ यद्यपि वे सुगन्ध द्रव्य उत्कृष्ट सुगन्धिसे सहित थे तथापि भगवान्के शरीरकी स्वाभा-विक तथा दूर-दूर तक फैलनेवाली सुगन्धने उन्हें तिरस्कृत कर दिया था ॥५॥ इन्द्राणीने बड़े आदरसे भगवान्के ललाटपर तिलक लगाया परन्तु जगत्के तिलक-स्वरूप भगवान् क्या उस तिलकसे शोभायमान हुए थे ? ॥६॥ इन्द्राणीने भगवान्के मस्तकपर कल्पवृक्षके पुष्पींकी मालासे बना हुआ मुकुट धारण किया था। उन मालाओंसे अलंकतमस्तक होकर भगवान ऐसे शोभा-यमान हो रहे थे मानो कीर्तिसे हो अलंकृत किये गये हों ।।।। यद्यपि भगवान स्वयं जगत्के चूड़ामणि थे और सज्जनोंमें सबसे मुख्य थे तथापि इन्द्राणीने भक्तिसे निर्भर होकर उनके मस्तक पर चूड़ामणि रत्न रखा था ॥८॥ यद्यपि भगवानके सघन बरौनीवाले दोनों नेत्र अंजन छगाये बिना ही स्थामवर्ण थे तथापि इन्द्राणीने नियोग मात्र समझकर उनके नेत्रोंमें अंजनका संस्कार किया था ॥९॥ भगवान्के दोनों कान बिना वेधन किये ही छिद्रसहित थे, इन्द्राणीने उनमें मणिमय कुण्डल पहनाये थे जिससे वे ऐसे जान पड़ते थे मानो भगवानके मुखकी कान्ति और दीप्तिको देखनेके लिए सूर्य और चन्द्रमा ही उनके पास पहुँचे हों ॥१०॥ मोक्ष-लक्ष्मीके गलेके हारके समान अतिशय सुन्दर और मनोहर मणियोंके हारसे त्रिलोकीनाथ भगवान वृषभदेवके

१. सम्पूर्णे सति । २. अलंकारविधाने । ३. विहितसन्तोषा । ४. वलक्ष्णिनर्मलाम्बरैः । ५. निजनिकट-कटाक्षसंक्रमण । ६. साम्राक्षीत् प० । म० पुस्तके द्विविधः । ७. अम्बुबिन्दुबुद्धमा । ८. अधःकृता । न्यत्कृता व०, द०, म०, ल० । ९. समानगन्धत्वेन । १०. शेखरम् । ११. श्रेष्ठस्य । १२. भक्त्यतिशया । १३. अञ्जनम्रक्षमन्तरेण कृष्णे । १४. प्रापिते । इति रञ्जिते स० । १५. कण्ठमाला ।

वाह्नोर्थुगं च केयूरकटकाङ्गद्रभृषितम् । तस्य कल्पाक्त्रिपस्येव विटपद्रयमात्रमौ ॥१२॥
रेजे मिल्यम्यं दाम े किङ्किणोमित्रिराज्ञितम् । कटीतटेऽस्य कल्पागं प्रारोहश्चियमुद्रहल् ॥१३॥
पादौ गोमुलिनिर्मास मेणिभिस्तस्य रेजमः । वाचालितौ सरस्वरया कृतसेवाविवादरात् ॥१४॥
कक्ष्म्याः पुञ्ज इवोद्भृतो धाम्नां राश्चिरिवोच्छिलः। माग्यानामित्र संपात स्तदामाद् भृषितो विमुः॥१५॥
सौन्दर्यस्येव संदोहः सौभाग्यस्येव संतिधः । गुणानामित्र संवासः सालंकारो विभुवंगौ ॥१६॥
तिसर्गरुचिरं मर्नुवंपुर्भेजे सभूषणम् । सालंकारं कवेः कान्यमित्र सुश्चिष्टवन्थनम् ॥१७॥
प्रत्यङ्गमिति विन्यस्तैः पौलोग्या मिल्यमूषणेः । स रेजे कस्पद्यास्तिव झालोक्छासिविभूषयः ॥१८॥
इति प्रसाध्ये सं वेवमिन्द्रोस्थेगातं शची । स्वयं विस्मयमायासीत् पद्यम्ती स्पसंपदम् ॥१९॥
संक्रम्दनोऽपि सद्यू वृशोमां द्रष्टुं सदासनीम् । सहस्राक्षोऽभवन्भृतं स्पृष्ट्यालुरतृप्तिकः । ॥२०॥
तदा निभेषविभुत्ते लेलिस्तं सुरासुराः । दश्शुनिरिराजस्य शिखामणिमित्र क्ष्यम् ॥२१॥
ततस्तं स्तोतुमिन्दाचाः भूगकमन्त सुरोत्तमाः । वस्स्यंत् तीर्थकरस्वस्य प्रामवं तदि पुष्कक्षम् ।।२२॥

कण्ठकी शोभा बहुत भारी हो गयी थी ॥११॥ बाजूबन्द, कड़ा, अनन्त (अणत) आदिसे शोभा-यमान उनकी दोनों भुजाएँ ऐसी मालूम होती थीं मानो कल्पवृक्षकी दो शासाएँ ही हों ॥१२॥ भगवानके कटिप्रदेशमें छोटो-छोटी घण्टियों (बोरों ) से सुरोभिष्ठ मणिमयी करभनी ऐसी शोभायमान हो रही थी मानो कल्पवृक्षके अंद्धर ही ही ॥१३॥ गोसुसके आकारके चमकीले मणियोंसे शब्दायमान उनके दोनों शहल देसे शोधायमान हो रहे थे मानो सरस्वती देवी ही आदरसहित उनकी सेका कर रही हो।।१४॥ इस समय अनेक आभूवणोंसे शोभायमान भगवान् ऐसे जान पहते थे मानो छक्ष्मीका पुंज ही प्रकट हुआ हो, ऊँची शिखावाछी रत्नोंकी राम्नि ही हो अथवा भोग्य वस्तुओंका समृह ही हो ॥१५॥ अथवा अलंकारसहित भगवान् ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो सीन्द्यंका समूह ही हो, सीभाग्यका खजाना ही हो अथवा गुणोंका निवासस्थान ही हो ॥१६॥ स्वभावसे सुन्दर तथा संगठित भगवान्का शरीर अलंकारोंसे युक्त होनेपर ऐसा शोभायमान होने लगा था मानो उपमा, रूपक आदि अलंकारों-से युक्त तथा सुन्दर रचनासे सहित किसी कविका काव्य ही हो ॥१७॥ इस प्रकार इन्द्राणीके द्वारा प्रत्येक अंगमें धारण किये हुए मणिमय आभूषणींसे वे भगवान उस कल्पवृक्षके समान शोभायमान हो रहे थे जिसकी प्रत्येक शासापर आभूषण सुशोभित हो रहे हैं।।१८।। इस तरह इन्द्राणीने इन्द्रकी गोदीमें बैठे हुए भगवानको अनेक वसाभूषणोंसे अलंकत कर जब उनकी रूप-सम्पदा देखी तक वह स्वयं भारी आइ-बर्यको प्राप्त हुई ॥१९॥ इन्द्रने भी भगवान्के उस समयकी रूपसम्बन्धी शोभा देखनी चाही, परन्तु दो नेत्रोंसे देखकर सन्तुष्ट नहीं हुआ इसीछिए मालूम होता है कि वह द्वाधास सहस्राक्ष (हजारों नेत्रोंबाला) हो गया था-उसने विकिया शक्तिसे हजार नेत्र बनाकर भगवान्का रूप देखा था ॥२०॥ उस समय देख और असुरोंने अपने टिमकाररहित नेत्रोंसे क्षम-भरके लिए मेर पर्वतके शिखामणिके समान सुशोभित होने-बाछे भगवानको देखा ॥२१॥ तदनन्तर इन्द्र आदि श्रेष्ठ देव उनकी स्तुति करनेके छिए तत्पर हुए सो ठीक ही है' तीर्थंकर होनेवाले पुरुषका ऐसा ही अधिक प्रभाव होता है ॥२२॥

रै. काञ्चीदाम । २. क्षुद्रघष्टिकाभिः। ३.कल्पाञ्च-म०, ल० । ४. मोमुखबद्भासमानैः । ५. घर्षरैः । ६. भोग्यानामित म०, ल० । ७. पुञ्जः । ८. आश्वमः । ९. -भेजे प०, अ०, म०, ल० । १०. अलंहरय । ११. तत्कालभवाम् । १२. - रतृष्तकः म०, ल० । १३. अनिमेषैः । १४. उपक्रमं चक्रिरे । १५. प्रमृतम् ।

त्वं देव परमानन्दमस्माकं कर्तुमुद्गतः । किमु प्रयोधमायान्ति विनार्कात् कमलाकराः ॥२३॥

किथाज्ञानान्धकृषेऽस्मिन् निपतन्तिममं जनम् । त्यमुद्धर्तुमना धमंद्दस्तालम्यं प्रदास्यसि ॥२४॥

तव वाक्किरणेर्गृनमस्मरुवेतोगतं तमः । पुरा प्रकीवते देव तमो मास्वत्करैरिव ॥२५॥

तव वाक्किरणेर्गृनमस्मरुवेतोगतं तमः । पुरा प्रकीवतं तमः मास्वत्करैरिव ॥२५॥

त्वमादिर्देवदेवानां त्वमादिर्जगतां गुदः । त्वमादिर्जगतां स्वद्या त्वमादिर्जगनायकः ॥२६॥

त्वमेव जगतां मर्ता त्वमेव जगतां पिता । त्वमेव जगतां त्रातां त्वमेव जगतां गतिः ॥२०॥

तवं प्तात्मा जगद्वदेवं पुनासि परमिर्गुणेः । स्वयं धौतो यथा लोकं धवलीकुरुते शशी ॥२८॥

तवं प्तात्मा जगद्वदेवं पुनासि परमिर्गुणेः । स्वयं धौतो यथा लोकं धवलीकुरुते शशी ॥२८॥

तवं प्तात्मा जगद्विदेवं पुनानोऽसि परं उथोतिस्थमक्षरम् । निर्वं प नितित्वं स्केमं बत्प्राहासि एरं पवृम् ॥३०॥

तवं प्तात्मादि परं प्रयोतिस्थमक्षरम् । निर्वं प नितित्वं स्वयो वदमी योगजा गुद्धाः॥३१॥

अस्नातपृत्तगात्रोऽपि स्वपितोऽस्यद्य मन्दरे । पवित्रवित्तमेवैतज् जगदेनोमलीमसम् ॥३२॥

युद्मरुजनमाभिषेकेण वयमेव न केवलम् । नीताः पवित्रतां मेरः क्षीराञ्चित्रजलान्यपि ॥३३॥

हे देव, इस छोगोंको परम आनन्द देनेके छिए ही आप उदित हुए हैं। क्या सूर्यके उदित हुए बिना कभी कमलोंका समृह प्रवीधको प्राप्त होता है ? ॥२३॥ हे देव, मिथ्याज्ञानरूपी अन्धकुपमें पड़े हुए इन संसारी जीवोंके उद्घार करनेकी इच्छासे आप धर्मरूपी हाथका सहारा देनेवाछे हैं।।२४।। है देव, जिस प्रकार सूर्यकी किरणोंके द्वारा उदय होनेसे पहले ही अन्धकार नष्टप्राय कर दिया जाता है उसी प्रकार आपके वचनरूपी किरणोंके द्वारा भी हम छोगोंके हृदयका अन्धकार तह कर दिया गया है ॥२५॥ हे देव, आप देवोंके आदि देव हैं, तीनों जगत्के आदि गुरु हैं, जगत्के आदि विधाता हैं और धमके आदि नायक हैं ॥२६॥ हे देव, आप ही जगत्के स्वामी हैं, आप ही जगत्के पिता हैं, आप ही जगत्के रक्षक हैं, और आप ही जगत्के नायक हैं ॥२०॥ हे देव, जिस प्रकार स्वयं धवल रहनेवाला चन्द्रमा अपनी चाँदनीसे समस्त छोकको धवल कर देता है उसी प्रकार स्वयं पवित्र रहनेवाले आप अपने उत्कृष्ट गुणोंसे सारे संसारको पवित्र कर देते हैं ॥२८॥ हे नाथ, संसाररूपी रोगसे दुःखी हुए ये प्राणी अमृतके समान आपके वचनरूपी ओषधिके द्वारा नीरीम होकर आपसे परम कल्यामको प्राप्त होंगे।।२९।। हे भगवन, आप सम्पूर्ण क्लेशोंको नष्ट कर इस तीर्थकररूप परम पदको प्राप्त हुए हैं अतएव आप ही पवित्र हैं, आप ही दूसरोंको पवित्र करनेवाले हैं और आप ही अविनाशी उत्कृष्ट ज्योति:स्वरूप हैं ॥ ३० ॥ है नाथ, यद्यपि आप कूटस्थ हैं-नित्य हैं तथापि आज हम लोगोंको कृटस्य नहीं मालूम होते क्योंकि ध्यानसे होनेबाले समस्त गुण आपमें ही युद्धिको प्राप्त होते रहते हैं। भावार्थ-जो कूटस्थ (नित्य) होता है उसमें किसी प्रकारका परिवर्तन नहीं होता अर्थात् न उनमें कोई गुण घटता है और न बढ़ता है, परन्तु हम देखते हैं कि आपमें ध्यान आदि योगाभ्याससे होनेबाले अनेक गुण प्रति समय बढ़ते रहते हैं, इस अपेक्षासे आप हमें कूटस्थ नहीं मालूम होते ॥३१॥ हे देव, यद्यपि आप बिना स्नाम किये ही पवित्र हैं तथापि मेरु पन्नेतपर जो आपका अभिषेक किया गया है वह पापोंसे मलिन हुए इस जगत्को पवित्र करनेके लिए ही किया गया है ॥३२॥ हे देव, आपके जन्माभिषेकसे केवल हम लोग ही पवित्र नहीं हुए हैं किन्तु यह मेरू पर्वत, श्रीरसमुद्र तथा उन दोनोंके वन (उपवन और

१. पदचात्काले । २. रक्षकः । ३. आधारः । ४. पवित्रं करोषि । ५. धवलः । ६. रोगाक्रान्ताः । ७. व्याधिनिर्मृक्ताः । ८. पवित्रं कुर्वाणः । ९. अनश्वरम् । १०. गमिष्यसि । 'लुट्' । ११. एकरूपतमा कालव्यापी कूटस्यः, नित्य इत्यर्थः । १२. वृद्धिम् । स्कीति—अ०, प०, म०, स०, द०, ल० । १३. योगतः २० । ध्यानात् । १४ तद्वनान्यपि अ०, प०, स०, द०, ल० । म० पुस्तके द्विविधः पाठः ।

दिक् मुखेषूर्वेस्नित रम युष्मरस्नानाम्ब्रशीकराः । जगदानिद्दनः साग्द्रा यशसामित राशयः ॥३४॥ स्वितिससुगन्धिस्त्वमिभूषितसुन्दरः । मन्तेरभ्वितिऽस्मामिभूषणैः सानुकेषनैः ॥३५॥ लोकाधिकं द्रथदाम प्रादुरासीस्त्वमास्मभूः । मेरोर्गर्भादिव क्ष्मावास्तव देव समुद्रवः ॥३६॥ स्वोजातश्रुति विश्वत् स्वगावसरणेऽच्युतः । स्वमच वामतां अस्से कामनीयकमुद्रहन् ॥३७॥ यथा शुद्धाकरोद्भूतो मणिः संस्कारवोगतः । दीष्यरेऽधिकमेव स्वं आतकर्माभिसंस्कृतः ॥३८॥ सारामं तस्य पश्यन्ति न तं पश्यन्ति केचन । दृश्यसद् वैथस्तरं ज्योतिः प्रस्यक्षोऽसि स्वमचनः ॥३९॥ स्वामामनन्ति योगीन्द्राः पुराणपुरुषं पुरुष्म् । कवि पुराणमिस्यादि परम्सः स्तवविस्तरम् ॥४०॥ पुतासमे नमस्तुभ्यं नमः रुपातगुणाय ते । नमो मीतिमिदे त्रभ्यं गुणानामेकभूतये ॥४१॥ विभागान्य नमस्ते पर्वति क्षित्वमूर्यं । जगदाक्कादिने तुभ्यं गुणानामेकभूतये ॥४१॥

जल) भी पवित्रताको प्राप्त हो गये हैं।।३३।। हे देव, आपके अभिषेकके जलकण सब दिशाओं में ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो संसारको आनन्द देनेबाला और घनीमृत आपके यशका समृह ही हो ॥३४॥ हे देव, यदापि आप विना छेप छगाये ही सुगन्धित हैं और बिना आभूषण पहने ही सुन्दर हैं तथापि हम भक्तोंने भक्तिवश ही सुगन्धित द्रव्योंके छेप और आभू-पणोंसे आपकी पूजा की है।।३५॥ है भगवन्, आप तेजस्वी हैं और संसारमें सबसे अधिक तेज भारण करते हुए प्रकट हुए हैं इसछिए ऐसे मालूम होते हैं मानो मेठ पर्वतके गर्भसे संसारका एक शिस्तामणि सूर्य हो उद्देश हुआ हो ।।३६॥ हे देव, स्वर्गायतरणके समय आप 'सद्योजात' नामको धारण कर रहे थे, 'अच्युत' ( अविनाज्ञी ) आप हैं ही और आज सुन्द-रताको भारण करते हुए 'वासदेव' इस नामको भी भारण कर रहे हैं अर्थात् आप ही ब्रह्मा, विष्णु और महेश हैं।।३७। जिस प्रकार शुद्ध खानिसे निकला हुआ मणि संस्कारके योगसे अतिशय देवीप्यमान हो जाता है उसी प्रकार आप भी जन्माभिषेकरूपी जातकर्मसंस्कारके योगसे अतिशय देदीप्यमान हो रहे हैं ॥३८॥ हे नाथ, यह जो ब्रह्माद्वेतवादियोंका कहना है कि 'सब लोग पर बहाकी शरीर आदि पर्यायें ही देख सकते हैं उसे साक्षात कोई नहीं देख सकते' वह सब झूठ है क्योंकि परं ज्योतिःस्वरूप आप आज हमारे प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर हो रहे हैं ॥३९॥ हे देव, विस्तारसे आपकी स्तुति करनेवाळे योगिराज आपको पुराणपुरुष, पुरु, कवि और पुराण आदि मानते हैं।।४०।। है भगवन् , आपकी आत्मा अत्यन्त पवित्र है इसिंखए आपको नमस्कार हो, आपके गुण सर्वत्र प्रसिद्ध हैं इसछिए आपको नमस्कार हो, आप जन्म-मरणका भय नष्ट करनेवाले हैं और गुणोंके एकमात्र उत्पन्न करनेवाले हैं इसिंखए आपको नमस्कार हो ॥४१॥ हे नाथ, आप समा (पृथ्वी) के समान क्षमा (शान्ति) गुणको ही प्रधान रूपसे धारण करते हैं इसिंखिए क्षमा अर्थात् पृथिवीरूपको धारण करनेवाले आपके लिए नमस्कार हो, आप जलके समान जगतको आनन्दित करनेवाले हैं इसलिए जलक्रपको

१. भाक्तिकः । २. स्वयंभूः । ३. मेरोर्गभिविवोद्भूतो भुवनैकशिखामणिः अ०, प०, द०, स०, र० । म० पुस्तके द्विविधः पाठः । ४. उत्पक्तिः । ५. पक्षे वक्रताम् । ६. शरीरादिपर्यायम् । ७. परब्रह्मणः । ८. परब्रह्मणम् । ९. मृथा । १०. यस्मात् कारणात् । ११. विनाशकाय । १२. सूतये म०, द०, स०, ट० । म० पुस्तके 'भूनये' इत्यपि पाठः । सूतये उत्पत्त्ये । १३. झान्तिगृणमृष्ट्याय । हेतुयभितमेतद्विशेषणम् । १४. पृथिवीमूत्त्ये । अयमभिन्नायः— यथा क्षित्यां क्षमागुणो विद्यते तथैव तस्मिन्नपि क्षमागुणं विलोक्य गुण-साम्यात् क्षितिमृतिरित्युक्तम् । एवमष्टमतिष्वपि यथायोग्यं योज्यम् ।

निसंगवृत्तये तुभ्यं विश्वते पावनी तत्तुम् । नमस्तरस्विने दग्णं महामोहमहीरुद्दे ॥४३॥ कर्मेन्धनद्दे तुभ्यं नमः पावकमूर्त्तये । पिशक्तकटिकाक्षाय समिद्धभ्यानतेत्रसे ॥४४॥ अरजोऽमलसंगाय नमस्ते गगनात्मने । विश्ववेऽनाद्यनस्ताय महस्वावधये परम् ॥४५॥ विश्ववेऽनाद्यनस्ताय महस्वावधये परम् ॥४५॥ विश्ववे नमस्तुभ्यं सर्वक्रतुमबारमने । विश्ववेऽनाद्यनस्ताय महस्वावधये परम् ॥४६॥ नमस्तेऽनन्तवोधार्काद्विनिर्मक्तक्राक्तये । तिर्थक्रदाविने तुभ्यं नमः स्ताव्हमूर्त्तये ॥४६॥ महावले विश्ववेद्याक्तिके विश्ववेद्याक्तिके ॥४८॥ महावले विश्ववेद्याकिकत्ताक्ष्ये विश्ववेद्याकिक विश्ववेद्याक्तिके ॥४८॥

धारण करनेवाले आपको नमस्कार हो ॥४२॥ आप बायुके समान परिष्रहरहित हैं, वेगशाली हैं और मोहरूपी महाष्ट्रस्को उस्लाइनेवाले हैं इसलिए वायुरूपको धारण करनेवाले आपके लिए नमस्कार हो ॥४३॥ आप कर्मरूपी ईंधनको जलानेवाले हैं, आपका शरीर कुछ लालिमा लिये हुए पीतवर्ण तथा पुष्ट है, और आपका ध्यानरूपी तेज सदा प्रदीप्त रहता है इसिंख अग्नि-रूपको धारण करनेवाले आपके लिए नमस्कार हो ॥४४॥ आप आकाशको तरह पापरूपी धूलि-की संगतिसे रहित हैं, त्रिमु हैं, ज्यापक हैं, अनादि अनन्त हैं, निर्विकार हैं, सबके रक्षक हैं इसलिए आकाशरूपको धारण करनेवाले आपके लिए नमस्कार हो ॥४५॥ आप याजकके समान ध्यानरूपी अग्निमें कर्मरूपी साकल्यका होम करनेवाले हैं इसलिए याजकरूपको धारण करनेवाले आपके लिए नमस्कार हो, आप चन्द्रमाके समान निर्वाण (मोक्ष अथवा आनन्द) देनेवाले हैं इसलिए चन्द्ररूपको धारण करनेवाले आपको नमस्कार हो ॥४६॥ और आप अनन्त पदार्थोंको प्रकाशित करनेवाले केवलज्ञानरूपी सूर्यसे सर्वथा अभिन्न रहते हैं इसलिए सूर्यहर्पको धारण करनेवाले आपके लिए नमस्कार हो। है नाथ, इस प्रकार आप पृथ्वी, जल, वायु, अग्नि, आकाश, याजक, चन्द्र और सूर्य इन आठ मूर्तियोंको धारण करनेवाले हैं तथा तीर्थंकर होनेवाले हैं इसलिए आपको नमस्कर हो। भावार्थ-अन्यमतावलम्बियोंने महादेवकी पृथ्वी, जल आदि आठ मूर्तियाँ मानी हैं, यहाँ आचार्यने ऊपर लिखे वर्णनसे भगवान वृषभदेव-को ही उन आठ मृतियोंको धारण करनेवाला महादेव मानकर उनको स्तुति की है।।४७। हे नाथ, आप महाबल अर्थात् अतुल्य बलके धारक हैं अथवा इस भवसे पूर्व दसवें भवमें महाबल विद्या-धर थे इसलिए आपको नमस्कार हो, आप ललितांग हैं अर्थात् सुन्दर शरीरको धारण करनेवाले अथवा नीवें भवमें ऐज्ञान स्वर्गके लिलतांग देव थे, इसलिए आपको नमस्कार हो, आप धर्मरूपी तीर्थको प्रवर्तानेबाले ऐस्वर्यज्ञाली और वज्रजंघ हैं अर्थात् वज्रके समान मजबूत जंघाओंको धारण करनेवाले हैं अथवा आठवें भवमें 'वक्क पंघ' नामके राजा थे ऐसे आपको नमस्कार

१. निःपरिग्रहाय । २. प्वित्राम् । पक्षे पवनसंबन्धिनीम् । ३. विगिने वायवे वा । यथा वायुः वेगयुक्तः सन् कृष्तभञ्जं करोति तथाऽयमपि ध्यानमुणेन वेगयुक्तः सन् मोहमहीष्ठहभञ्जं करोति । ४. भग्नमहा-अ०, प०, स०, द०, छ० । हग्णो भग्नो महामोहमहीष्ठइ वृक्षो येन स तस्मै तेन वायुम्तिरित्युक्तं भवति । ५. कर्मेन्ध- नानि दहतीति कर्मेन्धनचक् तस्मै । ६. कपिलवर्ण । ७. पापरजोमलसंगरहिताय । ८. प्रभवे, पक्षे ध्यापिने । ९. निविकाराय तायिने अ०, प०, द०, स०, म०, छ० । १०. पूजकाय, आत्मने इत्यर्थः । ११. सकलपूजा-स्वस्थयस्वभावाय । १२. नित्यसुखदायिने, पक्षे आह्नादवायिने । १३. अपृथक्कृता । १५. भावितीर्थकराय । १५. क्षितिमृत्विद्यष्टमूर्तये । १६. भो अनन्तवीयं, पक्षे महावल इति विद्याधरराज । १७. मनोहरावयवाय, पक्षे लिलताञ्चनाम्ने । १८ वस्रवत् स्थिरे अङ्के यस्यासी तस्मै, पक्षे तन्नाम्ने ।

हो ॥४८॥ आप आर्य अर्थान् पूज्य हैं अथवा सातवें भवमें भोगभूमिज आर्य थे इसिछिए आपको नमस्कार हो, आप दिवय श्रीधर अर्थात् उत्तम शोभाको धारण करनेवाले हैं अथवा छठे भवमें श्रीधर नामके देव थे ऐसे आपके लिए नमस्कार हो, आप सुविधि अर्थात् उत्तम भाग्यशाली हैं अथवा पाँचवें भवमें सुविधि नामके राजा थे इसलिए आपको नमस्कार हो, आप अच्युतेन्द्र अर्थात् अविनाशी स्वामी हैं अथवा चौथे भवमें अच्युत स्वर्गके इन्द्र थे इसिंखए आपको नमस्कार हो।। ४९।। आपका शरीर वक्रके खम्भेके समान स्थिर है और आप वजनाभि अर्थात् वजके समान मजबूत नाभिको धारण करनेवाले हैं अथवा तीसरे भवमें बजनाभि नामके चक्रवर्ती थे ऐसे आपको नेमस्कार हो। आप सर्वार्थसिद्धिके नाथ अर्थात सब पराशींकी सिद्धिके स्वामी तथा सर्वार्थसिद्धि अर्थात सब प्रबोजनीकी सिद्धिकी प्राप्त हैं अथवा दूसरे भवमें सर्वार्थसिद्धि विमानको प्राप्त कर इसके स्वामी थे इसकिए आपको नमस्कार हो ॥५०॥ हे नाथ आप दशावतारचरम अर्थात सांसारिक पर्यायोंमें अन्तिम अथवा उपर कहे हुए महा-बल आदि दश अवतारोंमें अन्तिम परमौदारिक शरीरको धारण करनेवाले नाभिराजके पुत्र पृषभदेव परमेष्ठी हुए हैं इसलिए आपको नमस्कार हो। भावार्थ-इस प्रकार श्लेपालंकारका आश्रय लेकर आचार्यने भगवान् वृषभदेवके दस अवतारोंका वर्णन किया है, उसका अभिप्राय यह है कि अन्यमताबलम्बी श्रीकृष्ण विष्णुके दस अवतार मानते हैं। यहाँ आचार्यने दस अवतार बतलाकर भगवान् वृषभदेवको हो श्रीकृष्ण-विष्णु सिद्ध किया है।।५१॥ हे देव, इस प्रकार आपकी स्तुति कर हम लोग इसो फछको आशा करते हैं कि हम लोगोंकी भक्ति आपमें ही रहे । हमें अन्य परिमित फलोंसे कुछ भी प्रयोजन नहीं है ॥५२॥ इस प्रकार परम आनन्दसे भरे हुए इन्ट्रोंने भगवान ऋषभदेवकी स्तुति कर उत्सवके साथ अयोध्या चलनेका फिर विचार किया ॥५३॥ अयोष्यासे मेरु पर्वत तक जाते समय मार्गमें जैसा उत्सव हुआ था उसी प्रकार फिर होने लगा। उसी प्रकार दुन्दुभि वजने लगे, उसी प्रकार जय-जय शब्दका उच्चारण होने लगा और उसी प्रकार इन्द्रने जिनेन्द्र भगवान्को ऐरावत हाथीके कन्धेपर विराजमान किया ॥ ५४ ॥ ये देव बढ़ा भारी कोलाहल, गीत, नृत्य और जय-जय शब्दकी घोषणा करते हुए- आकाशरूपी ऑगनको उलंघ कर शोघ ही अयोध्यापुरी आ पहुँचे ॥५५॥

१. नमोऽस्तु तुभ्यमार्याय दिन्यश्रोधर ते नमः अ०, प०, द०, स०, ल०। म० पुस्तके द्विविधः पाठः। २. पृष्य, पक्षे भोगभूमिजन। ३. दर्शनशृद्धिप्राप्ताय। ४. संपद्धर, पक्षे श्रीधरनामदेव। ५. शोभनदेवाय। शोभनभोग्यायेत्यर्थः। 'विधिविधाने दैवेऽपि' इत्यमिधानात्, पक्षे सुविधिनामनृपाय। ६. अविनश्वरश्रेष्टं- इवर्य, पक्षे अन्युतकत्याभरेन्द्र। ७. वज्रस्तम्भित्यराङ्गत्वाद् बज्जनाभिर्यस्यासौ वज्जनाभिस्तस्मै। पक्षे बज्जनाभिर्वक्षणे। ८. महावलादिदशावतारेष्वनत्यपरमौदारिकदेहमरीचये। ९. फलमाश्रास्महे वयम् अ०, प०, स०, द०, ल०। म० पुस्तके द्विविधः पाठः। १० याचामहे। ११. अस्माकम्। १२. परमानन्दातिश्वयाः। १३. अयोध्यापुरान्निर्यत्य मेध्यस्थानसमये यथा वाद्यवादनादयो जातास्वर्यंव ते सर्वे इदानीमपि जाताः।

याचकाद् गगनोहिहिशिसरैः पृथुगोपुरैः । स्वर्गमाह्मयमानेव प्वनोज्छितकेतनैः ॥५६॥ यस्यां मिणमयी भूमिस्तारकामितिविक्षितैः । दशे कुमुद्दतीलक्ष्मोमक्षूणां क्षणदामुके ॥५०॥ या पताकाकहिर्मुमुक्षिप्तैः पवनाहतैः । आजुक्षुद्वि स्वर्गवासिनोऽभूत् कुत्हलात् ॥५०॥ यस्यां मिणमयैईम्यैः कृतद्ग्पतिसंश्रयः । आश्विसेव सुराधीशविमानश्रीरसंश्रमम् ॥५९॥ यस्यां मिणमयैईम्यैः कृतद्ग्पतिसंश्रयः । आश्विसेव सुराधीशविमानश्रीरसंश्रमम् ॥५९॥ यस्य सौधामसंक्र्यनेरिन्दुकान्तिशिकातलेः । अन्त्रपादामिसंस्पर्शात् करिवर्जलदायितम् ॥६०॥ या अते स्म महासौधिकत्रिर्मिणमासुरैः । सुरचापश्चियं दिश्च विवतां रक्षमामयीम् ॥६१॥ सरोजरागमाणिक्यं किरणैः कविद्ववरम् । यस संध्याम्बुद्वक्षक्षमिषालक्ष्यत पाटलम् ॥६१॥ इन्द्रनिलोपलेः सौधक्टलमौविलिक्षितम् । एकुरक्रिक्षोतिषां चक्रं यस नालक्ष्यताम्बरे ॥६२॥ गिरिक्टतरानीव सौधक्टानि शारदाः । यना यन्नाभयन्ति स्म स्वतः कस्य नाश्रयः ॥६४॥ प्राकारवलयो सस्याभामीकरमयोऽकृतत् । मानुषोत्तरकेलस्य श्रियं रस्नैरिवाहसन् । ॥६५॥ यस्यातिका महाम्मोधेलीलां वादोभिक्दतैः । अते स्म श्रुभितालोलकक्लोलावर्त्तमीषणा ॥६६॥ जन्यस्वभूभित्वाद् या ग्रुद्धाकरभूभिवत् । सुते स्म पुरुद्धानर्ष्यभहारक्षानि कोटिशः ॥६७॥

जिनके ज़िखर आकाशको उक्लंघन करनेवाले हैं और जिनपर लगी हुई पताकाएँ वायुके वेगसे फहरा रही हैं ऐसे गोपुर-दरवाजोंसे वह अयोध्या नगरी ऐसी शोभायमान होती थी मानी स्वर्गपुरीको ही बुढ़ा रही हो।। ५६।। उस अयोध्यापुरीकी मणिमयी भूमि रात्रिके प्रारम्भ समयमें ताराओंका प्रतिबिम्ब पड़नेसे ऐसी जान पड़ती थी मानी कुमुदोंसे सहित सरसीकी अखण्ड शोभा ही भारण कर रही हो।। ५७॥ दूर तक आकाशमें वायुके द्वारा हिलती हुई पताकाओंसे वह अयोध्या ऐसी मालूम होती यी मानो कौतूहलवश ऊँचे उठाये हुए हाथोंसे स्वर्गवासी देवोंको बुलाना चाहती हो ॥ ५८ ॥ जिनमें अनेक सुन्दर स्री-पुरुष निवास करते थे ऐसे वहाँ के मणिमय महलोंको देखकर निःसन्देह कहना पड़ता था कि मानो उन महर्छोने इन्द्रके विमानोंको शोभा छीन छी थी अथवा तिरस्कृत कर दी थी।।५९॥ वहाँपर चूना गचीके बने हुए बड़े-बड़े महलोंके अप्रभागपर सैकड़ों चन्द्रकान्तमणि लगे हुए थे, रातमें चन्द्रमाकी किरणोंका स्पर्श पाकर उसने पानी झर रहा था जिससे वे मणि मेघके समान मालूम होते थे।। ६०।। उस नगरीके बढ़े-बढ़े राजमहलोंके शिखर अनेक मणियोंसे देदीप्यमान रहते थे, उनसे सब दिशाओं में रत्नोंका प्रकाश फैलता रहता था जिससे ऐसा मालूम होता था मानो वह नगरी इन्द्रधनुष ही धारण कर रही हो ॥ ६१ ॥ उस नगरीका आकाश कहीं-कहींपर पद्मरागमणियोंकी किरणोंसे कुछ-कुछ लाल हो रहा था जिससे ऐसा मालूम होता था मानो सन्ध्याकालके बादलोंसे आच्छा-दित ही हो रहा हो ॥६२॥ वहाँके राजमहलोंके शिखरोंमें लगे हुए देदीप्यमान इन्द्रनील-मणियोंसे छिपा हुआ ज्योतिश्चक आकाशमें दिखाई ही नहीं पहता था ॥६३॥ उस नगरीके-राजमहलोंके शिखर पर्वतोंके शिखरोंके समान बहुत ही ऊँचे थे और उनपर शरद ऋतुके मेच-आश्रय छेते थे सो ठीक ही है क्योंकि जो अतिशय उन्नत ( ऊँचा या उदार ) होता है वह किसका आश्रय नहीं होता ? ॥६४॥ उस नगरीका सुवर्णका बना हुआ परकोटा ऐसा अच्छा शोभायमान हो रहा था मानो अपनेमें छगे हुए रत्नोंकी किरणोंसे सुमेर पर्वतकी शोभाकी हँसी ही कर रहा हो ॥६५॥ अयोध्यापुरीकी परिस्ना उद्धत हुए जलचर जीवोंसे सदा क्षोमको प्राप्त होती रहती थी और चक्कल लहरों तथा आवर्तींसे भयंकर रहती थी इसलिए किसी बड़े भारी समुद्रकी छीछा धारण करती थी ।।६६।। भगवान् वृषभदेवकी जन्मभूमि होनेसे

१. आभात् । २. स्पर्द्धमाना । ( आकारयन्ती वा ) 'ह्वो व्यू स्पर्धामां शब्दे च'। ३. यस्या प०, रू०। ४. प्रतिबिम्बैः । ५. — भक्षुण्णं छ०। ६. रजनीमुखे । ७. आह्वातुभिच्छुः । ८. तिरस्कृता । ९. निराकुर्ल यथा भवति तथा । १०. — शिलाशतैः अ०, प०, द०, स०, म०, छ०। ११. पद्मरागः । १२. आक्रान्तम् । १३. — रिवाहसत् प०, द०, स०, म०, छ०। १४. मकरादिजलजन्तुभिः ।

यस्याश्च बहिस्यानेरनेकानोकहाकुकैः । फल्क्का यमदैः करुपतरुखाया स्म लक्ष्यते ॥६८॥
यत्याः पर्यन्तमावेष्ट्य स्थिता सा सरयूनंदी । कसरपुक्तिनसंयुक्तसारसा इंसनादिनी ॥६९॥
या पर्यन्तमावेष्ट्य स्थिता सा सरयूनंदी । कसरपुक्तिनसंयुक्तसारसा इंसनादिनी ॥६९॥
या प्राहुररिदुर्लक्वामयोध्या योधसंकुकाम् । विनीतालक्षमध्यस्था या तिवामिरिवाबमी ॥७०॥
तामारुष्य पुरी विकागनीकानि सुधाशिनाम् । तस्थुर्जगन्ति तष्कोभमागतानीव वीकितुम्॥७१॥
ततः कतिपयैद्वेदेंवमादाय देवराट् । अविवेदा नृपागारं पराध्यंत्रीपरम्परम् ॥७२॥
तत्रामरकृतानेक विन्यासे श्रीगृहाक्षणे । हर्यासने कुमारं तं सौधमंग्द्रो न्यवीविश्वत् ॥७३॥
नामिराजः समुक्तिवपुर्लकं गात्रमुद्रहन् । प्रीतिविश्कारिताक्षस्तं दद्यां प्रियद्यंनम् ॥७४॥
नामानिद्रामपाकृत्य देवी शब्या प्रवोधिता । देवीमिः सममिक्षद्र प्रदृष्टा जगतां पतिम् ॥७५॥
तेजःपुक्तमिवोक्त्तं सापश्यत् स्वसुतं सती । विवेतिः सममिक्षद्र प्रदृष्टा जगतां पतिम् ॥७५॥
तजःपुक्तमिवोक्त्तं सापश्यत् स्वसुतं सती । विवेतिः नितरां प्रीतौ परिपूर्णमनोरथौ ॥७७॥
ततस्तौ जगतां पुत्र्यो पुजयामास वासवः । विवित्रेस्त्रं किरां प्रीतौ परिपूर्णमनोरथौ ॥७७॥
ततस्तौ जगतां पुत्र्यो पुजयामास वासवः । विवित्रेस्त्रं किर्मरं सुकैश्च महार्घकैः ।।७८॥
तौ प्रीतः प्रशसंसेति सौधमेंन्दः सुरैः समम् । युवां पुण्यभवौ धम्यी ययोलोकाप्रणीः सुतः ।।७९॥

वह नगरी शुद्ध खानिकी भूमिके समान थी और उसने करोड़ों पुरुवरूपी अमूल्य महारत उत्पन्न भी किये थे ।।६७। अनेक प्रकारके फल तथा छाया देनेवाले और अनेक प्रकारके वृक्षोंसे भरे हुए वहाँ के बाहरी उपवनोंने कल्पवृक्षोंकी शोभा तिरस्कृत कर दी थी ॥६८॥ उसके समीपवर्ती प्रदेशको घेरकर सरयू नदी स्थित थी जिसके सुन्दर किनारोंपर सारस पक्षी सो रहे थे और हंस मनोहर अब्द कर रहे से ।।६९॥ यह नगरी अन्य अनुओं के द्वारा दुर्लेंध्य थी और स्वयं अनेक योद्धाओंसे मरी हुई थी इसीछिए छोग उसे 'अयोध्या' ( जिससे कोई युद्ध नहीं कर सके ) कहते थे। उसका दूसरा नाम विनीता भी था और वह आर्यसण्डके मध्यमें स्थित थी इसलिए उसकी नाभिके समान शोमायमान हो रही थी ।।७०।। देवोंकी सेनाएँ उस अयोध्यापुरीको चारों ओरसे घेरकर ठहर गयी थीं जिससे ऐसी मालूम होती थी मानो उसकी शोभा देखनेके लिए तीनों लोक ही आ गये हों ॥७१॥ तत्परचात् इन्द्रने भगवान् वृषभदेवको लेकर कुछ देवोंके साथ उत्कृष्ट रूक्ष्मीसे सुशोभित महाराज नाभिराजके घरमें प्रवेश किया ॥७२॥ और वहाँ जहाँपर देवोंने अनेक प्रकारकी सुनदर रचना की है ऐसे श्रीगृहके आँगतमें बालकरूपधारी भगवानको सिंहासनपर विराजमान किया ॥७३॥ महाराज नाभिराज उन प्रियदर्शन भग-बानको देखने लगे, उस समय उनका सारा शरीर रोमाचित हो रहा था, नेत्र प्रीतिसे प्रफुल्लित तथा बिस्तृत हो रहे थे ॥७४॥ मायामयी निद्रा दूर कर इन्द्राणीके द्वारा प्रवोधको प्राप्त हुई माता मरुदेवी भी हर्षितचित्त होकर देवियोंके साथ-साथ तीनों जगत्के स्वामी भगवान् वृष्म-देवको देखने लगी।। ७५।। वह सती मकदेवी अपने पुत्रको उदय हुए तेजके पुंजके समान देख रही थी और वह उससे ऐसी सुशोभित हो रही थी जैसी कि बालसूर्यसे पूर्व दिशा सुशोभित होती है ॥७६॥ जिनके सनोस्थ पूर्ण हो चुके हैं ऐसे जगद्गुरु भगवान वृषभदेवके माता-पिता अतिशय प्रसन्न होते हुए इन्द्राणीके साथ-साथ इन्द्रको देखने छगे ॥७०॥ तत्पश्चात् इन्द्रने नाना-प्रकारके आभूषणों, माहाओं और बहुमूल्य वस्तोंसे उन जगत्पूज्य माता-पिताकी पूजा की ।। अना किर वह सौधर्म स्वर्गका इन्द्र अत्यन्त सन्तुष्ट होकर उन दोनोंकी इस प्रकार स्तुति करने लगा

१. शोभा अनातपो वा । २. यामाहु-अ०, स०, म०, । ३. शत्रुदुर्गमाम्; हेतुर्गाभतिमिदं विशेषणम् । ४. भ्टर्सकोणीम् । ५. आर्थलण्डनाभिः । ६. तदार्यलण्डनाभिः । ७. जगत्त्रयम् । ८. अनेकरचनाविन्यासे । ९. स्थापयामासः । १०. प्रीतिकरावलोकनम् । ११. बालाकोणेव सा तेन प०, द०, स०, स, ल०। १२. -रदभुतैदव अ०, स०, स०, ल०। १३. महामृत्यैः । १४. पुण्यधनौ ब०, अ०, प०, म०, द०, स०, ल०।

युवामेव महानागी युवां कल्याणमागिनी। युवयोनं तुला लोकं युवामिशं गुरोर्गुरू ॥८०॥
मो नामिराज सत्यं त्वमुद्याद्विमंहोद्दयः। देवी प्राच्येव विज्ञयोति युंच्मतः परमुद्दमी ॥८१॥
देविधिष्ण्यमिवागारमि दमाराध्यमय वाम् । पूज्यो युवां च नः शक्वत पितरी जगतां पितुः ॥८२॥
इत्यमिष्टुत्य तरे देवमपंथित्या च तत्करे। शताध्वरः क्षणं तस्यौ कुर्वस्तामेव संक्याम् ॥८३॥
तौ शक्रेण यथाहत्तमावेदितिजनांत्सवौ । प्रमदस्य परां कोदिमारूको विस्मयस्य च ॥८४॥
जातकमोत्सवं भ्यश्वकतुस्तौ शतक्रतोः । स्वध्यानुमतिमिद्धद्र्ध्यां समं पीरेर्धृतोत्सवै: ॥८५॥
सा केतुमालिकाकोणी पुरा सक्तिसाह्मया। तदासीत् स्वमंमाह्मति सा कृतेवात्तकौतुका ॥८६॥
पुरा स्वगंपुरीवासी समाः पीरा दिवीकसाम् । तदा संप्रतनेपध्याः पुरनावोद्धस्यस्यस्यः ॥८०॥
पुरामोदैर्दिशो स्वाः पुरवासैस्ततं द नमः । संगीतमुरव ध्वानेदिक्चकं विधरीकृतम् ॥८८॥
पुरवीध्यस्तदाभूवन् स्वच्लौरलंकृताः । निरुद्धातपसंपाताः प्रचलस्वेतनांशुकैः ॥८९॥
चलस्यतकमावद्दतीरणाञ्चितगोपुरम् । कृतोपक्षोममारक्षसंगीतरवस्वद्विक् ॥९०॥

कि आप दोनों पुण्यरूपी धनसे सहित हैं तथा बड़े ही धन्य हैं क्योंकि समस्त लोकमें श्रेष्ठ पुत्र आपके ही हुआ है ।। अ। इस संसारमें आप दोनों ही महाभाग्यशाली हैं, आप दोनों ही अनेक कल्याणोंको प्राप्त होनेवाछे हैं और छोकमें आप दोनोंकी बराबरी करनेवाला कोई नहीं है. क्योंकि आप जगत्के गुरुके भी गुरु अर्थात् माता-पिता हैं।। दशा हे नाभिराज, सच है कि आप ऐरवर्यशाली धर्याचल हैं और रानी महदेवी पूर्व दिशा है क्योंकि यह पुत्रसूपी परम ज्योति आपसे ही उत्पन्न हुई है ॥८१॥ आज आपका यह घर हम छोगोंके छिए जिनालयके समान पूज्य है और आप जगत्पिताके भी माता-पिता हैं इसलिए हम लोगोंके सदा पुज्य हैं।।८२।। इस प्रकार इन्द्रने माता-पिताकी स्तुति कर उनके हाथोंमें भगवान्को सौंप दिया और फिर उन्हींके जन्माभिषेककी उत्तम कथा कहता हुआ वह अग-भर वहींपर खड़ा रहा ॥८३॥ इन्द्रके द्वारा जन्माभिषेकको सब कथा मालूम कर माता-पिता दोनों ही हर्ष और आश्चर्यकी अन्तिम सीमापर आरूढ हर ॥६४॥ माता-पिताने इन्द्रकी अनुमति प्राप्त कर अनेक उत्सव करने-वाले पुरवासी लोगोंके साथ-साथ बड़ी बिभूतिसे भगवान्का फिर भी जन्मोत्सव किया ॥८५॥ उस समय पताकाओंकी पक्किसे भरी हुई वह अयोध्यानगरी ऐसी मालूम होती थी मानो कौतुकवश स्वर्गको बुंढानेके छिए इशारा ही कर रही हो ॥८६॥ उस समय वह अयोध्या नगरी स्वर्गपुरीके समान मासूम होती थी, नगरवासी लोग देवोंके तुल्य जान पहते थे और अनेक बस्त्राभूषण धारण किये हुई नगरनिवासिनी सियाँ अप्सराओंके समान जान पहती थीं ॥ ५०॥ ध्रपेकी सुगन्धिसे सब दिशाएँ भर गयी थीं, सुगन्धित चूर्णसे आकाश ज्याप्त हो गया था और संगीत तथा मृदंगोंके शब्दसे समस्त दिशाएँ वहरी हो गयी थी। ।८८।। उस समय नगरको सब गिलयाँ रत्नोंके चूर्णसे अलंकृत हो रही थीं और हिलती हुई पताकाओंके वस्रोंसे उनमें धूपका आना रुक गया था।।८९।। उस समय उस नगरमें सब स्थानीपर पताकाएँ हिल रही थीं (फहरा रही थीं) जिससे ऐसा जान पड़ता था मानो वह नगर नृत्य ही कर रहा हो। उसके गोपुर-दरवाजे बँधे हुए तोरणेसि शोभायमान हो रहे थे जिससे ऐसा मालम होता था मानो वह अपने मुखकी सुन्दरता ही दिखला रहा हो, जगह-जगह वह नगर सजाया गया

है. महाभाष्यवन्तौ । २. जगस्त्रयगुरोः । ३. पितरो । ४. यस्मात् कारणात् । ५. युवाभ्याम् । ६. देवतागृहम् । ७. युवयोः । ८. जन्माधिषेकसंबन्धिनीम् । ९. सस्कथाम् अ०, म०, छ० । १०. इन्द्रात् । ११. कार्ष्णा-म०, छ० । १२. बाह्नयेन सहिता साह्नया साकेतेति साह्नया साकेतसाह्नया । १३. स्पदौ कर्तुम् । १४. सामित्राया । १५. तदावभृत-प० । तदा संभृत-अ० । १६. अलंकाराः । १७. पटवासपूर्णेः । १८. आक्कादितम् । १९. मृरज-स०, म०, छ० । २०. सम्पकाः ।

प्रनृत्यदिव साँमुख्येमिव तद्शैयत् पुरम् । 'सनेपश्यमिवानन्दात् प्रजलपदिव चामवत् ॥९१॥ ततां गीतिश्च नृत्येश्व वादिवेश्व समङ्गलेः । न्यप्रः पारजनः समें प्रवासीदानन्दिनिर्मरः ॥९२॥ न तदा कोऽप्यभूद् दीनो न तदा कोऽपि दुर्विधः । न तदा कोऽप्यप्णेष्ठो न तदा कोऽप्यकौतुकः ॥९३॥ सप्रमोदमयं विश्वमित्यातन्वन्महोश्सवः । यथा मरौ तथैवास्मिन् पुरे सान्तःपुरेऽष्टृतत् ॥९४॥ दृष्ट्वा प्रमुद्ति तेषां स्वं प्रमोदं प्रकाशयन् । संकन्दनो मनोष्ट्रिमानन्दानम्दनादके ॥९५॥ नृत्यारमे महेन्द्रस्य सज्जः संगीतविस्तरः । गानधर्वेस्तद्विधानज्ञे भाणकोषवद्दनादिमः ॥९६॥ कृतानुकरणे नाव्यं तत्प्रयोज्यं यथागमम् । स चागमा महेन्द्राध्येयधानाय मनुस्कृतः ॥९७॥ वक्तुणां तत्प्रयोज्यं तत्प्रयोज्यं यथागमम् । स चागमा महेन्द्राध्येयधानाय मनुस्कृतः ॥९०॥ वक्तुणां तत्प्रयोक्तृत्वे लाक्तिस्यं किम् वण्यते । पात्राम्तरेऽपि संकान्तं विष्त सतां विश्वरक्षनम् ॥९८॥ ततः अव्यं च दश्यं च वश्वरक्षेत्र महास्मनाम् । पात्राम्तरेऽपि संकान्तं विष्त सतां विश्वरक्षनम् ॥९८॥ ततः । कृत्यं च दश्यं च वश्वरक्षेत्र महास्मनाम् । पात्राम्तरेऽपि संकान्तं विश्वरक्षित्र स्वाभवयेरपि॥९०॥ विकृष्टः कृतपन्यासो महानदः । सहास्मनाम् । स्वक्षभ्वनामोगः सहस्रक्षो महानदः ॥१००॥

था जिससे ऐसा जान पड़ता था मानो वसाभूषण ही धारण किये हो और प्रारम्भ किये हुए संगीतके शब्दसे उस नगरकी समस्त दिशाएँ भेर रही थी जिससे ऐसा जान पहता था मानी वह आनन्दसे वातचीत ही कर रहा हो अथवा गा रहा हो ॥९०-९१॥ इस प्रकार आनन्दसे भरे हुए समस्त पुरवासी जन गीत, नृत्य, वादित्र तथा अन्य अनेक मङ्गल-कार्योंमें ज्यम हो रहे थे ।।९२।। उस समय उस नगरमें न तो कोई दीन रहा था, न निर्धन रहा था, न कोई ऐसा ही रहा था जिसकी इच्छाएँ पूर्ण नहीं हुई हों और न कोई ऐसा ही या जिसे आनस्य उत्पन्न नहीं हुआ हो ॥९३॥ इस तरह सारे संसारको आनन्दित करनेवाला वह महोत्सव जैसा मेर पर्वतपर हुआ या वैसा ही अन्तःपुरसहित इस अयोध्यानगरमें हुआ ॥ ९४ ॥ उन नगर-वासियोंका आनन्द देखकर अपने आनन्दको प्रकाशित करते हुए इन्द्रने आनन्द नामक नाटक करनेमें अपना मन लगाया ॥९५॥ ज्यों ही इन्द्रने नृत्य करना प्रारम्भ किया त्यों ही संगीत-विद्याके जाननेवाले गन्धवाने अपने बाजे वगैरह ठीक कर विस्तारके साथ संगीत करना प्रारम्भ कर दिया।।९६।। पहले किसीके द्वारा किये हुए कार्यका अनुकरण करना नाट्य कहलाता है, वह नाट्य, नाट्यशास्त्रके अनुसार हो करनेके योग्य है और उस नाट्यशास्त्रको इन्द्रादि देव ही अच्छी तरह जानते हैं ॥९७॥ जो नाट्य या नृत्य शिष्य-प्रतिशिष्यरूप अन्य पान्नोंमें संकान्त होकर भी सज्जनोंका मनोरंजन करता रहता है यदि उसे स्वयं उसका निरूपण करनेवाला ही करे तो फिर उसको मनोहरताका क्या वर्णन करना है ? ॥९८॥ तत्पश्चात् अनेक प्रकारके पाठों और चित्र-विचित्र शरीरकी चेष्टाओंसे इन्द्रके द्वारा किया हुआ वह नृत्य महात्मा पुरुषोंके देखने और सुनने योग्य था ॥९९॥ उस समय अनेक प्रकारके बाजे बज रहे थे, तीनों लोकोंमें फैली हुई कुलाचलोंसहित पृथिवी ही उसकी रंगभूमि थी, स्वयं इन्द्र प्रधान नृत्य करनेवाला था, नाभिराज आदि उत्तम-उत्तम पुरुष उस दृत्यके देशक ये, जगद्गुरु भगवान वृषभदेव उसके आराध्य (प्रसन करने योग्य) देव थे, और धर्म, अर्थ, काम इन तीन पुरुषार्थीकी सिद्धि तथा

१. सुमुखत्वम् । २. सालंकारम् । ३. वाद्यैः । ४. आसक्तः । ५. लुक्षः । ६. दिरदः । ७. असम्पूर्णवाञ्छः । ८. प्रमोदम् । ९. नाभिराजादीनाम् । १०. न्मबद्धानग्दनाटके प०, द०, म० । आनन्द बबन्ध ।
'अदु बन्वने' लिट् । ११. कृतप्रयत्नः । १२. गीतैः देवमेदैवी । १३. वाद्यभारणादिभिः । १४. पूर्वस्मिन् कृतस्यानृकरणमभिनयः । १५. नाटचशास्त्रानितक्षमेण । १६. सन्तितमनितक्रम्य । १७. आतः । १८. तन्नाटचप्रयोवतुत्वे । १९. ललितत्वम् । २०. पात्रभेदेऽपि । २१. यत् माटचशास्त्रललित्यं पात्रान्तरेऽपि संक्रान्तं चेत् ।
२२. ततः कारणात् । २३. नाटचम् । २४. महास्मना द०, ट० । महेन्द्रेण । २५. वद्यवद्यादिभिः । २६. अञ्चअनिताभिनयः । २७. विलिखितः, तादित इत्यर्थः । २८. बाखानां न्यासः । 'कृतपोऽकं गवि विभे बह्याविधी
च मागिनेये च । अस्त्रो दिनाष्ट्रमाशे कृशतिलयोः झागकम्बले वाद्ये ॥' इत्यभिधानात् । २९. त्रिलोकस्याभोगो
विस्तारो यस्य सः । ३०. महानर्तकः ।

त्रेक्षका नाभिराजायाः समाराध्यो जगद्गुहः । फलं त्रिवर्गसंमृतिः परमानन्द एव च ॥१०१॥ हरपेक्सोऽपि संग्रीत्ये वस्तुजातमिदं सताम् । किम् तत्सवंसंदोहः पुण्यैरेक्त्र संगतः ॥१०२॥ कृत्वा समवतारं तु त्रिवर्गफलसाधनम् । जन्माभिषेकसंबन्धं प्रा युक्तिनं तदा हरिः ॥१०६॥ तदा प्रयुक्तमन्यश्च रूपकं बहुरूपकम् । दशावतारसंदर्भमिषकृत्य जिनेशिनः ॥१०४॥ तत्प्रयोगिविधौ पूर्व पूर्वरङ्गे समङ्गलम् । प्रारेभे मधवावानां विवाताय समाहितः ॥१०५॥ पूर्वरङ्गमसंगेन पुष्पाक्षलिपुरस्सरम् । ताण्डवारममेवाग्ने तुरमामहरोऽप्रहीत् ॥१०६॥ पूर्वरङ्गमसंगेन पुष्पाक्षलिपुरस्सरम् । ताण्डवारममेवाग्ने तुरमामहरोऽप्रहीत् ॥१०६॥ प्रयोज्य निन्दीमन्त्रेऽस्या विवात् रङ्गं वसी हरिः । धतमङ्गलनेपथ्यो निन्दास्यविद्यावतारिवत् ॥१०७॥ स रङ्गमवतीर्णोऽभाद् वैसालस्थानमास्यितः । क्षोकस्कन्ध ह्वोङ्गतो निक्तिरिवतो छतः ॥१०८॥ विवात् प्रयोज्यस्य स्वयम् ॥१०९॥ क्षित्रद्वमसौ रेखे क्षिपन् पुष्पाक्षलि हरिः । विमज्ञवित्व पीताव्यश्च समूषणः ॥११०॥ क्षित्रवितन्ययो कस्वयनसन्तिः । स रेखे कश्यकात्वीय सप्रसूनः समूषणः ॥११०॥ विकात्वाक्षरः पतन् रेखे मत्राक्षित्रस्यः । विभिन्न विवात्वाक्षरः । स् रेखे कश्यकात्वीय सप्रसूनः समूषणः ॥११०॥ विकात्वाक्षरः पतन् रेखे मत्राक्षरः ।।१११॥

परमानन्दरूप मोक्षकी प्राप्ति होना ही उसका फल था। इन ऊपर कही हुई वस्तुओं में से एक-एक वस्तु भी सज्जन पुरुषोंको प्रीति उत्पन्न करनेवाछी है फिर पुण्योदयसे पूर्वोक्त सभी वस्तुओं-का समुदाय किसी एक जगह आ मिले तो कहना हो क्या है ? ॥१००-१०२॥ उस समय इन्द्रने पहले त्रिवर्ग (धर्म, अर्थ, काम) रूप फलको सिद्ध करनेवाला गर्भावतारसम्बन्धी नाटक किया और फिर जन्माभिषेकसम्बन्धी नाटक करना प्रारम्भ किया॥ १०३॥ तदनन्तर इन्द्रने भगवान्के महाबल आदि दशादतार सम्बन्धी वृत्तान्तको छेकर अनेक रूप दिखलाने-वाले अन्य अनेक नाटक करना प्रारम्भ किये ॥ १०४ ॥ उन नाटकोंका प्रयोग करते समय इन्द्रने सबसे पहले, पापोंका नाश करनेके लिए मंगलाचरण किया और फिर सावधान होकर पूर्वरंगका प्रारम्भ किया ॥१०५॥ पूर्वरंग प्रारम्भ करते समय इन्द्रने पुष्पाञ्जलि श्लेपण करते हुए सबसे पहले ताण्डव नृत्य प्रारम्भ किया ॥१०६॥ ताण्डव नृत्यके प्रारम्भमें उसने नान्दी मक्कल किया और फिर नान्दी मंगल कर चुकनेके बाद रंग-भूमिमें प्रवेश किया। उस समय नाट्यशासके अवतारको जाननेवाला और मंगलमय बसाभूषण धारण करनेवाला वह इन्द्र बहुत ही शोभायमान हो रहा था ॥१०७॥ जिस समय वह रेंग-भूमिमें अवतीर्ण हुआ था उस समय यह वैशाख-आसनसे खड़ा हुआ था अर्थात् पैर फैलाकर अपने दोनों हाय कमरपर रखे हुए या और चारों ओरसे महत् अर्थात् देवोंसे घिरा हुआ था इसलिए ऐसा जान पहता था मानो मरुत् अर्थात् वातवल्योंसे घिरा हुआ लोकस्कन्ध हो हो ॥१०८॥ रंग-भूमिके मध्यमें पुष्पाञ्जलि बिखेरता हुआ वह इन्द्र ऐसा भला मालूम होता था मानी अपने पान करनेसे बचे हुए नाट्यरसको दूसरोंके लिए बाँट ही रहा हो।।१०६॥ वह इन्द्र अच्छे-अच्छे वसाभूषणोंसे शोभाय-मान था और उत्तम नेत्रोंका समृह धारण कर रहा था इसिंखए पुष्पों और आभूषणोंसे सहित किसी कल्पवृक्षके समान सुशोभित हो रहा था ॥११०॥ जिसके पीछे अनेक मदोन्मत्त भौरे दौड़ रहे हैं ऐसी वह पड़ती हुई पुष्पाञ्जलि ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो आकाशको चित्र-विचित्र

१. सभापतिः । २. उत्पत्तिः । ३. गर्भावतारम् । ४. प्रयुक्तवान् । ५. भूमिकाम् । ६. महाबलादि । ७. पूर्वशुद्धचित्रमिति । 'यन्नाटपवस्तुनः पूर्व रङ्कविष्टानेपकान्तये । कुशीलवाः प्रकुर्वन्ति पूर्वरङ्कः स उष्यते ॥' ८. अवधानपरः । ९. पूर्वरङ्कविष्ठानेन । १०. लिलतभाषणगर्भलास्य ताण्डवं तस्यारम्भम् । ११. सुरक्षेत्रः । १२. जर्ज्वरपूर्वामङ्कल-पटहोच्चारणपुष्पाञ्जलिक्षेपणादिनान्दीविष्ठम् । १३. नान्द्याः । १४. मङ्गलालंकारः । १५. नाट्यशास्त्रम् । १६.-वित् वत् म० पुस्तके द्वौ पाठौ । १७. देवैः । १८. रङ्कस्य मध्ये । १९. दिशि दिशि विभागीकुर्वन् । २०. पीतावशिष्टं नाट्य-प०, स०, ल०। २१. मनोज्ञोल्वणालङ्कारः । २२. अयं दलोकः पुरुदेवचम्पूर्कारेण स्वकीये पुरुदेवचम्पूर्यक्षे पञ्चमस्तवकस्य चतुर्विश्वतितमध्लोकतां प्रापितः । २३ अनुगतः । २४. वार्त्रचनः अ०, प०, म०, द०, स०, ल० । २५. कर्बुरित ।

परितः परितस्तारं तारास्यं तयनावकी । रक्षमारमध्रमोस्तर्पः श्रितेषंविकाश्चियम् ॥११२॥ सल्यः पदिवन्यासः परितो रक्षमण्डलम् । परिकामन्त्रसाँ रेजे विमानं इव काश्यपीम् ॥११३॥ कृतपुष्पाञ्चलेरस्य ताण्डवारम्भसंभ्रमे । पुष्पवर्षं दिवोऽमुख्यत् सुरास्त्रज्ञकितोषिताः ॥११४॥ तदा पुष्करवाद्यानि मन्द्रं दृष्वपुरक्षमात् । दिक्तदेषु प्रतिश्वानानातन्वानि कोदिष्ठाः ॥११५॥ वीणा मधुरमारेणुः वर्ल वंशां विसस्वनुः । रेगेयान्यनुगतान्येषां समं तालराण्डः ॥११६॥ वीणा मधुरमारेणुः वर्ल वंशां विसस्वनुः । रेगेयान्यनुगतान्येषां समं तालराण्डः ॥११६॥ विसस्वनुः । रेगेयान्यनुगतान्येषां समं तालराण्डः ॥११६॥ विसस्वनुः ॥११६॥ विसस्वन्यान्येषां सांगार्यं हि सयोनिषु ॥११७॥ विसस्वन्यान्येषां सांगर्यं हि सयोनिषु ॥११७॥ विश्वक्रलोकलमामन्द्रतारमुर्व्हनमुज्ञते । तदोपवीणयन्तिभिः विद्यानिसनुस्वयम् ॥११८॥ प्रयुप्य मधवा द्युद्यं संवन्धं प्राप्य शिष्यवत् । कृतं वंशीचितं वेदेः प्रयोगेष्विवविवादिभिः ॥११९॥ प्रयुप्य मधवा द्युद्यं सुर्वेदक्षमनुक्रमात् । वर्षे वर्णरेक्षद्यारेश्वं चित्रं प्रायुक्क तं पुनः ॥१२०॥ प्रयुप्य मधवा द्युद्यं प्रवेदक्षमनुक्रमात् । वर्षे वर्षेक्षस्थाने वर्षेक्षस्थाने स्वर्थस्य । १२०॥ वर्षेत्रभ्रत्येष्ठः प्रयुप्य स्वर्थस्य । वर्षेदक्षप्रस्थान्यः । वर्षेपव्यक्षस्य प्रयुप्य स्वर्थस्य । १००॥ वर्षेष्ठः । वनाद त्राप्य वर्षेष्ठः प्रयुप्य स्वर्थस्य । १००॥ वर्षेष्ठः । वनाद त्राप्य वर्षेष्ठः । वर्षेष्ठः । वनाद त्राप्य वर्षेष्ठः । वनाद त्राप्य वर्षेष्ठः । वनाद त्राप्य वर्षेष्ठः । वर्षेष्ठः । वनाद त्राप्य वर्षेष्यः । वर्षेष्ठः । वर्षेष्यः । वर्षेष्ठः । वर्षेष्ठः । वर्षेष्ठः । वर्षेष्ठः । वर्षेष्ठः । वर्षेष्ठः । वर्षेष्यः । वर्षेष्ठः । वर्षेष्य

करनेवाला इन्द्रके नेत्रोंका समूह ही हो ॥१११॥ इन्द्रके बड़े-बड़े नेत्रोंकी पङ्क्ति जवनिका (परदा) की शोभा धारण करनेवाली अपनी फैलती हुई प्रभासे रंगभूमिको चारों ओरसे आच्छादित कर रही थी।।११२।। वह इन्द्र तालके साथ-साथ पैर रखकर रंगभूमिके चारों ओर घूमता हुआ ऐसा शोभायमान हो रहा था मानो प्रथिबीको नाप ही रहा हो ।।११३॥ जब इन्द्रने पुष्पाञ्जलि क्षेपण कर ताण्डव नृत्य करना प्रारम्भ किया तब उसकी भक्तिसे प्रसम्न हुए देवोंने स्वर्ग अथवा आकाशसे पुष्पवर्षा की थी ॥११४॥ उस समय दिशाओंके अन्तभाग तक प्रतिध्वनिको विस्तृत करते हुए पुष्कर आदि करोडों बाजे एक साथ गम्भीर शब्दोंसे बज रहे थे ।। ११५।। वीणा भी मनोहर ज़ब्द कर रही थी, मनोहर मुरली भी मधुर ज़ब्दोंसे बज रही थो और उन बाजोंके साथ-हो-साथ तालसे सहित संगीतके शब्द हो रहे थे ।।११६॥ बीणा बजानेवाले मनुष्य जिस स्वर वा शैलीसे वीणा बजा रहे थे, साथके अन्य बाजोंके बजानेवाले मनुष्य भी अपने-अपने बाजोंको उसी स्वर वा शैंछोसे मिलाकर बजा रहे थे सो ठीक ही है एक-सी वस्तुओं में मिलाप होना ही चाहिए।।११७। उस समय बीणा बजाती हुई किन्नरदेवियाँ कोमल, मनोहर, कुछ-कुछ गम्भीर, उच और सूक्ष्मरूपसे गा रही थीं ।।११८।। जिस प्रकार उत्तम शिष्य गुरुका उपदेश पाकर मधुर शब्द करता है और अनुमानादिके प्रयोगमें किसी प्रकारका बाद-विवाद नहीं करता हुआ अपने उत्तम वंश (कुल) के योग्य कार्य करता है उसी प्रकार वंशी आदि बाँसोंके बाजे भी मुखका सम्बन्ध पाकर मनोहर शब्द कर रहे थे और नृत्य-संगीत आदिके प्रयोगमें किसी प्रकारका विवाद (विरोध) नहीं करते हुए अपने वंश (बाँस) के योग्य कार्य कर रहे थे ॥११९॥ इस प्रकार इन्द्रने पहले तो झुद्ध (कार्यान्तरसे रहित) पूर्वरंग का प्रयोग किया और फिर करण (हाथोंका हिलाना तथा अक्कहार (शरीरका मटकाना) के द्वारा विविधरूपमें उसका प्रयोग किया ॥१२०॥ वह इन्द्र पाँव, कमर, कण्ठ और हाथोंको अनेक प्रकारसे घुमाकर उत्तम रस दिखलाता हुआ ताण्डब नृत्य कर रहा था ॥१२१॥ जिस

१. 'स्तूज् आच्छादने' । २. स्फुरती । ३. तालमानयुर्तेः । ४. परिश्रमन् । ५. प्रमाणं कुर्वन् ! ६. पृथ्वोम् । ७. इन्द्रभिवत । ८. चर्मसंबद्धमुखतूर्याण । 'पृष्करं करिहस्ताग्रे वाद्यभाण्डमुखे लले' इत्यभिधानात् । ९. युगपत् । १०. कलवंशाः म०, ल० । ११. वांशाः । १२. प्रबन्धाः । १३. गानं चक्रुरित्यर्थः । १४. उप समीपे वदन्तीति उपवादकानि तानि च तानि वाद्यानि च उपवादकवाद्यानि । १५. वीणशब्दैः । १६. संयुक्तानि । हृदयञ्जमानि वा । 'संगतं हृदयंगमम्' इत्यभिधानात् । १७. समानधमंवस्तु । १८. 'काक्ली तु कले सूक्ष्मे' इत्यमरः । १९. वीणया उपगायन्तीभिः । २०. अनुत्कटं यथा भवति तथा । २१. मुखाज्यात्मम् । २२. वेणोरन्वयस्य वोचितम् । २३. विवादमकुर्वद्धिः । २४. करन्यासैः । २५. अञ्चविक्षेपैः । २६. भ्रमणैः ।

तिसम्बाहुसहस्नाणि विकृत्यं प्रणिनुत्वति । भरा चरणिवन्यासैः स्पुटन्तीव तदाचलम् ॥१२२॥
कुलाचलाश्रलन्ति सम नृणानामित्र राज्ञयः । अभूजलभिरुद्वेलः प्रमदादिव निव्वंनन् ॥१२३॥
लस्य्वाद्वुमेहोदप्रविग्रहः सुरनायकः । कस्यांत्रिप इवानसींबलदंशुकभूषणः ॥१२४॥
चलसन्मोलिरबांशुपरिवेषैनंभःस्थलम् । तदा विदिशुते विशुरसहस्तित्व सन्ततम् ॥१२५॥
विक्षिता वाहुविक्षेपैस्तारकाः परितोऽस्मन् । अभणाविद्वविच्छिकहारसुक्ताफलिश्रयः ॥१२६॥
नृत्यतोऽस्य भुजोक्षासैः पयोदाः परिविद्वितः । पयोखवस्युतो रेजः शुक्तेव क्षरदृश्चनः ॥१२६॥
नृत्यतोऽस्य भुजोक्षासैः पयोदाः परिविद्वितः । पयोखवस्युतो रेजः शुक्तेव क्षरदृश्चनः ॥१२६॥
नृत्यतोऽस्य भुजोक्षासैः प्रयोदाः परिविद्वतः । पयोखवस्युतो रेजः शुक्तेव क्षरदृश्चनः ॥१२८॥
नृत्यकोम्मन्महीक्षोभं श्रुमिता जलराज्ञयः । श्राखयन्ति स्म दिग्भिसीः प्रोध्यलजलक्षीकरैः ॥१२९॥
क्षणादेकः क्षणान्नैकः क्षणाद् स्थापी क्षयाद्शुः । अखादारात् क्षणाद् दृरे क्षणाद् न्योग्नि क्षयाद् सुवि ।१३०।
इति प्रतन्यतास्मीयं सामध्यं विकियोश्यितम् । इन्यजालमिनेन्द्रेण प्रयुक्तमभवत् तदा ॥१३१
नेदुरप्तरसः शक्रभुजक्षाखासु सस्मिताः । सलीलभूलतोत्क्षेपमञ्जहारः । सचारिकः ।

समय वह इन्द्र विकियासे हजार भुजाएँ बनाकर नृत्य कर रहा था, उस समय पृथिवी उसके पैरोंके रखनेसे हिलने लगी थी मानो फट रही हो, कुलपर्वत तृणोंकी राशिके समान चक्कल हो उठे थे और समुद्र भी मानो आनन्द्रसे शब्द करता हुआ लहराने लगा था ॥१२२-१२३॥ उस समय इन्द्रकी चक्कछ भुजाएँ बड़ी ही मनोहर थी, वह शरीरसे स्वयं ऊँचा था और चक्कल वस्र तथा आभूषणोंसे सहित था इसलिए ऐसा जान पड़ता था मानो जिसकी शास्ताएँ हिल रही हैं, जो बहुत ऊँचा है और जो हिलते हुए बस्न तथा आभूपणोंसे सुशोभित है ऐसा कल्पवृक्ष ही मृत्य कर रहा हो ॥१२४॥ उस समय इन्द्रके हिलते हुए मुकुटमें छगे हुए रत्नोंकी किरणोंके मण्डलसे ज्याप्रहुआ आकाश ऐसा जान पड़ता था मानी हुजारों बिजलियों-से ही ब्याप्त हो रहा हो ॥१२५॥ नृत्य करते समय इन्द्रकी भुजाओं के विश्लेपसे विस्तरे हुए तारे चारों ओर फिर रहे थे और ऐसे मालूम होते थे मानो फिरकी लगानेसे टूटे हुए हारके मोती ही हों ।।१२६।। नृत्य करते समय इन्द्रकी भुजाओंके उल्लाससे टकराये हुए तथा पानीकी छोटी छोटी बूँदोंको छोड्ते हुए मैघ ऐसे मालूम होते थे मानो शोकसे आँसू ही छोड़ रहे हों ॥१२७॥ नृत्य करते-करते जब कभी इन्द्र फिरकी छेता था तब उसके वेगके आवेशसे फिरती हुई उसके मुकुटके मणियोंकी पक्कियाँ अलातचक्रकी नाई अमण करने लगती थीं ॥१२८॥ इन्द्रके उस नृत्यके शोमसे पृथिकी श्रुमित हो उठी था, पृथिकी के श्रुमित होनेसे समुद्र भी अभित हो उठे थे और उछलते हुए जलके कर्णोंसे दिशाओंकी भित्तियोंका प्रक्षालन करने छरो थे ॥१२९॥ नृत्य करते समय वह इन्द्र क्षण-भरमें एक रह जाता था, क्षण-भरमें अनेक हो जाता था, क्षण-भरमें सब जगह ज्याप्त हो जाता था, क्षण-भरमें छे:टा-सा रह जाता था, क्षण-भरमें पास ही दिखाई देता था, अण-भरमें दूर पहुँच जाता था, अण-भरमें आकारामें दिखाई देता था, और क्षण-भरमें फिर जमीनपर आ जाता था, इस प्रकार विक्रियासे उत्पन्न हुई अपनी सामर्थ्यको प्रकट करते हुए उस इन्द्रने उस समय ऐसा नृत्य किया था मानो इन्द्रजालका खेल ही किया हो ॥१३०-१३१॥ इन्द्रकी भुजारूपी शाखाओंपर मन्द-मन्द हँसती हुई अप्सराएँ छीछापूर्वक भौहरूपी स्ताओंको चलाती हुई, रागीर हिलाती हुई और

१. विकुर्वणां कृत्वा त २. चलति सम । ३. नितरां घ्वनन् । ४.-नमस्तलम् ४०, प०, द०, स०, म०, छ० । ५. विस्तृतम् । ६. विप्रकोणाः । ७. प्रेरित । ८. गलदश्रुविन्दवः । ९. भ्रमणे । रेचकस्य ल० । १०, पङ्कतयः । प्रवाहाः । ११. वेगेनाताडिताः । १२. प्रोच्छलज्ञल-अ०, प०, द०, स०, छ० । १३. अङ्ग-विसेपः । १४. पादन्यासभेदसहितैः ।

वर्षमानक्षैः काश्चित् काश्चित् ताण्डवलास्यकैः । नतृतुः सुरन्तंक्यः चित्रैरमिनयैस्तदा ॥१३३॥ काश्चिद्रैरावतीः पिण्डीमेन्द्रीं वद्ध्वामराङ्गनाः । प्रानितिषुः प्रवेशेश्च निष्कमेश्च नियन्त्रितेः ॥१३४॥ कर्षाद्वमस्य शालासु कल्पवस्त्य इवोद्वताः । रेजिरे सुरराजस्य बाहुशालासु तास्तदा ॥१३४॥ स ताभिः सममारव्धरेषको व्यस्त्वत्ताम् । चक्रान्दोक इव श्रीमान् चल्यमुक्टशेसरः ॥१३६॥ सहस्राक्षसमुत्कुल्लविकसत्पङ्काकरे । ताः पश्चिन्य इवाभूवन् स्मरचक्ष्याम्भुजश्चियः ॥१३७॥ सम्मतिश्विद्यानि तद्वक्ष्याणि चक्रासिरे । विकस्वराणि पद्यानि पश्चतानीयामृतप्लवैः ॥१३८॥ कृष्ठशैलावितानस्य भुजानध्यास्य काश्चन । रेजिरे परिनृत्यन्त्यां मृतिमस्य इव श्चियः ॥१३९॥ वेद्वरेरावतालानं स्तरमयष्टिसमावतान् । अध्यासीना भुजानस्य वीरलक्ष्य इवापराः ॥१४०॥ हारमुक्ताकलेष्वन्याः संक्राम्यप्रतियातनाः । नतृतुर्वहुक्षण्यो विद्या इव विद्योजसः ॥१४९॥ कराङ्गलोषु वाकस्य न्यस्यस्यः क्रमपल्लवान् । सर्कालमन्यस्य कृष्टिवास्यः सूर्वीनाव्यमिवास्थिताः । विश्वराक्षस्य कृष्टिवास्यः सूर्वीनाव्यमिवास्थिताः । विश्वराक्षस्य कृष्टिवास्यः । १४९॥ श्रेष्टाः कराङ्गलीरन्यः । विद्यस्यस्यः क्रमपल्लवान् । सर्कालमन्यन्य कृष्टिवास्यः तद्मापितनामयः ॥१४३॥ श्रेष्टाः कराङ्गलीरन्यः । विद्यस्य कृष्टिवास्यः । विद्यस्यस्यः क्रमपल्लवान् । सर्वावस्थिति। विद्यस्य स्वावस्थितः । विद्यस्यस्य कृष्टिवास्यः । १४२॥ श्रेष्टाः कराङ्गलीरन्यः । विद्यस्य स्वावस्थितः । विद्यस्थिति। सर्वावस्थितः । विद्यस्यस्थिति। सर्वावस्थिति। सर्वावस्थितः । विद्यस्थिति। सर्वस्थिति। सर्वस

सुन्दरतापूर्वक पैर उठाती रखती हुई (थिरक-थिरककर) नृत्य कर रही थीं ॥१३२॥ उस समय कितनी ही देवनर्तकियाँ वर्द्धमान लयके साथ, कितनी ही ताण्डव नृत्यके साथ और कितनी ही अनेक प्रकारके अभिनय दिखलाती हुई नृत्य कर रही थी ॥१३३॥ कितनी देवियाँ बिजली-का और कितनी ही इन्द्रका शरीर धारण कर नाट्यशासके अनुसार प्रवेश तथा निष्क्रमण दिखलाती हुई नृत्य कर रही थीं ॥१३४॥ उस समय इन्द्रकी भुजारूपी शासाओंपर नृत्य करती हुई वे देवियाँ ऐसी शोभायमान हो रही थीं मानो करपष्टक्षकी शास्त्राओंपर फैली हुई कल्पलताएँ ही हों ॥१३५॥ वह श्रीमान् इन्द्र नृत्व करते समय उन देवियोंके साथ जब फिरकी लगाता था तब उसके मुकुटका सेहरा भी हिन्छ जाता था और वह ऐसा शोभायमान होता था मानो कोई चक ही घूम रहा हो ॥१३६॥ हजार आँखोंको धारण करनेवाला यह इन्द्र फूछे हुए विकसित कमलोंसे सुशोभित तालाबके समान जान पढ़ता था और मन्द-मन्द हँसते हुए मुस्कर्पी कमलोंसे शोभायमान, भुजाओंपर नृत्य करनेवाली वे देवियाँ कमलिनियों-के समान जान पड़ती थीं ॥१३७॥ मन्द हास्यकी किरणोंसे मिले हुए उन देवियोंके मुख ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो अमृतके प्रवाहमें दूबे हुए विकसित कमेल ही हों ॥१३८॥ कितनी ही देवियाँ कुलाचलोंके समान शोभायमान उस इन्द्रकी भुजाओंपर आरूद होकर नृत्य कर रही थीं और ऐसी सुझीभित हो रही थीं मानो झरीरधारिणी लक्ष्मी ही हों ॥१३९॥ ऐरावत हाथींके बाँधनेके खर्मोके समान लम्बी इन्द्रकी भुजाओंपर आरूद होकर कितनी हो देखियाँ नृत्य कर रही थीं और ऐसी मालम थीं मानो कोई अन्य बीर-उद्दमी ही हों ॥१४०॥ नृत्य करते समय कितनी ही देशियोंका प्रतिविम्य उन्हींके हारके मोतियोंपर पहता था जिससे वे ऐसी मालूम होती थीं मानो इन्द्रकी बहुरूपिणी विद्या ही नृत्य कर रही हो ॥१४१॥ कितनी ही देषियाँ इन्द्रके हाथोंकी अँगुलियोंपर अपने चरण-पल्लब रखती हुई लीलापूर्वक नृत्य कर रही थीं और ऐसी मालूम होती थी मानो सूचीनाट्य (सूईकी नोकपर किया जानेवाला मृत्य) हो कर रही हो ॥१४२॥ कितनी ही देवियाँ सुन्दर पर्वेसिहित इन्द्रकी अँगुलियों के अप्रभाग-पर अपनी नाभि रखकर इस प्रकार फिरकी छगा रही थीं मानो किसी बाँसकी छकड़ोपर चढकर उसके अग्रभागपर नाभि रखकर मनोहर फिरकी लगा रही हो ॥१४३॥ देवियाँ इन्द्रकी

१. ताण्डवरूपनर्तनैः । २. शरीरम् । 'संधातप्रासयोः पिण्डीईयोः पुंसि कलेवरे ।' इत्यभिषानात् । ३. निर्गमनैश्च । ४. भ्रमणः । ५. युक्तानि । ६. विकसनशीलानि । ७. घौतानि । ८. प्रवाहैः । ९ परिनृत्यन्तो प०, म०, ल० । १०. बन्धनस्तम्भः । ११. प्रतिविम्बाः । १२. बाश्चिताः । १३. सुमन्दीः ।

प्रतिवाह्मसेन्त्रस्य सम्रटन्योऽमराङ्गनाः । सयतं संचरित सम पद्मयन्योऽक्षिसंकुलम् ॥१४४॥
स्फुटश्चित कटाक्षेषु क्षेथिषु स्फुरश्चित । प्रसरश्चित पादेषु करेषु विलसश्चित ॥१४५॥
विहसश्चित वनत्रेषु नेत्रेषु विकसश्चित । रज्यश्चित्रङ्गरागेषु निमजश्चित नामिषु ॥१४६॥
चलश्चित कटोष्वासां मेखलासु स्सलश्चित । सदा नाक्यरसोऽङ्गेषु ववृधे विश्वसाः ॥१४०॥
प्रत्यद्भममरेन्द्रस्य याश्चेष्टा नृत्यतोऽमवन् । सा एव तेषु पात्रेषु संविभक्ता ह्वारुचन् ॥१४८॥
प्रत्यद्भममरेन्द्रस्य याश्चेष्टा नृत्यतोऽमवन् । सा एव तेषु पात्रेषु संविभक्ता ह्वारुचन् ॥१४८॥
पास्त एव ते मावास्तेऽनुमावास्तदिङ्गितम् । अनुप्रवेशितो नृत्मारमा तेष्ट्यमरेशिना ॥१४९॥
सोऽमात्स्वभुजदण्डेषु नर्चयन् सुर्वार्त्वश्चे । तारवीः पुत्रिका यन्त्रफलकेष्वित् यान्त्रिकः ॥१५०॥
सोऽमात्स्वभुजदण्डेषु नर्चयन् सुर्वार्त्वभू पुतः । श्लात्रकुर्वश्वदश्यास्ताः सोऽभून्माहेन्द्रजालकः ॥१५२॥
दतश्चेतः स्वदोर्जाले गृतं संचारयन् नटीः । समवान् हस्तसंचारिमवासीद्वात्यस्य हरिः ॥१५२॥
नत्यनेकतो यूनो युवतीरन्यतो हरिः । भुजशालासु सोऽनतीद् दर्शिताञ्चतविक्तयः ॥१५२॥
नेतुस्तसुजरङ्गेषु ते च ताश्च परिकसैः । सुत्रामा सूत्रधारोऽभूजाक्यवेदविदावरः ॥१५४॥
विदस्तसुजरङ्गेषु ते च ताश्च परिकसैः । सुत्रामा सूत्रधारोऽभूजाक्यवेदविदावरः ॥१५४॥

प्रत्येक भुजापर मृत्य करती हुई और अपने नेत्रोंके कटाक्षोंको फैलाती हुई बढ़े यत्नसे संचार कर रही थीं ॥१४४॥ उस समय उत्सवको बढ़ाता हुआ वह नाट्यरस उन देवियोंके शरीरमें खूब ही बढ़ रहा था और ऐसा मालूम होता था मानो उनके कटाक्षों में प्रकट हो रहा हो. कपोर्लोमें स्फ़रायमान हो रहा हो. पाँचोंमें फैळ रहा हो. हाथोंमें विलसित हो रहा हो, मुखोंपर हँस रहा हो, नेत्रोंमें विकसित हो रहा हो, अंगरागमें छाछ वर्ण हो रहा हो, नाभिमें निमग्नहो रहा हो, कटिप्रदेशोंपर चल रहा हो और मेखलाओंपर स्वलित हो रहा हो।।१४५-१४०।। नृत्य करते हुए इन्द्रके प्रत्येक अंगमें जो चेष्टाएँ होती थीं वही चेष्टाएँ अन्य सभी पात्रोंमें हो रही थीं जिससे ऐसा जान पड़ता था मानो इन्द्रने अपनी चेष्टाएँ उन सबके लिए बाँट हो दी हों ॥१४८॥ उस समय इन्द्रके नृत्यमें जो रस, भाव, अनुभाव और चेष्टाएँ थीं वे ही रस, भाव, अनुभाव और चेष्टाएँ अन्य सभी पात्रोंमें थीं जिससे ऐसा जान पड़ता था मानी इन्द्रने अपनी आत्मा-को ही उनमें प्रविष्ट करा दिया हो ॥१४९॥ अपने भुजदण्डोंपर देवनर्तिकयोंको नृत्य कराता हुआ वह इन्द्र ऐसा शोभायमान हो रहा थां मानो किसी यन्त्रकी पटियोंपर लकड़ीकी पुत-लियोंको नचाता हुआ कोई यान्त्रिक अर्थात् यन्त्र चलानेवाला ही हो ॥१५०॥ वह इन्द्र नृत्य करती हुई उन देवियोंको कभी उत्पर आकाशमें चछाता था, कभी सामने नृत्य करती हुई दिखला देता था और कभी क्षण-भरमें उन्हें अदृश्य कर देता था, इन सब बातोंसे वह किसी इन्द्रजालका खेल...करनेवालेके समान जान पड़ता था ॥१५१॥ नृत्य करनेवाली देवियोंको अपनी मुजाओं के समृहपर गुप्तरूपसे जहाँ-तहाँ घुमाता हुआ वह इन्द्र हाथकी सफाई दिखलानेवाले किसी बाजीगरके समान जान पड़ता था ॥१५२॥ वह इन्द्र अपनी एक ओरकी भुजाओंपर तरुण देवोंको मृत्य करा रहा था और दूसरी ओरकी भुजाओंपर तरुण देवियोंको मृत्य करा रहा था तथा अद्भुत विकिया शक्ति ब्रिसलाता हुआ अपनी भुजारूपी शास्त्राओंपर स्वयं भी नृत्य कर रहा था।। १५३॥ इन्द्रकी भुजारूपी रंगभूमिमें वे देव और देवांगनाएँ प्रदक्षिणा देती हुई नृत्य कर रही थीं इसलिए वह इन्द्र नाट्यशास्त्रके जाननेवाले सूत्रधारके समान मालूम होता था ॥ १५४ ॥ उस समय एक ओर तो दीप्त और उद्धत रससे भरा हुआ

१. विस्तारयन्त्यः । 'पिष विस्तारमन्त्रे' । वञ्चयन्त्यो-ब०, अ०, प०, स० । २ श्रृङ्गारादयः । ३. ते एव भावाः चित्तसमुन्नतयः । ४. भावबोधकाः । ५. विस्विकृति । ६. तरुसंबन्धिपाञ्चालिका । 'पाञ्चालिका पुत्रिका स्याद् वस्त्रदन्तादिभिः कृता' । ७ सूत्रधारः । ८. पुरः म०, ल० । ९. पूज्यः । १०. हस्तसंचालनम् । ११. पदसंचारैः । १२. दारुण ।

विभिन्नरसिम्द्युच्चैर्द्शंयन् नाट्यमद्भुतम् । सामाजिकजने शकः परां प्रीतिमजीजनत् ॥१५६॥ गन्धवंनायकारक्षविविधातोग्रसंविधः । भानन्दनृत्यमित्युच्चैमंत्रवा निरवसंयत् ॥१५७॥ असम्सतालसुद्देणु विततध्वनिसंकुलम् । साप्तरः सरसं नृषं तदुर्यानमिवासुतत् ॥१५८॥ नामिराजः समं देव्या दृष्ट्वा तक्षाट्यमद्भुतम् । विसिस्मिये परां श्लाधां प्रापच्च सुरसत्तमः ॥१५९॥ नृषमोऽयं जगज्येष्टो विधिव्यति जगद्धितम् । धर्मासृतमितीनद्रास्तमकार्धुर्वृषमाद्ध्यम् ॥१६०॥ वृषमोऽयं जगज्ययेष्टो वर्षस्तेन यद्गाति तीर्थकृत् । तत्रोऽयं वृषमस्वामीत्याद्धा स्तैनं पुरन्दरः ॥१६१॥ स्वर्गावतरणे दृष्टः स्वप्नेऽस्य वृषमो यतः । जनम्या तद्यं देवैराद्वतो वृषमास्यया ॥१६२॥ पुरुद्दः पुरुदं देवमाद्ध्यन्तास्ययानया । पुरुद्द्वः इति क्याति वभारान्वर्थतां गताम् ॥१६२॥ विद्यान्यस्य सवयोक्ष्यं वेषान्धुरकृमारकान् । निरूप्य परिचर्याये देवे जग्मुर्युनायकाः ॥१६२॥ धाश्यो नियोजितास्थास्य देव्यः शक्रेण सादरम् । मञ्जने मण्डने स्तन्ये संस्कारे कीदनेऽपि च ॥१६५॥

ताण्डव नृत्य हो रहा था और दूसरी ओर सुकुमार प्रयोगोंसे भरा हुआ लास्य नृत्य हो रहा था।।१५५॥ इस प्रकार भिन्न-भिन्न रसवाले, उत्कृष्ट और आश्चर्यकारक नृत्य दिखलाते हुए इन्द्रने सभाके लोगोंमें अतिशय प्रेम उत्पन्न किया था।।१५६।। इस प्रकार जिसमें श्रेष्ट गन्धवंकि द्वारा अनेक प्रकारके बाजोंका बजाना प्रारम्भ किया गया था ऐसे आनन्द नामक नृत्यको इन्द्रने बही सजधजके साथ समाप्त किया ॥१५७॥ उस समय वह नृत्य किसी उद्यानके समान जान पहता था क्योंकि जिस प्रकार उद्यान काँस और ताल (ताह) व्यासि सहित होता है उसी प्रकार वह नृत्य भी काँसेकी बनी हुई झाँझोंके ताळसे सहित था, उद्यान जिस प्रकार ऊँचे-ऊँचे वाँसोंके फैछते हुए झन्दोंसे ज्याप्त रहता है उसी प्रकार वह जूत्य भी उत्कृष्ट बाँसुरियोंके दूर तक फैलनेबाले अन्दोंसे ज्याप्त था, उचान जिस प्रकार अप्सर अर्थात जलके सरोवरोंसे सहित होता है उसी प्रकार यह नृत्य भी अप्सर अर्थात् देवनर्तिकयोंसे सहित था और उद्यान जिस प्रकार सरस अर्थान् जलसे सहित होता है उसी प्रकार वह नृत्य भी सरस अर्थात् शृङ्कार आदि रसोंसे सहित था। १९५८।। महाराज नाभिराज महदेवीके साथ-साथ वह आश्चर्यकारी नृत्य देखकर बहुत ही चिकत हुए और इन्द्रोंके द्वारा की हुई प्रशंसाको प्राप्त हुए ॥१५९॥ ये भगवान् वृषभदेव जगत्-भरमें ज्येष्ठ हैं और जगत्का हित करनेवाले धर्मरूपी अमृतकी वर्षा करेंगे इसलिए ही इन्द्रोंने उनका वृषभदेव नाम रखा था ॥१६०॥ अथवा वृष श्रेष्ठ धर्मको कहते हैं और तीर्थंकर भगवान् उस वृष अर्थात् श्रेष्ठ धर्मसे शोभायमान हो रहे हैं इसलिए ही इन्द्रने उन्हें 'वृषभ-स्वामी' इस नामसे पुकारा था ॥१६१॥ अथवा उनके गर्भावतरणके समय माता मरुदेशीने एक वृषभ देखा था इसलिए ही देवोंने उनका 'वृषभ' नामसे आह्वान किया था ॥१६२॥ इन्द्रने सबसे पहले भगवान वृषभनाथको 'पुरुदेव' इस नामसे पुकारा था इसछिए इन्द्र अपने पुरुदूत (पुरु अर्थात् भगवान् वृषभदेवको आह्वान करनेवाला) नामको सार्थक ही धारण करता था ॥१६३॥ तदनन्तर वे इन्द्र भगवानकी सेवाके लिए समान अवस्था, समान रूप और समान वेषवाले देवकुमारोंको निश्चित कर अपनै-अपने स्वर्गको चले गये ॥१६४॥ इन्द्रने आदरसहित भगवान्को स्तान कराने, बस्ना-भूषण पहनाने, दूध पिळाने, शरीरके संस्कार (तेळ, फज्जळ आदि लगाना) करने और क्रीडा करानेके कार्यमें अनेक देवियोंको धाय बनाकर नियुक्त किया था ॥१६५॥

१. समाजने । २. सामग्री । ३. कंसतालसहितम् । ४. उद्गतवासादि उन्नतवंशं च । ५. ततिवततषनशुषिरभेदेन चतुर्विधवाद्येषु वितृतशब्देन पटहादिकमुख्यते समरसिहे—ततमानद्धशब्देनोक्तम्—'भानद्धं मुरजादिकम्'
इति । पटहादिवाद्यध्वनिसंकीणम्, पक्षे पिश्वविस्तृतध्वनिसंकीणम् । ६. देवस्त्रीसहितम्, पक्षे अलभरितसरीवरसिहतम् । साप्तरं ल० । ७. ष्रुङ्गारादिरसयुक्तम् । पक्षे रसयुक्तम् । ८. पूज्यः । ९. आह्नपति सम ।
१०. अनन्तरम् । ११. समानप्रायरूपाभरणम् । १२. शुश्रूषायं । १३. स्तनधायिवधो ।

ततोऽसौ स्मितमातन्त्रम् संसर्पनमिणभूमिषु । पित्रोर्मुदं ततानाथे वयस्यद्भुतचेष्टितः ॥१६६॥ जगदानन्दि नेत्राणाभुत्सवप्रदम्जितम् । क्लोज्ज्वलं तदस्यासीत् शैवावं शक्तिना यथा ॥१६०॥ मुग्वस्यितमभूदस्य मुलेन्द्रौ चन्द्रिकामसम् । तेन पित्रोर्मनस्तोषअस्विधंष्वेषेतराम् ॥१६८॥ पीठवन्धः सरस्यत्या स्ट्रस्या स्ट्रस्यान्त्र स्ट्रस्या स्ट्रस्य स्ट्रस्य स्ट्रस्य स्ट्रम्य स्ट्रस्य स्ट्रस्य

तदनन्तर आश्चर्यकारक चेष्टाओंको धारण करनेवाले भगवान् वृषभदेव अपनी पहली अवस्था ( ज्ञैशव अवस्था ) में कभी मन्द-मन्द हँसते थे और कभी मणिमयी भूमिपर अच्छी तरह चलते थे, इस प्रकार ने माता-पिताका हर्ष बढ़ा रहे थे ॥१६६॥ भगवान्की वह बाल्य अवस्था ठोक चन्द्रमाकी बाल्य अवस्थाके समान थो, क्योंकि जिस प्रकार चन्द्रमाकी बाल्य अवस्था जगतुको आनन्द देनेबाली होती है उसी प्रकार भगवान्की बाल्य अवस्था भी जगतुको आनन्द देनेबाली थी, चन्द्रमाकी बाल्य अबस्था जिस प्रकार नेत्रोंको उत्क्रष्ट आनन्द देनेबाली होती है उसी प्रकार उनकी बाल्यायस्था नेत्रोंको उत्कृष्ट आनन्द देनेवाली थी और चन्द्रमाकी बाल्याषस्था जिस प्रकार कला मात्रसे उज्जल होती है उसी प्रकार उनकी बाल्याबस्था भी अनेक कलाओं-विद्याओंसे उज्ज्वल थी ॥१६७॥ भगवान्के मुखरूपी चन्द्रमापर मन्द हास्यरूपो निर्मेल चाँदनी प्रकट रहतीथी और उससे माता-पिताका सन्तोषरूपी समुद्र अत्यन्त युद्धिको प्राप्त होता रहता था ।।१६८।। उस समय भगवानके मुरूपर जो मनोहर मन्द हास्य प्रकट हुआ था वह ऐसा जान पड़ता था मानो सरस्वतीका गीतवन्ध अर्थात् संगीतका प्रथम राग हो हो. अथवा लक्ष्मीके हास्यकी शोभा ही हो अथवा कीर्तिरूपी लताका विकास ही हो।।१६९।। भगवानके शोभायमान मुख-कमलमें क्रम-कमसे अस्पष्ट बाणी प्रकट हुई जो कि ऐसी मालूम होती थी मानो भगवान्की वाल्य अवस्थाका अनुकरण करनेके छिए सरस्वती देवो ही स्वयं आयी हों ।।१७०।। इन्द्रनीस मिषयोंकी भूमिपर धीरे-धीरे गिरते-पड़ते पैरोंसे चस्ते हुए बासक मगवान ऐसे सुत्रोमित हो रहे ये मानो प्रविचीको काल कमलोंका उपहार ही दे रहे हो ॥१७१॥ सुन्दर आकारको धारण करनेबाछे वे भगवान माता-पिताके मनमें सन्तोषको बढ़ाते हुए देव-बालकोंके साथ-साथ रत्नोंको धूलिमें कीड़ा करते थे ॥ १७२ ॥ वे बाल भगवान चन्द्रमाके समान शोभायमान होते थे, क्योंकि जिस प्रकार चन्द्रमा अपने आह्वादकारी गुणोंसे प्रजाको आनन्द पहुँचाता है उसी प्रकार वे भी अपने आङ्कादकारी गुणोंसे प्रजाको आनन्द पहुँचा रहे थे और चन्द्रमाका शरीर जिस प्रकार चाँदनीसे ज्याप्त रहता है उसी प्रकार उनका शरीर भी कीर्तिरूपी चाँदनीसे ज्याप्त था ॥ १७३ ॥ जब भगवान्की बाल्यावस्था ज्यतीत हुई तब इन्द्रोंके द्वारा पूज्य और महाप्रसापी भगवामका कौमार अवस्थाका शरीर बहुत ही सुन्दर

१. गीतबन्धः प०, द०, म०, छ०। अयं इलोकः पुरुदेवचम्पूकाव्ये तत्कर्ता पञ्चमस्तवकस्य पञ्चित्रिविक्तति-तमक्लोकस्थाने स्वकीयग्रन्थाञ्चतां नीतः । २. दरहासः । ३. अव्यक्तवाक् । ४. कुमारस्य बास्यम् । ५. तथा-श्रिता अ०, स०, द०, म० । यथाश्रितः प० । ६. उपहारं कुर्वन् । ७. रङ्गवित्रस्य ॥ ८. कुमार-संबन्धि । ९. 'मत सदाधारे' इति पष्ठी । देवेग्द्रैः पूजितस्य ।

वपुषी वृद्धिमन्त्रस्य गुणा वत्रुधिरे विमाः । शशाक्रमण्डलस्येव कान्तिदीण्याद्योऽन्त्रहम् ॥१००॥। वपुः कान्तं प्रिया वाणी मधुरं तस्य वीक्षितम् । जगतः प्रोतिमातेनुः सहिमतं च प्रजल्पितम्।१०६। कलाश्च सकलास्तस्य वृद्धौ वृद्धिमुपाययुः । इन्दोरिव जगरचेतो नन्दनस्य जगत्पतेः ॥१००॥ मित्रश्चे सहीत्पत्ने ज्ञानं चावधिसंज्ञकम् । ततोऽवेधि स निश्चेषा विचा कोकस्थितीरपि ॥१००॥ विचविषेश्वरस्यास्य विचाः परिणताः स्त्रयम् । ननु जन्मान्तराभ्यासः पस्तृति पुष्णाति पुष्कलाम् ।१००॥ कलासु कोशलं स्लाध्यं विश्वविद्यासु पाटवम् । क्रियासु कर्मत्रवं च स भेजे शिक्षया विनाः ॥१८०॥ कलासु कोशलं स्लाध्यं वाक्ष्यश्चे वाक्ष्यभोरभूत् । विवाहमयं सकलं तस्य प्रत्यश्चं वाक्ष्यमोरभूत् । विवाहमयं सकलं तस्य प्रत्यश्चं वाक्ष्यमोरभूत् । विवाहमयं वोक्षस्य कोकस्य विवाहमयाद्रभृत् गुरुः॥१८०॥ पुराणः स किष्वविद्यामी गमकश्चेति । कोष्टबुद्ध्याद्यो बोधा येन तस्य निसर्गजाः ॥१८२॥ श्चायिकं दशंने तस्य चेतोऽमलमपाइरत् । वागमलं च निसर्गेच प्रस्तास्य सरस्यती ॥१८२॥ श्चातं विसर्गतोऽस्यासीत् प्रसूतः प्रदाः प्रदान्त । ततो विवाहकास्यासीत् चष्टा सापालयत् प्रजाः।१८४॥ श्चायं यथास्य वर्जन्ते गुणांशा वपुषा समम् । तथा तथास्य जनता वश्चता चागमम्भुदम् ॥१८५॥

हो गया ॥१०४॥ जिस प्रकार चन्द्रमण्डलकी वृद्धिके साथ-साथ हो उसके कान्ति, दीप्ति आदि अनेक गुण प्रतिदिन बढ़ते जाते हैं उसी प्रकार भगवान्के शरीरकी वृद्धिके साथ-साथ ही अनेक गुण प्रतिदिन बढ्ते जाते थे।।१७५॥ उस समय उनका मनोहर शरीर, प्यारी बोली, मनोहर अवलोकन और मुसकाते हुए बातचीत करना यह सब संसारकी प्रीतिको विस्तृत कर रहे थे ॥१७६॥ जिस प्रकार जगतुके मनको हर्षित करनेवाछे चन्द्रमाकी युद्धि होनेपर उसकी समस्त कलाएँ बढ़ने लगती हैं उसी प्रकार समस्त जीवाक हृदयको आनन्द देनेवाले जगलात--भगवानके शरीरकी वृद्धि होनेपर उनकी समस्त कछाएँ बदने छगी थी ॥१७॥ मति, श्रुत और अवधि ये तीनों ही झान भगवानके साथ-साथ ही उत्पन्न हुए थे इसिछए उन्होंने समस्त विद्याओं और होककी स्थितिको अच्छी तरह जान हिया था ॥ १७८ ॥ वे भगवान समस्त विचाओं के ईश्वर थे इसलिए उन्हें समस्त विचाएँ अपने-आप हो प्राप्त हो गयी थीं सो ठीक ही है क्योंकि जन्मान्तरका अभ्यास स्मरण-शक्तिको अत्यन्त पृष्ट रखता है ॥१७९॥ वे भगवान् शिक्षाके विना ही समस्त कलाओंमें प्रशंसनीय कुशलताको, समस्त विद्याओंमें प्रशंसनीय चतुराईको और समस्त कियाओंमें प्रशंसनीय कर्मठता ( कार्य करनेकी सामध्ये ) को प्राप्त हो गये थे ॥ १८० ॥ वे भगवान् सरस्वतीके- एकमात्र स्वामी थे इसलिए उन्हें समस्त वाङ्मय ( शास ) प्रत्यक्ष हो गये थे और इसिछए वे समस्त छोकके गुरु हो गये थे ॥ १८१ ॥ वे भगवान् पुराण थे अर्थान् प्राचीन इतिहासके जानकार थे, कवि थे, उत्तम वक्ता थे, गमक (टीका आदिके द्वारा पदार्थको स्पष्ट करनेवाले) थे और सबको प्रिय थे क्योंकि कोष्ठवृद्धि आदि अनेक विद्याएँ उन्हें स्वभावसे ही प्राप्त हो गयी थीं ॥१८२॥ उनके क्षायिक सम्यग्दर्शनने उनके चित्तके समस्त महको दुर कर दिया था और स्वभावसे ही विस्तारको प्राप्त हुई सरस्वती-ने उनके वचनसम्बन्धी समस्त दोषोंका अपहरण कर छिया था॥ १८३॥ उन भगवानके स्वभावसे ही शास्त्रज्ञान था, उस शास्त्रज्ञानसे उनके परिणाम बहुत ही शास्त रहते थे। परि-णामोंके शान्त रहनेसे उनको चेष्टाएँ जगत्का हित करनेवाली होती थीं और उन जगत्-हितकारी चेष्टाओंसे वे प्रजाका पालन करते थे।। १८४।। ज्यों-ज्यों शरीरके साथ-साथ उनके गुण

१. अभिवृद्घ्या सह। 'सहार्थेऽनुना' इति द्वितीया। २. किरणतेजःप्रमुखाः। ३. आलोकनम् । ४. जगतां-- प०, द०, म०, ल०, । ५. प्रजलानम् । ६. आङ्कादकरस्य । ७. ज्ञानत्रयात् । ८. अभ्यासः संस्कारः । ९. पदुत्वम् । १०. कर्मशूरत्वम् । ११. वाग्जालम् । १२. वाङ्मर्येन । १३. वाक्पतित्वात् । १४. चोच्यते -- प०, द० । रोच्यते स०, अ० । रुच्यते ल० । १५. सम्यक्तवम् । १६. उत्पन्नः । १७. प्रशमतः ।

स पित्रोः परमानन्दं बन्धुतायाश्च निर्नृतिम् । जगजनस्य संग्रीतं वर्दयन् समवर्दत ॥१८६॥ परमायुरथास्याभूत् चरमं बिज्ञतो वपुः । संपूर्णा पूर्वकक्षाणामशीतिश्चतुरुत्तरा ॥१८०॥ दीर्घदशीं सुत्रीर्घायुर्दीर्घवाहुश्च दीर्घटक् । स दीर्घसूत्रो लोकानाममजत् स्त्रधारताम् ॥१८०॥ कदाचित्किलिपिसंख्यानं गन्धविदिकलागमम् । स्वश्यस्तपूर्वसम्यस्यन् स्वयमभ्यासयत् परान् ॥१८९॥ कदाचित्कलिपिसंख्यानं गन्धविदिकलेगामम् । स्वश्यस्तपूर्वसम्यस्यन् स्वयमभ्यासयत् परान् ॥१८९॥ कदाचित् पद्गेगोद्यीमिः काष्यगोद्यीकिरम्यदा । विवद्कैः समं कैश्चित् जरूपोद्यीमिरकदा ॥१९१॥ किहिचित् गीतगोद्यीमिन्ते गोद्यीमिरकदा ॥१९१॥ किहिचित् गीतगोद्यीमिन्ते गोद्यीमिरकदा । नदयन् करताकेन कपमार्गानुयायिनः ॥१९३॥ किशिच् वर्द्वक्षेण नदतः सुरचेटकान् । नदयन् करताकेन कपमार्गानुयायिनः ॥१९३॥ किशिच् यद्विकयण समासादितविकियान् । संपाठं पाठवंक्कोकानिक्कष्टं मञ्जसक्षरम् ॥१९४॥ इसिविकियण कांश्चित् कृजता मन्द्रगत्तम् । संपाठं पाठवंक्कोकानिक्कष्टं मञ्जसक्षरम् ॥१९४॥ इसिविकियण कांश्चित् कृजता मन्द्रगत्तम् । स्वस्यन्यस्यः स्वहस्तेन दत्तः संमावयन्यसुः ॥१९५॥ इसिविकियण कांश्चित् कृजता कांश्चित् कृतता समार्थः स्वस्ति स्वस्ते स्वस्ते वर्षाः संभावयन्यसुः ॥१९५॥ विस्तमक्षेः स्वहस्तेन दत्तः संमावयन्यसुः ॥१९५॥ गजविकियण कांश्चित् द्वाः कांश्चित् कार्यो वर्षाः कार्यो वर्षाः कार्यो वर्षाः कार्याः कार्यो कार्याः कार्याः

बढ़ते जाते थे त्यों-त्यों समस्त जनसमृह और उनके परिवारके छोग हर्षको प्राप्त होते जाते थे ॥ १८५ ॥ इस प्रकार वे भगवान् माता-पिताके परम आनन्दको, बन्धुओंके सुखको और जगत्के समस्त जीवोंकी परम प्रीतिको बढ़ाते हुए वृद्धिको प्राप्त हो रहे थे॥१८६॥ बरम शरीरको धारण करनेवाले भगवानको सम्पूर्ण आयु चौरासी लाख पूर्वकी थी ॥१८॥ वे भगवान् दोर्घदर्शी थे, दीर्घ आयुके धारक थे, दीर्घ मुजाओंसे युक्त थे, दीर्घ नेत्र धारण करनेवाले थे और दीर्घ सूत्र अर्थात् दृढ़ विचारके साथ कार्य करनेवाले थे इसलिए तीनों ही लोकोंकी सूत्रधारता-गुरुत्वको प्राप्त हुए थे॥१८८॥ भगवान् वृषभदेव कभी तो, जिनका पूर्वभवमें अच्छी तरह अभ्यास किया है ऐसे लिपि विद्या, गणित विद्या तथा संगीत आदि कलाशास्त्रोंका स्वयं अभ्यास करते थे और कभी दूसरोंको कराते थे ॥१८९॥ कभी छन्दशास्त्र, कभी अलंकार शास्त्र, कभी प्रस्तार नष्ट उदिष्ट संख्या आदिका विवेचन और कभी चित्र खींचना आदि कला शास्त्रोंका मनन करते थे ॥ १९०॥ कभी वैयाकरणोंके साथ व्याकरणसम्बन्धी चर्चा करते थे, कभी कवियोंके साथ काव्य विषयकी चर्चा करते थे और कभी अधिक बोछनेवाले वादियोंके साथ बाद करते थे॥ १९१॥ कभी गीतगोष्ठी, कभी मृत्यगोष्टी, कभी बादित्रगोष्टी और कभी बीजागोष्ट्रीके द्वारा समय व्यतीत करते थे।। १९२।। कभी मयूरोंका रूप घरकर नृत्य करते हुए देवकिकरोंको लयके अनुसार हाथकी ताल देकर मृत्य कराते थे ॥१९३॥ कभी विक्रिया शक्तिसे तोतेका रूप धारण करनेवाले देवकुमारोंको स्पष्ट और मधुर अक्षरोंसे इल्लोक पढ़ाते थे ॥१९४॥ कभी हंसकी विकिया कर धीरे-धोरे गद्गद बोलीसे शब्द करते हुए हंसरूपधारी देवोंकी अपने हाथसे मृणालके टुकडे देकर सम्मानित करते थे ॥१९५॥ कभी विकियासे हाथियोंके बन्नोंका रूप धारण करनेवाले देवोंको सान्त्वना देकर या सूँडमें प्रहार कर उनके साथ आनन्दसे क्रोड़ा करते थे ॥१९६॥

१. सुखम् । २. सम्यग् विचार्य वक्ता । ३. विशालाक्षः । ४. स्थिरोभूय कार्यकारो इत्यर्थः । ५. गणितम् । -संख्यानं प०, द०, म०,ल० ।-संख्याना-अ०, स०, । ६.कलाशस्त्रम् । ७. सुष्ठु पूर्वस्मिन् अभ्यस्तम् ।
८. छन्दः प्रतिपादकशास्त्रम् । छन्दोऽत्रचिन्त्यालङ्कार-प०, ल० । ९. विवरणः । १०. व्याकरणशास्त्रगोष्ठीभिः ।
११. वागिमभिः । १२.-नृत्य-अ० । १३. व्यक्तम् । सुविलष्ट-प० । -नाविलष्ट-अ, ल० । १४. व्वनि कुर्वतः ।
१५. मन्द -अ०, स०, द०, ल० । १६. विसखण्डैः । १७. कलमसंबन्धिनीम् । १८. अनुनयन् । १९.-रानास्य
अ०, प०, स० । रानाध्य द० !-रानाद्य म०, ल० । २०. संप्रार्थ्य । २१. शुण्डादण्डमानर्तयन् ।

मणिकुष्टिमसंक्रान्तैः स्वैरेव प्रतिविश्वकैः । कृकवाकृयितान् कांश्चित् वोद्धुकामान् परामृशन् ॥१९७॥
मस्लविकियया कांश्चित् अयुरस्ननिमद्वहः । प्रोत्साह्यन्कृतास्कोटवस्नानामिनृत्यतः ॥१९८॥
क्रीश्चसारसरूपेण तारकेङ्कारकारिणाम् । श्रण्यन्त्रनुगतं शब्दं केषांचित् श्रुतिपेशस्त्रम् ॥१९९॥
स्वित्याः शुचिस्तिक्षान् समेतान् सुरदारकान् । दाण्डां क्रीडां समायोऽय नर्त्तंथंश्च कदाचन ॥२००॥
स्वान्तं च कुन्देन्दुमन्दाकिन्यप्स्रटामस्त्रम् । सुरवन्दिमिरुद्वोतं स्थं समाकर्णयन् यदाः ॥२०१॥
भविद्वतं च देवीमिः न्यस्यमानं गृहाक्तणे । स्वच्युर्णवंश्चि चित्रं सानन्दमवस्त्रेकथन् ॥२०२॥
संभावयन् कदाचिच्च प्रकृती वृद्धमानताः । विश्वित्तर्मभूषेरः स्निन्धेः स्मित्तैः सादरमाचितैः ॥२०६॥
स्वाचिद् दीर्धिकाम्मस्सु समं सुरकुमारकैः । जलक्रीडाविनोदेन रममाणः वसममद्व ॥२०४॥
स्वार्वा जलमासास्य सारवं इंसकृत्रितेः । तारवैर्यन्त्रकैः क्रीडन् जलस्कासस्कृत्रतार्दः । ॥२०५॥
स्वर्वाच्यावेनं समस्या सेचकुम्यरकाः । सेशुर्धारागृहीभूच स्कुरद्वाराः समस्ततः ॥२०६॥
कदाच्चिन्दस्य विर्वीकृतभूतकाः । मन्दं दुद्धवुरस्यानपादपान् पदनामराः ॥२०८॥
वनकीडाविनोदेऽस्य विर्वीकृतभूतकाः । मन्दं दुद्धवुरस्यानपादपान् पदनामराः ॥२०८॥
इति कालोचिताः क्रीडा विनोदांश्च स निविद्यान् । आसाचके स्मादननामराः ॥२०८॥

कभी मुर्गीका रूप धारण कर रत्नमयी जमीनमें पड़ते हुए अपने प्रतिविन्डोंके साथ ही युद्ध करनेकी इच्छा करनेवाले देवोंको देखते थे या उनपर हाथ फेरते थे।।१९७। कभी विकिया शक्ति-से मल्लका रूप धारण कर वैरके बिना ही मात्र कीड़ा करनेके लिए युद्ध करनेकी इच्छा करने-वाले गम्भीर गर्जना करते हुए और इधर-उधर जुल्य-सा करते हुए देवोंको प्रोत्साहित करते थे।।१९८।। कभी क्रीक्ष और सारस पश्चियोंका रूप भारण कर उच स्वरसे केंकार शब्द करते हुए देवोंके निरन्तर होनेवाले कर्णप्रिय सध्य सुनते थे ।।१९९।। कभी माला पहने हुए, हारीरमें भन्दन लगाये हुए और इकट्टे होकर आये हुए देवबालकोंको दण्ड कीड़ा (पड़गरका खेल) में लगाकर नचाते थे।।२००॥ कभी स्तुति पढ़नेवाले देवोंके द्वारा निरम्तर गाये गये और कुन्द, चन्द्रमा तथा गङ्गा नदीके जलके छीटोंके समान निर्मेल अपने यशको सुनते थे।।२०१। इसी धरके आँगनमें आलस्यरहित देवियोंके द्वारा बनावी हुई रत्नचूर्णकी चित्राविलको आमन्दके साथ देखते थे।। २०२।। कभी अपने दर्शन करनेके किए आयी हुई प्रजाका, मधुर और स्नेइ-युक्त अवलोकनके द्वारा तथा मन्द हास्य और आदरसहित संभाषणके द्वारा सत्कार करते थे।।२०३॥ कभो वावड़ियोंके जलमें देवकुमारोंके साथ-साथ आनन्दसहित जल-कीड़ाका विनोद करते हुए क्रीड़ा करते थे।।२०४॥ कभी हंसोंके अब्दोंसे शब्दायमान सरयू नदीका जल प्राप्त कर उसमें पानीके आस्फालनसे शब्द करनेवाले लकड़ीके बने हुए यन्त्रोंसे जलकीड़ा करते थे ॥२०५॥ जसकीड़ाके समय मेघकुमार जाति<mark>के देव भक्तिसे घारागृह (फ</mark>ल्वारा) का रूप धारण कर चारों ओरसे जलकी धारा छोड़ते हुए अगवान्की सेवा करते थे।। २०६।। कभी नन्द्रन-वनके साथ स्पर्धा करनेवाले बृक्षोंकी शोभासे सुशोभित नन्दन वनमें मित्ररूप हुए देवोंके साथ-साथ वनक्रीड़ा करते थे <u>॥२</u>००**॥ वनकोड़ाके विनोदके समय पवनकुमार** जातिके देव पृथिवीको धूलिरहित करते थें और उद्यानके वृक्षोंको धीरे-धीरे हिलाते थे।।२०८।। इस प्रकार देवकुमारोंके

१. क्षान्तवाकव इवाचरितान् । २. स्पृशन् । ३. योद्धुमिच्छून् । ४. परस्परमबाधकान् । ५. क्षुड् । इ. अत्युच्चैः स्वरभेदः । ७. सम्मिलितान् । ८. दण्डसंबिच्छितीडाम् । दण्डयां—प०, द० । 'म०' पुस्तिके द्विविधः पाठः । १९. आत्मीयम् । १०. अजाड्यं यथा भवति तथा । ११. प्रजापरिवारान् । १२. आलोकनैः । १३. ससंपदम् स० । १४. सरय्वां भवम् । सरयूनाम नद्यां भवम् । 'देविकायां सरय्वां च भवेद् दाविकसारवे ।' १५. आरवेन सहितम् । १६. तरुभिनिवृत्तैः । १७. द्रोण्यादिभिः । १८, कृतस्वनैः । १९. मित्रैः । २०. कम्पयन्ति सम । २१. कलक्रीडादिकाः । २२. गजबहिहंमान् । २३. अनुभवन् । २४. आस्ते स्म ।

## मालिनी

इति भुजनपतीनामर्चनीयोऽभिगन्याः सकलगुणमणीनामाकरः पुण्यमृत्तिः । समममरकुमारिनिविशन् दिन्यमोगानरमतः विरमस्मिन् पुण्यगेहे सदेवः ॥२१०॥ प्रतिदिनममरेन्द्रोपाहतान् भोगसारान् सुरभिकुसुसमालाचित्रभूषान्वरादीन् । एक्तितसुरकुमारिशिक्षतत्रेवयस्यैः सममुपहितरागः सोऽन्वभृत् पुण्यपाकान् ॥२४१॥

## शार्वुलविकीडितम्

स श्रीमान्तृसुरासुराचितपदी बालेऽप्यबालिकथी लीलाहास विलासवेषचतुरामाविश्रदुष्वेस्तनुम् । तन्त्रानः प्रमद्भै जगउजनमनःश्रह्णादिभिवविकदेवलिन्दुर्ववृधे <u>शत</u>रमण्डियः ैकीर्णुउज्वलप्यन्दिकः॥२१९ तारालीतरली देधत् समुचितां वक्षस्स्थलासंगिनीं लक्ष्म्यान्दोलनवल्लरीमिव<sup>े</sup> ततां तां हारयष्टि पृथुम् । े उथोत्स्नामन्यमथांकुकं ैपरिद्धत्काक्षीकलापाकितं ै रेजेऽसी सुरदारकेर दुसमीः कीडजिनेन्दुरुवाम् ॥

> इःयार्षे भगविजनसेनःचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलच्चग्रश्नीमहापुराणसंग्रहे भगवज्जातकमीत्सववर्णनं नाम चतुर्दशं पर्व ॥१४॥

साथ अपने-अपने समयके योग्य क्रीड़ा और विनोद करते हुए भगवान वृष्यभदेव सुखपूर्वक रहते थे ॥२०९॥ इस प्रकार जो तीन लोकके अधिपति-इन्द्रादि देवोंके द्वारा पूज्य हैं, आश्रय लेने योग्य हें, सम्पूर्ण गुणरूपी मणियोंकी खान हैं और पबित्र शरीरके धारक हैं ऐसे भगवान वृषभदेव महाराज नाभिराजके पवित्र घरमें दिव्य भोगते हुए देवकुमारोंके साथ-साथ चिरकाल तक कोड़ा करते रहे ॥२१०॥ वे भगवान् पुण्यकर्मके उदयसे प्रतिदिन इन्द्रके द्वारा भेजे हुए सुगन्धित पुष्पोंकी माला, अनेक प्रकारके वस तथा आभूषण आदि श्रेष्ठ भोगोंका अपना अभिप्राय जानने-वाछे सुन्दर देवकुमारोंके साथ प्रसन्न होकर अनुभव करते थे॥ २११॥ जिनके चरण-कमल सनुष्य, सुर और असुरोंके द्वारा पृजित हैं, जो बाल्य अवस्थामें भी बृद्धोंके समान कार्य करने-वाले हैं, जो लीला, आहार, विलास और वेषसे चतुर, उत्कृष्ट तथा केंचा शरीर धारण करते हैं, जो जगत्के जीवोंके मनको प्रसन्न करनेवाले अपने वचनरूपी किरणोंके द्वारा उत्तम आनन्दको विस्तृत करते हैं, निर्मेख हैं, और कीर्तिक्षणी फैलती हुई चाँदनीसे शोभायमान हैं एसे भगवान वृषभदेव बालचन्द्रमाके समान धीरे-धीरे वृद्धिको प्राप्त हो रहेथे॥२१२॥ ताराओंकी पंक्तिके समान चंचल लक्ष्मीके झुलेकी लताके समान, समुचित, विस्तृत और वक्षःस्थलपर पड़े हुए बड़े भारी हारको धारण किये हुए तथा करधनीसे सुशोभित चाँदनी तुल्य बस्त्रोंको पहने हुए वे जिनेन्द्ररूपी चन्द्रमा नश्रत्रोंके समान देवकुमारोंके साथ कीड़ा करते हुए अनिशय सुशोभित होते श्रे ॥२१३॥

इस प्रकार ऋर्षि नामसे प्रसिद्ध, भगविष्जिनसेनाचार्यप्रशाति श्रिपष्टिलक्ष्म् महापुराणसंप्रहमें भगवण्जातकर्मोःसववर्णन नामका नीदहनों पर्व समाप्त हुन्ना ॥१४॥

१. जगस्पतिपूजनीय: । २. आश्रयणीय: । ३. पित्रमोहे । ४. उपानीतान् । ५. प्राप्तराग: । ६. प्रेपाकान् स० । ७. बृद्धधापार: । ८. प्हार-ल० । ९. सुमुदं छ० । १०. कीर्त्युच्छ्वजच्च-छ० । ११. तारानिकरवत् यान्त्या चञ्चलाम् । १२. प्रेङ्कोलिकारणज्म् । १३. आत्मानं ज्योत्स्तो मन्यमानम् । १४. परिधानं कुर्वन् । १५. कलापान्वित्तम् अ०, द०, स० । १६. नक्षत्रसददीः ।

## पश्चदशं पर्व

ष्ठथास्य यीवने पूर्णे वपुरासीन्सनाहरस् । प्रकृत्येव द्वाद्यां कान्तः कि पुनः द्वारदागमं ॥३॥
निष्टसकनकच्छायं निःस्वेदं नीरजोऽमलस् । भ्रीराच्छक्षराजं दिश्यसंस्थानं वज्रसंहतम् ॥२॥
सीक्ष्यस्य परां कोटि द्धानं सीरमस्य च । अष्टीत्तरसहस्रंण लक्षणानामलंकृतस् ॥२॥
अप्रमेयमहावीर्ये द्धत् ध्रियहितं वचः । कान्तमाविरस्दृश्य क्ष्यमावृत्तं प्रसोः ॥४॥
मे कुटालंकृतं तस्य शिरो नीलशिरोक्हम् । सुरेन्द्रसिक्षिः कान्तं मेराः श्वद्वसिवादमी ॥४॥
स्रुचे मूर्षेन मालास्य कल्पानोकहसंसवा । हिमाद्रेः कृटमावेष्ट्यापतन्तीवामरापगा ॥६॥
लक्षाटपट्टे विस्तीर्णे रुचिरस्य महत्त्वभूत् । बाग्रेवीललिता क्रीड स्थललीलां वितन्वती ॥७॥
भूलते रेजनुभंर्युलंलाटाहितटाश्रिते । वाग्रेवीललिता क्रीड स्थललीलां वितन्वती ॥७॥
नयनोत्पलयोरस्य कान्तिरानीलतारयोः । आसीद् द्विरेफसंसक्तमहोत्पलदलश्रियोः ॥९॥
माणकुण्डलभूवाभ्यां कर्णावस्य रराजनुः । पर्यन्ती गगनस्येव चन्द्राक्रभ्यामलंकृतौ ॥६९॥
मुखेनदी या चुतिस्तस्य न साम्यत्र त्रिविष्टपे । बस्रते या प्रतिः सा कि क्रचिद्न्यत्रलक्ष्यते ॥९२॥
सिमतांब्रुहचिरं तस्य मुखमापाटलाधरम् । लसङ्ग्रस्य पद्यस्य स्रेनस्य श्रियं द्वा ॥१२॥

अनन्तर पूर्ण यौवन अवस्था होनेपर भगवान्का शरीर बहुत ही मनोहर हो। गया था सो ठीक ही है क्योंकि चन्द्रमा स्वभावसे ही सुन्दर होता है यदि शरद ऋतुका आगमन हो जाये तो फिर कहना ही क्या है ? ॥१॥ उनका रूप बहुत ही सुन्दर और असाधारण हो गया था, वह तपाये हुए सुवर्णके समान कान्तिवाला था, पसीनासे रहित था, पृत्ति और मलसे रहित था, दूधके समान सफेद रुधिर, समचतुरस्र नामक सुन्दर संस्थान और बन्नवृपभनाराच-संहननसे सहित था, सुन्दरता और सुगन्धिकी पर्म सीमा घारण कर रहा था, एक हजार आठ स्थाणोंसे अलंकृत था, अप्रमेय था, महाज्ञक्तिज्ञाली था, और प्रिय तथा हितकारी वचन धारण करता था ॥२-४॥ काले-काले केशोंसे युक्त तथा मुकुटसे अलंकृत उनका शिर ऐसा सुशोभित होता था मानो नीलमणियोंसे मनोहर मेरु पर्वतका शिखर ही हो ॥५॥ उनके मस्तक-पर पड़ी हुई कल्पवृक्षके पुष्पोंकी माला ऐसी अच्छी मालूम होती थी मानी हिमगिरिके शिखरोंको घेरकर उपरसे पड़ी हुई आकाशगंगा ही हो।।६॥ उनके चौड़े छळाळपट्टपर-की भारी शोभा ऐसी मालूम होती थी मानो सरस्वती देवीके सुन्दर उपवन अथवा क्रीड़ा करनेके स्थलकी शोभा ही बढ़ा रही हो ।।अ। ललाटरूपी पर्वतके तटपर आश्रय लेनेवाली भगवानकी दोनों भौंहरूपी छताएँ ऐसी शोभाधमान हो रही थी मानो कामदेवरूपी मुगको रोकनेक छिए दो पाश ही बनाये हो ॥८॥ काली प्रतिलयोंसे सुशोभित भगवानके नेत्ररूपी कमलोंकी कान्ति. जिनपर अमर बेठे हुए हैं ऐसे कमलोंकी पाँखुरीके समान थी ।।९।। मणियोंके बने हुए छुण्डल-ह्यी आभूपणोंसे उनके दोनों कान ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो चन्द्रमा और सूर्यसे अलंकृत आकाशके दो किनारे ही हो ॥१०॥ भगवान्के मुखरूपी चन्द्रमामें जो कान्ति थी वह तीन छोकमें किसी भी दूसरी जगह नहीं थी सो ठीक ही है अमृतमें जो सन्तोप होता है वह क्या किसी दूसरी जगह दिखाई देता है ? ॥११॥ उनका मुख मन्द्राससे मनोहर था, और

१. संहतनम् । २. अप्रमेयं महावीयं ५०, द०, म०, छ० । ३. असाधारणम् । ४. विभोः स० । ५. मुकुटाल-अ०, ५०, द०, छ० । ६. इन्द्रनीलमाणिवयैः । ७. उद्यान– । ८. मृगबन्धन्यौ । ९. स्मरहरिणस्य । १०. संघारणाय । ११. आ समन्तान्नीलकनीनिकयोः । १२. संतोषः ।

द्भेऽस्य नासिकोतुङ्गा श्रियमायति शालिनीम् । सरस्यस्यवताराय कल्पित्व प्रणालिका ॥१३॥ भत्ते स्म रुचिरा रेखाः कन्भरोऽस्यास्यसम्भः । उस्किकम् घटितो भात्रा रीक्मस्सम्म इनैककः ॥१४॥ महानायकसंसक्ता हारयष्टिमसी द्भे । बक्षसा गुणराजन्य प्रतनामिव संइताम् ॥१५॥ । १५॥ विद्यास्यक्तारी स्फुरर्ख्नतः । वक्षसा सानुनाद्रीन्द्रो यथा निर्मरसंकरम् ॥१६॥ हारेण हारिणा तेन तद्वश्रो रुचिमानरो । गङ्गाप्रवाहसंसक्तिहमाद्रित्तदसंमवाम् ॥१७॥ वक्षस्सरसि रम्येऽस्य हाररोविश्च्यामसा । संभृते सुचिरं रेमे दिक्यश्रीकलहंसिका ॥१८॥ वक्षःश्रीगेहपर्यन्ते तस्यांसी श्री श्रियमापतः । अयलक्ष्मीकृतावासी तुङ्गी श्रीहलकाविव ॥१८॥ वाह् केयूरसंघट मस्णांसी द्भे विभुः । कश्याक्ष्मिध्यवासी छङ्गी श्रीहलकाविव ॥१८॥ नखान्हे भस्णांसी द्भे विभुः । कश्याक्ष्मिध्यवासीक्ष्मद्र श्रीहलक्ष्मित्रमद्र्यणान् ॥२१॥ नखान्हे भस्णालेकान् । स्मिनद्रभवाभितन्द्राः । सरसीमिव सावर्षा लक्ष्मीहंसीनिष्विताम् ॥२२॥ विभ्रावनम्यते नामिमद्रभवाभितन्द्रनः । सरसीमिव सावर्षा लक्ष्मीहंसीनिष्विताम् ॥२२॥ विभ्रावनम्यते वानित जवनं तस्य सांशुक्रम् । नितम्बमिव स्मूमतः । सत्रिव्यवस्त्रम् ॥२२॥ विभ्रत्रमात्रम्यात्र कानित जवनं तस्य सांशुक्रम् । नितम्बमिव स्मूमतः । सत्रिवन्द्रम् ॥२२॥ विभ्रत्रम्यात्रक्रम्यात्र कानित जवनं तस्य सांशुक्रम् । नितम्बमिव स्मूमतः । सत्रिवन्द्रम्य ॥२२॥

लाल-लाल अधरसे सहित था इसलिए फेनसहित पाँसुरीसे युक्त कमलकी शोभा धारण कर रहा था ॥१२॥ भगवान्को लम्बी और ऊँची नाक सरस्वती देवीके अवतरणके लिए बनायी गयी प्रणालीके समान शोभायमान हो रही थी।।१३।। उनका कण्ठ मनोहर रेखाएँ धारण कर रहा था। वह उनसे ऐसा मालूम होता था मानो विधाताने मुस्कूपी घरके लिए उकेर कर एक सुवर्णका स्तम्भ ही बनाया हो ॥१४॥ वे भगवाम् अपने बक्षःस्थलपर महानायक अर्थात् बीच-में छगे हुए श्रेष्ट मणिसे युक्त जिस हारयष्टिको धारण कर रहे थे वह महानायक अर्थात् श्रेष्ठ सेनापतिसे युक्त, गुणरूपी श्रवियोंकी सुसंगठित सेनाके समान शोभायमान हो रही थी।।१५॥ जिस प्रकार सुमेरु पर्वत अपने शिखरपर पड़ते हुए झरने धारण करता है उसी प्रकार भगवान वृषभदेव अपने वश्चःस्थलपर अतिशय देदीप्यमान इन्द्रच्छद् नामक हारको धारण कर रहे थे ॥ १६ ॥ उस मनोहर हारसे भगवान्का वक्षःस्थल गंगा नदीके प्रवाहसे युक्त हिमालय पर्वतके तटके समान शोभाको प्राप्त हो रहा था ॥ १७॥ भगवान्का वक्षःस्थल सरोवरके समान सुन्दर था। वह हारकी किरणरूपी जलसे भरा हुआ था और उसपर दिन्य लक्ष्मीरूपी कलहंसी चिरकाल तक क्रीड़ा करती थी।। १८॥ भगवान्का वक्षःस्थल लक्ष्मीके रहनेका घर था, उसके दोनों ओर ऊँचे उठे हुए उनके दोनों कन्चे ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो जयलक्ष्मीके रहनेकी दो ऊँची अटारो ही हो ॥१९॥ बाजूबन्दके संघटनसे जिनके कन्धे स्निग्ध हो रहे हैं और जो शोभारूपी छतासे सहित हैं ऐसी जिन मुजाओंको भगवान धारण कर रहे थे वे अभीष्टफल देनेवाले कल्पवृक्षोंके समान सुशोभित हो रही थीं ॥२०॥ सुख देने-वाले प्रकाशसे युक्त तथा सीधी अँगुलियोंके आश्रित भगवान्के हाथोंके नलांकी मैं समझता हूँ कि वे उनके महावल आदि दस अवतारों में भोगी हुई लक्ष्मीके विलास-दर्पण ही थे।।२१॥ महाराज नाभिराजके पुत्र भगवान् वृषभदेव अपने शरीरके मध्यभागमें जिस नाभिको धारण किये हुए थे वह छक्ष्मीरूपी हंसीसे सेवित तथा आवर्तसे सहित सरसीके समान सुशोभित हो रही थी।।२२॥ करधनी और वससे सहित भगवान्का जघनभाग ऐसी शोभा धारण

१. --मायाति-अ०, स०। २. श्रुतदेव्यवतरणाय । ३. प्रवेशद्वारम् । ४. ग्रीवा । ५. वक्तमित्दरः । ६. उत्कीर्त्य संघितः । ७. सुवर्णमय । ८. महामध्यमणियुताम् । ९. गुणवद्वाजपुत्रसेनाम् । गुणराजस्य ट० । १०. संयुक्ताम् । ११. एतस्रामकं हारविशेषम् । १२. निर्झरप्रवाहम् । १३. भुजशिखरौ । १४. केयूरसम्मर्दन-कृतनयभुजशिखरौ ।१५. धृतवान् । १६. मुखप्रकाशान् । १७. सरलाङगुल्लि-अ०, स०, म० । १८. महाबला-दिदशायतारेष्वनुभुक्तलथ्यभीविलासमुकुरान् । १९. शरीरस्य मध्ये । २०. काञ्चीदामसहितम् । २१. पर्वतस्य ।

वभारीरुद्धयं घीरः कार्तस्वरिवमास्वरम् । लक्ष्मीदेष्या इवान्दोलस्तरमयुग्मकमुक्कः ॥२४॥ जहे मदनमातङ्गदुर्लङ्खयागंलिविश्रमे । लक्ष्मयेवोद्वर्तिते भर्तः परां कान्तिमवापताम् ॥२५॥ पादारिवन्द्योः कान्तिरस्य केनोपमीयते । श्रिजगच्छीसमाइलेषसीभाग्यमद्वालिनोः ॥२६॥ इत्यस्याविरभृत् कान्तिरालकाशं नलामतः । नृतमन्यत्र नालक्ष्य सा प्रितिष्ठां स्ववान्छिताम् ॥२५॥ निसर्गसुन्दरं तस्य वपुर्वश्रास्थिवन्धनम् । विषशस्त्राद्यमेद्यालं भेजे रुषमादिसस्कृति ॥२८॥ यत्र वज्रमयास्थीनि विद्यवेद्विषयानि च । वज्रनाराचिभक्षानि तत्संहननमीशितुः ॥२९॥ श्रिदोषजा महातङ्का नास्य देहे न्यपुः पदम् । मस्ता विद्यालामानां ननु मेरुरगोचरः ॥३०॥ न जरास्य न खेदो वा नोपवातोऽपि जातुचित् । केवलं सुलसाङ्गतो १ महीतल्पेऽमहीयत् ॥३१॥ तदस्य रुरुषे गात्रं परमौदारिकाङ्कयम् । महाम्युद्धयिनःश्रेयसार्थामां मूलकारणम् ॥३२॥ ।

कर रहा था मानो विजलो और शरद्ऋतुके बादलोंसे सहित किसी पर्वतका नितम्ब (मध्यभाग) ही हो ॥ २३ ॥ धीर-वीर भगवान सुवर्णके समान देदीप्यमान जिन दो ऊरुओं ( घटनोंसे उपरका भाग ) को धारण कर रहे थे वे ऐसे जान पड़ते थे मानो छक्ष्मी देवीके झुलाके दो ऊँचे स्तम्भ ही हों ॥२४॥ कामदेवरूपी हार्थाके उल्लंघन न करने योग्य अर्गलोंके समान शोभाय-मान भगवान्की दोनों जंबाएँ इस प्रकार उत्कृष्ट कान्तिको प्राप्त हो रही थीं मानो उक्ष्मीदेवीने स्वयं उबटन कर उन्हें उज्ज्वल किया हो ॥२५॥ भगवान्के दोनों ही चरणकमल तीनों लोकोंकी लक्ष्मीके आर्लिंगनसे उत्पन्न हुए सौभाग्यके गर्वसे बहुत ही शोभायमान हो रहे थे, संसारमें ऐसा कोई पदार्थे नहीं जिसके कि साथ उनकी उपमा दी जा सके।। २६।। इस प्रकार पैरोंके नखके अप्रभागसे लेकर शिरके बालोंके अप्रभाग तक भगवान्के शरीरकी कान्ति प्रकट हो रही थी और ऐसी मालूम होती थी मानो उसे किसी दूसरी जगह अपनी इच्छानुसार स्थान प्राप्त नहीं हुआ था इसकिए वह अनन्य गति होकर भगवान्के शरीरमें आ प्रकट हुई हो।। २७॥ भगवानका शरीर स्वभावसे ही सुन्दर था, वश्रमय हड्डियोंके बन्धनसे सहित था, विष शस्त्र आदिसे अभेच था और इसीलिए वह मेरु प्रवेतकी कान्तिको प्राप्त हो रहा था॥ २८॥ जिस संहननमें वजमयी हिंदुयाँ वस्तोंसे वेष्टित होती हैं और वजमयी कीलोंसे कीलित होती हैं, भगवान् वृषभदेवका वही वजवृषभनाराचसंहनन था ॥२९॥ वात, पित्त और कफ इन तीन दोषोंसे उत्पन्न हुई ज्याधियाँ भगवान्के शरीरमें स्थान नहीं कर सकी थीं सो ठीक ही है वृक्ष अथवा अन्य पर्वतोंको हिलानेवाली वाय मेरु पर्वतपर अपना असर नहीं दिखा सकती।। ३०।। उनके शरीरमें न कभी बुढ़ापा आता था, न कभी उन्हें खेद होता था और न कभी उनका उपचात ( असमयमें मृत्यु ) ही हो सकता था। वे केवल सुखके अधीन होकर पृथिवीरूपी शख्यापर पूजित होते थे।। ३१।। जो महाभ्युदयरूप मोक्षका मूळ कारण था ऐसा भगवान्का परमौदारिक शरीर अत्यन्त शोभायमान हो रहा था ॥३२॥ भगवान्के शरीरका आकार, लम्बाई-चौड़ाई और ऊँचाई आदि सब ओर हीनाधिकतासे रहित था, उनका समचतुरस्रसंस्थान था ॥ ३३ ॥

१. उत्तेषिते सरकृते च । २.-राबालाग्र-ज्ञ०, प०, म०, स०, द०, ल० । ३. अलकाग्रादारम्य । ४. नलाग्रपर्यन्तम् । ५. नाश्रयम् । ६.-सच्छविम् स० । ७. वज्रमयवेष्टनैर्वेष्टितानि । ८. वज्रमारावकीलि-तानि । ९. वात्तपित्तक्षेत्रमाना महाव्याघयः । १०. व्यवुः प०, म० । ११. कम्पितवृक्षाणाम् । १२. भूशय्यायाम् । १३. पूज्योऽभूत् । भहीङ् वृद्धौ पूजायाम् । १४. उत्तेषवलयविस्ताराणाम् । १५. समस्तुरस्रम् ॥

वयास्य रूपसंपत्तिस्यथा मोगैश्र पप्रये। न हि कल्याक्ष्मियां द्विरनामरणभासुरा ॥३४॥ लक्षणानि वसुर्भ तुं देहमाश्रित्य निर्मलस् । उयोतिषामिव विश्वानि मेरोर्मणिमयं तदम् ॥३५॥ विसुः कल्यतरुरलायां वभारामरणोज्जवलः । सुनानि लक्षणान्यस्मिन् कुसुमानीव रेणिरे ॥३६॥ तानि श्रोष्ट्रश्रशक्ष्माञ्जस्व स्तिकाङ्कुत्रतोरण्यम् । प्रकीर्णकसित्यच्छ्यसिष्ट् विष्टरकेतनम् । ॥३०॥ सपी कुम्भी च कुमेश्र चक्षमित्रः सरोवरम् । विभावभवने नागो नरनायीं सृगाश्रियः ॥३८॥ वाणवाणासने मेरः सुरराद् सुरनिम्नगा । पुरं गोपुरमिन्द्रकी जात्यश्रस्तालवन्तकम् ॥३९॥ वेणुवीणा सृद्धश्र स्रजी पद्यास्त्रकापणा । एरं गोपुरमिन्द्रकी जात्यश्रस्तालवन्तकम् ॥३९॥ उद्यानं फल्ति श्रेत्रं सुपककलमाश्रितम् । रलद्वीपश्र तत्रं च मही लक्ष्माः सरस्वती ॥४९॥ सुरमिः सीरभेयश्र च्रह्वारसं महानिधिः । कल्प वल्ली हिरण्यं च जम्बूबुश्रश्र प्रविराद् ॥४२॥ उद्यान तारकाः स्रोधं प्रदाः सिद्धार्थपादपः । प्रातिहार्याण्यहार्याण निक्रलन्यपराणि च ॥४३॥ लक्षणान्यवमादीनि विभोरष्टीत्तरं शतम् । स्वञ्जनान्यपराण्यासन् शतानि नवसंख्यया ॥४४॥ अभिरामं वपुर्भ तुं लंश्वणरीमरूतितः । ज्योतिमिरिव संख्यं गगनप्रश्रणं बभौ ॥४५॥ लक्ष्मणं च धुवं किचित्रस्थन्तर्लक्षणं श्रुमम् । प्रेति तीरिव संख्यं गगनप्रश्रणं बभौ ॥४५॥ लक्ष्मणं च धुवं किचित्रस्थन्तर्लक्षणं श्रुमम् । प्रेति व संख्यं गगनप्रश्रणं वभौ ॥४५॥ लक्ष्मणं च धुवं किचित्रस्थन्तर्लक्षणं श्रुमम् । प्रेति व संव्यक्ष गगनप्रश्रणं वभौ ॥४५॥ लक्ष्मणं च धुवं किचित्रस्थन्तर्लक्षणं श्रुमम् । प्रेति व संव्यक्ष मानप्रश्रणं समी ॥४५॥ लक्ष्मणं समित्रतिकारस्य जगद्गुरोः । कथं कथमपि प्रापद्यकारं मनोग्रहे ॥४०॥

भगवान् वृषभदेवकी जैसी रूप-सम्पत्ति प्रसिद्ध थी वैसी ही उनकी भोगोपभोगकी सामग्री भी प्रसिद्ध थी, सो ठीक ही है क्योंकि कल्पवृक्षोंकी उत्पत्ति आभरणोंसे देदीप्यमान हुए बिना नहीं रहती ॥ ३४ ॥ जिस प्रकार सुमेर पर्वतके मणिमय तटको पाकर ज्योतिषी देवेंके मण्डल अतिशय शोभायमान होने लगते हैं उसी प्रकार भगवान्के निर्मल शरीरको पाकर सामुद्रिक शास्त्रमें कहे हुए स्रक्षण अतिशय शोभायमान होने स्रगे थे॥ ३५॥ अथवा अनेक आभूषणोंसे उज्ज्वल भगवान् कल्पषृक्षकी शोभा धारण कर रहे थे और अनेक शुभ लक्षण उसपर लगे हुए फूलोंके समान सुशोभित हो रहे थे।। ३६॥ श्रीवृक्ष, शङ्क, कमल, स्वस्तिक, अंकुरा, तीरण, चमर, सफेद छत्र, सिंहासन, पताका, दो मीन, दो कुम्भ, कच्छप, चक्र, समुद्र, सरोवर, विमान, भवन, हाथी, मनुष्य, स्वियाँ, सिंह, बाण, धनुष, मेरु, इन्द्र, देवगंगा, पुर, गोपुर, चन्द्रमा, सूर्य, उत्तम घोड़ा, तालवृन्त-पंखा, बाँसुरी, वीणा, मृदंग, मालाएँ, रेशमी बस्न, दृकान, कुण्डलको आदि लेकर चमकते हुए चित्र-विचित्र आभूषण, फलसहित उपवन, पके हुए वृक्षोंसे सुशोभित खेत, रब्नद्वोप, वज्र, पृथियी, रुक्ष्मी, सरस्वती, कामघेतु, वृषभ, चुड़ामणि, महानिधियाँ, कल्पलता, सुवर्णे, जम्बूद्वीप, गरुड़, नक्षत्र, तारे, राजमहल, सूर्यादिक प्रह, सिद्धार्थ वृक्ष, आठ प्रातिहार्थ, और आठ मंगलद्रव्य, इन्हें आदि लेकर एक सौ आठ लक्षण और मसूरिका आदि नौ सौ व्यञ्जन भगवान्के शरीरमें विद्यमान थे ॥३७-४४॥ इन मनोहर औ्र श्रेष्ठ छक्षणोंसे व्याप्त हुआ भगवानका शरीर ज्योतिषी देवोंसे भरे हुए आकाश-रूपी आँगनकी तरह शोभायमान हो रहा था ॥४५॥ चूँकि उन लक्षणोंको भगवानका निर्मेल शरीर स्पर्श करनेके लिए प्राप्त हुआ था इसलिए जान पड़ता है कि उन लक्षणोंके अन्तर्लक्षण कुछ शुभ अवस्य थे।। ४६।। रागद्वेपरहित जगद्गुरु भगवान् वृषभदेवके अतिशय कठिन मनरूपी घरमें लक्ष्मी जिस प्रकार-बड़ी कठिनाईसे अवकाश पा सकी थी। भाषार्थ-

१.—तोरणाः द०, स०, १२. प्रकोणेकं चामरम् । ३. सुरिवमाननायालयौ । ४. गजः । ५. वंशः । ६. आपणः पण्यवीधो । ७. फिलनं द०, ल० । ८. कामधेनुः । ९. वृषभः । १०. जम्बूद्रीपः । ११. गरुडः । १२. नक्षत्राणि । १३. प्रकोणेकतारकाः । १४.—दिपाः म० । १५. स्वाभाविकानि । १६.—पराण्यपि द०, स० । १७. अन्तर्लक्षणेन । १८. लक्षणैः ।

सरस्वती त्रियास्यासीत् कांतिश्चाकत्यवित्ती । लक्ष्मीं तिष्ठित्कतालीकां मन्त्रोग्णैव सोऽवहत् ॥४८॥ तदीयस्यकावण्ययीवनादिगुणोद्धमेः । आकृष्टा जनतानेत्रभृक्षां नान्यत्र रेमिरे ॥४९॥ नामिराजोऽन्यदा दृष्ट्वा यौवनारममीशितुः । अर्थितायितुं देविमिति चिन्तां मनस्यधात् ॥५०॥ देवोऽयमितिकान्ताकः कास्य स्याच्चित्तहारिणी । सुन्दरी मन्दरागेऽस्मिन् प्रारम्मो दुर्घटो स्यम् ॥५९॥ अपि चास्य महानस्ति प्रारम्भतीर्यवर्तने । सांऽतिवर्त्तावं गन्धेमो नियमात्र्यविष्ठेत्वनम् ॥५९॥ तथापि काळळिथः स्याद् यावत्रस्य तपस्यतुम् । तावत्कक्षत्रमुचितं चिन्त्यं कोकानुरोधतः ॥५६॥ ततः पुण्यवती काचितुःचितामिजना वध्ः । कक्षदंसीव निष्यक्षमस्यावसतु मानसम् ॥५४॥ इति निश्चित्य कक्ष्मीवाननामिराष्ठोऽतिसंभ्रमी । "समान्त्वग्रुपस्यदमवोचद्वद्तौ वरम् ॥५५॥ देव किंचिद् विवश्चामि सावधानेमितः श्रणु । त्वयोपकारो कोकस्य करणीयो खग्न्यते ॥५६॥ हिरण्यभैत्त्वं धाता अगतां त्वं स्वभूति । 'विममात्रं त्वदुत्यती पितृममन्या वतो वयम् ॥५७॥

भगवान् स्वभावसे ही वीतराग थे, राज्यलक्ष्मीको प्राप्त करना अच्छा नहीं समझते थे ॥४८॥ भगवानको दो सियाँ ही अत्यन्त प्रिय थी-एक तो सरस्वती और दूसरी कल्पान्तकाल तक स्थिर रहनेवाली कीर्ति। लक्ष्मी विद्यन्छताके समान चंचल होती है इसल्पि भगवान उसपर बहुत थोड़ा प्रेम रखते थे ॥४८॥ भगवान्के रूप-लावण्य, यौवन आदि गुणरूपी पुष्पोंसे आकृष्ट हुए मनुष्योंके नेत्ररूपी भौरे दूसरी जगह कहीं भी रमण नहीं करते थे-आनन्द नहीं पाते थे।।४९।। किसी एक दिन महाराज नाभिराज मगनाम्की यौवन अवस्थाका प्रारम्भ देलकर अपने मनमें उनके विवाह करनेकी चिन्ता इस प्रकार करने छगे ॥५०॥ कि यह देव अतिशय सुन्दर शरीरके धारक हैं, इनके विक्तको हरण करनेवाली कौन-सी सुन्दर स्वी हो सकती है ? कदाचित् इनका चित्र हरण करनेवाली सुन्दर स्त्री मिल भी सकती है, परन्तु इनका विषयराग अत्यन्त मन्द है इसलिए इनके विवाहका प्रारम्भ करना ही कठिन कार्य है।।५१।। और दूसरी यात यह है कि इनका धर्मतीर्थकी प्रवृत्ति करनेमें भारी उद्योग है इसलिए ये नियमसे सव परिष्रह छोड़कर मत्त हस्तीकी नाई बनमें प्रवेश करेंगे अर्थात् बनमें जाकर दीक्षा घारण करेंगे ॥५२॥ तथापि तपस्या करनेके छिए जबतक इनकी काछलविध आती है तबतक इनके लिए लोकन्यवहारके अनुरोधसे योग्य सीका विचार करना चाहिए।।'५३॥ इसलिए जिस प्रकार हंसी निष्पंक अर्थात् कीचड्-रहित मानस (मानसरोवर) में निवास करती है उसी प्रकार कोई योग्य और कुलीन स्त्री इनके निष्पंक अर्थात निर्मेल मानस (मन)में निवास करे ॥५४॥ यह निश्चय कर लक्ष्मीमान महाराज नाभिराज बड़े ही आदर और हर्षके साथ भगवानके पास जाकर क्काओं में श्रेष्ठ भगवानसे शान्तिपूर्वक इस प्रकार कहने लगे कि ॥५५॥ हे देव, मैं आपसे कुछ कहना चाहता हूँ इसलिए आप सावधान होकर सुनिए। आप जगत्के अधिपति हैं इसलिए आपको जगत्का उपकार करना चाहिए।।५६।। हे देव, आप जगत्की सृष्टि करनेवाले बह्या हैं तथा स्वभू हैं अर्थात् अपने-आप ही उत्पन्न हुए हैं। क्योंकि आपकी उत्पत्तिमें अपने-आपकी पिता माननेवाले हम

१. पुष्पैः । २. जगतां नेत्र-प०, द० । ३. दिवाह्यिसुम् । ४. विवाहोपक्षमः । ५. अतिक्षमणशीलः । विश्वंश्रस्तत्या वर्तमान इत्यर्थः । ६. तपोवनम् । ७. तपस्यन्तुं प०, ल० । तपःसिन्तुं स०, अ० । तपस्कर्तुम् । ८. जनानुवर्तनात् । ९. योग्यकुलाः । १०. सामसहितम् । 'सामसान्त्वमधो समी' इत्यभिधानात् । अथवा सान्त्वम् अतिमधुरम् 'अत्यर्थमधुरं सान्त्वं संगतं हृदयंगमम्' इत्यभिधानात् । ११. वक्तुमिष्धामि । १२. स्वयंभूः । १३ व्याजमात्रम् । १४. पित्मन्या अ०, प०, म०, छ० ।

यथार्कस्य समुज्ञृतौ निमित्तमुद्द्याचलः । स्वतस्तु मास्वाजुद्याति तथैवास्मद् भवानिष ॥५८॥ गर्मगेहे अचौ मातुस्स्वं दिश्ये पद्मविष्टते । निधाय स्वां परां शक्तिमुद्द्भूतो विष्कलोऽस्पतः ॥५९॥ गुरुजुवोऽहं तहेव स्वामित्पभ्यथये विभुन् । मितं विधेहि लोकस्य सर्जनं प्रति संप्रति ॥६०॥ स्वामादिपुरुषं दृष्ट्वा लोकोऽप्येवं प्रवर्तताम् । महतां मार्गवित्तन्यः प्रजाः सुप्रजसो सम् ॥६९॥ ततः कलत्रमन्नेष्टं परिणेतुं मनः कुरु । प्रजासन्तिर्देवं हि नोच्छेत्स्यति विदावर ॥६२॥ प्रजासन्तत्यविच्छेदे तनुते धर्मसन्तिः । मनुष्व मानवं धर्म ततो देवेममच्युत्वे ॥६२॥ प्रजासन्तत्यविच्छेदे तनुते धर्मसन्तिः । सनुष्व मानवं धर्म ततो देवेममच्युत्वे ॥६२॥ देवेमं गृहिणां धर्म विद्वे दारपरिमहम् । सन्तानरक्षणे यत्नः कार्यो हि गृहमेषिनाम् ॥६५॥ स्वया गुरुमंतोऽये चेत् जनः केतिष्टि हेतुना । वधो नोव्लक्ष्यमेवास्य नेष्टं हि गुरुलक्ष्वनम् ॥६५॥ इस्युदीयं गिरं धीरो विद्वान्तिमानिपार्थिवः । देवस्तु सस्मितं तस्य वचः प्रत्येच्छदोमिति ॥६६॥ किमेतिष्तृदाक्षिण्यं कि प्रजानुप्रहेषिता । नियोगः कोऽपि वा तादग् येनैच्छत्तादशं वदी ॥६०॥ ततोऽस्यानुमितं ज्ञात्वा विवाक्षो नामिभूपतिः । महद्विवाहकस्याणमकरोत्परया मुदा ॥६८॥ सुरेन्द्रानुमताद कन्ये सुदीले चारकक्षणे । सर्वो सुरुन्दिराकारे वरामास नाभिराद् ॥६८॥ सुरेन्द्रानुमताद कन्ये सुदिले चारकक्षणे । सर्वो सुरुन्दिराकारे वरामास नाभिराद् ॥६८॥

छोग छल मात्र हैं।।५७। जिस प्रकार सूर्यके उदय होनेमें उदयाचल निमित्त मात्र है क्योंकि सूर्य स्वयं ही उदित होता है उसी प्रकार आपकी उत्पत्ति होनेमें हम निमित्त मात्र हैं क्योंकि आप स्वयं ही उत्पन्न हुए हैं ॥५८॥ आप माताके पविश्व गर्भगृहमें कमलहूपी दिव्य आसनपर अपनी उत्कृष्ट शक्ति स्थापन कर उत्पन्न हुए हैं इसलिए आप वास्तवमें शरीररहित हैं।।५९।। हे देव, यद्यपि मैं आपका यथार्थमें पिता नहीं हैं. निमित्त मात्रसे ही पिता कहलाता है तथापि मैं आपसे एक अभ्यर्थना करता हूँ कि आप इस समय संसारकी सृष्टिकी ओर भी अपनी बुद्धि लगाइए।।६०।। आप आदिपुरुष हैं इसलिए आपको देखकर अन्य लोग भी ऐसी ही प्रवृत्ति करेंगे क्योंकि जिनके उसम सन्तान होनेबाली है ऐसी. यह प्रजा महापुरुषोंके ही मार्गका अनुगमन करती है ॥६१॥ इसल्डिए हे ज्ञानियोंमें श्रेष्ट, आप इस संसारमें किसी इष्ट कन्याके साथ विवाह करनेके छिए मन कीजिए क्योंकि ऐसा करनेसे प्रजाकी सन्ततिका उच्छेद नहीं होगा ॥६२॥ प्रजाकी सन्ततिका उच्छेद नहीं होनेपर धर्मकी सन्तति बढती रहेगी इसलिए हे देव, मनुष्योंके इस अविनाशीक विवाहरूपी धर्मको अवश्य ही स्वीकार कीजिए ॥६३॥ हे देव, आप इस विवाह कार्यको गृहस्थोंका एक धर्म समझिए क्योंकि गृहस्थोंको सन्तानकी रक्षामें प्रयत्न अवश्य ही करना चाहिए ॥६४॥ यदि आप मुझे किसी भी तरह गुरु मानते हैं तो आपको मेरे वचनोंका किसी भी कारणसे उल्लंघन नहीं करना चाहिए क्योंकि गुरुओंके वचनोंका उल्लंघन करना इष्ट नहीं है ॥६५॥ इस प्रकार वचन कहकर धीर-बीर महाराज नामिराज चुप हो रहे और भगवानने हँसते हुए 'ओम' कहकर उनके वचन स्वीकार कर लिये अर्थात् विवाह कराना स्वीकृत कर लिया ॥६६॥ इन्द्रियोंको वशमें करनेवाले भगवान्ने जो विवाह करानेकी स्वीकृति दी थी वह क्या उनके पिताकी चतुराई थी, अथवा प्रजाका उपकार करनेकी इच्छा थी अथवा वैसा कोई कर्मोंका नियोग ही था।।६७। तदनन्तर भगवानकी अनुमृति जानकर नाभिराजने निक्षांक होकर बढ़े हर्षके साथ विवाहका बढ़ा भारी उत्सव किया ॥६८॥ महाराज नाभिराजने इन्द्रकी अनुमतिसे सुशील, सुन्दर लक्षणींबाली, सती और मनोहर आकारवाली दो कन्याओंकी

१. अस्मत्तः । २. भवत्संबन्धितीम् । ३. निःशरीरः, शरीररहित इत्यर्थः । ४. कारणात् । ५. प्रार्थये । ६. सृष्टिः । ७. सुपुत्रवत्यः । ८. एवं सति । ९. विच्छिन्ता न भविष्यति । १०. जानीहि । ११. भनुसंबन्धिनम् । १२. देवैनमञ्युतम् अ०, प०, द०, स० । देवेनमञ्युतम् छ० । १३. गृहमेधिना द० । १४. पितेति मतः । १५. अहमित्यर्थः । १६. तृष्णीं स्थितः । १७. तथास्तु । ओमेत्रं परमं मते । १८. नियमेन कर्तव्यः । १९. मत्वा प०, द०, म०, छ०, । २०. पतिव्रते । २१. ययाचे ।

तन्त्यौ कष्णमहाक्ष्यज्ञाभ्यौ सौम्ये पतिवरे । यहास्वती सुनन्दाक्ये स एवं प्यंखीनयन् ॥७०॥ पुरुः पुरुगुणो देवः परिणेतित संभ्रमात् । परं कस्याणमातेनुः सुराः प्रीतिपरायणाः ॥७१॥ पश्यन्पाणगृहीर्था ते नामिराजः सनामिभिः । समं समतुषत् प्रायः कोकधर्मप्रियो जनः ॥७२॥ पुरुदेवस्य कस्याणे मरुदेवी तृतोष सा । दारकर्मणि पुत्राणां प्रीर्थुरकर्षो हि योषिताम् ॥७३॥ विद्वास्य कस्याणे मरुदेवी तृतोष सा । दारकर्मणि पुत्राणां प्रीर्थुरकर्षो हि योषिताम् ॥७३॥ विद्वास्य कस्याणे प्रति भेजे जनोऽस्थिः । कस्येन्दोरियाग्मोधिवेस्य कस्क्लोसमास्ति ॥७४॥ पुरोविंवाहकस्याणे प्रीति भेजे जनोऽस्थिः । स्वसीगीनतया मोकतु मिणित्स्लोको उनुरुश्यते ॥७४॥ प्रमोदाय मुकोकस्य न परं स महोरसयः । स्वसीकस्यापि संप्रीतिमतनोदतनीयसीम् ॥७६॥ वरोस् चारजङ्गे ते मुतुपाद्ययोहहे । सुभ्रोणिनाधरणापि कायेनाजयसां जगत् ॥७०॥ वरोस् चारजङ्गे ते स्वपुणद्वस्य तनीयसीम् । अधसां कामगन्धेममद्वति मिषाप्रिमाम् ॥७८॥ नामि कामरसस्यकृत्वि समराजिंवः स्वरा । रोमराजोस्तामुक्वदां पार्शिमवाभितः ॥७८॥

याचना की ।।६९।। वे दोनों कन्याएँ कच्छ महाकच्छकी बहनें थीं, बड़ी ही शान्त और यौवन-वती थीं; यशस्त्री और सुनन्दा उनका नाम था। उन्हीं दोनों कन्याओं के साथ नाभिराजने भगवानका विवाह कर दिया ॥७०॥ श्रेष्ठ गुणोंको धारण करनेवाले भगवान वृषभदेव विवाह कर रहे हैं इस हर्पसे देवोंने प्रसन्न होकर अनेक उत्तम-उत्तम उत्सव किये थे।।७१॥ महाराज नाभिराज अपने परिवारके लोगोंके साथ, दोनों पुत्रबधुओंको देखकर भारी सम्तुष्ट हुए सो ठीक ही है क्योंकि संसारी जनोंको विवाह आदि छौकिक धर्म ही प्रिय होता है। अर्था भगवान वृषभदेवके विवाहोत्सवमें मरुदेवी बहुत ही सन्तुष्ट हुई थी सो ठीक ही है, पुत्रके विवाहोत्सवमें स्त्रियोंको अधिक प्रेम होता ही है। १७३॥ जिस प्रकार चन्द्रमाकी कलासे लहरोंकी मालासे भरी हुई समुद्रकी बेला बढ़ने लगती है उसी प्रकार भाग्योद्यसे प्राप्त होनेवाली पुत्रकी विवाहोत्सव-रूप सम्पदासे मरुदेवी बढ़ने लगी थीं ॥७४॥ भगवानके विवाहोत्सवमें सभी लोग आनन्दको प्राप्त हुए थे सो ठीक ही है। मनुष्य स्वयं ही भोगोंकी तृष्णा रखते हैं इसलिए वे स्वामीको भोग स्वीकार करते देखकर उन्हींका अनुसरण करने छगते हैं।।७५॥ भगवान्का वह विवाहोत्सव केवल मनुष्यलोककी प्रीतिके लिए ही नहीं हुआ था, किन्तु उसने स्वर्गलोकमें भी भारी प्रीतिको विस्तृत किया था।।७६॥ भगवान प्रथभदेवकी दोनों महादेवियाँ उत्कृष्ट ऊरुओं, सुन्दर जंबाओं और कोमल चरण-कमलोंसे सहित थीं। यद्यपि उनका सुन्दर कटिभाग अधर अर्थात नीचा था (पक्षमें नाभिसे नीचे रहनेवाला था ) तथापि उससे संयुक्त शरीरके द्वारा उन्होंने समस्त संसारको जीत छिया था।।७७। वे दोनों ही देवियाँ अत्यन्त सुन्दर थीं, उनका उदर छुश था और उस कुश उदरपर <del>वे जिस पत</del>ळी रोम-राजिको धारण कर रही थी वह ऐसी जान पडती थी मानो कामदेवरूपी मदोन्मत्त हाथीके मदकी अप्रधारा ही हो ।।७५॥ वे देवियाँ जिस नाभिको धारण कर रहीं थीं वह ऐसी जान पड़ती थी मानो कामरूपी रसकी कूपिका ही हो

१. कुशाङ्ग्यो । २. भगिन्यो । ३. स्वयंवरे । ४. सरस्वती अ०, स० । ५. एते अ०, प०, म०, द०, ल० । ६. दारपरिग्रहो भविष्यति । ७. विवाहिते । ८. बन्धुमि. । ९. लीकिकधर्म । १०. आनन्देन । ११. स्वभोगहितत्वेन । १२. भर्तुः । १३. लोकेऽनु – प० । १४. अनुवर्तते । अनो ६व कामे दिवादिः । १५. भूयसीम् । १६. कन्ये । १७. शोभनजधनेन । १८. नाभेरधःकायोऽधरकायस्तेन । घ्वनौ नीचेनापि कायेन । १९. उत्तमे, उत्तमस्त्रियौ । 'वरारोहा मत्तकाशिन्युत्तमा बर्र्यणिनो ।' इत्यभिधानात् । २०. –राजी द०, स० । २१. मदप्रवाहम् । २२. श्रेष्ठाम् । २३. आल्बालम् ।

स्तनाक्ष्णकुर्मके दीर्घरोमराज्येकनालके । ते पश्चिन्याविवाधकां नीकश्चुक्षप्रपदं ॥८०॥

मुक्ताहारेण तन्त्रने तपस्तेपे स्वनामजम् । यतोऽवाप सं तत्कण्ठकुषस्पर्शसुकामृतम् ॥८१॥

एकावस्या स्तनोपान्तस्पत्तिन्या ते विरेजतुः । सस्येव कण्ठलंगिन्या स्वच्छया हिनम्धमुक्तया ॥८२॥

हारं नक्षत्रमाकास्यं ते स्तनान्तरलम्बिनम् । दधतुः कुष्मसंपर्धादसन्तिम् रोषिषा ॥८३॥

मृद् भुजलते चार्च्या विधिषातां सुसंहते । नखांश्रुकुसुमोदेदे देशाने हसितश्चिमम् ॥८४॥

सुस्वेन्दुरेनथोः कान्तिमधानसुम्बस्मितांश्रुमः । उथोत्स्नालक्ष्मीं समात्तन्वन् जगतां कान्तद्र्यां सन्ति।

सुपक्षमणी तथोनेत्रे रेजाते स्निम्धतार्के । यथोत्पके समुत्कुरूके केसरालग्नषर्वदे ॥८६॥

नामकर्मविनिर्माण्डचिरं सुभुवोर्भुवो । चापयष्टिरनक्रस्य नानुवानुमलं तराम् ॥८७॥

अथवा रोमराजिरूपी छताके मूलमें चारों ओरसे वंदा हुआ पाछ ही हा ॥१९॥ जिस प्रकार कमिलनी कमलपुष्पकी बोंडियोंको धारण करती है उसी प्रकार वे देवियाँ स्तनरूपी कमलकी बोंडियोंको धारण कर रही थीं, कमिलिनियोंके कमल जिस प्रकार एक नालसे सिहत होते हैं उसी प्रकार उनके स्तनरूपी कमलोंपर जिस प्रकार भीरे बैठते हैं उसी प्रकार उनके स्तनरूपी कमलोंपर भी चूचुकरूपी भीरे बैठे हुए थे। इस प्रकार वे दोनों ही देवियाँ ठीक कमिलिनियोंके समान मुशोभित हो रही थीं ॥८०॥ उनके गलेमें जो मुक्ताहार अर्थात् मोतियोंके हार पड़े हुए थे, मालूम होता है कि उन्होंने अवश्य ही अपने नामके अनुसार (मुक्ते मिलाहार) आहार त्याग अर्थात् उपवासरूप तप तपा था और इसीलिए उन मुक्ताहारोंने अपने उक्त तपके फलस्वरूप उन देवियोंके कण्ठ और कुचके स्पर्शसे उत्पन्न हुए मुक्तरूपी अमृतको प्राप्त किया था ॥६१॥

-गलेमें पड़े हुए एकावली अर्थात् एक लड़के हारसे वे दोनों ऐसी शोभायमान हो रही थीं मानो किसी सखीके सम्बन्धसे ही शोभायमान हो रही हों: क्योंकि जिस प्रकार सखी स्तनोंके समीपवर्ती भागका स्पर्भ करती है उसी प्रकार वह एकावळी भी उनके स्तनोंके समीपवर्ती भागका स्पर्श कर रही थी, सखी जिस प्रकार कण्ठसे संसर्ग रखती है अर्थान् कण्ठालिंगन करती है उसी प्रकार वह एकावली भी उनके कण्ठसे संसर्ग रखती थी अर्थात् कण्ठमें पड़ी हुई थी, सखी जिस प्रकार स्वच्छ अर्थान् कपटरहित-निर्मलहृदय होती है उसी प्रकार वह एकावली भी स्वच्छ-निर्मल थी और सखी जिस प्रकार स्निग्धमुक्ता होती है अर्थात् स्नेही पतिके द्वारा छोड़ी-भेजो जाती हैं, उसी प्रकार वह एकावली भी स्निग्धमुक्ता थी अर्थात् चिकने मोतियों-से सहित थी।।=२।। वे देवियाँ अपने स्तर्नोंके बीचमें लटकते हुए जिस नक्षत्रमाला अर्थात् सत्ताईस मोतियोंके हारको धारण किये हुई थीं वह अपनी किरणोंसे ऐसा मालूम होता था मानो स्तनोंका स्पर्श कर आनन्दसे हुँस ही रहा हो ॥=३॥ वे देवियाँ नखोंकी किरणैंरूपी पुष्पों-के विकाससे हास्यकी शोभाको धारण करनेवाली कोमल, सुन्दर और सुसंगठित भुजलताओं-को धारण कर रही थीं !!=४!। उन दोनोंके मुखरूपी चन्द्रमा भारी कान्तिको धारण कर रहे थे. वे अपने सुन्दर मन्द हास्यकी किरणोंके द्वारा चाँदनीकी शोभा बढ़ा रहे थे, और देखनेमें संसारको बहुत ही सुन्दर जान पड़ते थे ॥६५॥ उत्तम बरौनी और चिकनी अथवा स्नेह्युक्त तारोंसे सहित उनके नेत्र ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानो जिनके केशपर भ्रमर आ छो हैं ऐसे फूछे हुए कमछ ही हों।।=६।। सुन्दर भौंहोंबाछी उन देवियोंकी दोनों भौंहें नामकर्मके द्वारा इतनी सुन्दर बनी थीं कि कामदेवकी धनुषलता भी उनकी बराबरी

१. मौनितकहारेण । २. इव । ३. मुक्ताहारनामभवम् । ४. मसृणमुक्तया, पक्षे प्रियतमप्रेषितया । ५. अघत्तामित्यर्थः । ६. विकासैः । ७. कनीनिके । ८. नामकर्मकरण । नामकर्मणा विनिर्माणं तेन रुचिरे इत्यर्थः । ९. अनुकर्तम् ।

नीलोत्पलवतंसेन तत्कणीं द्धतुः श्रियम् । मिथः प्रमित्सुने वीच्चरायति नयनाध्ययोः ॥८८॥
ते कलारतरालस्वानलकान् इतुर्श्वसम् । सुवर्णयद्वयर्थन्तस्वितेन्द्रोपकृत्विषः ॥८९॥
क्रिंसस्वक्कवरीयन्धस्तयोरुधेक्षितो जनेः । इष्णाहिरिव श्वक्लाहिं निगीर्यं पुनरुद्धिरन् ॥९०॥
इति स्वभावमधुरामाकृतिं भूषणोज्जवलाम् । द्धाने द्धतुर्लीलां कल्पवल्ल्योः स्पुरिवषोः ॥९१॥
इह्नेनयोरदो रूपं जनानामतिरित्यभूत् । एताभ्यो निर्किताः सत्यं श्वियममन्याः सुरक्षियः ॥९१॥
स ताभ्यां कीर्तिलक्ष्मीभ्यामिव रेत्रे वरोत्तमः । ते च तेन महानद्यो वाद्धिनेव सर्भायतुः ॥९६॥
सरूपं सथुती कान्ते तं मनी जहमुर्विमोः । मनोशुव इक्षकोषं त्रिगीधोर्विजयन्तिकं ॥९४॥
तयोरिय मनस्तेन रिजर्त शुवनेशिना । हारयष्ट्योरिवारक्तं मणिना मध्यसुद्धुचा ॥९५॥
बहुतो मनमानोऽपि वर्ष्युरीऽस्य मनोमवः । चचार् वे गूढसंचार् के सरेणं तत्र चिन्यताम् ॥९६॥
नूनमेनं प्रकावारमा व स्वर्थुं हृदिश्योऽक्षमः। श्वनङ्गतं तदा भेजे सोपाया हि जिगीषवः ।।।।

नहीं कर सकती थीं ॥ ८७ ॥ उन महादेवियोंके कान नीलकमलहूपी कर्ण-भूपणोंसे ऐसी शोभा धारण कर रहें थे मानो नेत्ररूपी कमलोंकी अतिशय लम्बाईको परस्परमें नापना ही चाहते थे।।८८॥ वे देवियाँ अपने छछाट-तटपर छटकते हुए जिन अलकोंको धारण कर रही थी वे सुवर्णपट्टकके किनारेपर जड़े हुए इन्द्रनीलमणियोंके समान अत्यन्त सुझोभित हो रहे थे ॥ ८९॥ जिनपर-की पुरुपमालाएँ ढीली **होकर नीचेकी और छटक रही थीं** ऐसे उन देवियोंके केशपाशों के विषयमें छोग ऐसी उत्प्रें आ करते से कि मानी कोई काले साँप सफेद साँपकी निगल-कर फिरसे उगल रहे हों ॥९०॥ इस प्रकार स्थभावसे मधुर और आभूपणोंसे उज्ज्वल आकृतिको भारण करनेवाछी वे देवियाँ कान्तिमती कल्पलताओंकी शोभा धारण कर रही थीं ॥९१॥ इन दोनोंके उस सुन्दर रूपको देखकर छोगोंकी यही बुद्धि होती थी कि वास्तवमें इन्होंने अपने-आपको स्त्री माननेवाली देवाङ्गनाओंको जीत लिया है ॥९२॥ वरोंमें उत्तम भगवान वृषभदेव उन देवियोंसे ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो कीर्ति और छक्ष्मीसे ही शोभायमान हो रहे हों और वे दोनों भगवान्से इस प्रकार मिली थीं जिस प्रकारकी महानदियाँ समुद्रसे मिलती हैं।।९३।। ने देवियाँ बड़ी ही रूपवती थीं, कान्तिमती थीं, सुन्दर थीं और समस्त जगतुकी जीतनेकी इच्छा करनेवाले कामदेवकी पताकाके समान थीं और इसीलिए ही उन्होंने भगवान् वृषभदेवका मन हरण कर लिया था।।९४॥ जिस प्रकार बीचमें छगा हुआ कान्तिमान् पद्मराग-मणि हारयष्टियोंके मध्यभागको अनुरंजित अर्थान् लाल वर्ण कर देता है उसी प्रकार उत्कृष्ट कान्ति या इच्छासे युक्त भगवान् धृयभदेवने भी उन देवियोंके मनको अनुरंजित-प्रसन्न कर दिया था ॥९५॥ यद्यपि कामदे<del>व भगवान् वृ</del>वभदेवके सामने अनेक बार अपमानित हो चुका था तथापि वह गुप्त रूपसे अपना संचार करता ही रहता था। विद्वानोंको इसका कारण स्वयं विचार लेना चाहिए।।९६॥ मालूम होता है कि कामदेव स्पष्टरूपसे भगवानको बाधा देनेके छिए समर्थ नहीं था इसछिए वह उस समय शरीररहित अबस्थाको प्राप्त हो गया था सोठीक ही है क्योंकि विजयकी इच्छा करनेवाले पुरुष अनेक उपायोंसे सिहत होते हैं —कोई-न-कोई

१. नीलोत्पलावर्तसन प॰, ल०। २. प्रमानुमिच्छुना। ३. दशतुः। ४. गिलतः। ५. उद्गिलन् भ०, प०, द०, स०। ६. नरोत्तमः अ०, स०। ७. संगमीयतुः। ८. समानकपे। ९. पश्चरागमाणिक्येन। १०. यस्मात् कारणात्। ११. चरित स्म। एतेन प्रभोमीहात्म्यं व्यव्यते। तत्र तयोः सौभाग्यं व्यव्यम्। १२. ~सञ्चारकारणं— अ०, प०। १३. व्यक्तस्वरूपः। १४. जेतुमिच्छवः।

अन्द्रस्तेन तिन्तृनमेनयोः प्रविशन् वपुः । दुर्गाश्चित इवानङ्गो विज्याभैनं स्वसायकैः ॥९८॥ ताभ्यामिति समं मोगान् भुआनस्य जगद्गुरोः । कालो महानगादेकक्षणवद् सततक्षणः । ॥९०॥ अथान्यदा महादेवी सीधे सुप्ता यशस्त्रति । स्वप्नेऽपश्यन् महीं प्रस्तां मेरं सूर्यं च सोद्वपम् ॥१००॥ सरः सहंसम्बद्ध च वलद्वीचिकमेक्षत । स्वप्नान्ते च व्यवुद्धासौ पटन् मागभनिःस्वनैः ॥१००॥ त्यं विवृश्यस्य कल्याणि कल्याणक्षतमागिनि । प्रश्नोभसमयोऽयं ते सहाव्जिन्या धतिश्चः ॥१०२॥ सुदे तवान्य मूयासुरिमे स्वप्नाः ग्रुभावहाः । महीमेक्दभीन्द्रकैसरोबरपुरस्सराः ॥१०२॥ नमस्सरोबरेऽन्विष्यं विश्वेतिकित्वस्य । सेदादिवाधुनाभ्येति विश्वहंसोऽस्त पाद्यस्य ॥१०४॥ ज्योस्नाम्मसि विश्वं तीर्थां ताराहंस्यां नमो हदे । नृनं निलेतुमस्तादेः शिसराण्याश्चयन्त्यम् ॥१०५॥ प्रयोस्नाम्मसि विश्वं तीर्थां तिवान्वेतुं पुरोगतान् । त्रद्रहिकृषितास्मेव विध्विद्धावतां गतः ॥१०६॥ प्रयाप्ति यामार् निवान्वेतुं पुरोगतान् । ज्योरस्नांग्रुकेन संवेष्ट्य तारासर्वस्वमाग्मनः ॥१००॥ इतोऽस्तमेति शीतांगुरितो मास्वानुदीयते । संसारस्येव विश्वव्यसुपदेष्ट् समुश्वते ॥१०८॥

उपाय अवश्य करते हैं ॥९७॥ अथवा कामनेव शरीररहित होनेके कारण इन देवियोंके शरीरमें प्रविष्ट हो गया था और वहाँ किलेके समान स्थित होकर अपने वाणोंके द्वारा भगवान्को घायल करता था॥ ९८॥ इस प्रकार उन देवियोंके साथ भोगोंको भोगते हुए जगद्गुरु भगवान् वृषभदेवका बड़ा भारी समय निरन्तर होनेवाले उत्सवोंसे क्षण-भरके समान कीत गया था॥ ९९॥

अथानन्तर किसी समय यशस्वती महादेवी राजमहत्रमें सो रही थीं। सोते समय उसने स्वप्नमें प्रसी हुई पृथिवी, सुमेर पर्वत, चन्द्रमासहित सूर्य, हंससहित सरोवर तथा चक्कछ लहरोंबाला समुद्र देखा. स्वप्न देखनेके बाद मंगल-पाठ पढते हुए बन्दीजनोंके शब्द सुनकर वह जाग पही ॥१००-१०१॥ उस समय बन्दोजन इस प्रकार मंगल-पाठ पढ़ रहे थे कि हे दूसरोंका कल्याण करनेवाली और स्वयं सैकड़ों कल्याणोंको प्राप्त होनेवाली देवि, अब तू जाग; क्योंकि तू कमिलनीके समान शोभा धारण करनेवाली है—इसिलए यह तेरा जागनेका समय है। भावार्थ--जिस प्रकार यह समय कमिलनोके जागृत-विकसित होनेका है, उसी प्रकार तुम्हारे जागृत होनेका भी है ॥१०२॥ हे मातः, पृथिवी, मेरु, समुद्र, सूर्य, चन्द्रमा और सरोवर आदि जो अनेक मंगल करनेवाले शुभ स्वप्त देखे हैं वे तुम्हारे आनन्दके लिए हों।। १०३॥ हे देखि, यह चन्द्रमारूपी हंसु चिरकाल तक आकाशरूपी सरोवरमें अन्धकाररूपी शैवालको स्रोजकर अब खेद खिझ होनेसे ही मानो अस्ताच लरूपी बृक्षका आश्रय हो रहा है अर्थात् अस्त हो रहा है।। १०४।। ये ताराह्मपी हंसियाँ आकाशरूपी सरोवरमें चिरकाल तक तैरकर अब मानो निवास करनेके लिए ही अस्ताचलके शिखरोंका आश्रय ले रही हैं-अस्त हो रही हैं ॥ १०५॥ हे देवि, यह चन्द्रमा कान्तिरहित हो गया हैं, ऐसा मालूम होता है कि रात्रिके समय चक-वियोंने निद्राके कारण लाल वर्ण हुए नेत्रोंसे इसे ईर्प्यांके साथ देखा है इसलिए मानो उनकी दृष्टिके दोषसे ही दृषित होकर यह कान्तिरहित हो गया है।। १०६॥ हे देवि, अब यह रात्रि भी अपने नक्षत्ररूपी धनको चाँदनीरूपी वस्नमें छपेटकर भागी जा रही है, ऐसा मालूम होता है मानो वह आगे गये हुए ( वीते हुए ) प्रहरोंके पीछे ही जाना चाहती हो ॥ १०७ ॥ इस ओर यह चन्द्रमा अस्त हो रहा है और इस ओर सूर्यका उदय होरहा है, ऐसा जान पड़ता है मानो

१. बा नून-अ०, प०, स०, द०, म०, छ०। २. निस्योत्सवैः। ३. चलवीचिक- अ०, प०, द०, म०, स०, ल०,। ४. -पुरोगमाः प०। ५. -रेऽबीघ्य ट०। अनुप्राप्य। ६. अभिगच्छति । ७. अस्तिगिरि-वृक्षम् । ८. तरणं झत्वा। ९. वस्तुम् । १०. ईप्यया गहितम् । ११. रजनी । १२. प्रहरान् । १३. 'ई गतीं । उदयनीत्पर्यः।

तारका गगनाम्मोधौ मुकाफलनिमिश्वयः । श्रहणौर्यानलेनेमा विर्लायन्ते गतिवयः ॥१०९॥ सिरतां सैकतादेव सकवाको रुवन् रुवन् । अन्विच्छति निजां कान्तां निशाविरहविक्छवः ॥१९०॥ श्रयं हंसयुवा हुंस्या सुपुप्सितं समं सितं । मृणालशकलेनाक्षं कण्ह्यँश्रव्जुलिक्वना ॥१९१॥ श्रविजनीयमितो धत्ते विकसत्पद्वज्ञाननम् । इतश्र म्लानिमासाध नम्रास्येयं कुमुद्धती ॥१९२॥ सरसां पुलिनेप्वेताः कुर्यः कुर्वते रुतम् । युष्मन्नपुरसंवादि तारं मधुरमेव स ॥१९३॥ स्वनीडादुत्यतन्यध कुतकोलाहलस्वनाः । प्रभातमञ्जलानीव पठन्तोऽभी शकुन्तयः ॥११४॥ अप्राप्तकेणसंस्कारा विश्विणद्वा इमे । कान्जुकीयैः समं दीपा यान्ति कालेन मन्दताम् ॥१९५॥ इतो निजगृहे देवि स्वन्मङ्गलविधिस्सया । कुन्जवामनिकाप्रायः परिवारः प्रतीच्छति ॥१९६॥ विमुख शयनं तस्मात् नर्दापुलिनसंनिमम् । इसीव राजदंसस्य वस्लमा मानसाश्रया ॥१९७॥ दस्युच्यैर्वन्दिकृत्येषु पठस्यु समयोखितम् । प्रावोधिकानकश्वानैः सा विनिद्रामवच्छनैः ॥१९०॥ विमुक्तस्यना वैषा कृतमङ्गलमञ्जना । प्रप्तुकामा स्वद्यानां स्वप्नानां तस्वतः फ्लम् ॥१९०॥

ये संसारको विचित्रताका उपदेश देनेके लिए ही उद्यत हुए हों !।१०८। हे देवि, आकाशरूपी समुद्रमें मोतियोंके समान शोभायमान रहनेवाले ये तारे सूर्यरूपी बड़वानलके द्वारा कान्ति-रहित होकर विलीन होते जा रहे हैं।।१०९।। रात-भर विरहसे व्याकुल हुआ यह चकवा नदीके बालुके टीलेपर स्थित होकर रोता-रोता ही अपनी प्यारी स्त्री चकवीको हुँद रहा है।।११०।। हे सति, इधर यह जवान हंस चौंचमें दबाये हुए मुणाल-सण्डसे शरीरको सुजलाता हुआ हंसीके साथ शयन करना चाइता है।।१९९॥ हे देखि, इधर यह कमिलनी अपने विकसित कमलक्रपी मुखको धारण कर रही है और इघर यह कुमुदिनी मुरझाकर नम्रमुख हो रही है अर्थात् भुरक्षावे हुए कुमुदको नीचा कर रही है।।११२।। इधर तालाबके किनारापर ये कुरर पिक्सयोंकी सियाँ तुन्हारे नूपुरके समान उच और मधुर शब्द कर रही हैं ॥११३॥ इस समय ये पक्षी कोलाहरू करते हुए अपने-अपने घोंसलोंसे उड़ रहे हैं और ऐसे जान पड़ते हैं मानो प्रात:-कालका मंगल-पाठ ही पढ़ रहे हों ॥११४॥ इधर प्रातःकालका समय पाकर ये दीपक कंचुकियों ( राजाओं के अन्तः पुरमें रहनेवाले बृद्ध या नपुंसक पहरेदारों ) के साथ-साथ ही मन्दताको प्राप्त हो रहे हैं क्योंकि जिस प्रकार कंचुकी क्षियोंके संस्कारसे रहित होते हैं उसी प्रकार दीपक भी प्रातःकाल होनेपर क्षियोंके द्वारा की दुई सजावटसे रहित हो रहे हैं और कंचुकी जिस प्रकार परिक्षीण दशा अर्थात् वृद्ध अवस्थाको प्राप्त होते हैं उसी प्रकार हीपक भी परिक्षीण दशा अर्थात् क्षीण बत्तीबाले हो रहे हैं।।११५।। हे देवि, इधर तुम्हारे घरमें तुम्हारा मंगल करनेकी इच्छासे यह कुन्जक तथा बामन आदिका परिवार तुम्हारी प्रतीक्षा कर रहा है ॥११६॥ इसलिए जिस प्रकार मानसरोवरपर रहनेवाली, राजहंस पक्षीकी प्रिय वल्लभा-हंसी नदीका किनारा छोड़ देती है उसी प्रकार भगवान वृष्भदेवके मनमें रहनेवाली और उनकी प्रिय बल्लभा तू भी शय्या छोड़ ॥११७॥ इस प्रकार जब बन्दीजनोंके समूह जोर-जोरसे मंगल-पाठ पढ़ रहे थे तब वह यशस्वती महादेवी जगानेवाले दुन्दुभियोंके शब्दोंसे धीरे-धीरे निद्रारहित हुई-जाग उठी ॥११८॥ और शय्या छोड़कर प्रातःकालका मंगलस्नान कर प्रीतिसे रोमाचितशरीर हो अपने देखे हुए स्वप्नोंका यथार्थ फल पूछनेके लिए संसारके प्राणियोंके हृदयवर्ती अन्धकारको

१. सूर्यसारियः । २. कूजन् कूजन् । ३. बिह्नुकः । ४. शयितुमिष्छति । ५. भो पतिवते । ६. उत्कोशाः । 'उत्कोशकुररौ समो' इत्यभिधानात् । ७. रितम् प० । ८. सदुशम् । ९. स्त्रीसंबन्धि । १०. परिक्षीणवितिका । परिमष्टवयस्काः । ११. विधातुमिष्ण्यया । १२. पश्यति । आगच्छति वा तिष्ठति वा । १३. राजश्रेष्ठस्य राजहंसस्य च । 'राजहंसस्तु ते चकच्च्चरणैः लोहितैः सिताः ।' इत्यमरः ।

प्रीतिकण्टिकता भेजे पश्चिनीवार्कमुदुचम् । प्राणमार्थं जगरप्राणिस्वान्तप्रवान्तपृतं विभुम् ॥१२०॥
तमुपेरय सुलासीना स्वोचिते मद्रविष्टरं । कक्ष्मीरिव रुचि भेजे मर्नुरभ्यणंवित्तिनी ॥१२३॥
सा पत्ये स्वप्नमालां तां यथाद्यं न्यवेद्रयत् । दिग्यचक्षुरसी देवस्तरफलानीरयभाषत् ॥१२२॥
स्वं देवि पुत्रमासासि गिरीम्द्राचकवर्तिनम् । तस्य प्रवापितामकः शास्तीन्दुः कान्तिसंपद्रम् ॥१२३॥
सरोजाक्षि सरोद्यदेरसी पङ्कजवासिनीम् । वोवा व्यूवोरसा पुण्यलक्षणाक्कितविष्ठः ॥१२४॥
महीप्रसनतः कृरस्नां महीं सागरवाससम् । प्रविषालयिता देवि विश्वराट् तथ पुत्रकः ॥१२५॥
सागराचरमाङ्गोऽसी तरिता जन्मसागरम् । ज्यायान् पुत्रकतस्यायमिक्ष्वाकुकुल्यस्वनः ॥१२६॥
स्वति श्रुखा वचो मर्नुः सा तदा प्रमदोद्यात् । वश्चभे अक्ष्मेर्वेका सर्वेन्द्री समुदेष्यति ॥१२७॥
ततः सर्वायंसिद्विस्थो थोऽसी व्याप्रचरः सुरः । सुवादुद्विन्द्रोऽतद्वश्चुत्वा-तद्गर्भमावसत् ॥१२८॥
सा गर्भमवहद् देवी देवाद् दिग्यानुमावजम् । येन नासहतार्कं च समाकामन्तमम्बरे ॥१२९॥
सापस्यत् स्वमुखच्छायां वीरस्रसिद्वर्पणे । तथ्च प्रातीपिकी स्वां च छायां नासोव मानिनी ॥१३०॥
सम्वर्वरनीमपद्यत् तां पतिक्रसुक्या दशा । जक्षगर्भीमवास्मोदमालां काले शिलावलः १३६॥

दूर करनेवाले अतिशय प्रकाशमान और सबके स्वामी भगवान वृष्भदेवके समीप उस प्रकार पहुँची जिस प्रकार कमिलनी संसारके मध्यवर्ती अन्धकारको नष्ट करनेवाले और अतिशय प्रकाशमान सूर्यके सन्मुख पहुँचती है।।११९-१२०।। भगवान्के समीप जाकर वह महादेवी अपने योग्य सिंहासनपर सुखपूर्वक बैठ गयी। उस समय महादेवी साक्षात् छक्ष्मीके समान सुज्ञोभित हो रही थी।।१२१॥ तदनन्तर उसने रात्रिके समय देखे हुए समस्त स्वप्न भगवान्से निवेदन किये और अवधि-ज्ञानरूपी दिव्य नेत्र धारण करनेवाले भगवान्ने भी नीचे लिखे अनुसार उन स्वप्तोंका फल कहा कि ॥१२२॥ हे देवि, स्वप्नोंमें जो तूने सुमेर पर्वत देखा है उससे मालूम होता है कि तेरे चक्रवर्ती पुत्र होगा। सूर्य उसके प्रतापको और चन्द्रमा उसकी कान्तिरूपी सम्पदाको सूचित कर रहा है।।१२३।। हे कमलनयने, सरोवरके देखनेसे तेरा पुत्र अनेक पवित्र लक्षणोंसे चिह्नितशरीर होकर अपने विस्तृत वक्षःस्थलपर कमलवासिनी-लक्ष्मीको धारण करनेवाला होगा ॥१२४॥ हे देवि, पृथिवीका ग्रसा जाना देखनेसे मालूम होता है कि तुन्हारा यह पुत्र चक्रवर्ती होकर समुद्ररूपी वस्त्रको धारण करनेवाली समस्त पृथिवीका पालन करेगा ॥१२५॥ और समुद्र देसनेसे प्रकट होता है कि वह चरमञ्जरीरी होकर संसाररूपी समुद्रको पार करनेवाला होगा। इसके सिवाय इस्वाकु-वंशको आनन्द देनेवाला वह पुत्र तेरे सी पुत्रोंमें सबसे ज्येष्ठ पुत्र होगा ॥१२६॥ इस प्रकार पतिके वचन सुनकर उस समय वह देवी इर्षके उदयसे ऐसी वृद्धिको प्राप्त हुई थी जैसी कि चन्द्रमाका उदय होनेपर समुद्रकी बेला बृद्धिको प्राप्त होती है ॥१२७॥

तदनन्तर राजा अतिगृद्धका जीव जो पहले न्याघ था, फिर देव हुआ, फिर सुबाहु हुआ और फिर सर्वाधिसिद्धिमें अहमिन्द्र हुआ था, वहाँ से च्युत होकर यशस्वती महादेवीके गर्भमें आकर निवास करने लगा ॥१२८॥ वह देवी भगवान वृषभदेवके दिव्य प्रभावसे उत्पन्न हुए गर्भको धारण कर रही थी। यही कारण था कि वह अपने उत्पर आकाशमें चलते हुए सूर्यको भी सहन नहीं करती थी ॥२२९॥ बीर पुत्रको पैदा करनेवाली वह देवी अपने मुखकी कान्ति तलवारक्त्री दर्पणमें देखती थी और अतिशय मान करनेवाली वह उस तलवारमें पड़ती हुई अपनी प्रतिकृत लायाको भी नहीं सहन कर सकती थी ॥१३०॥ जिस प्रकार वर्षाका समय आनेपर मयूर जलसे भरी हुई मेचमालाको बढ़ी ही उत्सुक दृष्टिसे देखते हैं उसी प्रकार भगवान

१. पुरुषाय । २. अवधिज्ञानदृष्टिः । ३. 'लुटि' । लब्धा भविष्यसि । ४. विश्वालम् । ५. सागरवासनाम् व । ६. प्रतिकूलाम् । ७. मयूरः ।

रत्नगभँव सा भूमिः फलगभँव वस्तरी । तंजोगभँव दिक्प्राची नितरां रुचिमानदी ॥१३२॥ सा मन्द्रं गमनं भेजे मणिकुट्टिमभूमिपु । हंसीव न्पुरोदारिक्षक्षावैमंक्ष्रमाषिणां ॥१३३॥ सावष्टम्मपद्व्यासैर्मुद्रयन्तीव सा घराम् । स्वभुक्ष्यै मन्थरं यातममजन् मिष्ममूमिपु ॥१३५॥ उद्देऽस्या वलीभक्षो नादश्यत यथा पुरा । अमक्रं तत्सुतस्येव दिग्जयं स्वयत्रस्यौ ॥१३५॥ नीलिमा तत्कुचापाममास्प्रशद् गर्भसंभवे । गर्भस्थोऽस्याः सुतोऽन्येषां निर्देहेन्त्र् नसुत्रतिम् ॥१३६॥ दोहदं परमोदात्तमाहारे मन्दिमा रुचेः । सालसं गतमायासात् सरताक्रं शयनं भुवि ॥१३७॥ सुत्रमाणाव्हु गण्डान्तं वीक्षणं सालसेक्षितम् । आपाटलाधरं वक्त्रं सृत्रनासुर्यम गन्धि च ॥१३८॥ सुत्रमा गर्भचिह्नानि मनः परयुररक्षयन् । वस्त्रभे च वानैर्गर्मी द्विषच्छक्तिरस्थयन् ॥१३८॥ नवमासेव्यतीतेषु तदा सा सुषुवे स्तुतम् । प्राचीवाकै स्पुरत्तेजःपरिवेषं महोदयम् ॥१४०॥ शुभे दिने क्षुभे लग्ने योगे दुरुदुराक्क्षयं । सा प्रासोष्ट सुत्राग्रप्यं स्पुरस्ताम्राज्यलक्षणम् ॥१४५॥

वृषभदेव भी उस गर्भिणी यशस्वती देवीको बड़ी ही उत्सुक दृष्टिसे देखते थे ॥१३१॥ वह यश-स्वती देवी, जिसके गर्भमें रतन भरे हुए हैं ऐसी भूमिके समान, जिसके मध्यमें फल लगे हुए हैं ऐसी बेर्लके समान, अथवा जिसके मध्यमें सूर्यरूपी तेज छिपा हुआ है ऐसी पूर्व दिशाके समान अत्यन्त शोभाको प्राप्त हो रही थी।।१३२।। वह रत्नखचित पृथिवीपर हंसीकी तरह नुपुरोंके उदार शब्दोंसे मनोहर शब्द करती हुई मन्द-मन्द गमन करती थी ॥१३३॥ मणियोंसे जेड़ी हुई जमीनपर स्थिरतापूर्वक पैर रखकर मन्दगतिसे चलती हुई वह यशस्वती ऐसी जान पहती थी मानो पृथिवी हमारे ही भोगके लिए है ऐसा मानकर उसपर मुहर ही लगाती जाती थीं ॥१३४॥ उसके उदरपर गर्भाषस्थासे पहलेकी तरह ही गर्भाषस्थामें भी वलीमंग अर्थात् नाभिसे नीचे पढ़नेवाडी रेखाओंका मंग नहीं दिखाई देता था और उससे मानो यही सूचित होता था कि उसका पुत्र अमंग नाशरहित दिग्विजय प्राप्त करेगा (यद्यपि सियोंके गर्भावस्थामें उदरकी बृद्धि होनेसे वलीभंग हो जाता है परन्तु विशिष्ट की होनेके कारण यशस्वतीके वह चिह्न प्रकट नहीं हुआ था) ॥१३५॥ गर्भधारण करनेपर उसके स्तनोंका अप्रभाग काला हो गया था और उससे यही सूचित होता था कि उसके गर्भमें स्थित रहनेवाला बालक अन्य-शत्रुओं-को उन्नतिको अवस्य ही जला देगा—नष्ट कर देगा ॥१३६॥ परम उत्कृष्ट दोहला उत्पन्न होना. आहारमें रुचिका मन्द पड़ जाना, आलस्यसहित गमन करना, शरीरको शिथिल कर जमीनपर सोना, मुखका गार्छो तक कुछ-कुछ सफेद हो जाना, आलस-भरे नेत्रोंसे देखना, अधरोष्टका कुछ सफेर और लाल होना और मुखसे मिट्टी-जैसी सुगन्ध आना। इस प्रकार यशस्वतीके गर्भके सब चिह्न भगवान् वृषभदेवके मनको अत्यन्त प्रसन्न करते थे और शत्रुओंकी शक्तियोंको शीध ही विजय करता हुआ वह मर्भ धीरे-धीरे बढ़ता जाता था।।१२७-१३९।। जिसका मण्डल देटीप्यमान तेजसे परिपूर्ण है और जिसका उदय बहुत ही बड़ा है ऐसे सूर्यको जिस पकार पूर्व दिशा उत्पन्न करती है उसी प्रकार नी महीने ज्यतीत होनेपर उस यशस्वती महादेवीने देदीप्यमान् तेजसे परिपूर्ण और महापुण्यशाली पुत्रको उत्पन्न किया ॥१४०॥ भगवान् वृषभदेव-के जन्म समयमें जो शुभ दिन, शुभ लग्न, शुभ योग, शुभ चन्द्रमा और शुभ नक्षत्र आदि पड़े थे वे हो शभ दिन आदि उस समय भी पड़े थे, अर्थात् उस समय, चैत्र कृष्ण नवमीका दिन, मीन लग्न, ब्रह्मयोग, धन राक्षिका चन्द्रमा और उत्तराषाह्य नक्षत्र था। उसी दिन यशस्वती

१. -मानसे प०, अ०, छ०। २. गमनम्। -यातं मिषकुट्टिमभूमिषु म०, छ०। ३. अहमेवं मन्ये। ४. गतमायासीत् प०, द०, छ०। ५. बीक्षितं सालसेक्षणम् प०, अ०, द०, स०, छ०। ६. परिवेषमहोदयम् अ०, प०, स०। ७. योगेन्दुभपुराह्मये प०, म०, द०। योगे धुरुधुराह्मये अ०, स०। ८. प्रामीष्ट म०, प०, छ०।

आिष्ठिय पृथिवी दोश्यों यदसाबुद्दप्रवतः। ततोऽस्य सार्वभीमत्वं जगुनैमित्तिकास्तदा ॥१४२॥ सुतेन्द्रुनातिसीग्येन व्ययुत्व्छर्वरीव सा । बालाकेण पितृश्वासीट् दिवसस्येव दीमता ॥१४३॥ पितामही च तस्याम् प्रमोदं परमीयमुः। यया सबेलो जलिष्ठद्ये शिक्तनश्विशोः ॥१४४॥ तां तदा वर्धयामासुः पुण्याश्वीभिः पुरिश्वकाः । सुखं प्रसूद्व पुत्राणां शतिमत्यिकोत्सवः ॥१४५॥ तदानन्दमहाभेयः प्रहताः कोणकोटिभिः । दश्यमुर्ध्वनदम्मोदगमीरं नृपमन्दिरे ॥१४६॥ सुटीपटहम्ह्यस्यः पणवास्तृणवास्तदः । सशक्काहलास्तालाः प्रमदादिव सस्वनुः ॥१४७॥ तदा सुरमिरम्कानित्वत्त कुसुमोत्करः । दिवो देवकरोन्मुको अमद्भम्पस्येनितः ॥१४८॥ सद्दुर्मण्यमन्देन मन्दाररजसा ततः । ववाववावा रजसाभप्छटाशिशिरो मस्त् ॥१४९॥ जयेत्यमानुषी वाक् जलुम्भे पि वार्मुचाम् । जोवेति दिश्च दिन्धानी वाचः पप्रियिरे मृश्चम् ॥१५०॥ वर्दमानकथैनृत्तमारप्यत जिताप्तरः । नर्श्वन्यः सुरनर्श्वन्यो यकामिहेलया जिताः ॥१५१॥ पुरवीथ्यस्तदा रेजुश्चन्दनाम्भइछटोक्षिताः । कृतामिरुपशोभाभिः प्रहसन्त्यो दिवः श्रियम् ॥१५२॥ एरनतोरणविन्यासाः पुरे रेजुर्गृहे गृहे । इन्द्रचापतिहृद्धी लिलतं द्वतोऽम्बरे ॥१५३॥

महादेवीने सम्राट्के सूभ छक्षणोंसे शोभायमान ज्येष्ठ पुत्र उत्पन्न किया था ॥१४१॥ वह पुत्र अपनी दोनों भुजाओंसे पृथियोका आर्छिगन कर उत्पन्न हुआ था इसलिए निमित्तक्कानियोंने कहा था कि वह समस्त पृथिवीका अधिपति-अर्थात् चक्रवर्ती होगा ॥१४२॥ वह पुत्र चन्द्रमाके समान सौम्य था इसलिए माता-यशस्वती उस पुत्ररूपी चन्द्रमासे रात्रिके समान सुशोभित हुई थी, इसके सिवाय वह पुत्र प्रातःकालुके सूर्यके समान तेजस्वी था इसिछए पिता-भगवान् वृषभदेव उस बालकरूपी सूर्यसे दिनके समान देदीप्यमान हुए थे ॥१४३॥ जिस प्रकार चन्द्रमाका उद्य होनेपर अपनी वेलासहित समुद्र हर्षको प्राप्त होता है उसी प्रकार पुत्रका जन्म होनेपर उसके दादा और दादी अर्थात् महारानी महदेवी और महाराज नाभिराज दोनों हो परम हर्षको प्राप्त हुए थे।।१४४।। उस समय अधिक हर्षित हुई पतिपुत्रवती स्त्रियाँ 'त इसी प्रकार सैकडों पुत्र उत्पन्न कर' इस प्रकारके पवित्र आशीर्वाहोंसे उस यशस्त्रती देवीको वढा रही थीं ॥१४५॥ उस समय राजमन्दिरमें करोड़ों दण्डोंसे ताद्धित हुए आनेन्द्रके बदे-बड़े नगाड़े गरजते हुए मेघोंके समान गम्भीर शब्द कर रहे थे ॥१४६॥ तुरही, दुन्दुभि, शल्खरी, शहनाई, सितार, शंख, काहल और ताल आदि अनेक बाजे उस समय मानो हर्षसे ही शब्द कर रहे थे—बज रहे थे ॥१४७॥ उस समय सुमन्धित, विकसित, भ्रमण करते हए भौरोंसे सेवित और देवोंके हाथसे छोड़ा हुआ फूलोंका समृह आकाशसे पड़ रहा था-वरस रहा था ॥१४८॥ कल्पयुक्षके पुष्पोंके भारी परागसे भरा हुआ, धूलिको दूर करनेवाला और जलके छीटोंसे शीतल हुआ सुकोमल वायु मन्द-मन्द बह रहा था॥१४९॥ उस समय आकाशमें जय-जय इस प्रकारकी देवोंकी वाणी बढ़ रही थी और देवियोंके 'चिरंजीव रही' इस प्रकारके शब्द समस्त दिशाओं में अतिशय रूपसे विस्तारको प्राप्त हो रहे थे।।१५०॥ जिन्होंने अपने सौन्दर्यसे अप्सराओंको जीत लिया है और जिन्होंने अपनी नृत्यक्छासे देवोंकी नर्तकियोंको अनीयास ही पराजित कर दिया है ऐसी नृत्य करनेवाली स्नियाँ बढते हुए तालके साथ नृत्य तथा संगीत प्रारम्भ कर रही थीं ॥१५१॥ उस समय चन्दनके जलसे सीची गयी नगरकी गलियाँ ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो अपनी सजा-बटके द्वारा स्वर्गकी शोभाकी हँसी ही कर रही हों ॥१५२॥ उस समय आकाशमें इन्द्रधन्य और विजलीरूपी लताकी सुन्दरताको धारण करते हुए रत्ननिर्मित तोरणोंको

रै. 'बर्बी + अवावा' इति छेदः । रजसामयनेता । २. देवान।म् । ३. क्रियाविशेषणम् । ४. याभिः नर्त-कीभिः । ५. योभाम् ।

कृतरङ्गवली-रस्तवृर्णभूमी महोदराः । कुम्मा हिरण्यया रेतुः रीवमान्जिपहितानमाः ॥३५४॥ तस्मिन् नृपोस्सवे सासीत् पुरी सर्वेद सोस्सवा । यथान्धिवृद्धी संवृद्धि याति वेलाश्रिता नदी ॥१५५॥ न दीनोऽभूतदा कश्चित् नदीनोदकभूयसोम् । दानधारां नृपेन्द्रेभे मुक्तधारं प्रवर्षति ॥१५६॥ इति प्रमोदमुत्याच पुरे सान्तःपुरे परम् । वृष्णाद्वेरसौ वालः प्रालेयधृतिरुवयौ ॥१५७॥ प्रमोदमरतः प्रेमिनर्भरा बन्धुता तदा । तमाह्मद् मरतं मावि समस्तमरताधिपम् ॥१५८॥ तमान्यामा मारतं वर्षमिति हासीजनास्पदम् । हिमादेरासमुदाध क्षेत्रं चक्रमुतामिदम् ॥१५८॥ स तन्वन्परमानन्दं बन्धुताकुमुदाकरे । धुन्वन् विरिक्तलभ्वान्तमवृधद् वालचन्द्रमाः ॥१६०॥ सर्व नन्धयक्षसौ मातुः रतन्यं गण्डूषितं मुद्धः । समुद्गिरत् यशो दिश्च विभाजित्व विद्येते ॥१६१॥ सम्तिश्च हसितैर्मुग्येः सर्वणर्मित्यम् ॥१६१॥ तस्य वृद्धावम् वृद्धिर्गुणानां सहजन्मनाम् । मृनं ते तस्य सोद्या दिस्ववृद्धिर्यन्विषायिनः ॥१६२॥ सम्प्राक्षत्वेत्वान्त्रम् वृद्धिर्गुणानां सहजन्मनाम् । मृनं ते तस्य सोद्या दिस्ववृद्धिर्यन्विषायिनः ॥१६२॥ सम्प्राक्षत्वेत्वान्त्रमात्वान्त्रमात् । क्ष्याविव्यान्त्रमात्वान्त्रमात् । क्ष्याव्याव्यान्तः स्वष्टवास्य निस्ववान् ॥१६४॥ ततः क्रमभुवो व्याव्यकीमारान्तर्भुवो भिदाः । सोऽतीर्य यौवनावस्थां प्राप्तानन्तर्नी दशाम् ॥१६५॥ ततः क्रमभुवो व्याव्यकीमारान्तर्भुवो भिदाः । सोऽतीर्य यौवनावस्थां प्राप्तानन्तर्नी दशाम् ॥१६५॥

सुन्दर रचनाएँ घर-घर शोभायमान हो रही थी।।१५३॥ जहाँ रत्नोंके चूर्णसे अनेक प्रकारके वेलबूटोंकी रचना की गयी है ऐसी भूमिपर बड़े-बड़े उदरवाले अनेक सुवर्णकलश रखे हुए थे । उन कलरोंके मुख सुवर्णकमलोंसे ढके हुए थे इसिछए वे बहुत ही शोभायमान हो रहे थे ॥१५४॥ जिस प्रकार समुद्रको वृद्धि होनेसे उसके किनारेकी नदी भी वृद्धिको प्राप्त हो जाती है उसी प्रकार राजाके घर उत्सव होनेसे वह समस्त अयोध्यानगरी उत्सवसे साहत हो रही थी।।१५५।। उस समय भगवान् वृषभदेवरूपो हाथी समुद्रके जलके समान भारो दानकी धारा ( सुवर्णे आदि वस्तुओंके दानकी परम्परा, पक्षमें- मदजलकी धारा ) बरसा रहे थे इसलिए वहाँ कोई भी दरिद्र नही रहा था ॥१५६॥ इस प्रकार अन्तःपुरसहित समस्त नगरमें परस आनन्दको उत्पन्न करता हुआ वह बालकरूपी चन्द्रमा अगवान् वृषभदेवरूपी उदयाचलसे उदय हुआ था ।।१५७।। उस समय प्रेमसे भरे हुए बन्धुओंके समूहने बड़े भारी हर्षसे, समस्त भरत-क्षेत्रके अधिपति होनेवाले उस पुत्रको 'भरत' इस नामसे पुकारा था ॥१५८॥ इतिहासके जार्तने-वालोंका कहना है कि जहाँ अनेक आर्य पुरुष रहते हैं ऐसा यह हिमवत् पर्वतसे लेकर समुद्र पर्यन्तका चक्रवर्तियोंका क्षेत्र उसी 'भरत' पुत्रके नामके कारण भारतवर्ष रूपसे प्रसिद्ध हुआ है ॥१५९॥ वह बाटकरूपी चन्द्रमा भाई-वन्धुरूपी कुमुदोंके समृहमें आनन्दको बढ़ाता हुआ और शत्रुओं के कुलरूपी अन्धकारको नष्ट करता हुआ बद रहा था ॥१६०॥ माता यशस्वतीके स्तनका पान करता हुआ वह भरत जब कभी दूधके कुरलेकी बार-बार उगलता था तब वह ऐसा देवीप्यमान होता था मानो अपना यश ही दिशाओं में बाँट रहा हो ॥१६१॥ वह बालक मन्द्र मुसकान, मनोहर हास, मणिमयी भूमिपर चलना और अव्यक्त मधुर भाषण आदि छोछाओंसे माता-पिताके परम हर्षकी उत्पन्न करता था ॥१६२॥ जैसे-जैसे वह बालक बढ़ता जाता था बैसे-बैसे ही उसके साथ-साथ उत्पन्न हुए-स्वाभाविक गुण भी बढ़ते जाते थे, ऐसा मालूम होता था मानो वे गुण उसकी सुन्दरतापर मोहित होनेके कारण ही उसके साथ-साथ बद् रहे थे।। १६३।। विधिको जाननेवाले भगवान् वृषभदेवने अनुक्रमसे अपने उस पुत्रके अन्नप्राशन (पहली बार अन्न खिलाना), चौल (मुण्डन ) और उपनयन (यह्नोपबीत ) आदि-संस्कार स्वयं किये थे।। १६४।। तदनन्तर उस भरतने क्रम-क्रमसे होनेबाछी बालक और कुमार अवस्थाके बीचके अनेक भेद व्यतीत कर नेत्रोंको आनन्द देनेवाली युवावस्था प्राप्त

१. कृतरङ्गावलौ अ०, प०, स०, द०, म०, छ०। २. हेमकमल । ३. दरिद्रः । ४. समुद्रोदकम् । ५. प्रमोदातिशयात् । ६. बन्धुसमूहः । ७. इह काले । ८. पिबन् । ९. क्षीरम् । १०. अव्यक्तवयनैः । ११. इव । १२. सहोदराः । सोन्दर्यात् म०, ल० ।

तदेव ै पैतृकं यातं समाकान्तित्रिविष्टपम् । तदेवास्य वपुर्दाप्तं तदेव इसितं स्मितम् ॥१६६॥ सैव वाणी कला सैव सा विद्या सेव च चुतिः । तदेव शीलं विज्ञानं सर्वमस्य तदेव तत् ॥१६०॥ इति तन्मयतां प्राप्तं पुत्रं दृष्ट्वा तदा प्रजाः । आश्मा चै पुत्रनामासीद्ध्यगीषत स्नृतम् ॥१६०॥ पित्रां व्याख्यातरूपादिगुणः प्रश्यक्षमन्मथः । स सम्मतः सतामासीत् स्वैर्गुणैरामि गामिकेः ॥१६०॥ पत्रामंनोऽपयन् प्रीतौ मनुरेवोद्गतः सुतः । मनो मनोभवाकारः प्रजानामच्युवास सः ॥१७०॥ जयलक्ष्म्यानपायिन्या वपुस्तस्यातिमास्वरम् । पुष्तीकृतमिनेकत्र क्षात्रं तेजो विद्युते ॥१७०॥ दिन्यमानुपतामस्य व्यापयद्वपुरुर्जितम् । तेजोमयैरिवारक्ष्मणुक्तिवर्षं सुत्रस्यात् ॥१७२॥ दिन्यमानुपतामस्य व्यापयद्वपुरुर्जितम् । सच्चिकमिवाद्वीन्द्रशिखरं सृशमणुत्रताम् ॥१७२॥ तस्योत्तमाक्रमुत्तुक्रमौलिरत्नां सुपेशल्याम् । पात्रा निवेशितं दिन्यमातपत्रीमव श्रियः ॥१७४॥ क्रमोक्षतं सुवृत्तं च शिरोऽस्य रहचेतराम् । धात्रा निवेशितं दिन्यमातपत्रीमव श्रियः ॥१७४॥ क्रियोक्ष्मवन्तं सिन्यविनीलैकं जमूर्वजम् । विनीलरत्नविन्यस्तं शिरकाणमिवारचत् ॥१७४॥ क्रावी मनोवचःकायवृत्तिमुद्रहतः प्रभोः । केशान्तानलिसङ्काशान् मेजे कुटिलता पस्म ॥१७६॥ समेरं ववत्रास्त्रज्ञं तस्य दशनाभीपुकंसरम् । वनी सुरमिनिःश्वासपत्रनाहृत्वद्पदम् ॥१७७॥ समेरं ववत्रास्त्रज्ञं तस्य दशनाभीपुकंसरम् । वसी सुरमिनिःश्वासपत्रनाहृत्वद्पदम् ॥१०७॥

की ॥ १६५ ॥ इस भरतका अपने पिता भगवान् वृपभदेवके समान ही गमन था, उन्हींके समान तीनों लोकोंका उल्लंघन करनेवाला देदीप्यमान शरीर था और उन्हींके समान सन्द हास्य था ॥ १६६ ॥ इस भरतकी वाणी, कळा, विद्या, द्युति, शील और विज्ञान आदि सब कुछ बही थे जो कि उसके पिता भगवान् वृपभदेवके थे ॥१६०॥ इस प्रकार पिताके साथ तन्मयताको प्राप्त हुए भरत-पुत्रको देखकर उस समय प्रजा कहा करती थी कि पिताका आत्मा ही पुत्र नामसे कहा जाता है [आत्मा वै पुत्रनामासीट् ] यह बात विलकुल सच है।। १६८।। स्वयं पिताके द्वारा जिसके रूपादि गुणोंकी प्रशंसा की गयी है, जो साक्षात् कामदेवके समान है ऐसा वह भरत अपने मनोहर गुणोंके द्वारा सज्जन पुरुषोंको बहुत ही मान्य हुआ था ॥१६९॥ बह भरत पन्द्रहवें मनु भगवान वृष्यभनाथके मनको भी अपने प्रेमके अधीन कर लेना था इसलिए लोग कहा करते थे कि यह सोलहवाँ मनुही उत्पन्न हुआ है और बह कामदेवके समान सुन्दर आकारवाला था इसलिए समस्त प्रजाके मनमें निवास किया करता था॥१७०॥ उसका शरीर कभी नष्ट नहीं होनेवाली विजयलक्ष्मीसे सदा देदीप्य-मान रहता था इसलिए एसा सुशोभित होता था मानो किसी एक जगह इकट्ठा किया हुआ श्रुत्रियोंका तेज ही हो ॥ १७१ ॥ 'यह कोई अलौकिक पुरुष है' [ 'मनुष्य रूपधारी देव हैं' ] इस वातको प्रकट करता हुआ भरतका बिछ इशीर ऐसा होभायमान होता था मामो वह तेज-रूप परमाणुओंसे ही बना हुआ हो ॥ १७२ ॥ अत्यन्त ऊँचे मुकुटमें लगे हुए रब्नोंकी किरणींसे शोभायमान उसका मस्तक चृलिका सहित मेरुपर्वतके शिखरके समान अतिशय शोभायमान होता था।।१७३।। क्रम-क्रमसे ऊँचा होता हुआ उसका गोल शिर ऐसा अच्छा शोभायमान होता था मानो विधाताने [वक्षःस्थलपर रहनेवालो] लक्ष्मीके लिए अत्र ही बनाया हो ॥१७४॥ कुछ-कुछ टेई, स्निन्ध, काले और एक साथ उत्पन्न हुए केशोंसे शोभायमान उसका मस्तक ऐसा जान पड़ता था मानो उसपर इन्द्रनीलमणिकी वनी हुई टोपी ही रखी हो ॥१७५॥ भरत अपने मन, बचन, कायकी प्रवृत्तिको बहुत ही सरल रखता था इसलिए जान षड़ता था कि उनको कुटिलता उसके भ्रमरके समान काले केशोंके अन्त भागमें हो जाकर रहने-लगी ॥१७६॥ दाँतोंकी किरणोरूपी केशरसे सहित और सुगन्धित श्वासोच्छ्वासके पत्रन-द्वारा भ्रमरोंका आह्वान करनेवाला उसका प्रफुक्तित मुखकमल बहुत ही शोभायमान होताथा॥१००॥

१. पितृसयिध्य । २. गमनम् । ३. पितृस्वरूपताम् । ४. पित्रा सह । ५. -राभिरामकैः अ०, प०, ४०, ४० । ६. परोः । ७. ईपद्वकः । ८. युगपज्जातम् । ह्रस्वोज्ञतरहिता इत्यर्थः । ९. रचितम् ।

मुख्यमस्य मुखालोकमलण्डपरिमण्डलम् । राशाक्षमण्डलस्याधाल्लक्ष्मा मञ्जूणकान्तिकम् ॥१०८॥ कर्णाभरणद्दी प्रांशुपरिवेषेण दिशुते । मुख्यदुरस्य दन्तीलं चन्द्रिकाममितः किरन् ॥१०८॥ रवा दीसिविधो कान्तिविकासश्च महोत्पले । इति व्यस्ता गुणाः प्रापुस्तदास्य सहयोगिताम् ॥१८०॥ शक्की परिक्षयी पद्मः संकोचं यात्यनुक्षपम् । सदाविकासि पूर्णं च तन्मुलं क्वोपमीयते ॥१८८॥ जितं सदा विकासिन्या तन्मुलाव्जस्य शोभया । प्रस्थितं चनवासाय मन्ये चनजमुज्यवलम् ॥१८८॥ पिट्वन्धोचितस्यास्य ललाटस्या हत्युतेः । तिम्माशोरंशयो नृतं विनिर्माणाङ्गतां गताः ॥१८२॥ विलोक्य विलयस्कान्ती तत्कपोली हिम्युतिः । स्वपराजयनिविदाद् गतः शक्के कल्किताम् ॥१८४॥ भूलते ललिते तस्य लीलां द्वातुरूर्जिताम् ॥ वैजयन्त्याविवोधिक्षसे मद्वेन अगजये ॥१८५॥ मुख्याङ्गणपुष्पोपहारः शारित विद्युतः । नेत्रोत्यलविकासोऽस्य प्रथे प्रथयन् मुदम् ॥१८६॥ सुखप्राङ्गणपुष्पोपहारः शारित विद्युतः । नेत्रोत्यलविकासोऽस्य प्रथे प्रथयन् मुदम् ॥१८६॥ तरलापाङ्गमासास्य सश्चताविष लक्कितो । कर्णो लोलास्मनां प्रायो नानुदलक्विशेऽस्त कश्चन ॥१८७॥

अथवा उसका मुख पूर्ण चन्द्रमण्डलकी शोभाधारण कर रहा था क्योंकि जिस प्रकार पूर्ण चन्द्रमण्डलके देखनेसे सुख होता है उसी प्रकार उसका मुख देखनेसे भी सबको सुख होता था जिस प्रकार पूर्ण चन्द्रमण्डल अखण्ड गोलाईसे सहित होता है उसी प्रकार उसका मुख भी अखण्ड गोलाईसे सहित था और जिस प्रकार पूर्ण चन्द्रमण्डल अखण्ड कान्तिसे युक्त होता है उसी प्रकार उसका मुख भी अखण्ड कान्तिसे युक्त था ॥१७८॥ चारों ओर दाँतोकी किरणोंरूपी चाँदनीको फैछाता हुआ उसका मुस्कर्पी चन्द्रमा कर्णभूषणकी देदीप्य-मान किरणोंके गोल परिमण्डलसे बहुत हो शोभायमान होता था ॥१७९॥ सूर्यमें दीप्ति, चन्द्रमा-में कान्ति और कमलुमें विकास इस प्रकार ये सब गुण अलग-अलग रहते हैं परन्तु भरतके मुखपर वे सब गुण सहयोगिताको प्राप्त हुए थे अर्थात् साथ-साथ विद्यमान रहते थे ॥१८०॥ चन्द्रमा क्षयसे सहित है और कमल प्रत्येक रात्रिमें संकोचको प्राप्त होता रहता है परन्तु उसका मुख सदा विकसित रहता था और कभी संकोचको प्राप्त नहीं होता था-पूर्ण रहता था इसलिए उसकी उपमा किसके साथ दी जाये ? उसका मुख सर्वथा अनुपम था।।१८१।। ऐसा मालूम होता है कि उसका मुखकमल सदा विकसित रहनेवाली लक्ष्मीसे मानो हार ही गया था अतएव वह वन अथवा जलमें निवास करनेके लिए प्रस्थान कर रहा था ॥१८२॥ पट्टबन्धके उचित और अतिहास कान्तियुक्त उसके छलाटके बननेमें अवस्य ही सूरजकी किरणें सहायक सिद्ध हुई थीं ॥१८३॥ शोभायमान कान्तिसे युक्त उसके दोनों कपोछ देखकर चन्द्रमा अवश्य ही पराजित हो गया था और इसलिए ही मानो विरक्त होकर वह सकलंक अवस्थाको प्राप्त हुआ था ॥१८४॥ उसकी दोनों भौंहरूपी सुन्दर लताएँ ऐसी अच्छी शोभा धारण कर रही थीं मानो जगत्को जीतनेके समय कामदेवके द्वारा फहरायी हुई दो पताकाएँ ही हो ॥१८५॥ उसके नेत्ररूपी नील कमलोंका विकास मुखरूपी आँगनमें पड़े हुए फुलोंके उपहारके समान सोभायमान हो रहा था तथा समस्त दिशाओंको चित्र-विचित्र कर रहा था और इसीलिए वह आनन्दको विस्तृत कर अतिशय प्रसिद्ध हो रहा था ॥१८६॥ उसके चञ्चल कटाक्षोंकी आभाने श्रवणिकयासे युक्त (पक्षमें उत्तम-उत्तम शास्त्रोंके ज्ञानसे युक्त ) उसके दोनों कानोंका उल्लंबन कर दिया था सो ठीक ही है चक्कल अथवा सतृष्ण हृदयंबाले

१. —मक्षुण्ण- म०, ल०। २. —दीप्तांशु- अ०, म०, द०, स०। ३. दन्तांशु- द०, म०। उस्रः किरणः। ४. पृथग्भूताः। ५. सहवासिताम्। ६. रात्रि प्रति। ७. नित्यविकासि। ८. जलवासाम। ९. —मुद्विजत् स०, -मुद्रोजम् प०, अ०, म०, ल०। १०. 'पट्टबन्थाञ्चितस्यास्य' म० पुस्तके पाठान्तरम्। ११. हटद्शुतेः द०, म०, स०। १२. उपादानकारणताम्। १३. सारितदिङ्मुखः ल०। पूरितदिङ्मुखः ल०, स०, द०। शारित कर्बुरित।

इग्रंबीक्षितैस्तस्य शरैरिव मनोभुवः । कामिन्यो इद्ये विद्धा द्धुः सद्योऽति रक्तताम् ॥१८८॥ रस्तकुण्डल्युग्मेन गण्डपर्यन्तज्ञिन्वना । प्रतिमानं श्रुतार्थस्य विधिरसिक्व सोऽशुतत् ॥१८९॥ मदनाग्नेरिवोद्योधं नालिका लिलताकृतिः । नासिकास्य वमी किंचिदवामां शुकतुण्डस्क् ॥१९०॥ वमी पयःकणाकीर्णविद्माकुरसच्छविः । सिक्तस्तस्यामृतेनेव स्मितांशुक्कुं रितो ऽधरः ॥१९१॥ कण्ठे हारलतारम्ये काण्यस्य श्रीरभृद् विमोः । प्रस्यग्रोजिन्तगुक्तीर्थं कभ्युमीवोपमोचिता ॥१९२॥ कण्ठामरणरत्नांशु संभूतं तदुरःस्थलम् । रस्तद्वीपश्चियं वभ्रे कि हारवल्लीपरिष्कृतम् ॥१९३॥ स वमार भुजस्तमभपर्यन्तपरिक्रिक्तांम् । रस्मिदेश्या हवान्दोलवल्ली हारवल्लीम् ॥१९४॥ जयश्रीभुंजयोरस्य ववन्ध प्रेमनिक्ताम् । कथ्युरकोटिसंघट्टकिणीभृतांसपीठयोः ॥१९५॥ वाहुदण्डेऽस्य मूलोकमानदण्ड इवायते । कुलकौलास्थया तृतं तेने लक्ष्मीः परां विसम् ॥१९६॥ शङ्काच्याकृत्रमं स्थादिशुमलक्षणैः । रेजे हस्ततलं तस्य नमस्यलिमवोद्धिमः ॥१९७॥ असावलम्बना श्रक्षसूत्रेणासौ द्धे श्रियम् । हिमाद्विरित गाङ्गेन स्रोतसोतसंगत्ना ॥१९८॥ असावलम्बना श्रक्षसूत्रेणासौ द्धे श्रियम् । हिमाद्विरित गाङ्गेन स्रोतसोतसंगत्ना ॥१९८॥

प्रायः किसका उल्लंघन नहीं करते ? अर्थात् सभीका उल्लंघन करते हैं ॥ १८७॥ कामदेवके बाणोंके समान उसके अर्धनेत्रों (कटाक्षों ) के अवलोकनसे हृदयमें घायल हुई क्षियाँ शीघ्र ही अतिशय रक्त हो जाती थीं। भावार्थ-जिस प्रकार बाणसे घायल हुई स्वियाँ अतिशय रक्त अर्थात् अत्यन्त खुनसे लाल-लाल हो जाती हैं उसी प्रकार उसके आधे खुळे हुए नेत्रोंके अव-लोकनसे यायल हुई सियाँ अतिशय रक्त अर्थात् अत्यन्त आसक्त हो जाती थीं ॥१८८॥ वह गालोंके समीप भाग तक लटकनेवाले रत्नमयी कुण्डलोंके जोड़ेसे ऐसा शोभायमान होता था मानो शास्त्र और अर्थको तुलनाका प्रमाण ही करना चाहता हो ॥१८९॥ कुछ नीचेकी ओर झुकी हुई और तोतेकी चौंचके समान छाछवर्ण उसकी सुन्दर नाक ऐसी शोभायमान हो रही थी मानो कामदेवरूपी अग्निको प्रज्वलित करनेके लिए फूँकनेकी नाली ही हो ॥१९०॥ जिस प्रकार जलके कर्णोसे व्याप्त हुआ मूँगाका अंकुर शोभायमान होता है उसी प्रकार मन्द हास्य की किरणोंसे ज्याप्त हुआ उसका अधरोष्ठ ऐसा शोभायमान होता था मानो अमृतसे ही सीचा गया हो।।१९१।। राजकुमार भरतके हाररूपी लतासे सुन्दर कण्डमें कोई अनोखी ही शोभा थी। वह नवीन फूले हुए पुष्पोंके समूहसे सुशोभित शंसके कठणको उपमा देने योग्य हो रही थी।।१९२।। कण्ठाभरणमें लगे हुए रह्मोंकी किरणोंसे भरा हुआ उसका वक्षःस्थल हाररूपी वेलसे घिरे हुए रह्नद्वीपकी शोभा धारण कर रहा था ॥१९३॥ वह अपनी भुजारूप खंभोंके पर्यन्त भागमें छटकती हुई जिस हाररूपी छताको धारण कर रहा था वह ऐसी मालूम होती थी मानो लक्ष्मादिवीके झूलाकी लता (रस्सी) ही हो ॥१९४॥ उसकी दोनों भुजाओं के कन्धोंपर बाजू-बन्दके सघटनसे भट्टें पड़ी हुई थीं और इसलिए ही विजयलक्ष्मीने प्रेमपूर्वक उसकी भुजाओंकी अधोनता स्वीकृत को थी।।१९५।। उसके बाहुदण्ड पृथिवीको नापनेके दण्डके समान बहुत ही लम्बे थे और उन्हें कुलाचल समझकर उनपर रहनेवाली लक्ष्मी परम धैर्यको विस्तृत करती थी ॥१९६॥ जिस प्रकार अनेक नक्षत्रोंसे आकाश शोभायमान होता है उसी प्रकार शंख, चक्र, गदा, कूर्म और मीन आदि शुभ लक्षणोंसे उसका हस्त-तल शोभायमान था ॥१९७॥ कन्धेपर छटकते हुए यह्रोपवीतसे वह भरत ऐसा सुशोभित हो रहा था जैसा कि ऊपर बहती हुई गंगा

१. अनुरागिता रुधिरतां च । २. तुलाप्रमितिम् । ३. श्रुतं च अर्थं च श्रुतार्थं तस्य । ४. प्रकटीकरण-मालिका । ५. नता । ६. व्याप्तः । ७. -च्छुरिताधरः स० । -स्फुरितोऽधरः प०, द० । ८. -पुष्पीध- प०, अ०, म०, स० । ९. सहितम् । १०. दछे । ११. स्थितिम ।

हसिन्नताथरं कायमृध्वंकायोऽस्य दिवृते । कटकाङ्गदंकयूरहाराधैः स्वेविभूपणैः ॥३९९॥
विणिते पूर्वकायेऽस्य कायो ब्याविणितोऽधरः । यथोपिर तथाधश्च ननु श्रीः कल्पपादपं ॥२००॥
पुनरुक्तं तथाप्यस्य क्रियते वर्णनादरः । पङ्किमेदे महान् दोषः स्यादित्युद्देशमात्रतः ॥२०९॥
लावण्यरसिन्ध्यन्दैवाहिनीं नामिकृषिकाम् । स बमारापतत्कायगन्धेमस्येव पद्धितम् ॥२०२॥
स शाररसनोव्लासिदुक्लं जधनं दधौ । सेन्द्रचापशरन्मेषितस्यमित्र मन्दरः ॥२०२॥
पीवरौ स बमारोरू युक्तायामौ कनद्धुती । मनोभुवेव विन्यस्ता स्तरमो स्वे वासवेदमित ॥२०४॥
जक्षे सुरुचिराकारे चारुकान्ती दधेऽधिराट । उद्धस्य कणयेनेव घटिते चित्तजन्मना ॥२०५॥
तरपदाम्बुजयोर्युगममध्युवासानपायिनी । लक्ष्मीर्भुङ्गाङ्गनेवाविभवदङ्गुलिपत्रकम् ॥२०६॥
तरक्षमौ रेजतुः कान्स्या लक्ष्मी जित्वाम्बुजनमनः । प्रहासमिव तन्त्रानौ नलोबोतैविसारिमिः ॥२०७॥
चक्रच्छत्रासिदण्डादिरत्नान्यस्य पदावजयोः । लग्नानि लक्षणच्याजात् पूर्वसेवामिव भ्यषुः ॥२०८॥
समाक्रान्त्यस्याचकः क्रमथोरेव विक्रमः । श्रीक्विङ्गणस्तु केनास्य सोवपूर्वः स मानिनः । ॥२०८॥

नदीके प्रवाहसे हिमालय सुशोभित रहता है।।१९८।। उसके शरीरका उपरी भाग कड़े, अनन्त, बाजूबन्द और हार आदि अपने-अपने आभूषणोंसे ऐसा देदीप्यमान हो रहा था मानो अपने अधोभागकी ओर हँस ही रहा हो ॥१९९॥ राजकुमार भरतके शरीरके अपरी भागका जैसा कुछ वर्णन किया गया है वैसा ही उसके नीचेके भागका वर्णन समझ लेना चाहिए क्योंकि कल्पवृक्षकी शोभा जैसी ऊपर होती है वैसी ही उसके नीचे भी होती है ॥२००॥ यद्यपि ऊपर लिखे अनुसार उसके अधोभागका वर्णन हो चुका है तथापि उद्देशके अनुसार पुनरुक्त रूपसे उसका वर्णन फिर भी किया जाता है क्यों कि वर्णन करते-करते समृहमें-से किसी एक भागका छोड़ देना भी बड़ा भारी दोष है।।२०१।। लावण्यरूपी रसके प्रवाहको धारण करने-वाली उसकी नाभिरूपी कृपिका ऐसी सुशोभित होती थी मानो आनेवाले कामदेवरूपी मदोन्मत्त हाथीका मार्ग ही हो ॥२०२॥ वह भरतश्रेष्ठ करधनीसे सुशोभित सफेद घोतीसे युक्त जधन भागको धारण कर रहा था जिससे ऐसा मालूम होता था मानो इन्द्रधनुषसे सहित शरद्-ऋतुके वादलोंसे युक्त नितम्बभाग (मध्यभाग) को धारण करनेवाला मेर पर्वत ही हो ॥२०३॥ उसके दोनों उन्ह अत्यन्त स्थूल और सुदृढ़ थे, उनकी लम्बाई भी यथायोग्य थी, और उनका वर्ण भी सुवर्णके समान पीछा था इसलिए वे ऐसे मालूम होते थे मानो कामदेवने अपने मन्दिरमें हो खम्मे ही लगाये हों ॥२०४॥ उस भरतकी दोनों जंघाएँ भी अतिशय मनोहर आकारवाली और सुन्दर कान्तिकी धारक थीं तथा ऐसी मालूम होती थीं मानो कामदेवने उन्हें हथियारसे छीलकर गोल ही कर छी हो ॥२०५॥ उसके दोनों चरण प्रकट होते हुए अंगुलिसपी पत्तोंसे सहित कमलके समान स्को<u>भित होते थे और उनमें</u> कभी नष्ट नहीं होनेवाली लक्ष्मी भ्रमर्शके समान सदा निवास करती थी।।२०६॥ उसके दोनों ही पैर ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो अपनी काब्तिसे कमलकी शोभा जीतकर अपने फैलते हुए नखोंके प्रकाशसे उसकी हँसी ही कर रहे हो ॥२०७॥ उसके चरण-कमलोंमें चक्र, छत्र, तलबार, दण्ड आदि चौदह रत्नोंके चिह्न बने हुए थे और वे ऐसे जान पड़ते थे मानो ये चौदह रतन, लक्षणोंके छलसे भावी चक-वर्तीकी पहलेसे ही सेवा कर रहे हों ॥२०८॥ केवल उसके चरणोंका पराक्रम समस्त पृथिवी-मण्डलपर आक्रमण करनेवाला था, फिर मला उस अभिमानी भरतके सम्पूर्ण शरीरका पराक्रम

१. प्रवाहः । २. रसकूपिकाम् म०, छ० । ३. मार्गम् । ४. शार नानावर्णः । साररसनो प०, अ०, छ० । ५. उत्तेजितं कृत्वा । ६. आयुधविशेषेणः । कनयेनेय अ० । ७. शोभामः । ८. –कमलस्य । ९. गमनं पराक्रमञ्च । १०, सर्वावयवसमृत्पन्नः विक्रमः । ११. सोढुं क्षमाः । १२. मानितः द०, प०, म० ।

चरमाङ्गतयैवास्य वर्णितं बलमाङ्गिकम् । सास्त्रिकं तु यलं बाह्मीलिङ्गीदिग्विजयादिमिः ॥२१०॥ यद्वलं चक्रभृरक्षेत्रवर्त्तिनां मृसुधाशिनाम् । ततोऽधिकगुणं तस्य बभूव भुजयोर्वलम् ॥२११॥ स्थानुरूपमेवास्य वभूवे गुन्धसंपदा । गुणैर्विमुच्यते जातु निह ताहिग्वधं वपुः ॥२१२॥ यत्रा कृतिर्गुणास्तत्र वसन्तीति न संशयः । यतोऽस्यानीहगाकारो गुणैरेत्य स्त्रयं वृतः ॥२१३॥ सत्यं शौचं क्षमा त्यागः प्रज्ञोत्साहो दया दमः । प्रश्नमो विनयक्षेति गुणाः सत्त्वानुषङ्गयाः ॥२१४॥ वपुः कान्तिश्च दीसिश्च लावण्यं प्रियवाक्यता । कलाकुश्चलता चैति शरीरान्वियनो गुणाः ॥२१५॥ निसर्गक्चिराकारो गुणैरेमिविभूषिः । स रेजे नितरां यद्वन्मिणः संस्कारयोगतः ॥२१६॥ अप्राकृताकृतिर्दिग्यमनुष्यो महसां निधिः । लद्भयाः पुञ्जोऽयमित्युच्चैवंभूवाद्भुतचेदितः ॥२१०॥ क्यसंपदमित्युच्चैदंश्चा नान्यसमाविनीम् । जनाः पुरातनीमस्य शरांसुः पुण्यसंपदम् ॥२१८॥ वपुरारोग्यमैश्वर्यं धनिद्धः कामनीयकम् । बलमायुवंशो मेघा वाक्सीमाग्यं विद्रम्थता ॥२१९॥ इति यावान् जगत्यस्मन् पुरुषार्थः सुल्वोचितः । स सर्वोभ्युद्यः पुण्यपरिपाकादिहाङ्गिनाम् ॥२२०॥ व विनाभ्युद्यः पुण्यादस्ति कश्चन पुष्कलः । तस्मादभ्युद्यं प्रेप्तुः पुण्यं संचिनुयाद् बुधः ॥२२१॥ न विनाभ्युद्यः पुण्यादस्ति कश्चन पुष्कलः । तस्मादभ्युद्यं प्रेप्तुः पुण्यं संचिनुयाद् बुधः ॥२२१॥

कौन सहन कर सकता था।।२०९॥ उसके शरीरसम्बन्धी बलका वर्णन केवल इतने ही से हो जाता है कि वह चरम शरीरी था अर्थात् उसी शरीरसे मोक्ष जानेवाला था और उसके आत्मा सम्बन्धी बलका वर्णन दिग्विजय आदि बाह्य चिह्नांसे हो जाता है ॥२१०॥ चक्रवर्तीके क्षेत्रमें रहनेवाले समस्त मनुष्य और देवींमें जितना वल होता है उससे कईग़ना अधिक वल चक्रवर्तीकी मुजाओंमें था ॥२११॥ उस भरतके रूपके अनुरूप ही उसमें गुणरूपी सम्पदा विद्य-मान थी सो ठीक ही है क्योंकि गुणोंसे वैसा सुन्दर शरीर कभी नहीं छोड़ा जा सकता ॥२१२॥ 'जहाँ सुन्दर आकार है वहीं गुण निवास करते हैं' इस छोकोक्तिमें कुछ भी संशय नहीं है क्यों कि गुणोंने भरतके उपमारहित-सुन्दर शरीरको स्वयं आकर स्वीकृत किया था ॥२१३॥ सत्य. श्रीच, क्षमा, त्याग, प्रज्ञा, उत्साह, द्या, दम, प्रशम और विनय-ये गुण सदा उसकी आत्माके साथ-साथ रहते थे ।।२१४।। शरीरकी कान्ति, दीप्ति, छावण्य, प्रिय वचन बोलना और कलाओं में कुशलता ये उसके शरीरसे सम्बन्ध रखनेवाले गुण थे ॥२१५॥ जिस प्रकार स्वभावसे ही सुन्दर मणि संस्कारके योगसे अत्यन्त सुशोभित हो जाता है उसी प्रकार स्वभावसे ही सुन्दर आकारवाला भरत ऊपर लिखे हुए गुणोंसे और भी अधिक सुशोभित हो गया था ॥२१६॥ वह भरत एक दिन्य मनुष्य था, उसकी आकृति भी असाधारण थी. वह तेंजका खजाना था और उसकी सब चेष्टाएँ आश्चर्य करनेवाली थीं इसलिए वह लक्ष्मीके अतिशय ऊँचे पुंजके समान शोभायमान होता था ॥२१७॥ दूसरी जगह नहीं पायी जानेवाली उसकी उत्कृष्ट रूपसम्पदा देखकर लोग उसके पूर्वभव-सम्बन्धी पुण्यसंपदाकी प्रशंसा करते श्रे॥२१८॥ सुन्दर झरीर, नीरोगता, ऐश्वर्य, धन-सम्पत्ति,सुन्दरता, बल, आयु, यश, बुद्धि, सर्व-प्रिय वचन और चतुरता आदि इस संसारमें जितना कुछ सुखका कारण पुरुषार्थ है वह सब अभ्युद्य कहळाता है और वह सब संसारी जीवोंको पुण्यके उदयसे प्राप्त होता है ॥२१९-२२०॥ पुण्यके बिना किसी भी बड़े अभ्युदयकी प्राप्ति नहीं होती, इसलिए जो विद्वान पुरुष अभ्युदय

१. आत्मिति भयं मनोजनितमित्यर्थः । २. गुणसंपद् अभूव । ३. स्वरूपत्वम् । ४. दयादमौ प० । ५. सस्वाविनाभाविनः । ६. वपुः पृष्टिः । ७. असाधारणाक्वतिः । ८. पुरुषार्थसुखोचितः अ०, व०, स० ।

### शार्दुलविकोडितम्

इस्थानन्द्रपरम्परां प्रतिद्भि संवद्यम् स्थैर्गुणैः पित्रोर्बन्धुजनस्य च प्रशमवँहोकस्य दुःखासिकाम् । नाभेयोदयभूषराद्रधरित क्षोणाभरा [धरा] दुद्गतः पालेयांगुरिवाबमी भरतराष्ट्र भूलोकमुद्रासयम् ॥ श्रीमान् हेमशिलाधनैरपधनैः द्वांगुः प्रकृत्या गुरुः पादाक्रान्त्रधरातले गुरुभरं वोद्धं क्षमायाः क्षमः ॥ हारं निर्धरचारकान्तिमुरसा विश्वचटस्पद्धिना चक्राकोदयभूधरः स रुख्वे मीलीद्रक्टोदुरः ॥२२३॥ संपद्यक्षयनोत्सवं सुरुचिरं तद्ववयमवाकृतं संव्यव्यन् कलनिकणं श्रुतिसुखं सप्रश्रयं तद्वचः । आस्त्रिप्यम् प्रणतोत्थतं सृहुरमुं स्वोरसंगमारोपयन् श्रीमाक्षाभसुतः परां प्रतिमगाद् वरस्येजिनश्रीविभुः ॥ इत्यापे भगवजिनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलद्यणमहापुराग्रासंग्रहे भगवत्कुमारकालयशस्वतीसुनन्दा-विवाहभरतांत्रपत्तिवर्णनं नाम पश्चदशं पर्वे ॥१५॥

**प्राप्त करना चाहते हैं उन्हें पहले पुण्यका संचय करना चाहिए।।२२१।। इस प्रकार वह भरत** चन्द्रमाके समान शोभायमान हो रहा था क्योंकि जिस प्रकार चन्द्रमा अपने शीतलता, सुभगता आदि गुणोंसे सबके आनन्दकी परम्पराको बढ़ाता है उसी प्रकार वह भरत भी अपने दया, उदारता, नम्रता आदि गुणोंसे माता-पिता तथा भाईजनोंके आनन्दकी पैरम्पराको प्रतिदिन बढ़ाता रहता था, चन्द्रमा जिस प्रकार छोगोंको दुःस्वमय परिस्थितिको शान्त करता है उसी प्रकार वह भरत भी लोगोंको दुःस्वमय परिस्थितिको शान्त करता था, चन्द्रमा जिस प्रकार समस्त पर्वतोंको नोचा करनेबाले पूर्वाचलसे उदित होता है उसी प्रकार वह भरत भी समस्त राजाओंको नीचा दिखानेवाले भगवान् ऋषभदेवरूपी पूर्वाचलसे उदित हुआ था और चन्द्रमा जिस प्रकार समस्त भूलोकको प्रकाशित करता है उसी प्रकार भरत भी समस्त भूलोकको प्रकाशित करता था ॥२२२॥ अथवा वह भरत, चक्ररूपी सूर्यको उदय करनेवाले उदयाचलके समान सुरोभित होता था क्योंकि जिस प्रकार उरवाचल पर्वत सुवर्णमय शिळाओंसे सान्द्र अवयवोंसे शोभायमान होता है उसी प्रकार वह भरत भी सुवर्णके समान सुन्दर मजबूत शरीरसे शोभायमान था, जिस प्रकार उदयाचल ऊँचा होता है उसी प्रकार वह भरत भी ऊँचा ( उदार ) था, उदयाचल जिस प्रकार स्वभावसे ही गुरु-भारी होता है उसी प्रकार वह भरत भी स्वभावसे ही गुरु (श्रेष्ठ) था, उदयाचल पर्वतने जिस प्रकार अपने समीपवर्ती छोटे-छोटे पर्वेतोंसे पृथ्वीतलपर आक्रमण कर लिया है उसी प्रकार भरतने भी अपने पाद अर्थात् चरणेंसे दिग्बिजयके समय समस्त पृथिवीतलपर आक्रमण किया था, उदयाचल जिस प्रकार पृथियोके विशाल भारको धारण करनेके लिए समर्थ है उसी प्रकार भरत भी पृथिषीका विशास भार धारण करनेके लिए ( ध्यवस्था करनेके लिए ) समर्थ था, उदयाचस जिस प्रकार अपने तटभागपर निर्झरनोंकी सुन्दर कान्ति धारण करता है उसी प्रकार भरत भी तटके साथ स्पर्धा करनेवाले अपने वक्षःस्थलपर हारोंकी सुन्दर कान्ति घारण करता था, और उदयाचल पर्वत जिस प्रकार देदीप्यमान शिखरोंसे सुशोभित रहता है उसी प्रकार वह भरत भी अपने प्रकाशमान मुकुटसे सुशोभित रहता था ॥२२३॥ जिन्हें अरहन्त पदकी लक्ष्मी प्राप्त होनेवाली है ऐसे भगवान् वृषभदेव, नेत्रोंको आनन्द देनेवाले, अत्यन्त सुन्दर और असाधारण भरतके मुसको देखते हुए, कानोंको मुख देनेवाछे तथा विनयसहित कहे हुए उसके मधुर वचनोंको सुनते हुए, प्रणाम करनेके बाद उठे हुए भरतका बार-बार आलिंगन कर उसे अपनी गोदमें बैठाते हुए परम सन्तोषको प्राप्त होते थे ।। २२४ ॥

इस प्रकार चार्ष नामसे प्रसिद्ध भगविजनसेनाचार्यप्रणीत त्रिषष्टिलच्चरा महापुरायासंप्रहमें भगवान्का कुमारकाल, यशस्वती चौर सुनन्दाका विवाह तथा भरतकी उत्पत्तिका वर्णन करनेवाला पन्द्रहवाँ पर्व समाप्त हुन्या ॥१५॥

१. अधःकृतभूपतेः अधःकृतभूषराच्य । २. —कोणिषरादुद्गतः प०, म०, स०। ३. अवयदैः। ४. उन्ततः। ५. वरणाकान्तं प्रत्यन्तपर्वताकान्तं च । ६. अधिकः। ७. प्रभुः स०।

# षोडशं पर्व

भश्य क्रमाद् यशस्यत्यां जाताः स्रष्टुरिमे सुताः । अवतीर्यं दिवो मूर्ण्नस्तेऽहमिन्द्राः पुरोहिताः ॥६॥ पीठो वृषमसेनोऽभूत् कृतीयात् भरतेश्वरात् । महापीठोऽभवत्तस्य सोऽनन्तविजयोऽनुजः ॥२॥ विजयोऽनन्तवीर्योऽभूद् जयन्तोऽच्युतोऽभवत् । वैजयन्तो वीर इत्यासीद् वरवीरोपराजितः ॥३॥ इत्येकासशतं पुत्रा वभू सुवृष्यभिक्षानः । भरतस्यानुजन्मानश्ररमाङ्गा महौजसः ॥४॥ ततो ब्राह्मी यशस्वत्यां ब्रह्मा समुद्रपादयत् । कल्लामिवापराशायां उयौरस्तपक्षो ऽमलां विधीः ॥५॥ सुनन्दायां महाबाहुरहमिन्हो दिवोऽप्रतः । च्युत्वा बाहुवलीत्यासीत् कुमारोऽभरसिक्मः ॥६॥ वज्रजहमवे यास्य मिगन्यासीदनुन्दर्शे । सा सुन्दरीत्यभूत् पुत्री वृष्यमस्यातिसुन्दरी ॥७॥ सुनन्दा सुन्दरीं पुत्री पुत्रं बाहुवलीक्षित्तम् । लब्धवा रुवि परां भेजे प्राचीवार्कं सह त्विषा ॥८॥ तत्काळे कामदेवोऽभूद् युवा बाहुवली वक्षो । रूपसंपदमुत्रुङ्गां द्धानोऽसुमतां मताम् ॥९॥ तस्य तह त्यम्बन्न समदस्यत्र न क्वचित् । कर्ष्यद्वमात् किमन्यत्र दृश्यते हारिभूषणम् ॥९०॥

अथानन्तर पहले जिनका वर्णन किया जा चुका है ऐसे वे सर्वार्थसिद्धिके अहमिन्द्र स्वर्गसे अवतीर्ण होकर क्रमसे भगवान् वृषभदेवको यज्ञस्वती देवीमें नीचे लिखे हुए पुत्र उत्पन्न हुए ॥१॥ भगवान् वृषभदेवकी बुजनाभि पर्यायमें जो पीठ नामका भाई था वह अब वृषभसेन नामका भरतका छोटा भाई हुआ। जो राजश्रेष्ठीका जीव महापीठथा वह अनन्तविजय नामका वृषभसेनका छोटा भाई हुआ ॥२॥ जो विजय नामका न्यावका जीव था वह अनन्त-विजयसे छोटा अनन्तवीर्यं नामका पुत्र हुआ, जो वैजयन्त नामका शूकरका जीव था वह अनन्तवीर्यका छोटा भाई अच्युत हुआ, जो वानरका जीव जयन्त था वह अच्युतसे छोटा वीर नामका भाई हुआ और जो नेवलांका जीव अपराजित था, वह वीरसे छोटा वरवीर हुआ ॥३॥ इस प्रकार भगवान् वृषभदेवके यशस्वती महादेवीसे भरतके पोछे जन्म छेनेवाले निन्यानवे पुत्र हुए, वे सभी पुत्र चर्मशरीरी तथा बढ़े प्रतापी थे।।४।। तवनन्तर जिस प्रकार शुक्रपश्च पश्चिम दिशामें चन्द्रमाकी निर्मेल कलाको उत्पन्न (प्रकट) करता है उसी प्रकार ब्रह्मा-भगवान् आदिनाथने यशस्वती नामक महार्देवीमें ब्राह्मी नामकी पुत्री उत्पन्न की ॥५॥ आनन्द पुरोहितका जीव जो पहले महाबाहु था और फिर सर्वार्थसिद्धिमें अहमिन्द्र हुआ था, वह वहाँ से च्युत होकर भगवान वृषभदेवकी द्वितीय पत्नी सुनन्दाके देवके समान बाहुबली नामका पुत्र हुआ ॥६॥ वञ्जजंघ पर्यायमें भगवान् वृषभदेवकी जो अनुन्धरी नामकी वहन थी वह अब इन्हीं वृषभदेवकी सुनन्दा नामक देवीसे अत्यन्त सुन्दरी सुन्दरी नामकी पुत्री हुई ॥७॥ सुन्दरी पुत्री और बाहुबछी पुत्रको पाकर सुनन्दा सहारानी ऐसी सुशोभित हुई थी जिस प्रकार कि पूर्वेदिशा प्रभाके साथ-साथ सूर्यको पाकर सुशोभित होती है।।८।। समस्त जीवोंको मान्य तथा सर्वश्रेष्ठ रूपसम्पदाको धारण करने-वाला बलवान् युवा बाहुबली उस कालके चौबीस कामदेवोंमें-से पहला कामदेव हुआ था।।९॥ उस बाहुबळीका जैसा रूप था वैसा अन्य कहीं नहीं दिखाई देता था, सो ठीक ही है उत्तम आभूषण

१. क्रमाद्यशस्त्रया द०। २. भरतस्यानुष्यः । ३. इत्येकोनशतं नअ०, प०, द०, स०, म०, छ०। ४. शुक्तः । ५. न्यसेऽमला म०, छ०। ६. सर्वार्यसिद्धितः । ७. वृषभस्य । ८. न्यनुन्धरी प०, अ०, द०, स०, ल०। ९. छेभे व०, ज०, द०, स०। १०. तत्काले काम- प०, द०, म०, छ०।

कृत्रितास्तस्य केशानता विवसुर्श्वमरश्विषः । मनोशुवः शिरक्षाण सूक्ष्मायो वल्यैः समाः ॥११॥ छलादमहमीचन्द्रचाह तस्य द्रथे हचिम् । धात्रेद्र राज्यपदृस्य निवेशाय पृथुकृतम् ॥१२॥ छण्डलद्वयसंशोम तस्य वक्त्रमदीप्यत । सरोहहमिवोपानतवर्तिचकाह्युग्मकम् ॥१२॥ नेत्रोपलद्वयेनास्य वमी वक्त्रसरोहहम् । स्मितांशु सिक्लोत्पीढं छक्ष्म्यावासपितित्रितम् ॥१४॥ विजयच्छन्दहारेण वक्ष-स्थलविलम्बना । सोऽधानमरकतागस्य अर्थ निर्हरशोमिनः ॥१५॥ तस्यांसी वक्षसः प्रान्ते श्रियमातेनतुः पराम् । द्वीपस्थलस्य पर्यन्ते स्थितौ क्षुद्रनगावित् ॥१६॥ वाह् तस्य महावाहोरधातां वलमूर्जितम् । यतो बाहुवलीत्यासीत् नामास्य महसां निधेः ॥१७॥ मध्येगात्रमसौ द्रश्चे पम्मीरं नामिमण्डलम् । कुलाद्विरिव पद्मायाः सेवनीयं महस्यरः ॥१८॥ कटीतटं वमावस्य किटसूत्रेण वेष्टितम् । महाहिनेव विस्तीर्णं तटं मेरोर्महोद्यतेः ॥१९॥ कर्कोस्तरमनिर्मासा वृद्ध तस्य विरेजसुः । छक्ष्मीकरत्तलाजक्षे स्पर्तादित् समुज्ज्वली ॥२०॥ श्रुशुभाते शुभे जक्वे तस्य विक्रमशालिनः । मविष्यस्यतिमायोगतपःसिद्धश्वक्तां गते ॥२९॥ क्रमी सृदुतली तस्य लस्य विक्रमशालिनः । स्विष्यस्यतिमायोगतपःसिद्धश्वक्तां । यते ॥२९॥ क्रमी सृदुतली तस्य लसदकुलिसहली । हचि द्यतुरारक्ती रक्ताम्मोलस्य सिद्धवः ॥२२॥

कल्पवृक्षको छोडकर क्या कही अन्यत्र भी पाये जाते हैं ? ॥१०॥ उसके अमरके समान काले तथा कुटिल केशोंके अप्रभाग कामदेवके शिरके कवचके सूक्ष्म लोहेके गोल तारोंके समान शोभायमान होते थे ।।११॥ अष्टमीके चन्द्रमाके समान सुन्दर उसका विस्तृत छळाट ऐसी शोभा धारण कर रहा था मानो ब्रह्माने राज्यपट्टको बाँधनेके लिए ही उसे बिस्तृत बनाया हो ।।१२।। दोनों कुण्डलोंसे शोभायमान उसका मुख ऐसा देदीप्यमान जान पड़ता था मानो जिसके दोनों ओर समीप ही चकवा-चकवी बैठे हों-ऐसा कमल ही हो ॥१३॥ मन्द हास्यकी किरणरूपी जलके पूरसे भरा हुआ तथा लक्ष्मीके निवास करनेसे अत्यन्त पवित्र उसका मुसक्ति सरोवर नेत्ररूपी दोनों कमछोंसे भारी सुशोभित होता था ॥१४॥ वह बाहुबछी अपने बक्षःस्थछपर लटकते हुए विजयछन्द् नामके हारसे निर्झरनों-द्वारा शोभायमान मरकतमणिमय पर्वतकी शोभा धारण करता था ॥१५॥ उसके वक्षःस्थलके प्रान्तभागमें विद्यमान दोनों कन्धे ऐसी शोभा बढ़ा रहे थे मानो किसी द्वीपके पर्यन्त भागमें विद्यमान दो छोटे-छोटे पर्वत ही हों।।१६॥ लम्बी भुजाओंको धारण करनेवाले और तेजके भाण्डारस्वरूप उस राजकुमारकी दोनों ही मुजाएँ उत्कुष्ट बलको धारण करती थीं और इसीलिए उसका बाहुबली नाम सार्थक हुआ था।।१७। जिस प्रकार कुलाचल पर्वत अपने मध्यभागमें लक्ष्मीके निवास करने योग्य बढ़ा भारी सरोवर धारण करता है उसी प्रकार वह बाहुबली अपने शरीरके मध्यमागमें गम्भीर नाभिमण्डल धारण करता था ॥१८॥ करधनीसे घिरा हुआ उसका कटिप्रदेश ऐसा सुशोभित होता था मानो किसी बड़े सर्पसे घिरा हुआ अत्यन्त ऊँचे सुमेरु पर्वतका विखत तट ही हो।।१९॥ केलेके खम्भेके समान शोगायमान उसके दोनों ऊर ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानी लक्ष्मीकी हथेछीके निरन्तर स्पर्शसे ही अत्यन्त उज्ज्वल हो गये हों ॥२०॥ पराक्रमसे सुशोभित रहनेवाले उस बाहुबर्लीकी दोनों ही जंघाएँ शुभ थीं—शुभ छक्षणोंसे सहित थीं और ऐसी जान पहती थीं मानो वह बाहुबली भविष्यत् कालमें जो प्रतिमायोग तपश्चरण धारण करेगा उसके सिद्ध करनेके छिए कारण ही हों।।२१। उसके दोनों ही चरण लालकमलकी शोभा धारण कर रहे थे क्योंकि जिस प्रकार कमल कोमल होता है उसी प्रकार उसके चरणोंके तलवे भी कोमल थे, कमलोंमें जिस प्रकार दल (पँखुरियाँ) सुशोभित होते हैं उसी प्रकार उसके चरणोंमें आँगुलियाँ सपी दल

१. कुटिलीकृताः । २. केशाग्रा—म०, ल० । ३. शिरःकवच । ४. लोहबलयः । ५. जलकण-प्रचयम् । ६. पर्वतस्य । ७. तेजसाम् । ८. गभीरं म०, ल० । ९. लक्ष्म्याः । १०. समानी । ११. अनवरत । १२. कारणताम ।

इत्यसी परमोदारं द्वानश्वरमं चपुः । संमाति सम कथं नाम मानिनीहःकुटीरके ॥२३॥
स्वप्नेऽपि तस्य तद्वृपमनन्यमनसोऽङ्गनाः । पद्यन्ति सम मनोहारि निखातिमव चैतसि ॥२४॥
मनोमन्नो मनोजश्च मनोभूमंन्मधो ऽङ्गजः । मदनोऽनन्यजश्चेति व व्याजहु स्तं तदाङ्गनाः ॥२५॥
सुमनोमन्नरीवाणीरिश्चधन्ता किलाङ्गजः । जगत्संमोहकारीति कः श्रद्धया दयुक्तिकम् ॥२६॥
समा मरतराजेन राजन्याः सर्व एव ते । विद्यया कल्या दीप्त्या कान्त्या सीन्दर्गलीलया ॥२०॥
शतमेकोत्तरं पुत्रा मर्तुरते भरताद्यः । कमास् प्रापुर्युवावस्यां मदावस्यामिव द्विपाः ॥२०॥
तद्योवनमभूत्रेषु रमणीयतरं तदा । उद्यानपादगीवेषु नसन्तस्येव जृश्भितम् ॥२९॥
समताग्रमन्तराः ग्रुआः तदा । उद्यानपादगीवेषु नसन्तस्येव जृश्भितम् ॥२९॥
समताग्रमन्तराः ग्रुआः तदा । प्राप्तपाद्याचेष्ठिभिक्तिः कृताः स्तिपाद्या इव ॥३१॥
ततामोदेन ध्रमेन वासितास्तिष्ठशेरहाः । गन्धान्धेरलिभिक्तिः कृताः स्तिपाद्या इव ॥३१॥

मुशोभित थे, कमल जिस प्रकार लाल होते हैं उसी प्रकार उसके चरण भी लाल थे और कमलों-पर जिस प्रकार लक्ष्मी निवास करती है उसी प्रकार उसके चरणोंमें भी लक्ष्मी (शोभा) निवास करती थी ॥२२॥ इस प्रकार परम उदार और चरमशरीरको धारण करनेवाला वह बाहुबली मानिनी स्त्रियोंके हृदयरूपी छोटी-सी कुटीमें कैसे प्रवेश कर गया था ? भावार्थ-स्त्रियोंका हृदय बहुत ही छोटा होता है और बाहुबलीका शरीर बहुत हो ऊँचा (सवा पाँच-सी धनुप) था इसके सिवाय वह चरमज़रीरी वृद्ध, (पक्षमें उसी भवसे मोक्ष जानेवाला) था, मानिनी स्नियाँ चरमः शरीरी अर्थाम् युद्ध पुरुषको पसन्द नहीं करती हैं, इन सब कारणोंके रहते हुए भी उसका वह शरीर स्त्रियोंका मान दूर कर उनके हृदयमें प्रवेश कर गया यह भारी आश्चर्यकी बात थी।।२३।। जिनका मन दूसरी जगह नहीं जाकर केवल बाहुबर्लामें ही लगा हुआ है ऐसी खियाँ स्वप्नमें भी उस बाहुबलीके मनोहर रूपको इस प्रकार देखती थीं मानो वह रूप उनके चित्तमें उकेर ही दिया गया हो ॥२४॥ उस समय क्रियाँ उसे मनोभव, मनोज, मनोभू, मन्मथ, अंगज, मदन और अनन्यज आदि नामोंसे पुकारती थीं ॥२५॥ ईख ही जिसका धनुष है ऐसा कामदेव अपने पुष्पोंकी संजरीरूपी बाणोंसे समस्त जगतुका संहार कर देता है, इस युक्तिरहित बातपर भला कीन विश्वास करेगा ? भावार्थ-कामदेवके विषयमें ऊपर छिखे अनुसार जो किंवदन्ती प्रसिद्ध है वह सर्वथा युक्तिरहित है, हाँ, बाहुबली-जैसे कामदेव ही अपने अलीकिक बल और पौरुषके द्वारा जगत्का संहार कर सकते थे।।२६।। इस प्रकार वे सभी राजकुमार विद्या, कला, दीप्ति, कान्ति और सुन्दरताकी लीलासे राजकुमार भरतके समान थे ॥२०॥ जिस प्रकार हाथी क्रम-क्रमसे मदावस्थाको प्राप्त होते हैं उसी प्रकार भगवान् बृषभदेवके वे भरत आदि एक-सौ एक पुत्र क्रम-क्रमसे युवावस्थाको प्राप्त हुए।।२८।। जिस प्रकार वर्गाचेके वृक्षसमृहोपर वसन्तऋतुका विस्तार अतिशय मनोहर जान पड़ता है उसी प्रकार उस समय उन राजकुमारों-में वह यौबन अतिशय मनोहर जान पड़ता था ॥२९॥ युवावस्थाको प्राप्त हुए वे सभी पार्थिव अर्थात् राजकुमार पार्थिव अर्थात् पृथिवीसे उत्पन्न होनेवाले वृक्षोंके समान थे क्योंकि वे सभी बृक्षोंके समान ही मन्दहास्यरूपी सफेट मंजरी, लाल वर्णके हाथरूपीपक्षव और फल देनेवाली **ऊँची-ऊँची भुजारूपी शास्त्राओंको घारण करते थे ॥३०॥ जिसकी सुगन्धि सब ओर फैल रही है** ऐसी धुपसे उन राजकुमारोंके शिरके बाल सुगन्धित किये जाते थे, उस सुगन्धिसे अन्ध

१. टक्कोत्कीर्णमिव । २. मत् मानसं तन्मध्नातीति मन्मषः । ३. --नन्य जश्बैद प० । ४. युवन्ति स्म । ५. जगत्संहार---म०, छ० । ६. विश्वासं कुर्यात् । ७. सर्वे राजकुमाराः । ८. आन्दीक्षिकोत्रयोवार्ता दण्डनीतिहृतया । ९. अक्षरगणितादिकया । १०. तेजसा । ११. योभया । १२. जृम्भणम् । १३. साहणान् । १४. उन्नताः । १५. पाथित्रभूमिपाः । पक्षे युवपादपाः । १६. केशान्तरैः पृथूकृताः ।

तन्मुखामोदमाधानुमायान्ती भ्रमरावको । सर्वाङ्गीणं तदामोदमन्वभूत् भ्रख्माकुका ॥३२॥ रत्नकुण्डलयुग्मेन मकराङ्गेण भूषितम् । कर्णद्वयं वभा तेषां मदनेनेव चिह्नितम् ॥३२॥ नेत्रोत्पलद्वयं तेषामिष्कृत्य मनोभवः । भूलताचापयष्टिभ्यां कीस्तृष्टं वशमानयत् ॥३२॥ वपुदीसं मुखं कान्तं मधुरो नेत्रविभ्रमः । कर्णावभ्यणं विभ्रान्तनेत्रोत्पलवतंसितौ ॥३५॥ भुवौ सविभ्रमं शस्तं ललाटं नासिकाञ्चिता । क्योलायुपमातीता वपोदितशशिश्रयौ ॥३६॥ रेत्को रागरसेनेव पाटलो दशनच्छदः । स्वरं सुदङ्गिचोषगम्भीरः श्रुतिपेशलः ॥३०॥ सूत्रमागमनुप्रोतः जगन्वतोऽभिनन्दिभः । कण्ठगीरवाभ्ररः श्रुतिपेशलः ॥३०॥ सूत्रमागमनुप्रोतः जगन्वतोऽभिनन्दिभः । कण्ठगीरवाभ्ररः श्रुतिपेशलः ग्रुकाकलेखंतः ॥३०॥ वश्चो लक्ष्मया परिष्यक्तमंसौ च विजयभिया । विश्वयामाककंशौ बाङ्ग पीनावाजानुलम्बनौ ॥३०॥ नामिः शोभानिधानोर्वा चार्थां निर्विशेषमशेषतः ४०॥

होकर भ्रमर आकर उन बालोंमें बिलीन होते थे जिससे वे बाल ऐसे मालूम होते थे जिससे मानो वृद्धिसे सहित ही हो रहे हों ।।३१।। उन राजकुमारोंके मुखकी सुगन्ध सूँघनेके लिए जो भ्रमरोंकी पंक्ति आती थी वह क्षण भरके छिए ब्याकुछ होकर उनके समस्त शरीरमें ब्याप्त हुई सुगन्धिका अनुभव करने छगती थी। भावार्थ--उनके समस्त शरीरसे सुगन्धि आ रही थी इसिंछए 'मैं पहुँ किस जगहकी सुगन्धि प्रहण करूँ' इस विचारसे भ्रमर क्षण भरके लिए व्याकुल हो जाते थे।।३२।। उन राजकुमारोंके दोनों कान मकरके चिह्नसे चिह्नित रहमयी कुण्डलोंसे अलंकृत थे इसलिए ऐसे जान पढ़ते थे मानो कामदेवने उनपर अपना चिह्न ही लगा दिया हो ।।३३।। कामदेवने उनके नेत्ररूपी कमलोंको वाण बनाकर और उनकी भौंहरूपी लताओंको धनुषकी लकड़ी धनाकर समस्त श्रियोंको अपने वशमें कर लिया था ॥३४॥ उनका शरीर देदीप्यमान था, मुख सुन्दर था, नेत्रोंका विलास मधुर था और कान समीपमें विश्राम करनेवाले नेत्ररूपी कमलोंसे सुशोभित थे।।३५॥ उनकी भौहें विलाससे सहित थीं, ललाट प्रशंसनीय था, नासिका मुझोभित थी और उपमारहित क्योल चन्द्रमाकी शोभाको भी तिर-स्कृत करनेवाले थे ॥३६॥ उनके ओठ कुछ-कुछ लाल वर्णके थे मानो अनुरागके रससे ही लाल वर्णके हो गये हों और स्वर मृदंगके शब्दके समान गम्भीर तथा कानोंको प्रिय था।।३०॥ उनके कण्ठ जिन मोतियोंसे घिरे हुए थे ने ठीक कण्ठसे उचारण होने योग्य अक्षरोंके समान जान पहते थे क्योंकि जिस प्रकार अक्षर सूत्रमार्ग अर्थात् मुख प्रनथके अनुसार गुम्फित होते हैं उसी प्रकार वे मोती भी सूत्रमार्ग अर्थात् धागामें पिरोय हुए थे, अक्षर जिस प्रकार जगतुके जीवोंके चित्तको आनन्द देनेवाछे होते हैं उसी प्रकार वे मोतीभी उनके चित्तको आनन्द देने-वाले थे, अक्षर जिस प्रकार कण्ठस<u>्थानसे उत्पन्न</u> होते हैं उसी प्रकार मोती भी कण्ठस्थानमें पड़े हुए थे, और अक्षर जिस प्रकार शुद्ध अर्थात् निर्दोष होते हैं उसी प्रकार वे मोर्सा भी शुद्ध अर्थात् निर्दोप थे ॥३८॥ उनका वृक्षःस्थल लक्ष्मोसे आलिङ्गित था, कन्धे विजयलक्ष्मीसे आलिङ्गित थे और घुटनों तक लम्बी भुजाएँ ज्यायामसे कठोर थीं ॥३९॥ उनकी नाभि शोभाके खजानेकी भूमि थी, सुन्दर थी और नेत्रोंको सन्तोष देनेबाली थी। इसी प्रकार उनका मध्यभाग अर्थात् कटिप्रदेश भी ठीक जगत्के मध्यभागके समान था ॥४०॥ जिनपर वस्न शोभायमान हो रहा

१. सर्वावयवेषु भवम् । २. समीपः । ३. दूषिता । स्वपोहित-अ०, स०, ल० । ४. रिक्रितः । ५. सूत्रम्, पक्षे तन्तुम् । अस्तोभमनवद्यं सारवद् विश्वतोमुखम् । अस्तोभमनवद्यं स सूत्रं सूत्रकृतो विदुः ॥ ६. यष्टीकृतैः, पक्षे अनुप्रथितैः । ७. कण्ठयोग्यैः, पक्षे कण्ठभवैः । ८. कल्क्क्विदोपरहितैः, शब्दायिदोषः रहितैः । ९. वालिङ्गितम् । १०. शस्त्राद्यभ्यामः । ११. सुखकारिणी । १२. समानम् ।

लसद्वसनमाभुकं रशनं जधनं धनम् । क्षेत्रमानमिनानङ्गनृपतेः क्षेत्रनिष्ट्वि ॥४१॥
पीनी चारुरवासूरु नार्राजनमनोरमी । जक्के विनिर्जितानङ्गनिषद्धं रुचिराकृती ॥४२॥
सर्वाङ्कसंगतां कान्तिमिनोष्वरसं कृतामधः । क्रमी विनिर्मिती लक्ष्म्या न्यकृतारुणपङ्क्ष्णो ॥४३॥
तेषां प्रस्यङ्गमस्युद्धा शोभा स्वारमगतेव या । तरसमुक्तीसंवैवालं विक्तासिमः ॥४५॥
निसर्गरुचिराण्येषां वपूषि मणिभूषणः । भृशं रुर्ज्वरे पुष्पैर्वनानीच विकासिमिः ॥४५॥
तेषां विभूषणान्यासन् मुक्तारनमयानि वै । यष्ट्यो हारमेदाश्व रस्नावस्यश्च नैक्षा ॥४६॥
यष्टयः शीर्षकं वोपशीर्षकं चावधाटकम् । प्रकाण्डकं च तरलप्रवन्धश्चेति प्रकाण्डकम् ॥४६॥
वरलप्रतिवन्धश्च केषांचितुपशीर्षकम् । श्ववधाटकमन्येषामपरेषां प्रकाण्डकम् ॥४८॥
सरलप्रतिवन्धश्च केषांचित् कण्डे भूषणम् । मणिमध्याश्च ग्रुद्धाश्च तास्तेषां यष्टयोऽमवन् ॥४९॥
त्रित्रमेकावली सैव यष्टिः स्यान्मिण्यमा । रिर्तावली भवेत् सैव सुवर्णमणिचित्रता ॥५०॥
वर्षप्रमेकावली सैव यष्टिः स्यान्मिण्यमोक्तिः । सान्तरं प्रधिता भूषा वर्षेत्रमेव्यस्वराविक्ता ॥५०॥

है और करधनी लटक रही है ऐसे उनके स्थल नितम्ब ऐसे जान पड़ते थे मानो कामदेवरूपी राजाके सुख देनेवाले कपड़ेके बने हुए तम्बू ही हों ॥४१। उनके ऊरु स्थूल थे, सुन्दर कान्तिके धारक थे और खीजनोंका मन हरण करनेवाले थे। उनकी जंघाएँ कामदेवके तरकशकी सुन्दर आकृतिको भी जीतनेबाली थीं ॥४२॥ अपनी शोभासे लाल कमलोंका भी तिरस्कार करनेवाले उनके दोनों पैर एसे जान पड़ते थे मानो समस्त शरीरमें रहनेवाली जो कान्ति नीचेकी ओर वहकर गर्या थी उसे इकट्टा करके ही बनाये गये हों।।४३।। इस प्रकार उन राजकुमारीके प्रत्येक अंगमें जो प्रशंसनीय शोभा थी वह उन्हींके शरीरमें थीं - वैसी शोभा किसी दूसरी जगह नहीं थी इसिंछए अन्य पदार्थीका वर्णन कर उनके झरीरकी शोभाका वर्णन करना व्यर्थ है।।४४॥ उन राजकुमारोंके स्वभावसे ही सुन्दर शरीर मणिमयी आभूषणोंसे ऐसे सुशोभित हो रहे थे जैसे कि खिले दुए फूलोंसे वन सुशोभित रहते हैं ॥४५॥ उन राजकुमारोंके यष्टि, हार और रत्नावली आदि, मोती तथा रत्नोंके बने हुए अनेक प्रकारके आभूषण थे ॥४६॥ उनमें-से यष्टि नामक आभूषण शीर्षक, उपशीर्षक, अवघाटक, प्रकाण्डक और तरलप्रबन्धके भेदसे पाँच प्रकारका होता है।।४७। उन राजकुमारोंमें किन्हींके शीर्षक, किन्हींके उपशीर्षक, किन्हींके अवघाटक, किन्हींके प्रकाण्डक और किन्हींके तरलप्रतिबन्ध नामकी यष्टि कण्ठका आभूषण हुई थी। उनकी वे पाँचों प्रकारकी यष्टियाँ मणिमध्या और शृद्धाके भेदसे दो-दो प्रकारकी थीं। [जिसके बीचमें एक मणि लगा हो उसे मणिमध्या और जिसके बीचमें मणि नहीं लगा हो उसे शुद्धा यष्टि कहते हैं । ] ॥४८-४९॥ मणिमध्यमा यष्टिको सूत्र तथा एकावली भी कहते हैं और यदि यही मणिमध्यमा यष्टि सुवर्ण तथा मणियोंसे चित्र-विचित्र हो तो उसे रत्नावली भी कहते हैं।।५०। जो यष्टि किसी निश्चित प्रमाणवाछे सुवर्णमणि, साणिक्य और मोतियोंके द्वारा

१. प्रतिबद्ध । २. पटकुटो । ३. विहितसुखम् । ४. इपुधिः । ५. संगृद्ध, संदुद्ध । ६. स्यन्दमानाम् । ७. पादौ । ८. अधःकृत । ९. प्रशस्ता । १०. पर्याप्तम् । ११. [बसनेनालम् ] अस्य पदस्योपित सूत्रम् [अलंखस्त्रोः प्रतिषेश्रयोः ] पाणिनीयम् । १२. कण्ठाभरण-भूततरलप्रतिबन्धस्त्रेति यिष्टः इदानीं यिष्टिविशेष-मुक्ता सामान्या द्विप्रकारा एवेति सूचयित । १३. कृमाराणाम् । १४. ता यष्टयः मणिमध्याः शुद्धास्त्रेति सामान्यतः द्विष्राभवन् । १५. या यष्टिः मणिमध्यमा स्यात् सैव सूत्रमिति । एकावलीति च नामद्वयी स्यात् । १६. सैव सुवर्णन मणिभिश्च वित्रिता चेत् रस्नावलीति नामा स्यात् । १७. योग्यप्रमाण । १८. द्वाम्यां त्रिभिश्चतुन्धिः पञ्चभिद्यं सुवर्णमणिमाणिक्यमौक्तिकैः सान्तरं यथा भवति तथा रचिता भूषा अपवित्रका भवेयः ।

यष्टिः शीर्षकसंज्ञा स्यात् मध्यैकस्थूलमौक्तिका । मध्येखिमिः क्रमस्थूलैः मौक्तिकैरपशीर्षकम् ॥५२॥ प्रकाण्डकं क्रमस्थूलैः एक्विमिध्यमौक्तिकैः । मध्यादनुक्रमादोनैः मौक्तिकैरवधाटकम् ॥५३॥ तरलप्रतिबन्धः स्यात् सर्वत्र सममौक्तिकैः । तथैव मिण्युक्तानामृद्या अमेदास्त्रिधारमनाम् ॥५४॥ द्वारो यहिकलापः स्यात् स चैकादशधा मतः । इन्द्रच्छन्दादिभेदेन यहिसंख्याविशेषतः ॥५५॥ यहयोऽष्टं सहस्रं तु यत्रेन्द्रच्छन्दसंज्ञकः । स हारः परमोदारः शक्रचक्रजिनेशिनाम् ॥५६॥ तद्वंप्रमितो यस्तु विजयच्छन्दसंज्ञकः । सोऽद्वंचक्रधरस्योक्तो हारोऽन्येषु च केषुचित् ॥५७॥ शतमहोक्तरं यत्र यहीनां हार एव सः । एकाशीरया मवेद् देवच्छन्दो मौक्तिकयद्विमः ॥५८॥ चतुःषष्ट्यार्षहारः स्याच्चतुःपद्वाशता पुनः । भवेद् रिमक्लापास्यो गुच्छो द्वार्त्रिशता मतः ॥५९॥ यदीनां सप्तविशत्या भवेद्वस्त्रमालिका । शोमां नक्षत्रमालया या हसन्ती स्वमौक्तिः ॥६०॥ चतुर्विशस्यार्द्रगुच्छो विशत्या माणवाह्यः । भवेनमौक्तिकयष्टीनां तद्वेनार्द्रमाणवः ॥६९॥ इन्द्रच्छन्दादिहारास्ते यदा स्युर्गणमध्यमाः । माणवाक्या विभूषाः "स्युस्तस्यदोपपदास्तदा ॥६२॥

बीचमें अन्तर दे-देकर गूँथी जाती है उसे अपवर्तिका कहते हैं ॥५१॥ जिसके बीचमें एक बडा स्थूल मोती हो उसे शीर्षक यष्टि कहते हैं और जिसके बीचमें क्रम-क्रमसे बढ़ते हुए तीन मोती हों उसे उपशोर्षक कहते हैं ॥५२॥ जिसके बीचमें कम-कमसे बढ़ते हुए पाँच मोती लगे हों उसे प्रकाण्डक कहते हैं, जिसके बीचमें एक बड़ा मणि हो और उसके दोनों ओर कम-कमसे घटते हुए छोटे-छोटे मोती छगे हों उसे अवघाटक कहते हैं। [43]। और जिसमें सब जगह एक समान मोती उने हों उसे तरलप्रतिबन्ध कहते हैं। उपर जो एकावली, रबावली और अपवर्तिका ये मणियुक्त यष्टियोंके तीन भेद कहे हैं उनके भी ऊपर लिखे अनुसार प्रत्येकके शीर्षक, उपशीर्षक आदि पाँच-पाँच भेद समझ लेना चाहिए।।५४।। यष्टि अर्थात् लडियोंके समृहको हार कहते हैं वह हार छड़ियोंकी संख्याके न्युनाधिक होनेसे इन्द्रच्छन्द आदिके भेद-से ग्यारह प्रकारका होता है।।५५॥ जिसमें एक हजारे आठ छड़ियाँ हों उसे इन्द्रच्छन्द हार कहते हैं। वह हार सबसे उत्कृष्ट होता है और इन्द्र चक्रवर्ती तथा जिनेन्द्रदेवके पहननेके योग्य होता है।।५६।। जिसमें इन्द्रच्छन्द हारसे आधी अर्थात पाँचसी चार छड़ियाँ हो उसे विजय-च्छन्द हार कहते हैं। यह हार अर्धचक्रवर्ती तथा बलभद्र आदि अन्य पुरुषोंके पहनने योग्य कहा गया है।।५अ। जिसमें एक सौ आठ छहियाँ हो उसे हार कहते हैं और जिसमें मोतियों-की इक्यासी लहियाँ हों उसे देवच्छन्द कहते हैं ॥५८॥ जिसमें चौंसठ लहियाँ हों उसे अर्धहार, जिसमें चीवन लंडियाँ हों उसे रिमकलाप और जिसमें बत्तीस लंडियाँ हों उसे गुच्छ कहते हैं।।५९।। जिसमें सत्ताईस छिड़याँ हों उसे नक्षत्रमाला कहते हैं। यह हार अपने मोतियोंसे अश्विनी भरणी आदि न<del>क्षत्रोंकी माठाकी</del> शोभाकी हँसी करता हुआ-सा जान पहता है ॥६०॥ मोतियोंकी चौबीस लडियोंके हारको अर्थगुच्छ, बीस लडियोंके हारको माणव और दश लडियों-के हारको अर्धमाणव कहते हैं।।६१।। जपर कहे हुए इन्द्रच्छन्द आदि हारोंके मध्यमें जब माणि लगा दिया जाता है तब उन नामों के साथ माणव शब्द और भी सुशोभित होने लगता है अर्थात इन्द्रच्छन्टमाणव, विजयछन्दमाणव आदि कहलाने लगते हैं।।६२॥ जो एक शीर्षक हार है वह

१. सममोक्तिकः प० । २. उक्तपञ्चप्रकारेण भेदाः । ३. मणियुक्तानामेकावळीरत्नावळी-अपवर्तिका-नामपि शोर्षकादिपञ्चभेदा योज्याः । ४. समूहः । ५. अष्टोस्तरसहस्रमिति । ६. –स्योक्त्या द० । ७. माण-वास्यपदीपपदाः ।

य प्रकाशिषंकः शुद्धहारः स्वाष्णीषंकात्परः । इन्द्रष्णन्दाशुपपदः स चैकान्शभेदमाक् ॥६३॥ तथोपखीषंकादीनामिष शुद्धारममां भिद्रा । तक्याः शुद्धारततो हाराः पञ्चपञ्चाशदेव हि ॥६४॥ भवेत फलकहारास्यो मिणमध्योऽद्धेमाणवे । त्रिहेमफलकः पञ्चफकको वा यदा तदा ॥६५॥ सोपानमिणसोपानहीविध्यात् स मतो द्विधा । सोपानास्यस्तु फलकेरीकमैरन्यः सरस्रकैः ॥६६॥ इत्यम् स युगारम्भे कण्डोरोभूपयानि वे । स्रष्टास्यत् स्वपुत्रेम्यो यथास्यं ते च तान्यपुः ॥६०॥ इत्यम् स्वपुत्रेम्यो यथास्यं ते च तान्यपुः ॥६०॥ इत्यम् स्वपुत्रेम्यो स्वप्तान्त अ्योतिर्गणमया इव ॥६८॥ तपु ते अस्त्रिमा प्रयो भरतोऽकं इवागुतत् । शशीय जगतः कान्त्रो युवा बाहुवली वमौ ॥६९॥ शेषाश्र भहनक्षत्रतारागणिनमा वशुः । माक्षो दीसिरिवेतेषामम्दुन्योत्स्नेव सुन्दरी ॥७०॥ स तैः परिवृतः पुत्रेः भगवान् धृषमो वमौ । उयोतिर्गणैः परिक्षिसे यथा मर्द्भहोत्यः ॥७१॥ अथैकदा सुखासीनो मगवान् हरिविष्टरे । मनो व्यापारयामास कळाविधोपदेशने ॥७२॥ तावध पुत्रिके मत्तर्शक्रीसुन्दर्यभिष्टवे । धृतमङ्गक्रीपर्थे संप्राप्ते निकटं गुरोः ॥७३॥

<u>शुद्ध हार कहलाता है। यदि शीर्षकके आगे इन्द्रच्छन्द आदि उपपद भी लगा दिये जायें तो</u> वह भी ग्यारह भेदोंसे युक्त हो जाता है ॥६३॥ इसी प्रकार उपशीर्षक आदि शुद्ध हारोंके भी ग्यारह-ग्यारह भेद होते हैं। इस प्रकार सब हार पचपन प्रकारके होते हैं।।६४।। अर्धमाणव हारके बीचमें यदि मणि लगाया गया हो तो उसे फलकहार कहते हैं। उसी फलकहारमें जब सोनेके तीन अथवा पाँच फलक लगे हों तो उसके सोपान और मणिसोपानके भेदसे दो भेद हो जाते हैं। अर्थात् जिसमें सोनेके तीन फडफ छगे हों उसे सोपान कहते हैं और जिसमें सोनेके पाँच फलक लगे हों उसे मणिसोपान कहते हैं। इन दोनों हारोंमें इतनी विशेषता है कि सोधान नामक हारमें सिर्फ सुवर्णके ही फलक रहते हैं और मणिसोपान नामके हारमें रहोंसे जड़े हुए सुवर्णके फलक रहते हैं। (सुवर्णके गोल दाने-गुरिया-को फलक कहते हैं)।।६५-६६॥ इस प्रकार कर्मयुगके प्रारम्भमें भगवान यूपभदेवने अपने पुत्रोंके लिए कण्ठ और वक्षःस्थलके अनेक आभूषण बनाये, और उन पुत्रोंने भी यथायोग्य रूपसे वे आभूषण धारण किये ॥६आ इस तरह कण्ठ तथा शरीरके अन्य अवयवोंमें धारण किये हुए आभूषणोंसे वे राजकुमार ऐसे सुशोभित होते थे मानो ज्योतिषी देवोंका समृह हो।।६८।। उन सब राजकुमारोंमें तेज-स्वियोंमें भी तेजस्वी भरत सूर्यके समान सुशोभित होता था और समस्त संसारसे अत्यन्त सुन्दर युवा बाहुवली चन्द्रमाके समान शोभायमान होता था ॥६९॥ श्रेष राजपुत्र ग्रह, नक्षत्र तथा तारागणके समान शोभायमान होते थे। उन सब राजपुत्रोंमें शाधी दीप्तिके समान और सुन्दरी चाँदनीके समान सुशोभित होती थी।।७०!। उन सब पुत्र-पुत्रियोंसे घिरे हुए सीभाग्य-शाली भगवान युषभदेव ज्योतियी देखोंके समृहसे घिरे हुए ऊँचे मेर पर्वतकी तरह सुशोभित होते थे ॥७१॥

अथानन्तर किसी एक समय भगवान् धृषभदेव सिंहासनपर सुखसे बैठे हुए थे, कि उन्होंने अपना चित्त कला और विद्याओं के उपदेश देनेमें ज्यापृत किया ॥७२॥ उसी समय उनकी बाह्यों और सुन्दरी नामकी पुत्रियाँ माङ्गलिक वेष-भूषा धारण कर उनके निकट पहुँची ॥७३॥

१. एकः शीर्षको यस्मिन् सः शुद्धहारः । २. इन्द्रच्छन्दाश्चपपदः शीर्षकात् परः स हारः इन्द्रच्छन्द-शीर्षकहार इति यावत् । एवं शुद्धात्मनामुपशीर्षकादीनामेव इन्द्रच्छन्दोपशीर्षकहार इति कमात् । शीर्षकादिषु पञ्चसु इन्द्रच्छन्दादिकं प्रत्येकम् । एकादशभा ताढिते सति पञ्चपञ्चाशत् । ३. वेदेम्यः । ४. केवलं मणि-मध्यदचित । ५. अन्यः मणिसीपानः सरस्तः रौक्मफलकैः स्यादिति । ६. कथः उन्हच । ७. अभि स्तवे । अभिक्ये इत्यर्षः । ८. मङ्गलालङ्कारे । --नेपश्ये अ०, प०, द०, स०, म०।

ते च किंचिदिबोदिशतनकुद्रमर्कशोभिनि । वयस्यनन्तरं वाक्याद् वर्षमानं मनीहरं ॥७४॥
मंभाविन्यां विनीतं च सुशीके चारुकक्षणे । रूपबर्षां मशस्त्रन्यां स्वाध्य मानवती अनैः ॥७५॥
श्रीभोणिपदन्यासैहंसीगतिविद्यम्मिः । रक्ताम्युजोपहारस्य तन्त्रामे परितः श्रियम् ॥७६॥
नखद्पेणसंकान्तरवाङ्गच्छाया पदेशतः । कान्त्या नयक्ष्यः दिक्कन्याः पद्मयां ऋष्ट्रमियोचते ॥७४॥
सर्वाक पद्विन्यासरणन्त् पुरनिकणैः । शिक्षयन्त्याविवाह्य इंसीः स्वं गतिविक्षमम् ॥७८॥
चारुक रुचिमजङ्गे तस्कान्तिमति रेकिणीम् । जनानां दक्षये स्वरं विश्विषस्याविवानितः ॥७९॥
दथाने जना भोगं कार्जात्यरवाज्ञितम् । सौमाग्यदेवतावासमिवाञ्जकवितानकम् ॥८०॥
स्वावण्यदेवतां यप्दु मनङ्गाप्ये युंणा कृतम् । हेमकुण्डमिवानिन्नं द्र्यस्थौ नामिमण्डलम् ॥८९॥
वहम्स्यौ किंचिदुदुत्व रेयामिकां रोमराजिकाम् । मनोभवगृहावेशभूपप्मशिस्वामिव ॥८२॥
सनुमध्ये कृशोद्यावारक्तकरपक्षवे । सदुवादुकते किंचिदुद्विजकुच कृद्मले ॥८३॥
दथाने रुचिरं हारमाकान्तरस्तनमण्डलम् । तदा किंचिदुद्विजकुच कृद्मले ॥८३॥

वे दोनों ही पुत्रियाँ कुछ-कुछ उठे हुए स्तनरूपी कुड्मलोंसे शोभायमान और बाल्य अवस्थाके अनन्तर प्राप्त होनेवार्छा किशोर अवस्थामें वर्तमान थी अतएव अतिशय सुन्दर जान पड़ती थीं ॥७४॥ वे दोनों ही कन्याएँ बुद्धिमती थीं, विनीत थीं, सुशील थीं, सुन्दर लक्षणोंसे सहित थीं, रूपवती थीं और मानिनी क्रियोंके द्वारा भी प्रशंसनीय थीं ।। अ।। हंसीकी चालको भी तिरस्कृत करनेवाली अपनी सुन्दर चालसे जब वे पृथिबीपर पैर रखती हुई चलती थीं, तब वे चारों और छालकमलोंके उपहारकी शौभाकी विस्तृत करती थी ॥७६॥ उनके चरणोंके नखरूपी दर्पणोंमें जो उन्हींके शरीरका प्रतिबिम्ब पड़ता था उसके छलसे वे ऐसी जान पड़ती थीं मानो अपनी कान्तिसे तिरस्कृत हुई दिक्कन्याओं को अपने चरणोंसे रींदनेके लिए ही तैयार हुई हों।।७७।। कीलासहित पैर रखकर चलते समय इनश्चन शब्द करते हुए उनके नृपुरोंसे जो सुन्दर शब्द होते थे उनसे वे ऐसी मालूम होती थी मानी नूपुरोंके शब्दोंके बहाने हंसियोंकी बुलाकर उन्हें अपनी गतिका सुन्दर बिलास ही सिखला रही हो ।।७८।। जिनके ऊठ अतिशय सुन्दर और जंबाएँ अतिशय कान्तियुक्त हैं ऐसी वे दोनों पुत्रियाँ ऐसी जान पड़ती थी मानो उनकी बढ़ती हुई कान्तिको वे छोगोंके नेत्रोंके मार्गमें वारों ओर स्वयं ही फेंक रही हों।। ज्या वे पुत्रियाँ जिस स्थूछ जयन भागको भारण कर रही भी वह करभनी तथा अधीयकसे सुशोभित था और पेसा मार्छूम होता था मानो करथनीरूपी तुरही वाजोंसे सुशोभित और कपडेके चॅदीवासे युक्त सौभाग्य देवताके रहनेका घर ही हो ।।८०।। वे कन्याएँ जिस गम्भीर नाभिमण्डलको धारण किए हुई थीं वह ऐसा जान पड़ता था मानो कामदेवरूपी यजमानने लावण्यरूपी देवताकी पुजाके लिए होमकुण्ड ही बनाया हो ।।८१॥ जिसमें कुछ-कुछ कालापन प्रकट हो चुका है ऐसी जिस-रोमराजीको वे पुत्रियाँ धारण कर रही थी वह ऐसी मासूम होती थी मानो कामदेवके गृह-प्रवेशके समय खेई हुई-भूषके घूमकी शिला ही हो ॥८२॥ उन दोनों कन्याओंका मध्यभाग इस था, उदर भी इस था, इस्तरूपी पल्खव कुछ-कुछ छाल थे, भुजलताएँ कोमल थीं और स्तनरूपी कुड्मल कुल-कुल ऊँचे उठे हुए थे।।८३।। वे पुत्रियाँ स्तनमण्डलपर पड़े हुए जिस मनोहर हारको धारण किए हुई थीं वह अपनी किरणोंसे ऐसा शोभायमान हो रहा ये मानो

१. किचिदित्यर्थः । २. विनयपरे । ३. मान्यस्त्रीजनैः । ४ पृथिव्याम् । ५. व्याजतः । ६. अत्यः कृत्वा । न्यकृत— ल० । ७. कर्षणाय । ८ ऊरुबङ्काकान्तिम् । ९. अत्युत्कटाम् । १०. विस्तीर्णम् । ११. पूजियतुम् । १२. याजकेन । १३. कृष्णवर्णाम् । १४. —कुड्मले द०, स०, म०, ल० । १५ तत्कुषमण्डलालिङ्कृतमुखासक्तैः । १६. हसन्तम् ।

सुकण्यों कोकिलालापनिहासिभुरस्वरं । ताम्राभरे वरोद्धिन्नस्मितां ग्रुल्वरानने ॥८५॥
सुदस्यों लिलतापाम्नवीक्षिते सान्द्रपद्दमणी । मद्नस्थेन जैनाको द्धाने नथनोत्पले ॥८६॥
कसत्कपोकसंक्रान्तैरलकप्रतिविम्बकैः । द्वेपयन्त्याविभ्यक्तलक्ष्मणः शिवानः श्रियम् ॥८०॥
समावर्थं कथरीमारं धारयन्त्यौ तरिक्तिम् । स्वान्तः संक्रान्तगामिषं प्रवाहिमिन यागुनम् ॥८८॥
इति प्रत्यक्रसंगिन्या कान्त्या कान्ततमाकृती । सौन्दर्यस्थेन सन्दोहमेकोकृत्य निर्निते ॥८६॥
किमेते दिन्यकन्ये स्तां किन्तु कृत्ये फणीविश्वाम् । दिष्कन्ये किग्रुत स्यातां कि या सौमान्यदेवते ॥९०॥
किमिमे श्रीसरस्वर्यो कि वा तद्धिदेवते । कि स्या तद्धतारोऽयमेनंक्षः प्रतीयते ॥९१॥
लक्ष्म्याविमे जगन्नाथमहावार्दैः किग्रुद्गते । कस्याणभागिनी च स्याद् अनयोरियमाकृतिः ॥९२॥
इति संश्वाध्यमाने ते जनैरुत्यन्नविस्मयैः । सप्रश्रयग्रुपश्चित्य जगन्नाथं प्रणेमतुः ॥९३॥
प्रणते ते सगुत्थाप्य दूरान्नितमस्तके । प्रीत्या स्वमक्कमारोप्य स्पृष्ट्वाच्याय च मस्तके ॥९४॥
सप्रहासग्रुवाचैनमेतं मन्ये सुरैः समम् । यास्यथोऽश्वामरोद्यानं नैनमेते गताः सुराः ॥९५॥
स्त्याक्षीक्य क्षणं भूयोऽप्योवमाक्षयष्ट् गिरांपतिः । युवां युवजरस्यौ स्थः शिलेन विनयेन च ॥९६॥

स्तनोंके आद्धिगनसे उत्पन्न हुए सुखकी आसक्तिसे हँस ही रहा हो ॥=४॥ उनके कण्ठ बहुत ही सुन्दर थे, उनका स्वर कोयलकी वाणीके समान मनोहर और मधुर था, ओठ ताम्रवर्ण अर्थात् कुछ-कुछ लाल थे, और मुख कुछ-कुछ प्रकट हुए मन्दहास्यकी किरणोंसे मनोहर थे।।८५।। उनके दाँत सुन्दर थे, कटाक्षों-द्वारा देखना मनोहर था, नेत्रोंकी विरौनी सघन थी और नैत्ररूपी कमल कामदेवके विजयी असके समान थे ॥८६॥ शोभायमान कपोलॉपर पड़े हुए केशोंके प्रतिबिम्बसे वे कन्याएँ, जिसमें कलंक प्रकट दिखायी दे रहा है ऐसे चन्द्रमाकी शोभाको भी लिजित कर रही थीं ।।८७। वे मालासहित जिस केशपाशको धारण कर रही थीं वह ऐसा मालूम होता था मानो जिसके भीतर गंगा नदीका प्रवाह मिला हुआ है ऐसा यमुना नदीका लहराता हुआ प्रवाह ही हो ॥८८॥ इस प्रकार प्रत्येक अंगमें रहनेवाली कान्तिसे उन दोनोंकी आकृति अत्यन्त सुरद्र थी और उससे वे ऐसी मालूम होती थीं मानो सौन्दर्यके समूहको एक जगह इकट्टा करके ही बनायी गयी हों ॥८९॥ क्या ये होनों विल्य कन्याएँ हैं ? अथेबा नाग-कन्याएँ हैं ? अथवा दिकन्याएँ हैं ? अथवा सीभाग्य देविकाँ हैं. अथवा लक्ष्मी और सरस्वती देवी हैं अथवा उनकी अधिष्ठात्री देवी हैं ? अथवा उनका अवतार हैं ? अथवा क्या जगनाथ (धृषभदेव) रूपी महासमुद्रसे उत्पन्न हुई लक्ष्मी हैं ? क्योंकि इनकी यह आकृति अनेक कल्याणों-का अनुभव करनेवाली है इस प्रकार लोग बढ़े आश्चर्यके साथ जिनकी प्रशंसा करते हैं ऐसी उन दोनों कन्याओंने विनयके साथ भगवान्के समीप जाकर उन्हें प्रणाम किया ॥९०--९३॥ दूरसे ही जिनका मस्तक नम्न हो रहा है ऐसी नमस्कार करती हुई उन दोनों पुत्रियोंको उठाकर भगवान्ने प्रेमसे अपनी गोदमें बैठाया, उनपर हाथ फेरा, उनका मस्तक सूँघा और हँसते हुए उनसे बोले कि आओ, तुम समझती होगी कि हम आज देवंकि साथ अमरवनको जायेंगी पुरन्तु अब ऐसा नहीं हो सकता क्योंकि देव लोग पहले ही चले गए हैं ॥९४—९४॥ इस प्रकार भगवान वृषभदेव क्षणभर उन दोनों पुत्रियों के साथ की हा कर फिर कहते छगे कि तुम अपने शील और विनयगुणके कारण युवावस्थामें भी वृद्धाके समान हो।। ९६।।

१. ताम्र अरुणः २. दर ईवत्। ३. शोभनवन्तवत्यो । सुदन्त्यौ अ०, स० । ४. भवताम् । ५० श्रीसरस्वत्योरिषदेवते । ६. अषिदेवतयोरवतारः । ७ आगण्डन्तम् । लोटि मध्यमपुरुषः । ८. गमिष्ययः । ५. भवयः । ५. भवयः ।

इदं वपुर्वयक्षेद्रिमदं शिलमर्नाह्शम् । विद्यया चेहिभूष्येत सफलं जन्म वासिदम् ॥९७॥ विद्यावान् पुरुषो लोकं रेसंमति याति कोविदंः । नारी च अत्वती धत्ते क्षीसृष्टेरियमं पदम् ॥९८॥ विद्या यशस्करी पुंसां विद्या श्रेयस्करी मता । सम्यगाराधिता विद्यादेवता कामदायिनी ॥९९॥ विद्या कामदुहा धेनुविद्या चिन्तामणिर्नृणाम् । अत्रियर्गफलितां सूते विद्या संपत्परम्पराम् ॥६००॥ विद्या वन्त्रश्च सित्रं च विद्या कल्याणकारकम् । सहयात्रि धनं विद्या विद्या सर्वार्थसाधनी ॥६००॥ तद्विद्यामहणं यत्नं पुत्रिकं कुरुतं युवाम् । सरसंग्रहणकालोऽयं युवयोवं संतेऽग्रना ॥६०२॥ हरसुवरवा मुहुराशास्य विस्तीणे हेम पट्टकं । अधिवास्य स्वधित्तस्यां श्रुतदेवीं त्वयंया ॥२०३॥ विमु: करद्वयेनाभ्यां लिखन्नक्षरमालिकाम् । उपादिशक्तिष्यं संद्यास्थानं धाक्षरमृत्वाम् ॥१०४॥ ततो सगवतो वन्त्राम्कःस्तामक्षरावर्लाम् । सद्दं नम इति व्यक्तमङ्गलां सिद्धमानृकाम् ॥१०५॥ अकारादिहकारान्तां शुद्धां मुकावलीसिव । स्वरस्यञ्जनभेदेन द्विधा भेदमुपेयुर्धाम् ॥१०६॥ भेश्रायोगाद्यस्यन्तां सर्वविद्यासु संत्वाम् । स्वरस्यञ्चनभेदेन द्विधा भेदमुपेयुर्धाम् ॥१०६॥

तुम दोनोंका यह शरीर, यह अवस्था और यह अनुपम शील यदि विद्यासे विभूषित किया जाये तो तुम दोनोंका यह जन्म सफल हो सकता है।। २७।। इस लोकमें विद्याचान पुरुष पण्डितोंके द्वारा भी सम्मानको प्राप्त होता है और विद्यायती स्री भी सर्वश्रेष्ठ पदको प्राप्त होती है।।९८॥ विद्या ही मनुष्योंका यश करनेवाली है, विद्या ही पुरुषोंका कल्याण करनेवाली है, अच्छी तरहसे आराधना की गयी विद्या देवता ही सब मनोरथोंको पूर्ण करनेवाली है ॥९९॥ विचा मनुष्योंके मनोरथोंको पूर्ण करनेवाली कामधेनु है, विचा ही चिन्तामणि है, विचा ही धर्म, अर्थ तथा काम रूप फलसे सहित सम्पदाओंकी परम्परा उत्पन्न करती है ॥१००॥ विया ही मनुष्योंका बन्धु हैं, विद्या ही मित्र हैं, विद्या ही कल्याण करनेवाछी हैं, विद्या ही साथ-साथ जानेवाला धन है और विद्या ही सब प्रयोजनोंको सिद्ध करनेवाली है।। १०१।। इसलिए है पुत्रियो, तुम दोनों विद्या प्रहण करनेमें प्रयत्न करो क्योंकि तुम दोनोंके विद्या प्रहण करनेका यही काल है ॥१०२॥ भगवान् वृषभदेवने ऐसा कहकर तथा बार-वार उन्हें आशीर्वाद देकर अपने चित्तमें स्थित शत देवताको आदरपूर्वक सुवर्णके विस्तृत पट्टेपर स्थापित किया, फिर दोनों हाथोंसे अ आ आदि वर्णमाला लिखकर उन्हें लिपि (लिखनेका) उपदेश दिया और अनुक्रमसे इकाई दहाई आदि अंकोंके द्वारा उन्हें संख्याके ज्ञानका भी उपदेश दिया। भावार्थ-ऐसी प्रसिद्धि है कि भगवान्ने टाहिने हाथसे वर्णमाला और बायें हाथसे संख्या लिखी थी॥ १०३-१०४॥ तदनन्तर जो भगवान्के मुखसे निकली हुई है, जिसमें 'सिद्धं नमः' इस प्रकारका मंगलाचरण अत्यन्त स्पष्ट है, जिसका नाम सिद्धमानका है, जो स्वर और व्यंजनके भेद्से दो भेदोंको प्राप्त है, जो समस्त विद्याओं में पाथी जाती है, जिसमें अनेक संयुक्त अक्षरोंकी उत्पत्ति हैं, जो अनेक बीजाक्षरोंसे ब्याप्त है और जो शुद्ध मोतियोंकी मालाके समान है ऐसी अकारको आदि लेकर हकार पर्यन्त तथा विसर्ग अनुस्वार जिह्नामुलीय और उपध्मानीय इन अयोगवाह पर्यन्त समस्त शुद्ध अक्षरावलोको बुद्धिमती ब्राह्मी पुत्रीने धारण

१. युवयोः । २. संमानम् । ३. विद्यावती । ४. त्रिवर्गरूपेण फलिताम् । ५. तत्कारणात् । ६. कुर्वायाम् । ७. सुवर्णकलके । ८. पूजया । ९. लिबि ट० । लिपिम् । ''लिबिताक्षरिवन्यासे लिपिलिबिक्भे स्त्रियौ ।'' इत्यमरः । १०. संख्याज्ञानं अ०, प०, द०, स०, ल० । ११. हकारिवसर्जनीयाः [अनुस्वारिवसर्ग-जिह्वामूलीयोपध्मानीययमाः] । १२. अविच्छित्वाम् । संगत्ताम् अ०, प०, स०, म०, । १३. हत्व्यूं [इत्यादिभिः] ।

समवादीधरद् बाह्यां मंधाविन्यतिसुन्द्रशं । सुन्द्रशं गणितं स्थानक्रमैः सन्यगधारयत् ॥३०८॥
न विना वाङ्मयात् किंचिद्रस्ति शार्धं कलापि वा । ततो वाङ्मयमेवाद्रौ वेधास्ताभ्यामुपादिशत् ॥३०९॥
सुमेधसावसंमोहाद्रध्येषातां गुरोमुंखात् । वाग्द्रेग्याविव निद्द्रशेषं वाङ्मयं प्रन्थतोऽर्थतः ॥११०॥

पद्विद्यामधिन्छन्द्रीविचिति वागलंकृतिम् । त्रयीं समुद्तिामेतां तद्विद्रो वाङ्मयं विदुः ॥११२॥
तदा स्वायंभुवं नाम पदशास्त्रमभून् महत् । वस्त्रत्याध्यायरितगरमीरमन्धिवत् ॥११२॥
छन्दोविचितिमप्येचं नानाध्यायरुपादिशत् । उक्तात्युक्तादिभेदांश्च षद्विश्वतिमदीद्रशत् ॥११२॥
प्रस्तारं नष्टमुद्दिष्टमेकद्वित्रिल्खुक्रियाम् । संख्यामथाध्ययोगं च व्याजहार गिरपितिः ॥११४॥
उपमादीनलंकारास्तन्यागं द्वयविस्तरम् । दश्च प्राणानलंकारसंग्रहे विभुरभ्यधात् ॥११५॥
अथैनयोः पद्भाने देपिकामिः प्रकाशिताः । कलाविद्याश्च निद्दश्चेषाः स्वयं परिणतिं ययुः ॥११६॥
इति इधितनिद्दशेषविचे ते गुवंनुग्रहात् । वाग्देवतावताराय कन्ये पाशस्वमीयसुः ॥११७॥

किया और अतिशय सुन्दरी सुन्दरीदेवीने इकाई दहाई आदि स्थानोंके कमसे गणित शास्त्रको अच्छी तरह धारण किया ॥१०५-१०८॥ वाङ्मयके जिना न तो कोई शास्त्र है और न कोई कला है इसलिए भगवान् वृषभदेवने सबसे पहले उन पुत्रियोंके लिए बाङ्मयका उपदेश दिया था।। १०९ ।। अत्यन्त बुद्धिमती उन कन्याओंने सरस्वती देवीके समान अपने पिताके मुखसे संशय विषयेग आदि दोषोंसे रहित शब्द तथा अर्थ रूप समस्त वाङमयका अध्ययन किया था।। १९०।। वाङ्म्यके जाननेवाले गणधरादि देव ज्याकरण शास्त्र, छन्दशास्त्र और अलंकार हास इन तीनोंके समृहको वाङ्मय कहते हैं ॥ १११ ॥ उस समय स्वयम्भू अर्थात् भगवान् वृपभदेवका बनाया हुआ एक बड़ा भारी व्याकरण शास्त्र प्रसिद्ध हुआ था उसमें सीसे भी अधिक अध्याय थे और वह समुद्रके समान अत्यन्त गम्भीर था ॥१५२॥ इसी प्रकार उन्होंने अनेक अध्यायोंमें छन्दशास्त्रका भी उपदेश दिया था और उसके उक्ता अत्युक्ता आदि छन्त्रीस भेद भी दिखलाये थे ।। ११३ ।। अनेक विद्याओं के अधिपति भगवानने प्रस्तार, नष्ट, उद्दिष्ट, एकद्वित्रिलघुकिया, संख्या और अध्वयोग छन्दशासके इन छह प्रत्ययोंका भी निरूपण किया था ॥ ११४ ॥ भगवान्ते अलंकारोंका संग्रह करते समय अथवा अलंकारसंग्रह प्रनथमें उपमा रूपक यसक आदि अलंकारोंका कथन किया था, उनके शब्दालंकार और अर्थालंकार रूप हो मारोंका विस्तारके साथ वर्णन किया था और माधुर्य ओज आदि दश प्राण अर्थात् गुणोंका भी निरूपण किया था।। ११५॥

अथानन्तर ब्राह्मी और सुन्दरी दोनों पुत्रियोंकी पदकान (ज्याकरण-कान) रूपी दीपिकासे प्रकाशित हुई समस्त विचाएँ और कलाएँ अपने आप ही परिपक्व अवस्थाको प्राप्त हो गयी थीं ॥११६॥ इस प्रकार गुरु अथवा पिताके अनुमह्से जिनने समस्त विचाएँ पद ली हैं ऐसी वे दोनों पुत्रियाँ सरस्वती देवीके अवतार लेनेके लिए पात्रताको प्राप्त हुई थीं। भावार्थ-वे इतनी अधिक ज्ञानवती हो गयी थीं कि साक्षात् सरस्वती भी उनमें अवतार ले

१. सम्यगवधारयित सम । २. शब्दतः । ३. व्याकरणशास्त्रम् । ४. शब्दालंकारम् । ५. स्वायंभुवं नाम व्याकरणशास्त्रम् । ६. शतात् परे परदश्ताः [शतात् पराणि अधिकानि परदश्तानि, परशब्देन समानार्थः । 'परश्रब्दोऽसन्तः इत्येके । राजदन्तादित्वात्पूर्वनिपातः' । इत्यमोधानृत्तात्वृवतम् । वर्षस्कादिषु नमस्कारादय इत्यत्र । इति टिप्पणपुस्तके 'परदश्ताः' इति शब्दोपरि टिप्पणी] । ७. मेहप्रस्तारम् । ८. गौडविदर्भमार्गद्वयम् । ९. ''उलेषः प्रसादः समता माथुर्यं सुकुमारता । अर्थव्यक्तिरुदारत्वमोजः कान्तिसमाध्यः ॥ इति वैदर्भमार्गस्य प्राणां दश्युणाः समृताः । तेषां विपर्धयः प्रायो लक्ष्यते गौडवत्रमिनि ॥'' १०. ब्राह्मी सुन्दर्योः । ११. व्याकरण-शास्त्रपरिज्ञानप्रदीपिका । १२. इति व्याकरण-शास्त्रपरिज्ञानप्रदीपिका । १२. इति व्याकरण-

पुत्राणां च यथान्नायं विनया दानपूर्वकम् । शाकाणि स्याजहारेषमां नुपूर्यो जगर्गुरः ॥११८॥
मरतायायं विश्वां च भरतं च ससंग्रहम् । अध्यायरितिविस्ताणैः स्पुटीकृत्य जगां गुरः ॥११८॥
विभुवंषमसंनाय गांतवाद्ययंस्यहम् । गन्धवंशाक्षमाचर्र्या यत्राध्यायाः परक्षातम् ॥१२०॥
अनन्तविजयायास्यय् विद्यां चित्रकलाश्रिताम् । नानाध्यायशताकीणां साकलाः सकलाः कलाः ॥१२१॥
विश्वकर्ममतं चास्ते वास्तुविद्यामुपादिशत् । अध्यायविस्तरस्तत्र बहुभेदोऽवधारितः ॥१२२॥
कामनीतिमय खीणां पुरुषाणां च लक्षणम् । आयुर्वेदं धनुर्वेदं तन्त्रं चास्त्रमगोचरम् ॥१२३॥
तथा सन्तरीक्षां च बाहुवस्यास्यस्नवे । ब्याचर्यो बहुधाम्नातरं ध्यायरितिविस्तृतैः ॥१२४॥
कमत्र बहुनोक्तेन शास्त्रं लोकोपकारि यत् । तस्तर्यमादिक्षांसी द्वाः समन्वक्षित् प्रजाः ॥१२५॥
समुद्दीपतिविद्यस्य काष्यासाद्दीतित् विसोः । स्वभावभास्वरस्येव भास्त्रतः शरदागमे ॥१२६॥
सुतैरधीतनिक्शेषविद्यौरद्यतदीक्षिता विसोः । कर्णीरव तिग्मांग्रु रासादितशरद्युतिः ॥१२७॥
पुत्रैरिष्टैः कल्त्रेश्च वृतस्य भुवनेवितः । महान् कालो स्थतोयाय दिक्षाणां पूर्यते सम महाधियः ॥१२९॥
ततः कुमारकालोऽस्य केल्लतां मुनिसक्तमः । विद्यतिः पूर्वलक्षाणां पूर्यते सम महाधियः ॥१२९॥

सकती थी।।११७। जगद्गुरु भगवान् वृषभदेवने इसी प्रकार अपने भरत आदि पुत्रोंको भी विनयो बनाकर क्रमसे आम्नायके अनुसार अनेक शास पढ़ाये ॥११८॥ भगवान्ने भरत पुत्रके स्तिए अत्यन्त विस्तृत-बड़े-बड़े अध्यायोंसे स्पष्ट कर अर्थशास और संप्रह (प्रकरण) सहित मृत्यशास पदाया था ॥११९॥ स्वामी पृषभदेवने अपने पुत्र पृषभसेनके लिए जिसमें गाना बजाना आदि अनेक पदार्थोंका संप्रह है और जिसमें सीसे भी अधिक अध्याय हैं ऐसे गन्धर्य शासका ज्याख्यान किया था।।१२०।। अनन्तविजय पुत्रके लिए नाना प्रकारके सैकड़ों अध्यायों-से भरी हुई चित्रकला-सम्बन्धी विद्याका उपदेश दिया और लक्ष्मी या शोभासहित समस्त कलाओं-का निरूपण किया ॥१२१॥ इसी अनन्तविजय पुत्रके लिए उन्होंने सूत्रधारकी विद्या तथा मकान बनानेकी विद्याका उपदेश दिया । उस विद्याक प्रतिपादक शास्त्रोंमें अनेक अध्यायोंका विस्तार था तथा उसके अनेक भेद थे ॥१२२॥ बाहुबली पुत्रके लिए उन्होंने कामनीति, स्नी-पुरुषोंके लक्षण, आयुर्वेद, धनुर्वेद, घोड़ा-हाथी आदिके लक्षण जाननेके तन्त्र और रक्षपरीक्षा आदिके शास्त्र अनेक प्रकारके बढ़े-बढ़े अध्यायोंके द्वारा सिखलाये ॥१२३-१२४॥ इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या प्रयोजन है ? संक्षेपमें इतना ही बस हैं कि छोकका उपकार करनेवाले जो-जो शास्त्र थे भगवान् आदिनाथने वे सब अपने पुत्रोंको सिखलाये थे।।१२५।। जिस प्रकार स्वभावसे देही-प्यमान रहनेवाले सूर्यका तेज शरद्घतुके आनेपर और भी अधिक हो जाता है उसी प्रकार जिन्होंने अपनी समस्त विद्याएँ प्रकाशित कर दी हैं ऐसे भगवान वृषभदेवका तेज उस समय भारी अद्भुत हो रहा था ॥१२६॥ जिन्होंने समस्त विद्याएँ पढ़ ली हैं ऐसे पुत्रोंसे भगवान वृषभदेव उस समय उस प्रकार सुझोभित हो रहे थे जिस प्रकार कि इरद्ऋनुमें अधिक कान्तिको प्राप्त होनेवाला सूर्य अपनी किरणोंसे सुरोभित होता है।।१२७। अपने इष्ट पुत्र और इष्ट सियों से बिरे हुए भगवान् वृषभदेवका बहुत भारी समय निरन्तर अनेक प्रकारके दिब्य भोग भोगते हुए ब्यतीत हो गया ॥१२८॥ इस प्रकार अनेक प्रकारके भोगोंका अनुभव करते हुए भगवान्का बीस छाख पूर्व वर्षोंका कुमारकाल पूर्ण हुआ था ऐसी उत्तम मुनिगण-

१. बिनयोपदेशपुरस्सरम् । २. परिपात्या । ३. नीतिशास्त्रम् । ४. सकलाः द० । ५. वैद्यशास्त्रम् । ६. कथितैः । ७. आत्मीयाः । ८. पुत्रान् । ९. शरद्शुभिः ट० । — व्याप्तशरम्नभोभिः । १०. अतीतमभूत् । ११. कथितः ।

अत्रान्तरं महौषध्यो दिसीषध्यश्च पाद्रपाः । ससर्वीषध्यः कालाउजाताः प्रक्षीणवाक्तिकाः ॥१३०॥ सस्यान्यकृष्टपच्यानि यान्यासन् स्थितयं नृगाम् । प्रायस्तान्यि कालेन ययुर्विरलतां भुवि ॥१३१॥ उरसवीयं विपाकस्तः प्रह्रीणाः पाद्रपा यदा । तदातद्वा दिवाधामिः प्रजा न्याकुलतां गताः ॥१३२॥ तत्रवहाणान्मनोवृत्तिं द्धाना न्याकुलीकृताम् । नामिराजमुपासेदुः प्रजा जीवितकान्यया ॥१३४॥ नामिराजाज्ञया स्वष्टुस्ततोऽन्तिकमुपाययुः । प्रजाः प्रणतमृद्धानो जीवितोपायिकष्यया ॥१३४॥ स्थ विज्ञापयामासुरिखपेत्य सनातनम् । प्रजाः प्रजातसंत्रासाः शरण्यं शरणाश्रिताः ॥१३५॥ स्थ विज्ञापयामासुरिखपेत्य सनातनम् । प्रजाः प्रजातसंत्रासाः शरण्यं शरणाश्रिताः ॥१३५॥ वान्छन्यो जीविकां देव त्यां वयं शरणं श्रिताः । तत्रस्वायस्य लोकंश तद्युपायने प्रदर्शनात् ॥१३६॥ विभो समूले मुत्सकाः अपृत्रकल्पा महाहिष्यपाः । क्षमाः क्षणमप्यकं प्राणिनुं प्रोजिन्नतात्राताः ॥१३५॥ श्रुत्पिपासादिवाधाश्च दुन्वन्त्यस्मान्समुत्थिताः । न क्षमाः क्षणमप्यकं प्राणिनुं प्रोजिन्नतात्राताः ॥१३८॥ वां देवमादिकर्तारं कल्पांत्रिपमिनोन्नतम् । समाश्रिताः कथं मीतेः पदं पर्याम वयं विभोः ॥१४०॥ वां देवमादिकर्तारं कल्पांत्रिपमिनोन्नतम् । समाश्रिताः कथं मीतेः पदं पर्वाय व विभोः ॥१४०॥ विशेष स्थाय स्थाय स्थायाः स्थाजीविका निरपद्वा । तथीपदेण्यस्थिता कृत् देव प्रसीद नः ॥१४१॥

धरदेवने गणना की है ॥१२९॥ इसी बीचमें कालके प्रभावसे महौपधि, दीप्रीपधि, कल्पवृक्ष तथा सब प्रकारकी ओपधियाँ राक्तिहीन हो गयी थीं।।१३०।। मनुष्योंके निर्वाहके लिए जो बिना बोये हुए उत्पन्न होनेवाले घान्य थे वे भी कालके प्रभावसे पृथिवीमें प्रायः करके विरलताकी प्राप्त हो गये थे -- जहाँ कहीं कुछ-कुछ मात्रामें ही रह गये थे ॥१३१॥ जब कल्पवृक्ष रस, वीर्य और विपाक आदिसे रहित हो गये तब वहाँकी प्रजा रोग आदि अनेक बाधाओंसे ज्याकुलताको प्राप्त होने लगी।।१३२॥ कल्पवृक्ष्मोंके रस, बीर्य आदिके नष्ट होनेसे ब्याकुल मनोवृत्तिको धारण करती हुई प्रजा जीवित रहनेकी इच्छासे महाराज नाभिराजके समीप गयी ॥१३३॥ तदनन्तर नाभिराजकी आज्ञासे प्रजा भगवान वृषभनाथके समीप गयी और अपने जीवित रहनेके उपाय प्राप्त करनेकी इच्छासे उन्हें मस्तक झकाकर नमस्कार करने लगी।।१३४॥ अथानन्तर अन्नादिके नष्ट होनेसे जिसे अनेक प्रकारके भय उत्पन्न हो रहे हैं और जो सबको झरण देनेवाले भगवान्की शरणको प्राप्त हुई हैं। ऐसी प्रजा सनातन-भगवान्के समीप जाकर इस प्रकार निवेदन करने छगी कि ॥१३५॥ हे देव, हम छोग जीविका प्राप्त करनेकी इच्छासे आपकी शरणमें आये हुए हैं इसिळिए हे तीन लोकके स्वामी, आप उसके उपाय दिखलाकर हम लोगोंकी रक्षा कीजिए ॥१३६॥ है विभो, जो कल्पवृक्ष हमारे पिताके समान थे-पिताके समान ही हम छोगोंकी रक्षा करते थे वे सब मूछसिहत नष्ट हो गये हैं और जो थान्य बिना वोये ही उत्पन्न होते थे वे भी अब नहीं फलते हैं।।१३७। हे देव, बढ़ती हुई भूख प्यास आदिकी बाधाएँ हम लोगोंको दुर्खा कर रही हैं। अन-पानीसे रहित हुए हम लोग अब एक क्षण भी जीवित रहनेके लिए समर्थ नहीं हैं ॥१३८॥ हे देव, शीत, आतप, महावाय और वर्षा आदिका उपद्रव आश्रयरहित हम छोगोंको दुखी कर रहा है इसछिए आज इन सबके दूर करनेके उपाय कहिए ॥१३९॥ हे विभो, आप इस युगके आदि कर्ता हैं और कल्पवृक्षके समान उन्नत हैं, आपके आश्रित हुए हम लोग भयके स्थान कैसे हो सकते हैं ? ॥१४०॥ इसलिए है देव, जिस प्रकार हम लोगोंकी आर्जीविका निरुपद्रव हो जाये, आज उसी प्रकार उपदेश देनेका

३. दीप्तीपच्यः । [एतदूषाः वृक्षाः] । २. जीवनाय । ३. स्वादुः । ४. परिणयन । ५. सन्तापादि । ६. हानेः । ७. जीवितवाञ्छया । ८. जीवितम् । ९. तत् कारणात् । १०. रक्षा । ११. जीवितोषाय । १२. नष्टाः । —मुच्छिन्नाः ए० । १३. पिनृसदृशाः । १४. जीवितुम् । १५. भवेम । १६. ततः कारणात् ।

शुरवेति तद्वचो दीनं करुणाप्रेरिताशयः। मनः प्रिणिद्धावेतं मगावानादिप्रधः॥१४२॥
पूर्वापरिविदेहेषु वा स्थितिः समवस्थिता। साध प्रवर्त्तनीयात्र ततो जीवन्त्यम् प्रजाः॥१४६॥
षट्कर्माणि यथा तत्र यथा वर्णाश्रमस्थितः। यथा प्रामगृहादीनां संस्त्यायाश्च प्रश्वित्वधाः॥१४४॥
तथात्राप्युचिता वृत्तिरुपायैरेमिरिङ्गनाम्। नोपायान्तरमस्त्येषां प्राणिनां जीविकां प्रति ॥१४५॥
कर्मभूरच जातेयं स्वतीतो करूपभूरुहाम्। ततोऽत्र कर्मामिः षड्मिः प्रजानां जीविकोचिता ॥१४६॥
इत्याकस्थ्य तत्थ्रेमवृत्युपायं क्षणं विमुः । मुहुराश्चासयामास मा मैद्देति तदा प्रजाः ॥१४०॥
श्चर्भे दिने सुनक्षत्रे सुमुहुत्तं श्चमोदये। स्वोध्वत्थ्येषु प्रहेषूच्चरानुकृत्ये जगद्गुरोः ॥१४०॥
श्चभे दिने सुनक्षत्रे सुमुहुत्तं श्चमोदये। स्वोध्वत्थ्येषु प्रहेषूच्चरानुकृत्ये जगद्गुरोः ॥१४०॥
कृतप्रथममाङ्गस्ये सुरेन्द्रो जिनमन्दिरम्। न्यवेशयत् पुरस्थास्य मध्ये दिस्वप्यसुक्रमात् ॥१५०॥
कृतप्रथममाङ्गस्ये सुरेन्द्रो जिनमन्दिरम्। स्यवेशयत् पुरस्थास्य मध्ये दिस्वप्यसुक्रमात् ॥१५०॥
कृतप्रथममाङ्गस्ये सुरेन्द्रो जिनमन्दिरम्। इश्वेशयत् पुरस्थास्य सध्ये दिस्वप्यसुक्रमात् ॥१५०॥
कृतप्रथममाङ्गस्ये सुरेन्द्रो जिनमन्दिरम्। इश्वेशयत् पुरस्थास्य सध्ये दिस्वप्यसुक्रमात् ॥१५०॥
कृतस्यस्यस्याद्वात्रस्यश्चालमास्रवाः। कृत्काश्चीकिलिङ्गङ्गस्यङ्गस्यः समुद्रकाः॥१५२॥
कृतस्यतिशान्तिरान्तिर्वेतस्यश्चालमास्रवाः। दशार्णाः कृत्यमाधा विद्माः कृत्वज्ञाङ्गस्य ॥१५३॥

प्रयत्न कीजिए और हम **छोगोंपर प्रसन्न हुजिए ॥१४४॥** इस प्रकार प्रजाज**नोंके** दीन वचन सुनकर जिनका हृद्य दयासे प्रेरित हो रहा है ऐसे भगवान आदिनाथ अपने मनमें ऐसा विचार करने लगे ।।१४२।। कि पूर्व और पहिचम विदेह क्षेत्रमें जो स्थिति वर्तमान है वही स्थिति आज यहाँ प्रवृत्त करने योग्य है स्सीसे यह प्रजा जीवत रह सकती है।।१४३॥ वहाँ जिस प्रकार असि मधी आदि छह कर्म हैं, जैसी झित्रिय आदि वर्णोंकी स्थिति है और जैसी माम-घर आदिकी पृथक्-पृथक् रचना है उसी प्रकार यहाँपर भी होनी चाहिए। इन्हीं उपायों-से प्राणियोंकी आजीविका चल सकतो है। इनकी आजीविकाके लिए और कोई उपाय नहीं है ॥१४४-१४५॥ कल्पयृक्षोंके नष्ट हो जानेपर अब यह कर्मभूमि प्रकट हुई है, इसिछए यहाँ प्रजाको असि, मधी आदि छह कर्मोंके द्वारा ही आजीविका करना उचित है ॥१४६॥ इस प्रकार स्वामी वृषभदेवने क्षणभर प्रजाके कल्याण करनेवाळी आजीविकाका उपाय सोचकर उसे बार बार आश्वासन दिया कि तुम भयभीत मत होओ।।१४७। अथानन्तर भगवान्के स्मरण करने मात्रसे देवोंके साथ इन्द्र आया और उसने नीचे छिखे अनुसार विभाग कर प्रजाकी जीविका-के उपाय किये ॥१४८॥ शुभ दिन, शुभ नक्षत्र, शुभ सुहूर्त और शुभ लग्नके समय तथा सूर्य आदि महोंके अपने अपने उच्च स्थानोंमें स्थित रहने और जगद्गुर भगवान्के हर एक प्रकार-को अनुकूलता होनेपर इन्द्रने प्रथम ही भागिलिक कार्य किया और फिर उसी अयोध्या पुरीके बीचमें जिनमन्दिरकी रचना की। इसके बाद पूर्व दक्षिण पश्चिम तथा उत्तर इस प्रकार चारों विशाओं में भी यथाक्रमसे जिनमन्दिरोंकी रचना की ॥१४९-१५०॥ तदनन्तर कौशल आदि महादेश, अयोध्या आदि नगर, यन और सीमासहित गाँव तथा खेड़ों आदिकी रचना की थी।।१५५१।। सुकोशळ, अवन्ती, पुण्डू , उण्डू , अश्मक, रम्यक, कुरु, काशी, कलिंग, अंग, वंग, सुझ, समुद्रक, काश्मीर, उशीनर, आनर्त, बत्स, पंचाल, मालब, दशार्ण, कच्छ, मगध, विदर्भ, कुरु-र्जांगल, करहाट, महाराष्ट्र,सुराष्ट्र, आभीर, कोंकण,वनवास, आन्ध्र, कर्णाट, कोशल, चोल,केरल,

१. एकाग्रं चकार । २. सिन्नवेशाः । रचनाविशेष इत्यर्थः । ३. नानाविधाः । ४. प्रभुः । ५. स्मरण । ६. विभागशः २०, प०, द०, स० ८० । विभागात् । ७. पुण्ड्रोड्रा—। ८. –वर्त्त— ४०, प०, द० । ९. कुरुजाङ्गलाः स० ।

करहारमहाराष्ट्रसुराष्ट्राभीरकांक्षणाः । वनवासान्ध्रकणांटकासलाश्चोककरलाः ॥१५४॥ दार्वाभिसारसीवीरग्रुरसेनापरान्तकाः । विदेहसिन्धुगानधारपवनाश्चेदिपरुवाः ॥१५५॥ काम्बोजा रेट्टबाह्रीकतुरुकशककंकयाः । निवेशितास्तथान्थेऽपि विभक्ता विषयास्तदा ॥१५६॥ अनेवमानृकाः केचिद् विषया देवमानृकाः । परे साधारणाः केचिद् यथास्वं ते निवेशिताः ॥१५७॥ अभूतपूर्वेरुद्रतेभूरमानैर्जनास्पदः । दिवः खण्डेरिवायातः कातुकाद्दरणातलम् ॥१५८॥ देशः साधारणान्पजाङ्गलेस्तेस्तता मही । रेजे रजतभूमर्जुरारादा व पयोनिष्ठेः ॥१५८॥ तदन्तर्ववन्तपालानां दुर्गाण परितोऽमवन् । स्थानानि कोकपालानामिव स्वर्धामसीमसु ॥१६०॥ तदन्तरालदेशाश्च वभू बुरनुरक्षिताः । ल्रन्थकारण्यचरके पुलिन्दशवरादिभिः ॥१६१॥ मध्य जनपदं रेज् राजधान्यः परिष्कृताः । वप्रप्राकारपरिवागोपुराष्ट्रालकादिभिः ॥१६२॥ मध्य जनपदं रेज् राजधान्यः परिष्कृताः । वप्रप्राकारपरिवागोपुराष्ट्रालकादिभिः ॥१६२॥ सामानृतिपरिक्षेपमात्राः रेषुरुचिता अथ्याः । श्चद्रकर्षकभू यष्टाः सामान्यः स्वरामहितलस्मणाम्॥१६॥ धामानृतिपरिक्षेपमात्राः रेषुरुचिता अथ्याः । श्चद्रकर्षकभू यष्टाः सारामाः सजलाशया ॥१६४॥ धामानृतिपरिक्षेपमात्राः रेषुरुचिता अथ्याः । श्चद्रकर्षकभू यष्टाः सारामाः सजलाशया ॥१६४॥ धामानृतिपरिक्षेपमात्राः हित्राक्षेप्रसुच्छवीवलः १६५

दार, अभिसार, सौबीर, झूरसेन, अपरान्तक, विदेह, सिन्धु, गान्धार, यवन, चेदि, पल्छव, काम्बोज, आरट्ट, बाह्मीक, तुरुष्क, शक और केकय इन देशोंकी रचना की तथा इनके सिवाय उस समय और भी अनेक देशोंका विभाग किया।।१५२-१५६।। इन्द्रने उन देशोंमें-से कितने ही देश यथासम्भव रूपसे अदेवमातृक अर्थात् नदी-नहरों आदिसे सीचे जानेवाले, कितने ही देश देवमातृक अर्थात् वर्षाके जलसे सीचे जानेवाले और कितने ही देश साधारण अर्थात् दोनोंसे सीचे जानेवाले निर्माण किये थे ॥१५७। जो पहले नहीं थे नवीन ही प्रकट हए थे ऐसे देशोंसे वह पृथिवीतल ऐसा सुशोभित होता था मानो कौतुकवश स्वर्गके दुकड़े ही आये हों ॥१५८॥ विजयार्ध पर्वतके समीपसे छेकर समुद्र पर्यन्त कितने ही देश साधारण थे, कितने ही बहुत जलवाले थे और कितने ही जलकी दुर्लभतासे सहित थे, उन देशोंसे ज्याप्त हुई पृथिवी भारी सुशोभित होती थी ॥ १५९ ॥ जिस प्रकार स्वर्गके धामों-स्थानोंकी सीमाओंपर लोकपाल देवोंके स्थान होते हैं उसी प्रकार उन देशोंकी अन्त सीमाओंपर भी सब ओर अन्तपाल अर्थात् सीमारक्षक पुरुषोंके किले बने हुए थे॥ १६०॥ उन देशोंके मध्यमें और भी अनेक देश थे जो लुब्धक, आरण्य, चरट, पुलिन्द तथा शबर आदि म्लेच्छ जातिके लोगोंके द्वारा एक्षित रहते थे ॥ १६१ ॥ उन देशोंके मध्यभागमें कोट, प्राकार, परिस्ता, गोपुर और अटारी आदिसे शोभायमान राजधानी सुशोभित हो। रहो थीं ॥ १६२ ॥ जिनका दूसरा नाम स्थानीय है ऐसे राजधानीरूपी किलेको घेरकर सब ओर शास्त्रीक्त लक्षणवाले गाँवों आदिकी रचना हुई थी।।१६३॥ जिनमें बाड़से घिरे हुए घर हों, जिनमें अधिकतर शुद्र और किसान लोग रहते हों तथा जो बगीचा और तालाबोंसे सहित हों, उन्हें प्राम कहते हैं ॥१६४॥ जिसमें सौ घर हों उसे निकृष्ट अर्थान् छोटा गाँव कहते हैं तथा जिसमें पाँच सी घर हों और

१.—कोङ्गणाः व० । २. कम्बोजारङ्ग-स० । ३. नदीमातृकाः । ४. नदीमातृकदेवमातृक-- मिश्राः । ५. देशैः । ६. जलप्रायकर्षमप्रायैः । ७. विजयार्यस्य । ८. समीपात् । ९. समुद्रपर्यन्तम् । १०. --वरट प०-द०, म०, ल० । ११. प्रावतनश्लोकोक्तराजधानीनामेव स्थानीयसंज्ञानि । १२. स्थानीयसंज्ञान्यावृत्य सर्वतस्तिष्ठन्तीति सम्बन्धः । १३. यथोक्तलक्षणानाम् । १४. मात्राभिक्विता- अ०, स०, ल०, म० । १५. योग्यगृहाः । १६. आरामसहिताः । १७. ग्रामः द०, स०, म०, ल०, अ०, प०, व० । १८, गृह्यातेन । १९. जवन्यः । २०. उत्कृष्टः २१. गृह्यातेन ।

क्रोबाद्विकोशाप्तीमानो प्रामाः स्युर्थमोत्तमाः । सम्यक्तसस्यसुक्षेत्राः प्रभूतयवसोद्दकाः ॥१६६॥ सिर्द्शिरिद्शी गृष्टिकोरकण्टकशास्तिः । वनानि संतवश्रेति तेषां सीमोपलक्षणम् ॥१६७॥ तत्कर्नृमोक्तृतियमा योगक्षेमानुचिन्तनम् । विष्टिदण्डकरायां च निवन्धो राजसाद्ववेत् ॥१६८॥ परिवागोपुराष्टालवप्रप्राकारमण्डितम् । नानाभवनिवन्यासं सोधानं सजलाशयम् ॥१६६॥ पुरमेवंविधं शस्तमुचितादेशसुस्थितम् । पूर्वोत्तरप्रवामस्कं प्रधानपुरुषोधितम् ॥१७०॥ सिर्द्शिरिश्यां संस्कं स्थित्रमुमेनीषिणः । केवलं गिरिसंस्कं सर्वटं तत्प्रचक्षते ॥१७९॥ सदम्बमामनन्ति जाः पञ्चमामसतीवृत्तम् । पत्तनं तत्ससुद्रान्ते यश्वीनिरवतीर्यते ॥१७९॥ मवेद् होणमुखं नामा निक्रणतटमाभितम् । संवाहस्तु शिरोष्यूदधान्यसंखय इष्यते ॥१७६॥ भवेद् होणमुखं नामा निक्रणतटमाभितम् । संवाहस्तु शिरोष्यूदधान्यसंखय इष्यते ॥१७६॥ १०९॥ वरवारि हे च स्युर्धामसंख्यया । राजधान्यास्तथा होस्रमुख्यवर्थयोः कमात् ॥१७५॥ शतान्यशै च चरवारि हे च स्युर्धामसंख्यया । राजधान्यास्तथा होस्रमुख्यवर्थयोः कमात् ॥१७५॥

जिसके किसान धनसम्पन्न हों उसे बड़ा गाँव कहते हैं ॥१६५॥ छोटे गाँवोंकी सीमा एक कोसको और बड़े गाँवोंको सीमा हो कोसकी होती है। इन गाँवोंके धानके खेत सदा सम्पन्न रहते हैं और इनमें घास तथा जल भी अधिक रहता है ।।१६६।। नदी, पहाड़, गुफा, श्मशान क्षीरपृक्ष अर्थात् थूवर आदिके पृक्ष, बवूल आदि कँटीले पृक्ष, बन और पुल ये सब उन गाँबोंकी सीमाके चिह्न कहलाते हैं अर्थात् नदी आदिसे गाँबोंकी सीमाका विभाग किया जाता है।।१६७। गाँवके बसाने और उपभोग करनेवालोंके योग्य नियम बनाना, नवीन बस्तुके बनाने और पुरानी वस्तुकी रक्षा करनेके उपाय, वहाँ के स्रोगींसे वेगार कराना, अपराधियोंका दण्ड करना तथा जनतासे कर बसल करना आदि कार्य राजाओं के अधीन रहते थे।।१६८। जो परिखा, गोपुर, अटारी, कोट और प्राकारसे सुशोभित हो, जिसमें अनेक भवन बने हुए हों, जो बगीचे और तालाबोंसे सहित हो, जो उत्तम रीतिसे अच्छे स्थानपर बसा हुआ हो, जिसमें पानीका प्रवाह पूर्व और उत्तरके बीचवाली ईशान दिशाकी ओर हो और जो प्रधान पुरुषोंके रहनेके योग्य हो वह प्रशंसनीय पुर अथवा नगर कहलाता है ॥१६९-१७०॥ जो नगर नदी और पर्वतसे घिरा हुआ हो उसे बुद्धिमान पुरुष खेट कहते हैं और जो केवल पर्वतसे घिरा हुआ हो उसे सर्वट कहते हैं ॥१७१॥ जो पाँच सौ गाँबोंसे घिरा हो उसे पण्डितजन मडम्ब मानते हैं और जो समुद्रके किनारे हो तथा जहाँपर लोग नार्चोंके द्वारा उतरते हैं-(आते-जाते हैं) उसे पत्तन कहते हैं।।१७२।। जो किसी नदीके किनारेपर हो उसे द्रोणमुख कहते हैं और जहाँ मस्तक पर्यन्त ऊँचे-ऊँचे धान्यके ढेर लगे हों वह संवाह कहलाता है।।१७३।। इस प्रकार पृथिवीपर जहाँ-तहाँ अपने-अपने योग्य स्थानोंके अनुसार कहीं-कहांपर ऊपर कहे हुए गाँव नगर आदिकी रचना हुई थी ॥१७४॥ एक राजधा<u>नीमें आठ सौ</u> गाँव होते हैं, एक द्रोणमुखमें चार सौ गाँव होते हैं और एक खर्वटमें दो सी गाँव होते हैं। दश गाँवोंके बीच जो एक बढ़ा भारी गाँव होता है उसे संग्रह (जहाँपर इर एक वस्तुओंका संग्रह रखा जाता हो) कहते हैं। इसी प्रकार घोष तथा आकर आदिके लक्षणोंकी भी कल्पना कर लेनी चाहिए अर्थान जहाँपर बहुत

१. फलित । २. प्रचुरतृणजलाः । ३. श्मशानम् । -भृष्टि-प०, द०, म०, ल० । -सृष्टि- अ०, स० । ४. अलब्बलाभो योगः, लब्धपरिरक्षणं क्षेमस्तयोः चिन्तनम् । ५. नृपाधीनं मवेत् । ६. पूर्वोत्तरप्रवाहजलम् । 'नगरके मार्गका जल पूर्व और उत्तरमें बहे तो नगरिनवासियोंको लाभ हैं अथवा पूर्वोत्तरशब्दवाच्य ईशान दिशामें बहे तो नगरवासियोंको अध्यन्त लाभ है।' इति हिन्दीभाषायां स्पष्टीऽयः । ७. नूपादियोग्यम् । ८. खेड- म०, ल०। ९. पञ्चयामशतीपरिवेष्टितम् । १०. पत्तनम् । ११. -भवेत् व०, द०।

विश्वमान्यास्तु मध्ये यो महान् प्रामः स संग्रहः । तथा घोषकरादीनामपि छक्ष्म विकल्प्यताम् ॥१७६॥ अर्दा विमागिमस्युष्यैः कुर्वन् गोर्याणनायकः । तदा पुरन्दरस्यातिमगादन्वर्थतां गताम् ॥१७७॥ ततः प्रजा निवेश्मेषु स्थानेषु छल्दुराज्ञया । जगाम कृतकार्यो गां मधवानुज्ञया प्रमोः ॥१७८॥ असिर्मेषः कृषिर्विद्या याण्ज्यं शिल्पमेव च । कर्माचीमानि षोदा स्युः प्रजाजीयनहेतवः ॥१७९॥ तत्र वृत्तिं प्रजानां स मगवान् मतिकौशलात् । उपादिक्षत् सरागो हि स तदासीजगद्गुरुः ॥१८०॥ तत्रासिकर्म सेवायां मिष्ठिपिविधौ स्थता । कृषिर्मृकर्षणे प्रोक्ता विद्या शास्त्रोपत्रीयने ॥१८१॥ वाणिज्यं विणालां कर्म शिल्पं स्थात् करकौशकम् । तच चित्रकलापश्चेत्रावि बहुधा स्मृतम् ॥१८२॥ उत्पादितासयो वर्णास्तर् तेनादिवेशसा । क्षत्रिया वर्णिजः श्रृहाः क्षतत्राणादिमिर्गुणैः ॥१८३॥ क्षत्रियाः शस्त्रजीविष्यमनुग्य तदामवन् । वैश्याम् कृष्विधाणिज्यपाशुपाद्योपजीविताः ॥१८४॥ तेषां श्रुभूषणाष्ट्रद्वास्ते द्विधा कार्वकारतः । कारयो रजकाद्याः स्युः ततोऽन्ये स्युरकारतः ॥१८५॥ कारवोऽपि मता द्वेशा स्पृद्यास्पृद्यविकल्पतः । तत्रास्पृद्या प्रजाबाद्याः स्पृद्याः स्युः कर्तकादयः ॥१८६॥ कारवोऽपि मता द्वेशा स्पृद्यास्पृद्यविकल्पतः । तत्रास्पृद्या प्रजाबाद्याः स्पृद्याः स्युः कर्तकादयः ॥१८६॥

घोष (अहीर) रहते हैं उसे घोष कहते हैं और जहाँपर सोने चाँदी आदिकी स्नान हुआ करती है उसे आकर कहते हैं ॥१७५-१७६॥ इस प्रकार इन्द्रने बड़े अच्छे ढंगसे नगर, गाँवों आदिका विभाग किया था इसिछए वह उसी समयसे पुरन्दर इस सार्थक नामको प्राप्त हुआ था।।१७०॥ तदनन्तर इन्द्र भगवाम्की आक्रासे इन नगर, गाँव आदि स्थानोंमें प्रजाको बसाकर कृतकृत्य होता हुआ प्रमुकी आज्ञा लेकर स्वर्गको चला गया ॥१७८॥ असि, मधि, कृषि, विद्या, वाणिज्य और शिल्प ये छह कार्य प्रजाकी आजीविकाके कारण हैं। मगवान वृषभदेवने अपैनी बुद्धिकी कुशलतासे प्रजाके लिए इन्हीं छह कर्मी-द्वारा वृत्ति (आजीविका) करनेका उपदेश दिया था सी ठीक ही है क्योंकि उस समय जगद्गुरु भगवान सरागी ही थे वीतराग नहीं थे। भावार्थ-सांसारिक कार्योंका उपदेश सराग अवस्थामें दिया जा सकता है ।।१७९-१८०।। उन छह कर्मोंमें-से तलवार आदि शख धारणकर सेवा करना असिकर्म कहलाता है, लिखकर आजीविका करना मिषकर्म कहलाता है, जमीनको जोतना-बोना कृषिकर्म कहलाता है, शास्त्र अर्थात् पढ़ाकर या नृत्य-गायन आर्दिके द्वारा आजीविका करना विद्याकर्म है, ज्यापार करना वाणिज्य है और इस्तकी कुशलतासे जीविका करना शिल्पकर्म है वह शिल्पकर्म चित्र खींचना, फूल-पत्ते काटना आदिकी अपेक्षा अनेक प्रकारका माना गया है।।१८१-१८२।। उसी समय आदि ब्रह्मा भगवाने वृषभदेवने तीन वर्णों की स्थापना की थी जो कि झतत्राण अर्थात् विपश्चिसे रक्षा करना आदि गुणोंके द्वारा क्रमसे क्षत्रिय, वैश्य तथा शूद्र कहलाते थे ॥१८३॥ उस समय जो शस्त्र धारणकर आजीविका करते थे वे क्षत्रिय हुए, जो खेती व्यापार तथा पशुपाछन आदिके द्वारा जीविका करते थे वे वैश्य कहलाते थे और जो उनकी सेवा-गृश्रुषा करते थे वे गृद्र कहलाते थे। वे शृद्र दो प्रकारके थे-एक कार और दूसरा अकार । धोंबी आदि शूद्र कार कहलाते थे और उनसे भिन्न अकार कहलाते थे। कार शुद्र भी स्पृश्य तथा अस्पृश्यके भेदसे दो प्रकारके माने गये हैं जनमें जो प्रजासे बाहर रहते हैं उन्हें अस्पृश्य अर्थात स्पर्श करनेके अयोग्य कहते हैं और नाई

१. दशग्रामसमाहारस्य । २. ''घोष आभीरपल्ली स्यात्'' इत्यमरः । ३. नगराणाम् । ४. स्वर्गम् । ५. हेतवे वन, मन, लन । ६. उपादिशत् मन, लन । ७ पत्रच्छेद्यादि वन, पन, सन, मन, दन, लन । ८. -जीविनः वन, पन, मन, वन, लन । ९ 'शालिको मालिकश्चैव कुम्भकार'-स्तिलंतुदः । नापितक्चेति पञ्चामी अवन्ति स्पृदयकादकाः ॥ रजकस्तक्षकद्वियायस्कारो लोहकारकः । स्वर्णकारद्व पञ्चैते अवन्त्यस्पृदयकादकाः ॥'' [ एतौ दलोकौ 'द' पुस्तकेऽप्युल्लिखितो ] ।

यथास्वं स्वीचितं कर्म प्रजा देशुरसंकरम् । विवाहजातिसंबन्धव्यवहारश्च तन्मतम् ॥१८०॥ यावती जगती वृत्तिरपापोपहता च या । सा सर्वास्य मतेनासीत् स हि धाता सनातनः ॥१८८॥ युगादिब्रह्मणा तेन यदित्यं स कृतो युगः । ततः कृतयुगं नाम्ना तं पुराण्विदो विदुः ॥१८९॥ स्वावाहमासयहुलप्रतिपद्दिवसं कृती । कृत्वा कृतयुगारममं प्राजापत्यमुपेयिवान् ॥१९०॥ कियत्यपि गते काले षट्कमंविनियोगतः । यदा सांस्थित्यमायाताः प्रजाः क्षेमण योजिताः ॥१९२॥ तदास्याविरभूद् द्यावाष्ट्रयिक्योः प्राभवं महत् । आधिराज्येऽभिषिक्तस्य सुरेरागस्य सत्वरम् ॥१९२॥ सुरेः कृतादरैदिक्यः सिल्लैरादिवेधसः । कृतोऽभिषेक इत्येव वर्णनास्तु किमन्यया ॥१९३॥ तथाप्यन्त्यते किचित् तद्गतं वर्णनान्तरम् । सुप्रतीतमपि प्रायो यज्ञावैति प्रथम्जनः ॥१९४॥ तदा किल जगद्विक्वं बभूवानन्दनिर्मरम् । दिवोऽवा तारिषुर्वेवाः पुरोधार्य पुरंदरम् ॥१९५॥ कृतोपक्षोभमभवत् पुरं साकेतसाह्यम् । हम्यांशभूभिकावद्वेतुमालाकुलाम्बरम् ॥१९६॥ तदानन्दमहाभेयः प्रणेदुर्गुपमन्दिरे । मङ्गलान जगुर्वारनार्थो नेदुः सुराङ्गनाः ॥१९७॥ सुरवैतालिकाः पृरेष्टि स्ताहान् सह मङ्गलेः । प्रचक्रुपमरास्तोषाज्ञय जीवेति घोषणाम् ॥१९८॥ सुरवैतालिकाः पर्वे पर्वे सहस्राहान् सह मङ्गलेः । प्रचक्रुपमरास्तोषाज्ञय जीवेति घोषणाम् ॥१९८॥

वगैरहको स्पृश्य अर्थात् स्पर्शे करनेके योग्य कहते हैं।।१८४-१८६।। उस समय प्रजा अपने-अपने योग्य कर्मोंको यथायोग्य रूपसे करती थी। अपने वर्णकी निश्चित आजीविकाको छोड्कर कोई दूसरी आजीविका नहीं करता था इसिछए उनके कार्योमें कभी शंकर (मिलावट) नहीं होता था। जनके विवाह, जाति सम्बन्ध तथा व्यवहार आदि सभी कार्य भगवान् आदिनाथकी आज्ञानुसार ही होते थे।।१८७। उस समय संसारमें जितने पापरहित आर्जीविकाके उपाय थे वे सब भगवान् वृषभदेवकी सम्मतिमें प्रवृत्त हुए थे सो ठीक है क्योंकि सनातन ब्रह्मा भगवान् वृषभदेव ही हैं ॥१८८॥ चूँकि युगके आदि ब्रह्मा भगवान वृषभदेवने इस प्रकार कर्मयुगका प्रारम्भ किया था इसलिए पुराणके जाननेवाले उन्हें ऋतयुग नामसे जानते हैं ॥१८९॥ ऋतऋत्य भगवान् वृषभदेव आयादमासके ऋष्णपक्षकी प्रतिपदाके दिन कृतयुगका प्रारम्भ करके प्राजापत्य (प्रजा-पतिपने)को प्राप्त हुए थे अर्थात् प्रजापति कहलाने लगे थे ॥१२०॥ इस प्रकार जब कितना ही समय न्यतीत हो गया और छह कर्मोंकी न्यवस्थासे जब प्रजा कुशलतापूर्वक सुखसे रहने लगी तब देवेंने आकर शीध ही उनका सम्राट् परंपर अभिषेक किया उस समय उनका प्रभाव स्वर्गलोक और पृथिवीलोकमें ख्व हो प्रकट हो रहा था ॥१९१-१९२॥ यद्यपि भगवान्के राज्याभिषेकका अन्य विशेष वर्णन करनेसे कोई छाभ नहीं है इतना वर्णन कर देना ही वहुत है कि आदरसे भरे हुए देवोंने दिव्यजलसे उन आदि ब्रह्मा भगवान् वृतभदेवका अभिषेक किया था तथापि उसका कुछ अन्य वर्णन कर दिया जाता ह<u>ै क्योंकि प्रायः</u> साधारण मनुष्य अत्यन्त प्रसिद्ध बातको भी नहीं जानते हैं ॥१९३-१९४॥ उस समय समस्त संसार आनन्द्रसे भर गया था, देवलोग इन्द्रको आगे कर स्वर्गसे अवतीर्ण हुए थे-उतरकर अयोध्यापुरी आये थे ॥ १९५॥ उस समय अयोध्यापुरी खूँव ही सजायी गयी थी। उसके मकानोंके अग्रभागपर बाँधी गयी पताकाओंसे समस्त आकाश भर गया था॥ १९६॥ उस समय राजमन्दिरमें बड़ी आनन्द-भेरियाँ बज रही थीं, वारिक्षयाँ मंगलगान गा रही थीं और देवांगनाएँ नृत्य कर रही थीं ॥१९०॥ देवोंके वन्दीजन मंगलोंके साथ-साथ भगवानके पराक्रम पढ़ रहे थे और देवलोग सन्तोषसे

१. दध्यु- म०, छ०। २. तत्पुरुनाथमतं यथा भवति तथा। ३. जगतो वृत्ति- झ०, प०, स०, म०, द०। ४. नित्यः। ५. उच्यते। ६. अभिषेकप्राप्तम्। ७. साथारणजनः। ८. अवतरन्ति स्म। ९. अप्रै कृत्वा। १०. वोधकराः ११. वोधणि।

प्रथमं पृथिवीमध्ये मृत्स्तार्श्वितविद्धि । सुर्शिल्पिसमार्थ्यपराङ्यांनन्दमण्डपे ॥१९९॥
र त्रचूणंचय न्यस्त रङ्गवत्युपचित्रिते । प्रयमोजिङ्गविश्विससुमनः प्रकराञ्जिते ॥२००॥
मणिकुटिमसंक्रान्तिविग्वमोणिककम्यने । लसद्वितानकश्राम च्छायाचित्रितरङ्गके ॥२०१॥
एतमङ्गलनाकक्षीरुद्धसंचारविति [वर्सान] । पर्यन्तिहितानस्प्रमङ्गकद्भव्यसंपदि ॥२०२॥
सुरवारवधृहस्तविधृतचलचामरे । अन्योन्यहस्तसंक्रान्तनानास्नानपरिच्छद्दे ॥२०३॥
सुरवारवधृहस्तविधृतचलचामरे । अन्योन्यहस्तसंक्रान्तनानास्नानपरिच्छद्दे ॥२०३॥
सुरवारवधृहस्तविधृतचलचामरे । रणन्तुपुर्झकारमुखर्राकृतदिङ्गुक्षे ॥२०४॥
नृपाङ्गणमङ्गरङ्गे वृत्तमङ्गलसंग्रहे । निवेश्य प्राकृमुखं देवमुखिते हरिविष्टरे ॥२०४॥
नृपाङ्गणमङ्गरङ्गे वृत्तमङ्गलसंग्रहे । निवेश्य प्राकृमुखं देवमुखिते हरिविष्टरे ॥२०४॥
नृपाङ्गणमङ्गरङ्गे वृत्तमङ्गलसंग्रहे । निवेश्य प्राकृमुखं देवमुखिते हरिविष्टरे ॥२०४॥
निवेशियविग्वन्यसंग्रीतम्पूर्यमामन्द्रनिःस्वने । शिविष्ठपद्धरीक्षोष्ठमाकामति सदिस्तरम् ॥२०६
नृप्यन्नाकाङ्गनावाक्ष्यं निस्स्वनानुगतस्वरम् । गायन्तीषु यशो जिल्लोः क्रिन्तर्रम् अवस्मुखम् ॥२००॥
तत्रोऽभिषेचनं मर्जुः कर्जुमारिमर्रे असराः । शातकुम्भविनर्माणेः कुम्भस्तीर्थाम्युसंभृतेः ॥२०८॥
वद्य गाङ्गं पयः स्वच्छं गङ्गाङ्गण्डात् समाहतम् । सिन्धुकृण्डादुपानीतं सिन्धोर्वत् वैक्रमपङ्कम् ॥२१०॥
विद्यतामाप्रमानां च सिल्लं यदनाविकम् । भिन्धुकृण्डादुपानीतं समासादितजनमकम् ॥२११॥

'जय जीव', इस प्रकारकी घोषणा कर रहे थे ॥ १९८॥ राज्याभिषेकके प्रथम ही प्रथिवीके मध्यभागमें जहाँ मिट्टीकी वेदी बनायी गयी थी और उस वेदीपर जहाँ देव-कारीगरोंने बहुमूल्य--श्रेष्ठ आनन्द्रमण्डप बनाया था, जो रक्नोंके चूर्णसमूहसे बनी हुई रंगावलीसे चित्रित हो रहा था, जो नवीन खिले हुए बिखेरे गये पुष्पोंके समृहसे सुशोभित था, जहाँ मणियोंसे जड़ी हुई जमीनमें अपर लटकते हुए मोतियोंका प्रतिबिन्य पड़ रहा था, जहाँ रेशमी बस्नके शोभायमान चँदोबाकी छायासे रंगभूमि चित्रित हो रही थी, जहाँ मंगल द्रव्योंको धारण करनेबाली देवांग-नाओंसे आने-जानेका मार्ग एक गया था, जहाँ समीपमें बड़े-बड़े मंगलद्रव्य रखे हुए थे, जहाँ देशोंकी अपसराएँ अपने हाथोंसे चंचल चमर ढोल रही थीं, जहाँ स्नानकी सामग्रीको लोग परस्पर एक दूसरेके हाथमें दे रहे थे, जहाँ छीछापूर्वक पैर रखकर इधर-उधर चछती हुई देवांगनाओंके रुनझुन शब्द करते हुए नुपुरोंकी झनकारसे दशों दिशाएँ शब्दायमान हो रही थीं. और जहाँ अनेक मंगलदृष्योंका संप्रह हो रहा था ऐसे राजमहलके आँगनरूपी रंगभूमिमें योग्य सिंहासनपर पूर्व दिशाकी ओर मुख करके भगवान वृषभदेवको वैठाया और जब गन्धर्व देवोंके द्वारा प्रारम्भ किए हुए संगीतके समय होनेवाला मृदंगका गम्भीर शब्द समस्त दिक्तटोंके साथ-साथ तीन लोकरूपी कुटीके मध्यमें व्याप्त हो रहा था तथा मृत्य करती हुई देवांगनाओं के पढ़े जानेवाछे संगीतके स्वरमें स्वर मिलाकर किन्नर जातिकी देवियाँ कानोंको सुख देनेवाला भगवान्का यश गा रही थीं उस समय देवोंने तीर्थोदकसे भरे हुए सुवर्णके कलशोंसे भगवान् वृषभदेवका अभिषेक करना प्रारम्भ किया ॥१९९-२०⊏॥ भगवान्के राज्याभिषेकके छिए गंगा और सिन्धु इन दोनों महानदियोंका वह जल लाया गया था जो हिमवत्पर्वतकी शिखरसे धारा रूपमें नीचे गिर रहा था तथा जिसने पृथिवीतलको छुआ तक भी नहीं था। भावार्थ-नीचे गिरनेसे पहले ही जो वरतनोंमें भर लिया गया था ॥२०९॥ इसके सिवाय गंगाकुण्डसे गंगा नदीका स्वच्छ जल लाया गया था और सिन्धुकुण्डसे सिन्धु नदीका निर्मल जल लाया गया था ॥२१०॥ इसी प्रकार ऊपरसे पड़ती हुई अन्य नदियोंका स्वच्छ जल भी उनके गिरनेके

१. रचित । २. नवविकसित । ३. दुकूल । ४. परिदरे । ५. मध्यम् । ६. गद्यपद्यादि । ७. जिनेन्द्रस्य । ८. श्रवणरमणीयम् यथा भवति तथा । ९. उपक्रमं चिकरे । १०. जलम् । ११. रोहिट्रोहितास्यादीनाम् । १२. अकलुपम् । १३. तानि च तानि कुण्डानि । १४. सम्प्राप्तजननम् ।

श्रीदेवीसियंदानीतं एग्रादिसरसां पयः । हेमारविन्दिक अस्कपुअसंजातरअनम् ॥२१२॥
यद्वारि सारसं हारिकहारस्वादु सोत्पलम् । यप्त तन्मीकिकोदगार्रशारं जारं लावणसैन्धवम् ॥२१३॥
यास्ता नन्दीश्वरद्वीप वाष्यो नन्दीश्वराणवात् । स्वयंभूरमणाञ्चेश्व दिग्यः कुग्महिरणमयः ॥२१४॥
यद्याग्मा तेजंलेरेमिरिमिषिको जगद्गुहः । स्वयंपूततमेरक्वे रपुनान् तानि केवलम् ॥२१६॥
द्वर्याग्मा तेजंलेरेमिरिमिषिको जगद्गुहः । स्वयंपूततमेरके रपुनान् तानि केवलम् ॥२१६॥
सुरशवर्जिता वारां धारा मूर्पिन विभोरमात् । राजलक्ष्म्या निवेशोऽयमिति धारव पातिता ॥२१०॥
सरवर्गरोम्पिक पतन्थो रेजुरप्त्राः । जगत्तापच्छितः स्वय्हा गुणानामित्र संपदः ॥२१८॥
सुरेग्द्रेरमिषिकस्य सल्लिः सारस्यः । निसर्गशुचिगात्रस्य पराक्चद्वरभूद् विभोः ॥२१९॥
नाकीन्दाः श्वालयाद्वकु विभोनांक्वानि केवलम् । प्रेश्वकाणां मनोवृत्ति नेत्राण्यपे धनान्यपि ॥२२०॥
नुर्वन्सुराङ्गनापाङ्गशरास्त्रस्मिन् प्लवेऽम्मसाम्। प्रेश्वकाणां मनोवृत्ति नेत्राण्यपे धनान्यपि ॥२२०॥

कुण्डोंसे लाया गया था।। २११।। श्री ह्वी आदि देवियाँ भी पद्म आदि सरोवरोंका जल लायी थीं जो कि सुवर्णमय कमलोंकी केसरके समृहसे पीतवर्ण हो रहा था ।। २१२ ।। सायंका**लके** समय खिलनेवाले सुग्निधत कमलोंकी सुगन्धसे मधुर, अतिशय मनोहर और नील कमलों-सहित तालाबोंका जल लाया गया था। जो बाहर प्रकट हुए मोतियोंके समृहसे अत्यन्त श्रेष्ठ है ऐसा छवणसमुद्रका जल भी छाया गया था ॥ २१३ ॥ नन्दीहबर द्वीपमें जो अत्यन्त स्वच्छ जलसे भरी हुई नन्दोत्तरा आदि वापिकाएँ हैं उनका भी स्वच्छ जल लाया गया था ॥२१४॥ इसके सिवाय श्रीरसमुद्र, नन्दीश्वर समुद्र तथा स्वयम्भूरमण समुद्रका भी जल सुवर्णके बने हुए दिन्य कल्कोंमें भरकर लाया गया था ॥२१५॥ इस प्रकार ऊपर कहे हुए प्रसिद्ध जलसे जगद्गुर भगवान् वृषभदेवका अभिषेक किया गया था। चूँ कि भगवान्का शरीर स्वयं ही पवित्र था अतः अभिषेकसे वह क्या पित्र होता ? केवल भगवान्ने ही अपने स्वयं पित्र अंगोंसे उस जलको पिन्न कर दिया था ॥२१६॥ उस समय भगवान्के मस्तकपर देवांके द्वारा छोड़ी हुई जलकी धारा ऐसी शोभायमान हो रही थी मानो उस मस्तकको राज्यलक्ष्मीका आश्रय समझ कर ही छोड़ी गयी हो ॥ २१७॥ चर और अचर पदार्थीके गुरु भगवान् यूपभदेवके मस्तकपर पद्नती हुई जलकी छटाएँ ऐसी शोभायमान होतीथीं मानो संसारका सन्ताप नष्ट करने-वाली और निर्मल गुणोंकी सम्पदाएँ ही हों।। २१८।। यदापि भगवानका शरीर स्वभावसे ही पवित्र था तथापि इन्द्रने गंगा नदीके जलसे उसका अभिषेक किया था इसलिए उसकी पवित्रता और अधिक हो गयी थी।। २१९।। उस समय इन्ह्रोंने केवल भगवान्के अंगोंका ही प्रक्षालन नहीं किया था किन्तु देखतेबाले पुरुषोंकी मनोवृत्ति, नेत्र और शरीरका भी प्रश्नालन किया था। भावार्थ-भगवान्का राज्याभिषेक देखनेमें मनुष्योंके मन, नेत्र तथा समस्त शरीर पवित्र हो गये थे ॥ २२० ॥ उस समय नृत्य करती हुई देवांगनाओं के कटाश्वरूपी वाण उस जलके प्रवाहमें प्रतिविन्वित हो रहे थे इसिछए ऐसे मालूम होते थे मानो उनपर तेज पानी रखा गया हो और इसलिए वे मनुष्योंके चित्तको भेदन कर रहे थे। भावार्थ-देवांगनाओंके कटाश्रोंसे देखनेवाले मनुष्योंके चित्त भिद्र जाते थे।। २२१।। भगवान्के शरीरके संसर्गसे

१. सर:संबन्धि । २. मनोहरम् । ३. तत्समुद्र-मुक्ताफलशबलम् । ४. -तारं म०, प०, ल०, ट०। -तारं अ०। ५. लवणितन्धोः संबन्धि । ६. -द्वीपवाष्यो- प०, अ०, स०, द०, म०, ल०। ७. आख्यातैः । ८. पवित्राण्यकरोत् । ९. आश्र्यः । १०. सुरिसन्धुसंबन्धिभः । ११. शरीराणि । १२. पानं कारिताः । [ ''पानी चढाकर तीक्ष्णधार किये गये हैं ।'' इति हिन्दी ] । १३. इव । १४. विदारयन्ति स्म ।

ज्ञारेनाविलेमंनुंश्क्रसंगात् पवित्रितः । धराक्रान्ता ध्रुवं दिष्टयौ विद्यता स्वामिसंपदा ॥२२२॥ कृताभिषेको रुखे सगवान् सुरनायकैः । हमैः कुम्भैवंनैः सान्ध्यैः यथा मनदरभूषरः ॥२२६॥ नृपा मूर्दामिषिका ये नामिराजपुरस्सराः । राजवद्वाजसिंहोयसभ्यपिच्यत तैस्समम् । ॥२२४॥ पौराश्च निल्नोपत्रपुरः कुम्भेश्च मार्तिकैः । सारवेणाम्बुना चकुमंर्तुः पादामिपेचनम् ॥२२५॥ मार्गधावाश्च वन्येन्द्वा क्रिजानधरमाचिचन् । नाथोऽस्मद्विषयस्येति प्रीताः पुण्यामिपेचनः ॥२२६॥ मार्गधावाश्च वन्येन्द्वा क्रिजानधरमाचिचन् । नाथोऽस्मद्विषयस्येति प्रीताः पुण्यामिपेचनः ॥२२६॥ प्रस्तिधाम्बुनिः स्नातः कषायसिल्लैः पुनः । धौतो गन्धाम्बुनिर्देखे परस्तिप वसम् विग्रः ॥२२०॥ कृतावगाहनो भूयो हमस्नानोदकुण्डके । सुल्लोप्णैः सिल्लिषाता सुल्लम्बन्तम् । १२८॥ देनानान्तोज्ञितविश्वसमास्याञ्चकविभूषणेः । मर्तुः प्राप्ताक्षसस्यष्टि दायेवासीदराज्ञना ॥२२९॥ स्निःनानान्तोज्ञितविश्वसमास्याञ्चकविभूषणेः । प्रसन्धिः प्राप्ताक्षसस्य विश्वः ॥२३०॥ अथ निर्वेत्तितस्नानं कृतनीराजनं विश्वम् । पर्विभ्वो भूषयामासुद्दियैः स्वस्थूपणाम्बरः ॥२३०॥ अथ निर्वेत्तितस्नानं कृतनीराजनं विश्वम् । पर्विभ्वभीने भूषयामासुद्दियैः स्वस्थूपणाम्बरः ॥२३१॥

पवित्र हुई निर्मेल जलसे समस्त पृथिवी व्याप्त हो। गयी थी इसलिए वह ऐसी जान पड़ती थी मानो स्वामी वृषभदेवकी राज्य-सम्पदासे सन्तुष्ट होकर अपने शुभ भाग्यसे बढ़ ही रही हो ॥ २२२ ॥ इन्द्र जब सुवर्णके वने हुए कलशोंसे भगवान्का अभिषेक करते थे तब भगवान् ऐसे सुरोभित होते थे जैसे कि सार्यकालमें होनेवाले बादलोंसे मेर पर्वत सुरोभित होता है।। २२३।। नाभिराजको आदि लेकर जो बढ़े-बड़े राजा थे उन सभीने 'सब राजाओं में श्रेष्ठ यह वृषभदेव वास्तवमें राजाके योग्य हैं' ऐसा सानकर उनका एक साथ अभिषेक किया था ॥२२४॥ नगरनिवासी लोगोंने भी किसीने कमलपत्रके बने हुए दोनेसे और किसीने मिट्टीके घड़ेसे सरयू नदीका जल लेकर भगवानके चरणोंका अभिषेक किया था ॥ २२५ ॥ मागध आदि व्यन्तरदेवोंके इन्द्रोंने भी तीन ज्ञानको धारण करनेवाले भगवान् वृषभदेवकी 'यह हमारे देशके स्वामी हैं' ऐसा मानकर प्रीतिपूर्वक पवित्र अभिषेकके द्वारा पूजा की थी।। २२६।। भगवान वृपभदेवका सबसे पहले तीर्यजलसे अभिषेक किया था फिर कपाय जलसे अभि-षेक किया गया और फिर सुगन्धित द्रव्योंसे मिले हुए सुगन्धित जलसे अन्तिम अभिषेक किया गया था ॥२२७। तदनन्तर जिनका अभिषेक किया जा चुका है ऐसे भगवान्ने कुछ-कुछ गरम जलसे भरे हुए स्नान करने योग्य सुवर्णके कुण्डमें प्रवेश कर सुस्वकारी स्नानका अनुभव किया था ॥२२८॥भगवान्ने स्नान करनेके अन्तमें जो माछा, वस्त्र और आभूषण उतारकर पृथिवीपर छोड़ दिये थे - डाल दिये थे उनसे वह पृथिवीरूपी सी ऐसी मालूम होती थी मानो उसे स्वामीके शरीरका स्पर्श करनेवाली वस्तुएँ ही प्रदान की गयी हो। भावार्थ-लोकमें स्त्री पुरुष प्रेमवश एक दूसरेके शरीरसे छुए गये वस्त्राभूषण धारण करते हैं यहाँपर आचार्यने भी उसी लोकप्रसिद्ध बातको उत्प्रेक्षालेकारमें गुन्कित किया है।।२२९॥ इस प्रकार जब देवोंके बन्दी-जन उच्च स्वरसे शुभस्नानसूचक मंगल-पाठ पढ़ रहे थे तब भगवान् वृषभदेवने राज्य-लक्ष्मीको धारण करने अथवा उसके साथ विवाह करने योग्य स्नानको प्राप्त किया था ॥२३०॥ तदनन्तर जिनका अभिषेक पूर्ण हो चुका है और जिनकी आरती की जा चुकी है ऐसे भगवान्-को देवोंने स्वर्गसे लाये हुए माला, आभूषण और वस्त्र आदिसे अलंकृत किया॥ २३१॥

१. सन्तोषेण । २. राजार्हम् यथा भवति तथा । ३. युगपत् । ४. मृत्तिकामयैः । ५. सरयूसंबन्धिना । ६. मागधवरतनृत्रमुखाः । ७. व्यन्तरेन्द्राः । ८. प्रीत्या प०, म०, द०, ल० । -द्रव्यै- म०, ल० । १०. अम्यपेचि । ११. परचात् । १२. सुस्नातोणिशत- स० । १३ भर्तुः सकाशात् । १४. विवाहाद्युत्साहे देये द्रव्यं दायः । दानेवासी- प०, म०, ल० । १५. सुस्नान । मुस्नात- प०, म०, द०, ल० । १६. विवाह । १७. अन्यभवत् । १८. देवाः ।

नाभिराजः स्वहस्तेन मौलिमारोपयत् प्रमोः । महाम कृटबद्धानामधिराद् मगवानिति ॥२६२॥
पहनन्धोर्जगद्बन्धोर्लेखाटे विनिवेशितः । बन्धमं राजलक्ष्म्याः रिनद्गात्वर्याः विस्थित्म् ॥२३६॥ स्वन्नी सदंशुकः कर्णद्वयोक्लिसितकुण्डलः । द्रधानो मकुटं मूर्ध्ना लक्ष्म्याः क्रीढाचलायितम् ॥२३६॥ कण्ठे हारलतां विश्वत् किटसूत्रं कटीतटे । ब्रह्मसूत्रो पवीताङ्गः स गाङ्गीधिमवादिराद् ॥२६५॥ कटकाङ्गद्वेयुरभूषितायतदोर्थुगः । पर्थुक्लसन्महाशालः कल्पशाखीव जङ्गमः ॥२३६॥ सनीलरलनिर्माणन्पुराषुद्वहत्कमौ । निलीनभ्रङ्गसंपुल्करकतामरसित्रयौ ॥२३७॥ इति प्रत्यङ्गसंगिन्या वमौ मूष्णसम्पदा । मगवानादिमो ब्रह्मा मूष्णाङ्ग इत्राक्तिपः ॥२३८॥ ततः सानन्दमानन्दनाटकं नाट्यवेदिवत् । प्रयुज्यास्थायिका रङ्ग प्रत्यगाद् गां सहस्रगः विश्वत्यः ॥२३९॥ वजनतमनुजगमुस्तं कृतकार्या सुरासुराः । भगवत्यादसंसेनानियुक्तस्थानतवृत्तयः ॥२४०॥ अथाधिराज्यमासाद्य नामिराजस्य संनिधौ । प्रजानां पालने यत्ममकरोदिति विश्वत्यद् ॥२४१॥ कृत्वादितः प्रजासग<sup>री व</sup>तद् वर्षेतित्यमं पुनः । स्वधर्मानतिवृत्त्येव वर्षेति विश्वत्यद् ॥२४१॥ कृत्वादितः प्रजासगै तद् वर्षेतित्यमं पुनः । स्वधर्मानतिवृत्त्यमेव

'महामुकुटबद्ध राजाओं के अधिपति भगवान् वृषभदेव ही हैं' यह कहते हुए महाराज नाभि-राजने अपने मस्तकका मुक्ट अपने हाथसे उतारकर भगवान्के मस्तकपर धारण किया था ।।२३२।। जगत् मात्रके बन्धु भगबान् वृषभदेवके छछाटपर पट्टबन्ध भी रखा जो कि ऐसा मालूम होता था मानो यहाँ-वहाँ भागनेवाली-चंचल राज्यलक्ष्मीको स्थिर करनेवाला एक बन्धन ही हो।।२३३।। उस समय भगवान् मालाएँ पहने हुए थे, उत्तम वस्न धारण किये हुए थे, उनके दोनों कानोंमें कुण्डल सुशोभित हो रहे थे। वे मस्तकपर लक्ष्मीके की डाचलके समान मुकुट धारण किये हुए थे, कण्ठमें हारलता और कमरमें करधनी पहने हुए थे। जिस प्रकार हिमवान् पर्वत गंगाका प्रवाह धारण करता है उसी प्रकार वे भी अपने कन्धेपर यहोपवीत धारण किये थे। उनकी दोनों लम्बी भुजाएँ कड़े, वाजूबन्द और अनन्त आदि आभूपणोंसे विभूषित थीं। उन भुजाओंसे भगवान ऐसे मालूम होते थे मानो शोभायमान वड़ी बड़ी शास्त्राओंसे सहित चलता-फिरता कल्पबृक्ष ही हों। उनके चरण नोलमणिके बने हुए नू पुरोंसे सहित थे इसिछए ऐसे जान पढ़ते थे मानो जिनपर भ्रमर बैठे हुए हैं ऐसे खिले हुए दो लाल कमल ही हों। इस प्रकार प्रत्येक अंगमें पहने हुए आभूषणरूपी सम्पदासे आदि बहा। भगवान् वृषभदेव ऐसे सुक्षोभित हो रहे थे मानो भूषणांग जातिके कल्पवृक्ष ही हों ॥२३४-२३८॥ तद्-नन्तर नाट्यशास्त्रको जाननेवाला इन्द्र उस सभारूपी रंगभूमिमें आनन्दके साथ आनन्द नामका नाटक कर स्वर्गको चला गया।।२३९।। जो अपना कार्य समाप्त कर चुके हैं और जिनके चित्तकी वृत्ति अगवा<del>वके चरणोंकी सेवा</del>में लगी हुई है ऐसे देव और असुर उस इन्द्रके साथ ही अपने-अपने स्थानोंपर चले गर्ये ॥२४०॥

अथानन्तर कर्मभूमिकी रचना करनेवाले भगवान् वृषभदेवने राज्य पाकर महाराज नाभिराजके समीप ही प्रजाका पालन करनेके लिए नीचे लिखे अनुसार प्रयत्न किया ॥२४१॥ भगवान्ने सबसे पहले प्रजाकी सृष्टि (विभाग आदि) की फिर उसकी आजीविकाके नियम बनाये और फिर वह अपनी-अपनी मर्यादाका उल्लंघन न कर सके इस प्रकारके नियम बनाये।

१. मुकुट अ०, प०, स०, म०, ल०। २. इव। ३. गमनशोलायाः । ४. स्थिरत्यस्य कारणम् । ं ५. मुकुटं –अ०, प०, स०, म०, ल०। ६. वेष्टितशरीरः । ७. इवांह्रियः प०। ८. समारङ्गे । ९. स्वर्गम् । १०. सहस्राक्षः । ११. सुष्टिम् । १२. वर्तनम् । १३. नियमयन् ।

स्वदेश्यां धारयम् शसं क्षत्रियः तस्त्वद् विभुः । क्षतत्राणे नियुक्ता हि क्षत्रियाः शक्षपाणयः ॥२४३॥ ऊरुम्यां दर्शयम् वात्रामस्त्राक्षीद् वणिजः प्रभुः । जलस्यलादियात्रामिस्तद् वृक्तिर्वार्त्तयाँ वयतः ॥२४४॥ हन्यम्बृत्तिनियतां शृद्धां पद्भ्यामेवास्त्रत् सुधीः । वर्णोत्तमेषु शुश्रुषा तद्वृत्तिनैक्षा स्मृता ॥२४५॥ सुखतोऽध्यापयन् शास्त्रं मस्तः सुस्यृति द्विजान् । अधीत्यध्यापने दानं प्रतिस्क्रेत्र्येति तिक्तयाः ॥२४६॥

ैश्चदा श्रुद्धेण वोदन्या नान्या तां रवां व नेगमः । वहत् स्वां ते चे राजन्यः रवां दिखन्मा कविष्य र ताः ॥२४७॥

स्वामिमां वृत्तिमुरक्रम्य यस्त्वन्यां वृत्तिमाचरेत् । स पार्थिवैनियन्तक्यो<sup>री वि</sup>वर्णसंकीणिरन्यथा ॥२४८॥ कृष्यादिकमेषट्कं च स्नष्टा प्रागेव सम्बान् । कर्मभूमिरियं <sup>२ ३</sup>तस्मात् तदासीसद्क्यवस्थवा<sup>र्४</sup> ॥२४९॥

इस तरह वे प्रजाका शासन करने छगे ॥२४२॥ उस समय भगवान्ने अपनी दोनों मुजाओंमें शस्त्र धारण कर अत्रियोंकी सृष्टि की थी, अर्थात् उन्हें शस्त्रविद्याका उपदेश दिया था, सो ठीक ही है, क्योंकि जो हाथोंमें हथियार लेकर सबल शत्रुओंके प्रहारसे निर्बलोंकी रक्षा करते हैं वे ही क्षत्रिय कहलाते हैं ॥२४३॥ तदनन्तर भगवान्ने अपने ऊरुओंसे यात्रा दिखलाकर अर्थात् परदेश जाना सिखलाकर वैश्योंकी रचना की सो ठीक ही है, क्योंकि जल स्थल आदि प्रदेशोंमें यात्रा कर व्यापार करना ही उनकी मुख्य आजीविका है।।२४४॥ हमेशा नीच (दैन्य) वृत्तिमें तत्पर रहनेवाले सूद्रोंकी रचना बुद्धिमान बृषभदेवने पैरोंसे ही की थी क्योंकि ब्राह्मण, अविय और वैश्य इन उत्तम वर्णोंकी सेवा-शुश्रृषा आदि करना ही उनकी अनेक प्रकारकी आजीविका है।।२४५।। इस प्रकार तीन वर्णोंकी सृष्टि तो स्वयं भगवान् वृषभदेवने की थी, उनके बाव भगवान् वृषभदेवके बड़े पुत्र महाराज भरत मुखसे शास्त्रोंका अध्ययन कराते हुए ब्राह्मणोंकी रचना करेंगे, स्वयं पढ़ना, दूसरोंको पढ़ाना, दान लेना तथा पूजा यज्ञ आदि करना उनके कार्य होंगे ॥२४६॥ [ विशेष-वर्ण सृष्टिकी ऊपर कही हुई सत्य व्यवस्थाको न मानकर अन्य मताव-लिंबयोंने जो यह मान रखा है कि मझाके मुखसे माझण, भुजाओंसे क्षत्रिय, ऊरुओंसे वैश्य और पैरोंसे शूद्र उत्पन्न हुए ये सो वह मिथ्या कल्पना ही है। ] वर्णोंकी व्यवस्था तवतक सर-क्षित नहीं रह सकती जबतक कि विवाहसम्बन्धी व्यवस्था न की जाये, इसलिए भगवान वृत्रभदेवने विवाह व्यवस्था इस प्रकार बनायी थी कि शूद्र शूद्रकन्याके साथ ही विवाह करे, वह ब्राह्मण, श्रुत्रिय और बैश्यकी कन्याके साथ विवाह नहीं कर सकता। बैश्य वैश्यकन्या तथा शद्रकन्याके साथ विवाह करे, अत्रिय अत्रियकन्या, वैश्यकन्या और शूद्रकन्याके साथ विवाह करे, तथा बाह्मण बाह्मणकन्याके साथ ही विवाह करे, परन्तु कभी किसी देशमें वह अत्रिय वैश्य और शुद्र कन्याओं के साथ भी विवाह कर सकता है।।२४७। उस समय भगवान्ने यह भी नियम प्रचिछत किया था कि जो कोई अपने वर्णकी निश्चित आजीविका छोड़कर दूसरे वर्णको आजीविका करेगा वह राजाके द्वारा दण्डित किया जायेगा क्योंकि ऐसा न करनेसे वर्णसंकीर्णता हो जायेगी अर्थात् सब वर्ण एक हो जायेंगे-जनका विभाग नहीं हो सकेगा ॥२४८॥ भगवान् आहिनाथने विवाह आदिकी व्यवस्था करनेके पहले ही असि, मषि, कृषि, सेवा. शिल्प और वाणिज्य इन छह कर्मीकी व्यवस्था कर दी थी। इसिछए उक्त छह कर्मीकी

१. जीवनम् । २. कृषिपशुपालनवाणिज्यरूपया । ३. यतः कारणात् । ४. नीचवृत्तितत्परान् । ५. पादसंबाहनादौ । ६. सेवारूपा । ७. सर्जनं करिष्यति । ८. अध्ययन । ९. प्रत्यादान । १०. शूद्रस्त्रौ । ११. परिणेतस्या । १२. शूद्राम् । स्वां तां च अ०, प०, स०, छ० । १३. वैश्याम् । १४. वैश्यः । १५. परि- णयेत् । १६. क्षत्रियाम् । १७. शूद्रा वैश्यां च । १८. क्षत्रियः । १९. ब्राह्मणीम् । २०. शूद्रादितिस्रः । शूद्रेव भार्या शूद्रस्य सा च स्वा च विशःस्मृते । ते च स्वा चैव राजश्च ताश्च स्वा चाग्रजन्मनः ॥ इति मनुस्मृतौ २१. दण्ह्यः । २२. संकरः । २३. यस्मात् । २४. षट्कर्मव्यवस्यया ।

स्रष्टेति ताः प्रजाः सृष्ट्वा तद्यांगश्चेमसाधनम् । प्रायुद्धकः युक्तिता दण्डं हामाधिककारस्वधणम् ॥२५०॥ दृष्टानां निप्रहः शिष्टप्रतिपालनमित्ययम् । न पुरासीरक्षमो यस्मात् प्रजाः सर्वा निरागसः ॥२५१॥ प्रजा दण्डधरामावे मात्स्यं न्यायं श्रयन्त्यम्ः । प्रस्यतेऽन्तःप्रदुष्टेन निर्वको हि वळीयसा ॥२५२॥ दण्डभीत्या हि लोकोऽयमपथं नानुवावति । युक्तदण्डं धरस्तत्मात् पार्थिवः पृथिवीं जयेत् ॥२५३॥ प्यस्विन्या यथा क्षीरम होहंणोपजीन्यते । प्रजाद्यंवं धनं होद्या नातिपीडाकरेः करेः ॥२५४॥ ततो दण्डधरानेता ननुमने नृपान् प्रभुः । तदायचं हि लोकस्य योगक्षेमानुचिन्तनम् ॥२५५॥ समाहूय महामागान् हर्यकम्यनकाश्यपान् । सोमप्रभं च संमान्य सत्कृत्य च यथोचितम् ॥२५६॥ कृतामिषेचनानेतान् महामण्डलिकान् नृपान् । चतुःसहस्रभूनाथपरिवारान् व्यधाद् विभुः ॥२५७॥ सोमप्रभः प्रभोराक्षकृत्राज्यमाह्यः । कुरुष्यामिधराजोऽभूत् कुरुवंशशिखामणिः ॥२५८॥ हरिश्र हरिकान्ताक्यां द्धानस्तदनुज्ञया । हरिवंशमलंचके श्रोमान् हरिपराक्रमः ॥२५९॥ अकम्पनोऽपि सृष्टीशात् प्राप्तश्रीधरनामकः । नाथवंशस्य नेताभृत् प्रसन्ने भुवनेशिन ॥२६०॥

व्यवस्था होनेसे यह कर्मभूमि कहलाने लगी थी ॥२४९॥ इस प्रकार ब्रह्मा-आदिनाथने प्रजाका विभाग कर उनके योग (नवीन वस्तुकी प्राप्ति) और क्षेम (प्राप्त हुई वस्तुकी रक्षा) की व्यवस्थाके लिए युक्तिपूर्वक हा, मा और धिक्कार इन तीन दण्डोंकी व्यवस्था की थी।। २५०।। दुष्ट पुरुपोंका निमह करना अर्थात् उन्हें दण्ड देना और सज्जन पुरुषोंका पाउन करना यह कम कर्मभूमिसे पहले अर्थात् भोगभूमिमें नहीं था क्योंकि इस समय पुरुष निरपराध होते थे-किसी प्रकारका अपराध नहीं करते थे।। २५१।। कर्मभूमिमें दण्ड देनेवाले राजाका अभाव होनेपर प्रजा मात्स्यन्यायका आश्रय करने छगेगी अर्थात् जिस प्रकार बछवान् मच्छ छोटे मच्छोंको खा जाते हैं उसी प्रकार अन्तरंगका दुष्ट बलवान् पुरुष, निर्वल पुरुषको निगल जायेगा ॥ २५२ ॥ यह लोग दण्डके भयसे कुमार्गकी ओर नहीं दौड़ेंगे इसलिए दण्ड देनेवाले राजाका होना उचित ही है और ऐसा राजा ही पृथिवीको जीत सकता है ॥२५३॥ जिस प्रकार दूध देनेवालो गायसे उसे बिना किसी प्रकारकी पीड़ा पहुँचाये दृध दुहा जाता है और ऐसा करनेसे वह गाय भी सुखी रहती है तथा दूध दुहनेवालेकी आजीविका भी चलती रहती है उसी प्रकार राजाको भी प्रजासे धन बसूल करना चाहिए। वह धन अधिक पीड़ा न देनेवाले करों ( टैक्सों ) से बसूल किया जा सकता है। ऐसा करनेसे प्रजा भी दुखी नहीं होती और राज्यव्यवस्थाके लिए योग्य धन भी सरछतासे मिछ जाता है ॥२५४॥ इसलिए भगवान वृषभदेवने नीचे छिखे हुए पुरुषोको दण्डघर ( प्रजाको दण्ड देनेवाला ) राजा बनाया है सो ठोक ही है क्योंकि प्रजाके योग और क्षेमका विचार करना उन राजाओं के ही अधीन होता है।। २५५।। भगवान्ने हरि, अकम्पन, काश्यप और सोमप्रभ इन चार महा भाग्यशाली क्षत्रियोंको बुलाकर उनका यथोचित सम्मान और सत्कार किया। तदनन्तर राज्याभिषेक कर उन्हें महामाण्डलिक राजा बनाया। ये राजा चार हजार अन्य छोटे-छोटे राजाओंके अधिपति थे ॥ २४६-२५७ ॥ सोमप्रभ, भगवान्से कुरुराज नाम पाकर कुरुदेशका राजा हुआ और कुरुवंशका शिखामणि कहलाया।।२५८॥ हरि, भगवान्की आज्ञासे हरिकान्त नामको धारण करता हुआ हरिवंशको अलंकृत करने लगा क्योंकि वह श्रीमान् हरिपराक्रम अर्थात् इन्द्र अथवा सिंहके समान पराक्रमी था।। २५९ ॥ अकम्पन भी,

१. निर्दोषाः । २. दण्डकरः अ०, ६०, स०, स०, द०, छ० । ३. श्रीरवद्धेनोः । ४. अनुप-द्रवेण । ५. वर्धते । ६. वक्ष्यमाणान् । ७. चतुः सहस्रराजपरिवारान् ।

काश्यपोऽपि गुरोः प्राप्तमाथवाकयः पतिर्विशास् । उप्रवंशस्य वंश्योऽभूत् किन्ताप्यं स्वामिसंपदा ॥२६१॥ तदा क्रिक्ष्यम् कृष्णम् । सोऽपिराजपदे देवः स्थापयामास सत्कृतान् ॥२६२॥ पुत्रानिष तथा योग्यं वस्तुवाहनसंपदा । भगवान् संविधते स्म तद्धि राज्योवजने फलम् ॥२६६॥ व्याकाशास्य तदेश्वृत्यां रससंप्रहणे नृणास् । इश्वाकुरित्यभृद् देवो जगतामिसंस्ताः ॥२६॥ गौः स्वर्गः स प्रकृष्टात्मा गौतमोऽप्रिमतः सताम् । स तस्मादागतो देवो गौतमश्रुतिमन्वभृत् ॥२६५॥ काश्यमित्युच्यते तेवः काश्यपस्तस्य पालनात् । जीवनोपायमननान् मनुः कुल्वरोऽप्यसौ ॥२६६॥ विधाता विश्वकर्मा च स्रष्टा चेत्यादिनामिनः । प्रजास्तं व्याहरन्ति स्म जगतां पतिमच्युतम् ॥२६५॥ विधाता विश्वकर्मा च स्रष्टा चेत्यादिनामिनः । प्रजास्तं व्याहरन्ति स्म जगतां पतिमच्युतम् ॥२६७॥ विश्वष्टलक्षाः पूर्वाणां राज्यकालोऽस्य संमितः । सं तस्य पुत्रपीत्राविवृतस्याविदितोऽगमत् ॥२६५॥ स सिहासनमायोध्यमध्यासीनो महाग्रुतिः । सुलानुपनतां पृथ्वेः साम्राज्यश्रियमन्वभृत् ॥२६९॥ स सिहासनमायोध्यमध्यासीनो महाग्रुतिः । सुलानुपनतां पृथ्वेः साम्राज्यश्रियमन्वभृत् ॥२६९॥

#### **थसन्त**तिसका

इरथं सुरासुरगुर्ह्या प्रेष्ययोगाद् भोगान् वितन्वति तदा सुरलोकनाथे ।

भगवान्से श्रीधर नाम पाकर उनकी प्रसमतासे नाथवंशका नायक हुआ ॥ २६०॥ और काश्यप भी जगद्गुंह भगवाम्से मचवा नाम प्राप्तकर उपवंशका मुख्य राजा हुआ सो ठीक ही है। स्वामीकी सम्पदासे क्या नहीं मिलता है ? अर्थात् सब कुछ मिलता है।।२६१॥ तदनन्तर भगवान् आदिनाथने कच्छ महाकच्छ आदि प्रमुख-प्रमुख राजाओंका सत्कार कर उन्हें अधिराजके पद-पर स्थापित किया ॥२६२॥ इसी प्रकार भगवान्ते अपने पुत्रोंके लिए भी यथायोग्य रूपसे महल, सवारी तथा अन्य अनेक प्रकारकी सम्पत्तिका विभाग कर दियाथा सो ठीक ही है क्योंकि राज्यप्राप्तिका यही तो फल है ॥२६३॥ उस समय भगवान्ने मनुष्योंको इक्षुका रस संप्रद् करनेका उपदेश दिया था इसलिए जगत्के लोग उन्हें इक्ष्वाकु कहने लगे ॥२६४॥ 'गो' शब्दका अर्थ स्वर्ग है जो उत्तम स्वर्ग हो उसे सज्जन पुरुष 'गोतम' कहते हैं। भगवान् वृषभदेव स्वर्गीमें सबसे उत्तम सर्वार्थसिद्धिसे आये थे इस्छिए वे 'गीतम' इस नामको भी प्राप्त हुए थे।। २६४॥ 'काश्य' तेजको कहते हैं भगवान वृषभदेय उस तेजके रक्षक थे इसलिए 'काश्यप' कहलाते थे उन्होंने प्रजाकी आजीविकाके उपायोंका भी मनन किया था इसलिए वे मनु और कुछधर भी कहलाते थे ।।२६६।। इनके सियाय तीनों जगत्के स्वामी और विनाशरहित भगवान्को प्रजा 'विधाता' 'विश्वकर्मा' और 'खष्टा' आदि अनेक नामोंसे पुकारती थी ॥ २६७॥ भगवान्का राज्यकाछ तिरसठ छास पूर्व नियमित था सो उनका वह भारी काल, पुत्र-पौत्र आदि-से घिरे रहनेके कारण विना जाने ही व्यतीत हो गया अर्थात् पुत्र-पौत्र आदिके सुस्का अनुभव करते हुए उन्हें इस बातका पता भी नहीं चला कि मुझे राज्य करते समय कितना समय हो गया है।।२६ न। महादेवी व्यमान भगवान् वृषभदेवने अयोध्याके राज्यसिंहासनपर आसीम होकर पुण्योदयसे प्राप्त हुई साम्राज्यलक्ष्मीका सुखसे अनुभव किया था ॥२६९॥ इस प्रकार सुर और

१. नृणाम् । २. वंशश्रेष्ठः । ३. प्राप्यम् । ४. तथा अ०, प०, स०, म०, द०, छ० । ५. संविभागं करोति स्म । समृद्धानकरोदित्यर्थः । ६. राज्यार्जने ब०, द०, स०, म०, अ०, प०, छ० । ७. 'कै, गै, रै शब्दे' इति धातोनिष्पन्नीयं शब्दः । वचनादित्यर्थः चीत्काररवात् । आकनात् द०, म०, छ० । ८. इध्नाकाय-यतीति इक्ष्वाकः । ९. शुवन्ति स्म । १०. सः कालः । ११. सम्प्राप्ताम् । १२. भूरिपुण्य ।

सौक्यैरगाद् एति मचिन्त्य एतिः स धीरः

पुण्यार्जने कुरुत यस्नमतो बुधेन्द्राः ॥२७०॥

पुण्यात् सुखं न सुखमस्ति विनेह पुण्याद्

बीजाद्विना न हि भवेयुरिह परोहाः ।

पुण्यं च दानदमं संयम सस्य शोच-

ेस्यागक्षमा <sup>वे</sup>दिशुभचेष्टितमूळ<sup>े</sup> मिष्टम् ॥२७१॥

पुण्यात् सुरासुरनरोरमभोगसाराः

श्रीरायुरप्रमित्ररूपसम्बद्धाः भीः ।

साम्राज्य<sup>े अ</sup>मेन्द्र<sup>ी</sup> मंद्रभावनिष्ठम्

आईन्स्यमन्स्यरहितां हिललसीक्यमम्युम् ॥२७२॥

तस्माद् बुधाः कुरुत धर्ममवाप्तुकामाः

स्वर्गापदर्गसुसमग्प्रमिन्स्य े सारम् ।

प्रापस्य<sup>ेट</sup>े सीऽभ्युद्यमोगमनन्तसीस्य-

मानन्त्यमापयति धर्मफलं हि शर्म ॥२७३॥

दानं प्रदस्ते े सुदिता सुनिपुक्कवेभ्यः

पूजां कुरुष्यमुपनम्य च तीर्थकृद्भ्यः ।

शोक्षानि पाक्ष्यस पर्वदिनोपवासान्

<sup>२५</sup>विदमार्धं मा स्म सुधियः सुलमीप्सवश्चेत् ॥२७४॥

असुरोंके गुरु तथा अचिन्त्य धेयंके धारण करनेवाले भगवान वृषभदेवको इन्द्र उनके विशाल पुण्यके संयोगसे भोगोपभोगकी सामग्री भेजता रहता था जिससे वे सुखपूर्वक सन्तोपको प्राप्त होते रहते थे। इसलिए हे पण्डितजन, पुण्योपार्जन करनेमें प्रयत्न करो।।२७०।। इस संसारमें पुण्यसे ही सुख प्राप्त होता है। जिस प्रकार बीजके बिना अंकुर उत्पन्न नहीं होता उसी प्रकार पुण्यके बिना सुख नहीं होता। दान देना, इन्द्रियोंको बश करना, संयम धारण करना, सत्य-भाषण करना, लोभका त्याग करना, और ध्रमाभाव धारण करना आदि शुभ चेष्टाओंसे अभिल्वित पुण्यकी प्राप्ति होती है।।२०१।। सुर, असुर, मनुष्य और नागेन्द्र आदिके उत्तम-उत्तम भोग, लक्ष्मी, दीर्घ आयु, अनुपम रूप, समृद्धि, उत्तम बाणी, चक्रवर्तीका साम्राज्य, इन्द्रपद, जिसे पाकर फिर संसारमें जन्म नहीं लेना पड़ता ऐसा अरहन्त पद और अन्तरहित् समस्त सुख देनेवाला श्रेष्ठ निर्वाण पद इन सभोकी प्राप्ति एक पुण्यसे हो होती है इसलिए है पण्डितजन, यदि स्वर्ग और मोक्षके अचिन्त्य महिमाबाले श्रेष्ठ सुख प्राप्त करना चाहते हो तो धर्म करो क्योंकि वह धर्म ही स्वर्गोंके भोग और मोक्षके अविनाशी अनन्त सुखकी प्राप्ति कराता है। वास्तवमें सुखपाप्ति होना धर्मका ही फल है।।२०२-२०३।। हे सुधीजन, यदि तुम

१. सन्तीषम् । २. अभिन्यर्थयः । ३. षियं रासीति घीरः । प्रकृष्टिज्ञानीत्यर्थः । ४. अक्टूराणि । ५. इन्द्रियनिग्रहः । ६. 'अतसमितिकवायदण्डेन्द्रियाणां क्रमेण धारणपालनिग्रहत्यागंत्रयाः स्यमः । [ वदसमिदिकसायणं दंडाणं तिहिदियाण पंचण्हं । धारणपालणिनगृह्वागज्ञत्रो संज्ञमे भणिओ ] — जीवकाण्ड । ७. प्रशस्तजने साधुवचनम् । ८. प्रकर्षलोभनिवृत्तिः । ९. बाह्याभ्यन्तरपंरिग्रहत्यजनम् । १० दुष्टजनकृताक्रोश-प्रहस्तावज्ञाताड्नादिप्राप्तौ कालुष्याभावः क्षमा । ११. कारणम् । १२. यीः सवः । १३. चिक्रत्वम् । १४. इन्द्रपदम् । १५. पुनर्न भवतीत्यपुनर्भवः अपुनर्भवभावस्य निष्ठाः निष्पत्तिर्यस्य तत् । १६. मोक्षसुखम् । १७. अविन्त्यमाहात्म्यम् । १८. नीत्या । १९. सः धर्मः । २०. प्रद्रष्ट्रम् । 'दाण् दाने लोट' । २१. मा विस्मरत ।

#### **आ**ड्रिपुराणम्

### शार्द्सविकीस्तिम्

स श्रीमानिति नित्यभोगनिरतः पुत्रैश्च पाँग्नैनित्रं रास्त्वप्रणयैरुपा हितर्थतः सिद्दासनाध्यासितः । शक्कान्बेन्दुपुरस्सरैः सुरवर्षस्यू वोस्कसच्छासनः शास्ति समाप्रतिशासनो भुविममामासिन्धुसीमो जिनः ॥२०५॥

इत्यार्षे भगवज्जिनसेनाचार्<del>वप्रसीते विषष्टिलच्चणश्रीक्रादिपुराससम्ब</del>े भगवत्साम्राज्यवर्णनं नाम षोडशं पर्व ॥१६॥

सुल प्राप्त करना चाहते हो तो हिष्त होकर श्रेष्ठ सुनियोंके लिए दान दो, तीर्थंकरोंको नमस्कार कर उनकी पूजा करो, शीलश्रतोंका पालन करो और पर्वके दिनोंमें उपवास करना नहीं भूलो।।२७४॥ इस प्रकार जो प्रशस्त लक्ष्मीके स्वामी थे, स्थिर रहनेवाले भोगोंका अनुभव करते थे, स्नेह रखनेवाले अपने पुत्र पौत्रोंके साथ सन्तोप धारण करते थे। इन्द्र सूर्य और चन्द्रमा आदि उत्तम-उत्तम देव जिनकी आज्ञा धारण करते थे, और जिनपर किसीकी आज्ञा नहीं चलती थी ऐसे भगवान वृषभदेव सिंहासनपर आरुढ़ होकर इस समुद्रान्त पृथिवीका शासन करते थे।।२७४॥

इस प्रकार त्रार्ष नामसे प्रसिद्ध भगवज्ञिनसेनाचार्यप्रणीत त्रिषष्टिसत्त्र्या त्रादिपुराणसंश्रहमें भगवान्के साम्राज्यका वर्णन करनेवाला सोसहवाँ पर्व समाप्त हुत्रा ॥१६॥

१. धृतस्नेहै: । २. प्राप्तसन्तोषः । ३. व्यूढ धृत । ४. -मासिन्धुसीमं ५०, द०, स० ।

# सप्तदुशं पर्व

मथान्येशुर्महास्थानमध्ये नृपश्रतेश्वंतः । स सिंहासनमध्यास्त यथाको नेषधं तटम् ॥१॥
तथासीनं च तं देवं देवराट् पर्शुपासि तुम् । साप्सराः सहगन्धर्वः सस पर्यमुपासदत् ॥२॥
तको यथोचितं स्थानमध्या सिष्टाधिविष्टरम् । जयन्तुद्वमूर्धस्थमकंमात्मीयतेजसा ॥३॥
जिश्वरिराधिविषुदेवं सुरराष्ट् मिक्तिमिरः । प्रायु युजत् सगन्धर्वः नृत्यमाप्सरसं तदा ॥४॥
तन्तृत्यं सुरनारीणां मनोऽस्यारम्जयत् प्रमोः । स्फाटिको हि मणिः शुद्धोऽप्यादन्ते रागमन्यतः । ॥४॥
राज्यभोगात् कथं नाम विरज्येद् मगवानिति । प्रभावलयोपतं नटन्ती सपरिक्रमम् । ॥७॥
तको नीलाम्जना नाम ललिता सुरनर्तको । रसमावलयोपतं नटन्ती सपरिक्रमम् । ॥७॥
सणादद्वयतां प्राप किलायुद्धितसंक्षये । प्रमातरिकतां मृतिं द्धाना तहिद्वज्ज्वलाम् ॥८॥

अथानन्तर किसी एक दिन सैकड्डां राजाओंसे घिरे हुए भगवान वृषभदेव विशास सभामण्डपके मध्यभागमें सिंहासनपर ऐसे विराजमान थे, जैसे निषध पर्वतके तटभागपर सूर्य विराजमान होता है।।१।। उस प्रकार सिंहासनपर विराजमान भगवान्की सेवा करनेके छिए इन्द्र, अप्सराओं और देवोंके साथ, पूजाकी सामग्री हेकर वहाँ आया ॥२॥ और अपने तेजसे उदयाचलके मस्तकपर स्थित सूर्यको जीतता हुआ अपने योग्य सिंहासनपर जा बैठा ॥३॥ भक्तिविभोर इन्द्रने भगवानकी आराधना करनेकी इच्छासे उस समय अप्सराओं और गन्धर्वी-का नृत्य कराना प्रारम्भ किया ॥४॥ उस नृत्यने भगवान् वृषभदेवके मनको भी अनुरक्त वना दिया था सो ठीक ही है, अत्यन्त शुद्ध रफटिकमणि भी अन्य पदार्थोंके संसर्गसे राग अर्थात् <mark>ळाळिमा धारण करता है ॥५॥ भगवान् राज्य और भोगोंसे किस प्रकार विरक्त होंगे यह विचार-</mark> कर इन्द्रने उस समय नृत्य करनेके छिए एक ऐसे पात्रको नियुक्त किया जिसकी आयु अत्यन्त क्षीण हो गयी थी।।६।। तदनन्तर वह अत्यन्त सुन्दरी नीलाजना नामकी देवनर्तकी रस, भाव और **अयसहित फिरकी लगाती हु<del>ई तुर</del>य कर**्रही थी कि इतनेमें ही आयुरूपी दीपकके क्षय होनेसे वह क्षण-भरमें अट्ट्य हो गर्या। जिस प्रकार विजलीह्यी लता देखते-देखते क्षण-भरमें नष्ट हो जाती हैं उसी प्रकार प्रभासे चंचल और विजलीके समान उज्ज्वल मूर्तिको धारण करने-वाली वह देवी देखते-देखते ही क्षण-भरमें नष्ट हो गयी थी। उसके नष्ट होते ही इन्द्रने रसभंगके भयसे उस स्थानपर उसीके समान हारीरवाली दूसरी देवी खडी कर दी जिससे नृत्य ज्योंका-त्यों

१. इन्द्रः १ २ आराष्यितुम् । ३. पूजया सहितं यथा भवति तथा । ४. अध्यास्ते स्म । ५. आराष्यितुः मिच्छुः । ६. अतिशयः । ७. प्रयोजयित स्म । ८. सगन्धर्वो प०, स०, द०, इ० । ९. अप्सरसामिदम् । १०. जपाकुसुमादेः । ११. प्रणष्टायुष्यावस्थम् । १२. पदचारिभः सहितं यथा भवति तथा ।

सौदामिनी कतेवासी दष्टनष्टामुबत् क्षणात् । रसमक्गमयादिन्दः संद्धेऽत्रापरं वपुः ॥९॥
तदेव स्थानकं रस्यं सा भूमिः स परिक्रमः । तथापि मगवान् वेद तस्वरूपान्तरं तदा ॥१०॥
ततोऽस्य चेतसीत्यासीच्चिन्दामोगाद् विरज्यतः । परां संवेगनिर्वेदभावनामुपजग्मुषः ॥११॥
छहा जगदिदं मिक्के श्रीस्तिट द्वल्करीचला । योवनं वपुरारोग्यमैश्वयं च चलाचलम् ॥१२॥
स्पर्योवनसौभाग्यमदोन्मतः पृथग्जनः । बध्नाति स्थायिनी दुद्धि कि न्वर्त्र न विनश्वरम् ॥१३॥
संध्यारागिनभा रूपशोमा तारुण्यमुज्जवलम् । पर्वलवच्छविदत् सद्यः परिम्लानिमुपाइनुते ॥१४॥
योवनं वनवल्लीनामिव पृष्पं परिक्षयि । विषवल्लीनिमा मोगसंपदो मिक्क जीवितस् ॥१५॥
प्रदिक्षा जल्थारेव गलत्यायुःस्थितिष्ठ् तम् । द्वारोरमिदमस्यन्तपृतिगन्धि जुगुप्सितम् ॥१६॥
विःसारे खलु संसारे मुखलेशोपि दुर्लमः । दुःखमेव महत्त्रसम्य मुखी काम्यति मन्द्रभीः ॥१०॥
नरकेषु यदेतेन दुःखमासेवितं महत् । तच्चेत्समर्येत कः कुर्याद् मोगेषु स्पृह्यालुताम् ॥१८॥
न्तमार्वधियां भुका मोगाः सर्वेऽपि देहिनाम् । दुःखरूपेण पच्यन्ते निरये निरयोदये । ॥१९॥
स्वप्तजं च सुखं नास्ति नरके दुःखभूयसि । दुःखं दुःखानुषम्थ्येव यतस्तत्र दिवानिक्षम् ॥२०॥
ततो विनिःसतो जन्तुस्तैरहचं दुःखमायतम् । । स्वसाक्रोति मनदारमा नानायोनिषु पर्यटम् ॥२॥।

चलता रहा। यद्यपि दूसरी देवी खड़ी कर देनेके वाद भी वही मनोहर स्थान था, वही मनोहर भूमि थी और वहीं मृत्यका परिक्रम था तथापि भगवान वृषभदेवने उसी समय उसके स्वरूप-का अन्तर जान छिया था ॥७-१०॥ तदनन्तर भोगोंसे विरक्त और अत्यन्त संवेग तथा वैराग्य भावनाको प्राप्त हुए भगवान्के चित्तमें इस प्रकार चिन्ता उत्पन्न हुई कि ॥११॥ बड़े आइचर्यकी बात है कि यह जगत् विनश्वर है, लक्ष्मी बिजलीरूपी लताके समान चंचल है, यौवन, शरीर, आरोग्य और ऐश्वर्य आदि सभी चलाचल हैं ॥१२॥ रूप, यौवन और सौभाग्यके मदसे जन्मत्त हुआ अज्ञ पुरुप इन सवमें स्थिर बुद्धि करता है परन्तु उनमें कौन∗सी वस्तु विन३वर नहीं है ? अर्थात् सभी वस्तुएँ विनश्वर हैं।।१३।। यह रूपकी शोभा सन्ध्या कालकी लालीके समान क्षण-भरमें नष्ट हो जाती है और उज्ज्वल तारुण्य अवस्था पल्लबकी कान्तिके समान शीव्र ही म्लान हो जाती है ॥१४॥ वनमें पैदा हुई लताओंके पुष्पोंके समान यह यौवन शीव्र ही नष्ट हो जाने-वाला है, भोग सम्पदाएँ विषवेलके समान हैं और जीवन विनश्वर है ॥१५॥ यह आयुकी स्थिति घटीयन्त्रके जलकी घाराके समान शीव्रताके साथ गलती जा रही है-कम होती जा रही है और यह शरीर अत्यन्त दुर्गन्धित तथा घृणा उत्पन्न करनेवाला है ॥१६॥ यह निश्चय है कि इस असार संसारमें सुखका लेश मात्र भी दुर्लभ है और दुःख बढ़ा भारी है फिर भी आइचर्य है कि मन्दबुद्धि पुरुष उसमें सुखकी इच्छा करते हैं ॥१७॥ इस जीवने नरकोंमें जो महान् दुःख भोगे हैं यदि उनका स्मरण भी हो जाये तो फिर ऐसा कौन है, जो उन भोगोंकी इच्छा करे ।।१८।। निरन्तर आर्तध्यान करनेवाले जीव जितने कुछ भोगोंका अनुभव करते हैं वे सब उन्हें अत्यन्त असाताके उदयसे भरे हुए नरकोंमें दुःखरूप होकर उदय आते हैं ॥१९॥ दुःखोंसे भरे हुए नरकोंमें कभी स्वप्नमें भी सुख प्राप्त नहीं होता क्योंकि वहाँ रात-दिन दुःख ही दुःख रहता है और ऐसा दुःख जो कि दुःखके कारणभूत असाता कर्मका बन्ध करनेवाला होता है।।२०।। उन नरकोंसे किसी तरह निकलकर यह मुर्ख जीव अनेक योनियोंमें परिश्रमण

१. संयोजयित सम । २. बहुरूपम् । ३. पदचारिः । ४. विरक्ति गतस्य । ५. विनाशि । ६. -तिडिद् वरूलरी -अ०, प०, द०, ६०, म०, स० । ७. पामरः । ८. त्वत्र द०, प० । तत्र ल० । ९. विनश्वरोम् द०, प० । १०. प्रतिमोपरि सुगन्य जलस्रवणार्थं घृतजलघारावत् । ११. सुखिमिच्छत्यात्मनः । सुखकाम्यति व० । १२. अयोदयान्निष्कान्ते गुभकर्मोदयरहिते इत्यर्थः । १३. दीर्घं भूषिष्टिमित्यर्थः । १४. स्वाधीनं करोति ।

पृथिक्यामप्तु वद्गी च पवने सजनस्पती ! ब्रंभ्रस्यते महादुःलमञ्जुवानो बतालकः ।।२२॥ खननोत्तापनज्यालिज्वालाविष्यापने रिप । घनाभिधातै क्छेदैश्च दुःलं तत्रैति दुस्तरम् ॥२३॥ स्क्ष्मबादरपर्याप्ते तद्विपक्षारमयोनिषु । पर्यटस्यस्कृज्जीवो घटीयन्त्रस्थिति द्वत् ।।२४॥ श्रसकायेष्वपि प्राणी बधवन्धोपरोधनैः । दुःलासिकामवाप्नोति सर्वावस्थानुयायिनीम् ॥२५॥ जन्मदुःलं ततो दुःलं जरामृत्युस्ततोऽधिकम् । इति दुःलशतावर्ते जन्मावधी स निमम्नवान् ॥२६॥ क्षणाक्त्रयन् क्षणाज्जीर्यन् क्षणाज्जनम् समाप्तुवन् । जन्ममृत्युजरातक्रपक्षे मज्जित गौरिव ॥२७॥ अनन्तं कालमित्यज्ञस्तर्यं दुःलमञ्जुते । दुःलस्य हि परं धाम तिर्यवत्यं मन्यते जिनाः ॥२८॥ अनन्तं कालमित्यज्ञस्त्रयं व्यव्यवित्तः ॥२८॥ ततः कृष्णाद् विनिःस्त्य शिथिके दुष्कृते मनाक् । मनुष्यमावमाप्नोति कर्मसारिधचोदितः ॥२९॥ सत्रापि विविधं दुःलं शारीरं चैव मानसम् । प्राप्नोत्यनिच्छुरेवात्मा निरुद्धः कर्मशत्रुमिः ॥३०॥ पराराधनदारिद् यचिन्ता शोकादिसम्भवम् । दुःलं महन्मनुष्यावां प्रत्यक्षं नरकायते ॥३१॥ शारीरशक्टं दुःलदुर्माण्दैः परिप्रितम् । दिनेस्त्रिचतुरैरेव पर्यस्य ति न संशयः ॥३२॥ शारीरशक्टं दुःलं दुलस्त शारीरणाम् । तत्रापि त्रिदिवाद् वातः परं दुःलं दुलस्तरम् ॥३३॥ दिक्षमावे किछेतेषां सुलमाक्त्वं शरीरिणाम् । तत्रापि त्रिदिवाद् वातः परं दुःलं दुलस्तरम् ॥३३॥

करता हुआ तियेच गतिके बड़े भारी दुःख भोगता है।।२१।। बड़े दुःखकी बात है कि यह अज्ञानी जीव पृथिवीकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक, वायुकायिक और वनस्पतिकायिक जीवोंंमें भारी दुःख भोगता हुआ निरन्तर भ्रमण करता रहता है।।२२।। यह जीव उन पृथिवी-कायिक आदि पर्यायोंमें स्रोदा जाना, जलती हुई अग्निमें तपाया जाना, बुझाया जाना, अनेक कठोर वस्तुओंसे टकरा जाना, तथा छेदा-भेदा जाना आदिके कारण भारी दुःख पाता है॥२३॥ यह जीव घटीयन्त्रकी स्थितिको धारण करता हुआ सूक्ष्म बादर पर्याप्तक तथा अपर्याप्तक अवस्थामें अनेक बार परिश्रमण करता रहता है।।२४।। त्रस पर्यायमें भी यह प्राणी मारा जाना, बाँधा जाना और रोका जाना आदिके द्वारा जीवनपर्यन्त अनेक दुःख प्राप्त करता रहता है।।२५। सबसे प्रथम इसे जन्म अर्थात् पैदा होनेका दुःख उठाना पहता है, उसके अनन्तर बुढ़ापाका दुःख और फिर उससे भी अधिक मृत्युका दुःख भोगना पड़ता है, इस प्रकार सैकड़ों दुःखरूपी भँवरसे भरे हुए संसाररूपी समुद्रमें यह जीव सदा दूबा रहता है।।२६।। यह जीव क्षण-भरमें नष्ट हो जाता है, क्षण-भरमें जीर्ण (वृद्ध ) हो जाता है और क्षण-भरमें फिर जन्म धारण कर छेता है इस प्रकार जन्म-मरण, बुढ़ापा और रोगरूपी कीचडमें गायकी तरह सदा फँसा रहता है।।२७। इस प्रकार यह अज्ञानी जीव तियेच योनि-में अनन्त कालतक दुःख भोगता रहता है सो ठीक हो है क्योंकि जिनेन्द्रदेव भी यही मानते हैं कि तिर्यंच योनि दुःस्रोंका सबसे बड़ा स्थान है।।२८॥ तदनन्तर अशुभ कमेंकि कुछ-कुछ मन्द होनेपुर यह जीव उस तिर्यंच योनिसे बड़ी कठिनतासे बाहर निकलता है और कर्मरूपी सारथिसे प्रेरित होकर मनुख्य पर्यायको प्राप्त होता है।।२९।। वहाँपर भी यह जीव यद्यपि दु:स्रोंकी इच्छा नहीं करता है तथापि इसे कर्मरूपी शत्रुओंसे निरुद्ध होकर अनेक प्रकारके शारीरिक और मानसिक दुःख भोगने पढ़ते हैं ॥३०॥ दूसरोंकी सेवा करना, दरिद्रता, चिन्ता और शोक आदिसे मनुष्योंको जो बड़े भारी दुःख प्राप्त होते हैं वे प्रत्यक्ष नरकके समान जान पहते हैं ॥३१॥ यथार्थमें मनुष्योंका यह शरीर एक गाड़ीके समान है जो कि दुःसरूपी खोटे बरतनोंसे भरी है इसमें कुछ भी संशय नहीं है कि यह शरीररूपी गाड़ी तीन चार दिनमें ही उलट जायेगी-नष्ट हो जायेगी ॥३२॥ यद्यपि देवपर्यायमें जीवोंको कुछ सुख भाप्त होता है

१. अग्निज्वालाप्रशमनैः । २. मेघताडनैः । ३. सूक्ष्मबादरापर्याप्तः । ४. दुःसस्थताम् । ५. बाल्याद्यवस्थाऽनुवायिनीम् । ६. प्रत्यक्षं न–द० । ७. भाण्डैरतिपूरितम् । ८. प्रणस्यति । ९. देवस्ये ।

तत्रापिष्टिवियोगोऽस्ति न्यूनास्तत्रापि केचन । ततो मानसमेतेषां दुःखं दुःखंन छङ्घ्यते ॥३४॥ इति संसारचक्रेऽस्मिन् विचित्रैः परिवर्तनैः । दुःखमाप्नोति दुष्कमंपरिपाकाद् वराककः ॥३४॥ नारीरूपमयं यन्त्रमिद्मस्यन्तपेछवम् । पद्मतामेव नः साक्षात् कथमेतदगाल्छयम् ॥३६॥ समणीयमिदं मत्वा स्त्रीरूपं बहिरुण्वछम् । पतन्तस्तत्र नस्यन्ति पतङ्ग इव कामुकाः ॥३७॥ कृटनाटकमेतत्तु प्रयुक्तममरेशिना । नृनमसम्यवोधाय स्मृतिमाधाय धीमता ॥३८॥ यथेदमेवमन्यच्च भोगाङ्गं यत् किछाङ्गिनाम् । मङ्गुरं नियतायायं केवछं तत्प्र्युक्तम्यकम् ॥३९॥ किछासरणमार्तः किं मछरनुछेपनैः । उन्मत्तचेष्टितैर्नृत्तेर्छं गीतैरच शोचितैः ॥४०॥ यद्यस्ति स्वगता शोभा किं किछाछकृतैः कृतम् । यदि नास्ति स्वतः शोमा मारेगिस्तथापि किम्॥४९॥ तस्मादिगित्रातं रूपं धिक् संसारमसारकम् । राज्यभोगं धिगस्त्वेनं धिग्धगाकाङ्किः श्रियः ॥४२॥ इति निर्विचः भोगेम्यो विरक्तारमा सनातनः । मुक्तावुत्तिष्ठते स्मागु काछङ्घिमुपश्चितः ॥४२॥ तदा विश्वद्यस्तस्य हृदये पदमादशुः । मुक्तिङक्षक्रमयेव विराद्यस्तस्यः संमुखागताः ॥४४॥ तदास्य सर्वमप्येतत् भे शून्यवत् प्रत्यभासत् । मुक्तकक्षम्येव विरक्तास्यः संमुखागताः ॥४॥। तदास्य सर्वमप्येतत् भे शून्यवत् प्रत्यभासत् । मुक्तकक्षम्येव विराद्यस्तस्यः संमुखागताः ॥४५॥।

तथापि जब स्वर्गसे इसका पतन होता है तब इसे सबसे अधिक दुःख होता है ॥३३॥ उस देवपर्यायमें भी इष्टका वियोग होता है और कितने ही देव अल्पविभूतिके धारक होते हैं जो-कि अपनेसे अधिक विभृतिवालेको देखकर दुःखी होते रहते हैं इसलिए उनका मानसिक दुःखा भी बड़े दुःखसे व्यतीत होता है।।३४।। इस प्रकार यह वेचारा दीन प्राणी इस संसार-रूपी चक्रमें अपने स्रोटे कर्मोंके उदयसे अनेक परिवर्तन करता हुआ दुःस्व पाता रहता है ॥३५॥ देखो, यह अत्यन्त मनोहर स्त्रीरूपी यन्त्र ( नृत्य करनेवाली नीलीजनाका शरीर ) हमारे साक्षात् देखते ही देखते किस प्रकार नाशको प्राप्त हो गया ॥३६॥ बाहरसे उज्ज्वल दिखने-वाले स्त्रीके रूपको अत्यन्त मनोहर मानकर कामीजर्न उसपर पड़ते हैं और पड़ते ही पतंगींके समान नष्ट हो जाते हैं-अशुभ कमेंका बन्ध कर हमेशाके लिए दुःस्वी हो जाते हैं।।३७॥ इन्द्रने जो यह कपट नाटक किया है अर्थात् नीलांजनाका नृत्य कराया है सो अवश्य ही उस बुद्धि-मानने सोच-विचारकर केवल इमारे बोध करानेके लिए ही ऐसा किया है ॥३८॥ जिस प्रकार यह नीलांजनाका शरीर भंगुर था-विनाशशील था इसी प्रकार जीवोंके अन्य मोगोपभोगोंके पदार्थ भी भंगुर हैं, अवश्य नष्ट हो जानेवाले हैं और केवल धोस्ता देनेवाले हैं ॥३९॥ इसलिए भारहर आभरणोंसे क्या अयोजन है, मैलके समान सुगन्धित चन्दनादिके लेपनसे क्या लाभ है, पागल पुरुषकी चेष्टाओं के समान यह नृत्य भी व्यर्थ है और शोकके समान ये गीत भी प्रयोजनरहित हैं ॥४०॥ यदि शरीरकी निजकी शोभा अच्छी है तो फिर अलंकारोंसे क्या करना है और यदि शरीरमें निजकी शोभा नहीं है तो फिर भारस्वरूप इन अलंकारोंसे क्या हो सकता है ? ॥४१॥ इसलिए इस रूपको धिक्कार है, इस असार संसारको धिक्कार है, इस राज्य-भोगको धिक्कार है और बिजलीके समान चंचल इस लक्ष्मीको धिक्कार है ॥४२॥ इस प्रकार जिनकी आत्मा विरक्त हो गयी है ऐसे भगवान वृषभदेव भोगोंसे विरक्त हुए और काललव्यिको पाकर शीघ्र ही मुक्तिके लिए उद्योग करने लगे ॥४३॥ उस समय भगवानके हृद्यमें विशुद्धियोंने अपना स्थान जमा लिया था और वे ऐसी मालूम होती थीं मानो मुक्ति-रूपी लक्ष्मीके द्वारा प्रेरित हुई उसकी सखियाँ ही सामने आकर उपस्थित हुई हो ।।४४॥ उस

१. नीलाञ्जनारूप । २. निस्सारम् । चञ्चलम् । ३. कपट । ४. विनश्वरम् । ५. वञ्चकम् । ६. शोर्कः । ७. तर्हि । ८. राज्यं भोगं अ०, प०, इ०, स० । ९. विद्युदिव चञ्चलां लक्ष्मीम् । १०. निर्वेदपरी भृत्वा । ११. उद्युक्तो बभूव । १२. विशुद्धिपरिणामाः । १३. प्रेषिताः । १४. जगत्त्वम् ।

सौधर्मेन्द्रस्तरोऽकोधि गुरोरन्तःसमीहितम् । प्रयुक्ताविधरीशस्य वीधिजातिति तत्क्षणम् ॥४६॥ प्रमोः प्रकोधमाधानुं तेवो कौकान्तिकामराः । परिनिष्क्रमणेज्यायं मझकंकोकाद्वातरन् ॥४०॥ ते च सारस्वतादित्यो विह्वश्चारण एव च । गर्दतोयः सतुषितोऽभ्याबाधोऽरिष्ट एव च ॥४८॥ इत्यप्ट्या निकायाख्यां द्धाना विद्युभोत्तमाः । प्राग्मवेऽभ्यस्तिनःशेषश्रुतार्थाः श्रुम्मावनाः ॥४९॥ अझकंकाकख्याः सौम्याः शुमलेश्या महर्षिकाः । तत्कोकान्तिवासित्वाद् गता कौकान्तिकश्रुतिम् ॥५०॥ दिग्यहंसा विरेत्रस्ते विश्वभेत्वास्तुकाः । परिनिष्कान्तिकल्याण वारदागमशंसिनः ॥५१॥ सुमनोऽक्षक्यां मुक्ता बमुकीकान्तिकामरः । विभोरपासितुं पादौ स्वचित्तांशा इवापिताः ॥५२॥ सम्याद्ये भगवत्पादौ प्रस्तृनेः सुरम्कृहाम् । ततः स्तुतिमिरध्यामिः स्त्रोनुं प्रारेमिरे विश्वम् ॥५६॥ मोहारिविजयोधोगमधुना संविधिस्तुना । भगवन् मध्यकोकस्य वन्धुकृत्यं त्वयेहितम् ॥५८॥ त्वं देव परमं ज्योतिस्त्वा माहुः कारणं परम् । त्वमिदं विश्वमञ्चानप्रपातादुद्धरिष्यसि ॥५५॥ त्वयाच दिशतं धर्मतीर्थमासाच वृद्धरूतस्य । मध्याः संसारमीमाव्धिमुत्तरिष्यन्ति । हक्ष्या ॥५६॥ तव वागंशवो दीप्रो योत्वयन्तोऽसिकं जगत्। भव्याः संसारमीमाव्धिमुत्तरिष्यन्ति । रविधि ॥५५॥ तव वागंशवो दीप्रो योत्वयन्तोऽसिकं जगत्। भव्याः संसारमीमाव्धिमुत्तरिक्व रविधि ॥५५॥

समय भगवान् मुक्तिरूपी अंगनाके समागमके छिए अत्यन्त चिन्ताको प्राप्त हो रहे थे इसिछए उन्हें यह सारा जगत् शून्य प्रतिभासित हो रहा था।।४५।। भगवान् वृषभदेवको बोध उत्पन्न हो गया है अर्थात् वे अब संसारसे विरक्त हो गए हैं ये जगद्गुरु भगवान्के अन्तः करणकी समस्त चेष्राएँ इन्द्रने अपने अवधिज्ञानसे उसी समय जान ही थी।।४६॥ उसी समय भगवानको प्रवोध करानेके लिए और उनके तप कल्याणककी पूजा करनेके लिए छौकान्तिक देव ब्रह्म-लोकसे उतरे ॥४७। वे लोकान्तिक देव सारस्वत, आदित्य, वहि, अरुण, गर्दतीय, तुषित, अन्याबाध और अरिष्ट इस तरह आठ प्रकारके हैं। वे सभी देवोंमें उत्तम होते हैं। वे पूर्वभव-में सम्पूर्ण श्रुतज्ञानका अभ्यास करते हैं। उनकी भावनाएँ शुभ रहती हैं। वे ब्रह्मछोक अर्थान् पाँचवें स्वर्गमें रहते हैं, सदा शान्त रहते हैं, उनकी छेश्याएँ शुभ होती हैं, वे बड़ी-बड़ी ऋद्वियों-को धारण करनेवाले होते हैं और बह्मलोकके अन्तमें निवास करनेके कारण छौकान्तिक इस नामको प्राप्त हुए हैं ॥४८-५०॥ वे लौकान्तिक स्वर्गके हंसोंके समान जान पड़ते थे, क्योंकि वे मुक्तिरूपी नदीके तटपर निवास करनेके लिए उत्कण्ठित हो रहे थे और भगवान्के दीक्षा-कल्याणकरूपी शरद् ऋतुके आगमनकी सूचना कर रहे थे।।५१।। उन छौकान्तिक देवोंने आकर जो पुष्पांजलि छोड़ी थी वह ऐसी मालूम होती थी मानो उन्होंने अगवानके चरणोंकी उपासना करनेके छिए अपने चित्तके अंश ही समर्पित किए हो ॥५२॥ उन देवोंने प्रथम ही कल्पवृक्षके फूलोंसे भगवान्के चरणोंको पूजा की और फिर अर्थसे भरे हुए स्तोत्रोंसे भगवान्-की स्तुति करना प्रारम्भ की ॥५३॥ हे भगवन्, इस समय जो आपने मोहरूपो शत्रुको जीतनेके उद्योगको इच्छा को है उससे स्पष्ट सिद्ध है कि आपने भन्यजीवोंके साथ भाईपनेका कार्य करनेका विचार किया है अर्थात् भाईकी तरह भन्य जीवोंकी सहायता करनेका विचार किया है ॥५४॥ हे दे<u>व, आप परम ज्योति स्वरू</u>प हैं, सब लोग आपको समस्तु कार्योका उत्तम कारण कहते हैं और हे देव, आप ही अज्ञानरूपी प्रपातसे संसारका उद्घार करेंगे।।५५॥ हे देव, आज आपके द्वारा दिखलाये हुए धर्मरूपी तीर्थको पाकर भव्यजीव इस दुस्तर और भयानक संसार-रूपी समुद्रसे लीला मात्रमें पार हो जायेंगे ॥५६॥ हे देव, जिस प्रकार सूर्यकी देदीप्यमान

१. अन्तरङ्गसमाधानम् । २. तदा म०, ल० । ३. अवतरन्ति स्म । ४. समुदायसंख्याम् । ५. मोक्ष-पृथुसैकत । ६. शरदारम्भ-प०, अ०, इ०, द०, स० । ७. बन्धुत्वम् । ८. चेष्टितम् । ९. त्वमेव कारणं इ०, अ०, स० । १०. दुस्तरात् ल०, म । ११. भीभाव्येत्रत्मल०, म० । १२. दीप्ता ल०, म० । १३. करिष्यन्ति ।

धातारमामनन्ति त्वां जेतारं कर्मविद्विषाम् । नेतारं धर्मतीर्थस्य त्रातारं च जगद्गुरुम् ॥५८॥ मोहपक्के महत्यस्मिन् जगन्मग्नमशेषतः । धर्महस्तावलम्बेन त्वया मिक्शूद्धरिष्यते ॥५९॥ त्वं स्वयंम् स्वयंबुद्धसन्मार्गी मुक्तिपद्धतिम् । अयस्यबोधियता स्यस्मानकस्मात् करुणार्द्धधीः ॥६०॥ त्वं बुद्धोऽसि स्वयंबुद्धः त्रिथोधामलक्षोचनः । यद्वेतिः स्वत एवाध मोक्षस्य पद्वीं त्रयीम् ॥६९॥ स्वयं प्रबुद्धसन्मार्गस्यं न बोध्योऽस्मदादिमिः । किन्त्वास्माको नियोगोऽयं मुखरीकुरुतेऽद्य नः ॥६२॥ जगत्यबोधनोधोगे न त्वमन्यैनियुज्यसे । मुबनोधोतने किंदु केनाप्युत्धात्यतेऽग्रुमान् ॥६२॥ अथवा बोधितोऽप्यस्मान् बोध्यस्यपुनर्भव । बोधितोऽपि यथा दीपो भुवनस्योपकारकः ॥६१॥ सद्योजातस्त्वमाधेऽम् कल्याणे वामतामतः । प्राप्तो उनन्तरक्ष्यणे धत्से स्वयत्त्वातकाः ॥६५॥ मुबनस्योपकाराय कुरुवाणे वामतामतः । स्वां नवान्यमिवासेक्य प्रीयन्तां मृद्धचातकाः ॥६६॥ मुबनस्योपकाराय कुरुवाणे विभागितः । स्वां नवान्यमिवासेक्य प्रीयन्तां मृद्धचातकाः ॥६६॥

किरणें समस्त जगत्को प्रकाशित करती हुई कमलोंको प्रफुल्लित करती हैं उसी प्रकार आपके वचनरूपी देदीप्यमान किरणें भी समस्त संसारको प्रकाशित करती हुई भन्यजीवरूपी कमलोंको प्रफुल्छित करेंगी ॥५७॥ हे देव, छोग आपको जगत्का पालन करनेवाछे ब्रह्मा मानते हैं, कर्मरूपी शत्रुओंको जीतनेवाले विजेता मानते हैं, धर्मरूपी तीर्थके नेता मानते हैं और सबकी रक्षा करनेवाले जगद्गुरु मानते हैं।।५८।। हे देव, यह समस्त जगत् मोहरूपी बड़ी भारी कीचड़-में फँसा हुआ है इसका आप धर्मरूपी हाथका सहारा देकर शोब्र ही उद्धार करेंगे।।५९॥ हे देव. आप स्वयम्भू हैं, आपने मोक्समार्गको स्वयं जान लिया है और आप हम सबको मुक्तिके मार्गका उपदेश देंगे इससे सिद्ध होता है कि आपका हृदय बिना कारण ही करूणासे आई है।।६०।। हे भगवन, आप स्वयं बुद्ध हैं, आप मति-शुत और अवधि ज्ञानरूपी तीन निर्मल नेत्रोंको धारण करनेवाले हैं तथा आपने सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र इन तीनोंकी एकता रूपी मोक्समार्गको अपने आप ही जान लिया है इसलिए आप बुद्ध हैं ॥६१॥ हे देव, आपने सन्मार्ग-का स्वरूप स्वयं जान लिया है इसलिए हमारे-जैसे देवोंके द्वारा आप प्रबोध करानेके योग्य नहीं हैं तथापि हम लोगोंका यह नियोग ही आज हम लोगोंको वाचालित कर रहा है।।६२॥ हे नाथ, समस्त जगत्को प्रबोध करानेका उद्योग करनेके लिए आपको कोई अन्य प्रेरणा नहीं कर सकता सो ठीक ही है क्योंकि समस्त जगत्को प्रकाशित करनेके लिए क्या सूर्यको कोई अन्य उकसाता है ? अर्थात् नहीं। भावार्थ-जिस प्रकार सूर्य समस्त जगत्को प्रकाशित करने-के लिए स्वयं तत्पर रहता है उसी प्रकार समस्त जगत्को प्रवृद्ध करनेके लिए आप स्वयं तत्पर रहते हैं।।६३।। अथवा है जन्म-मरणरहित जिनेन्द्र, आप हमारे-द्वारा प्रबोधित होकर भी हम लोगोंको उसी प्रकार प्रबोधित करेंगे जिस प्रकार जलाया हुआ दीपक संसारका उपकारक होता है अर्थात् सबको प्रकाशित करता है ॥६४॥ हे भगवन्, आप प्रथम गर्भकल्याणकमें सद्योजात अर्थात् शीव्र ही अवतार छेनेवाछे कहलाये, द्वितीय-जन्मकल्याणकमें वामता अर्थात् सुन्दरताको प्राप्त हुए और अब उसके अनन्तर तृतीय-तपकल्याणकमें अघोरता अर्थात् सौम्यता-को धारण कर रहे हैं।।६५।। हे स्वामिन, आप संसारके उपकारके लिए उद्योग कीजिए, ये

१. सपि । २. मोक्षमार्गम् । ३. यत् कारणात् । ४. बोधियव्यन्ति । ५. कारणमन्तरेण यतः स्व-यबुद्धसन्मार्गस्ततः । यत् यस्मात् कारणात् अस्मान् मुक्तिपद्धतिमकस्मात् प्रबोधियतासि तस्मात् करुणादधीः करुणायाः कार्यदर्शनात् उपचारात् करुणार्दधीरित्युच्यते । मुख्यतः मोहनीयकार्यभूतायाः करुणाया अभावात् । ६. जानासि । ७. रत्नत्रयम् इत्यर्थः । ८. अस्मत्संबन्धी । किन्त्वस्माकं अ०, प०, इ०, स० । ९. मनोहर-ताम् । वामतां मतः म०, छ० । १०. प्राप्तेऽनन्तर-म०, छ० । ११. परिनिष्क्रमणकत्याणे । १२. मुखकारि-ताम् । १३. भूनाधः ।

तव धर्मासृतं स्वर्टुमेष कालः सनातनः । धर्मसृद्धिमतो देव विधानं धातरर्हसि ॥६७॥ स्व स्वमीश कर्मातीन् जय मोहमहासुरम् । परीषहमटान् दतान् विजयस्व तपोवलात् ॥६८॥ इतिहतां भवान् मुक्तौ भुक्तैमोंगिरलंतराम् । न स्वादान्तरमेषु स्याद् भूयोऽप्यनुभवेऽल्गिनाम् ॥६९॥ इति क्रौकान्तिकैरेंवेः स्तुवानैरूपनाधितः । परिनिष्कमणे बुद्धिमधाद् धाता द्रवीयसीम् ॥७०॥ तावतैव नियोगेन कृतार्थास्ते दिवं ययुः । इंसा इव नमोवीधीं धोतयन्तोऽक्गदािसिः ॥७१॥ तावच्च नाकिनो नैकविक्रयाः कम्पितासनाः । पुरो ऽभूवन् पुरो रस्य पुरोधाय पुरंदरम् ॥७२॥ नमोऽङ्गणमथारुष्य तेऽयोध्यां परितः पुरीम् । तस्थः ववाहनानीका नाकिनाया निकायशः ॥७६॥ ततोऽस्य परिनिष्कान्तिमहाकल्याणसंविधी । महाभिषेकिमन्द्राधाइचकुः क्षीराण्याम्बुभिः ॥७४॥ अभिष्य विभ्रं देवा भूषयाञ्चकुरादताः । दिन्यैविभूषणैर्वस्त्रेमिस्यदेच मलयोद्मवैः ॥७५॥ ततोऽभिष्यय साम्राज्ये भरतं स्नुमिममम् । भगवान् भारतं वर्षे तस्सनाथं न्यधादिदम् ॥७६॥ योवराज्ये च तं बाहुबिलनं समितिष्ठपत् । तदा राजन्वतीत्यासीत् पृथ्वी ताभ्यामधिष्ठिता ॥७७॥ परिनिष्कान्तिराज्यानुसंकान्तिद्वित्रयोस्सवे । तदा राजन्वतीत्यासीत् पृथ्वी ताभ्यामधिष्ठिता ॥७०॥ परिनिष्कान्तिराज्यानुसंकान्तिद्वित्रयोस्सवे । तदा राजन्वतीत्यासीत् पृथ्वी ताभ्यामधिष्ठता ॥७८॥

भन्यजीव रूपी चातक नवीन मेचके समान आपकी सेवा कर सन्तुष्ट हों।।६६॥ हे देव, अनादि प्रवाहसे चला आया यह काल अब आपके धर्मरूपी अमृत उत्पन्न करनेके योग्य हुआ है इस-लिए हे विधाता, धर्मकी सृष्टि की जिए-अपने सदुपदेशसे समीचीन धर्मका प्रचार की जिए।।६७॥ हे ईश, आप अपने तपोवलसे कर्मरूपी शत्रुओंको जी तिए, मोहरूपी महाअसुरको जी तिए और परीषहरूपी अहंकारी योद्धाओंको भी जी तिए।।६८॥ हे देव, अब आप मोम्रके लिए उठिए-उद्योग की जिए, अनेक बार भोगे हुए इन भोगोंको रहने दी जिए-छो हुए क्योंकि जी वोंके वार-बार भोगनेपर मी इन भोगोंके स्वाद्में कुछ भी अन्तर नहीं आता-नूतनता नहीं आती।।६९॥ इस प्रकार स्तुति करते हुए लौकान्तिक देवोंने तपश्चरण करने ले लिए जिनसे प्रार्थना की है ऐसे ब्रह्मा-भगवान वृषभदेवने तपश्चरण करने में —दीक्षा धारण करने में अपनी दृढ़ बुद्धि लगायी॥ ७०॥ वे लौकान्तिक देव अपने इतने ही नियोगसे छतार्थ होकर हंसोंकी तरह शरीरकी कान्तिसे आकाशमार्गको प्रकाशित करते हुए स्वर्गको चले गये॥ ७१॥ इतने में ही आसनोंके कम्पायमान होनेसे भगवान् के तप-कल्याणकका निश्चय कर देव लोग अपने-अपने इन्होंके साथ अनेक विक्रियाओं को धारण कर प्रकट होने लगे।।७२॥

अथानन्तर समस्त इन्द्र अपने बाह्नों और अपने-अपने निकायके देवोंके साथ आकाशरूपी आँगनको ज्याप्त करते हुए आये और अयोध्यापुरीके चारों ओर आकाशको घरकर अपनेअपने निकायके अनुसार ठहर गये ॥ ७३ ॥ तहनन्तर इन्द्रादिक देवोंने भगवानके निष्क्रमण
अर्थात् तपःकल्याणक करनेके लिए उनका स्थीरसागरके जलसे महाभिषेक किया ॥७४॥
अभिषेक कर चुकनेके बाद देवोंने बड़े आदरके साथ दिज्य आभूषण, वस्त, मालाएँ और
मलयागिरि चन्दनसे भगवानका अलंकार किया ॥७४॥ तहनन्तर भगवान वृष्भदेवने साम्राज्य
पद्पर अपने बड़े पुत्र भरतका अभिषेक कर इस भारतवर्षको उनसे सनाथ किया ॥७६॥ और
युवराज पद्पर बाहुबलीको स्थापित किया । इस प्रकार उस समय यह पृथिवी उक्त दोनों
भाइयोंसे अधिष्ठित होनेके कारण राजन्वती अर्थात् सुयोग्य राजासे सहित हुई थी ॥७५॥ उस
समय भगवान वृष्भदेवका निष्क्रमणकल्याणक और भरतका राज्याभिषेक हो रहा था इन दोनों

१. पुरोऽभवन् प०। २. पुरोगस्य अ०, प०। ३. सवाहनातीका प०, अ०, ६०, स०, द०, म०, छ०। ४. गन्धैः। ५. तेन भरतेन सस्वामिकम्। ६. आसिता। ७. भवेताम्। 'अस् भुवि' लुड् द्विचनम्। ८. सन्तोपातिशयौ।

मगवरपरिनिच्छान्तिक्छ्याणोरसव एकतः । स्फीलिब्र्रन्यता यूनोः पृथ्वीराज्यार्पणञ्चणः ॥७९॥ बद्धक्ष स्तपोराज्ये सज्जो राजिप्रेकतः । युवानावन्यतो राज्यलह्म्युद्धाहे कृतोद्यमा ॥८०॥ एकतः शिक्षिण्यानिमाणं सुरिक्षिल्पिनाम् । वास्तुवेदिभिरारव्धः पराध्यो मण्डपोऽन्यतः ॥८२॥ शर्कतो रङ्गवरस्यादिरचना कृता । देष्याऽन्यतो यशस्वस्या सानन्दं ससुनन्द्या ॥८२॥ एकतो मङ्ग्लब्स्यारिण्यो दिक्कुमारिकाः । अन्यतः कृतनेपथ्या वारमुख्या वरस्त्रियः ॥८२॥ एकतो मङ्ग्लब्स्यारिण्यो दिक्कुमारिकाः । अन्यतः कृतनेपथ्या वारमुख्या वरस्त्रियः ॥८२॥ पुक्तो प्रतिमंगवानेकतो वृतः । अत्रियाणां सहस्रेण कुमारावन्यतो वृतौ ॥८४॥ पुर्यान्जिलः सुरेर्गुकः स्तुवानेर्मर्तुरेकतः । अन्यतः साक्षिषः शेषाः श्रिक्ताः परियुविधानोः ॥८५॥ एकतोऽप्सरसा नृत्तमस्पृष्टधरणीतलम् । सलीलपद्विन्यासमन्यतो वारयोपिताम् ॥८६॥ एकतः सुरुद्वाणां प्रध्वानो रुद्धिकुमुनः । नान्दीपट्छनिर्योक्षतिज्वित्र्रभित्रसम्भयतः ॥८७॥ एकतः किस्ररार्थ्धकलमङ्गलनिः वत्रणः । अन्यतोऽन्तः पुरुद्धाणां मङ्गलोद्गीतिनि स्वनः ॥८८॥ एकतः क्रिस्रोनां जयकोल।हलध्वनिः । पुण्यपाठककोटीनां संगठध्वनिरम्यतः ॥८९॥

प्रकारके उत्सवोंक समय स्वर्गछोक और पृथिवीलोक दोनों ही हर्पनिर्भर हो रहे थे।। ७८॥ उस समय एक ओर तो बड़े वैभवके साथ भगवान्के निष्क्रमणकल्याणकका उत्सव हो रहा था और दूसरी ओर भरत तथा बाहुवली इन दोनों राजकुमारोंके लिए पृथिवीका राज्य समर्पण करनेको उत्सव किया जा रहा था ॥७९॥ एक ओर तो राजर्षि-भगवान् वृपभदेव तपरूपी राज्यके लिए कमर बाँधकर तैयार हुए थे और दृसरी ओर दोनों तरुण कुमार राज्यलक्ष्मीके साथ विवाह करनेके लिए उद्यम कर रहे थे ॥८०॥ एक और तो देवोंके शिल्पी भगवानको वनमें ले जानेके लिए पालकीका निर्माण कर रहे थे और दूसरी ओर वास्तुविद्या अर्थान् महल मण्डप आदि बनानेकी विधि जाननेवाले शिल्पी राजकुमारोंके अभिषेकके लिए बहुमूल्य मण्डप बना रहे थे ।।८१।। एक ओर तो इन्द्राणी देवीने रंगावली आदिकी रचना की थी-रंगीन चौक पूरे थे और दृसरी ओर यशस्त्रती तथा सुनन्दा देवीने बड़े हर्षके साथ रंगावली आदिकी रचना की थी-तरह-तरहके सुन्दर चौक पूरे थे ॥८२॥ एक ओर तो दिक्कुमारी देवियाँ मंगल द्रव्य धारण किए हुई थीं और दूसरी ओर वस्त्राभूषण पहने हुई उत्तम वारांगनाएँ मंगल द्रव्य लेकर खड़ी हुई थीं ।।८३।। एक और भगवान वृषभदेव अत्यन्त सन्तुष्ट हुए श्रेष्ठ देवोंसे चिरे हुए थे और दूसरी ओर दोनों राजकुमार हजारों क्षत्रिय-राजाओंसे घिरे हुए थे।।८४।। एक ओर स्वामी वृषभदेवके सामने स्तुति करते हुए देवलोग पुष्पांजलि छोड़ रहे थे और दूसरी ओर पुरवासीजन दोनों राजकुमारोंके सामने आशीर्वादके शेषाक्षत फेंक रहे थे ॥८५॥ एक ओर पृथिवीतलको विना छुए ही-अधर आकाशमें अप्सराओंका नृत्य हो रहा था और दूसरी ओर वारांगनाएँ लीलापूर्वक पद-विन्यास करती हुई नृत्य कर रही थीं।।८६॥ एक ओर समस्त दिशाओंको व्याप्त करनेवाले देवोंके बाजोंके महान शब्द हो रहे थे और दूसरी ओर नान्दी पटह आदि मांगलिक बाजोंके घोर शब्द सब ओर फैल रहे थे।।८७। एक ओर किन्नर जातिके देवोंके द्वारा प्रारम्भ किये हुए मनोहर मंगल गीतोंके शब्द हो रहे थे और दूसरी ओर अन्तःपुरकी स्त्रियोंके मंगल गानोंकी मधुर ध्वनि हो रही थी।।८८। एक ओर करोड़ों देवोंका जय जय ध्यनिका कोलाहल हो रहा था और दूसरी ओर पुण्यपाठ करनेवाले करोड़ों

१. राज्यसमर्गणोत्सवः । "कम्पोऽय क्षण उद्धर्षो मह उद्धव उत्सवः ।" २. विवाहे । ३. गृहस्रक्षण । ४. बहुस्त्रियः म०, स० । बहुध्रियः ट० । श्रीदेवीसदृशाः । 'सुषः प्राग्बहुवंति' ईषदर्शरसमाप्ती बहुप्रत्ययः । ५. देवमुख्यैः । "वृन्दारको रूपिमुख्यौ एके मुख्यान्यकेवलाः ।" इत्यमरः । ६. आशीभिः सहिताः । ७. शेषा-क्षताः । ८. प्रविजृम्भणम् । ९. निःस्वप्नः स० ।

इत्युच्चेरुत्सवद्वेतस्यप्रयुजनस्जनस् । परमानन्दसाद्भूतमभ्त्तद्वाजमन्दिरस् ॥९०॥
वित्तीर्णराज्यभारस्य विभोरिधयुवेदवरस् । परिनिष्क्षमण्यिगास्तद्वा जजे निराकुलः ॥९१॥
शेषेभ्योऽपि स्वस्नुभ्यः संविभज्य महीमिमाम् । विभुविश्राणयामास निर्मुमुश्चरसंश्रमी ॥९२॥
सुरेन्द्रनिर्मितां दिच्यां शिविकां स सुदर्शनाम् । सनामीसामिराजादीनाष्ट्रच्छ्याद्श्वद्श्वरः ॥९३॥
सादरं च शचीनाथदत्तहस्तावकम्बनः । प्रतिज्ञामिव दीश्वायामास्वः शिविकां विभुः ॥९४॥
दीश्वाञ्जनापरिष्वज्ञ परिवर्धितकानुकः । प्रश्चय्यां तु समास्वः स धाता शिविकाच्छात् ॥९४॥
स्वर्वा मलयजालिसदीसमूर्तिरलं हृतः । स रेजे शिविकास्वरत्तपोलक्ष्म्या वरोत्तमः ॥९६॥
पर्य विद्युद्धिमाद्यः प्राक् पद्वाच्छिविकौ विभुः । तदाकरोदिवाभ्यासं गुणश्चेष्यधिरोहणे ॥९०॥
पदानि सप्त तामु हुः शिविकां प्रथमं नृपाः । ततो विद्याधरा निन्युक्योगिन सप्तपदान्तरम् ॥९८॥
रक्ष्यधिरोपितां कृत्वा ततोऽमूमविलभ्यितम् । सुरासुराः त्युर्पेनुरास्ट्यमदोद्याः ॥९९॥
पर्याप्तिमदमेवास्य प्रमोर्माहात्स्यशंसनम् । यत्तदा त्रिदिवाधीशा जाता प्रयुग्यकवाहिनः ॥९०॥

मनुष्योंके पुण्यपाठका शब्द हो रहा था ॥८९॥ इस प्रकार दोनों ही बड़े-बड़े उत्सवोंमें जहाँ देव और मनुष्य त्यन्न हो रहे हैं ऐसा वह राज-मन्दिर परम आनन्दसे त्याप्त हो रहा था-उसमें सव ओर हर्ष ही हर्ष दिखाई देता था।।९०॥ भगवानने अपने राज्यका भार दोनों ही युवराजी-को समर्पित कर दिया था इसलिए उस समय उनका दीक्षा लेनेका उद्योग बिलकुल ही निराकुल हो गया था-उन्हें राज्यसम्बन्धी किसी प्रकारकी चिन्ता नहीं रही थी।।९१।। सोक्षकी इच्छा करनेवाछे भगवानने सम्भ्रम-आकुछतासे रहित होकर अपने होप पुत्रोंके छिए भी यह पृथिवी विभक्त कर बाँट दी थी।। ९२।। तदनन्तर अक्षर-अविनाशी भगवान् , महाराज नाभिराज आदि परिवारके स्रोगोंसे पूछकर इन्द्रके द्वारा बनायी हुई सुन्दर सुदर्शन नामकी पासकीपर बैठे ॥९३॥ बड़े आदरके साथ इन्द्रने जिन्हें अपने हाथका सहारा दिया था ऐसे भगवान् वृषभ-देव दीक्षा लेनेकी प्रतिज्ञाके समान पालकीपर आरूढ़ हुए थे।।९४।। दीश्रारूपी अंगनाके आलि-गन करनेका जिनका कौतुक वढ़ रहा है ऐसे भगवान् वृपभदेव उस पालकीपर आरूढ़ होते हुए ऐसे जान पड़ते थे मानो पालकीके छलसे दीक्षारूपी अंगनाकी श्रेष्ठ शय्यापर ही आरूढ़ हो रहे हों ॥९५॥ जो मालाएँ पहने हुए हैं, जिनका देदीप्यमान शरीर चन्दनके लेपसे लिप्त हो रहा है और जो अनेक प्रकारके वस्त्राभूपणोंसे अलंकृत हो रहे हैं ऐसे भगवान् वृपभदेव पालकीपर आरूढ़ हुए ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानो तपरूपी लक्ष्मीके उत्तम वर ही हो ॥९६॥ भगवान् वृपभदेव पहले तो परम विशुद्धतापर आरूढ़ हुए थे अर्थात् परिणामोंकी विशुद्धताकी प्राप्त हुए थे और बादमें पालकीपर <u>ऑस्टड हुए थे इ</u>सलिए वे उस समय ऐसे जान पड़ते थे मानो गुणस्थानोंकी श्रेणी चढ़नेका अभ्यास ही कर रहे हो ॥९७। भगवानकी उस पालकीको प्रथम ही राजा लोग सात पेंड़ तक ले चले और फिर विद्याधर लोग आकाशमें सात पेंड तक छे चछे ।।९६।। तद्नन्तर वैमानिक और भवनत्रिक देवोंने अत्यन्त हर्षित होकर वह पालको अपने कन्धोंपर रखी और शीव ही उसे आकाशमें हे गये ॥९२॥ भगवान् वृषभदेवके माहात्म्यकी प्रशंसा करना इतना ही पर्याप्त है कि उस समय देवोंके अधिपति इन्द्र भी

१. परमानन्दमयमित्यर्थः । २. युवेश्वरयोः । ३. ददौ । 'ध्रण दाने' इति धातोः । ४. अनाकुलः स्थैर्यवान् दीक्षाग्रहणसम्भ्रमवान् भूत्वा प्राक्तनकार्यव्याकुलान्तःकरणो न भवतीत्यर्थः । ५. विनश्वरः । ६. प्रभुः अ०, प०, इ०, स०, द०, म०, छ० । ७. आलिंगन । ८. इव । तु अ०, म० । ९. भुजिश्वर । १०. आशु । ११. अलम् । १२. यानवाहकाः ।

तदा विचक्षः पुष्पवर्षमामोदि गुग्नकाः । ववा मन्दाकिनीसीकराहारः विशिष्तो महत् ॥१०१॥ प्रस्थानमङ्गलान्युक्षः संपेद्धः सुरवित्वः । तदा प्रयाणभेर्यक् विष्वगास्तालिताः सुरेः ॥१०२॥ मोहारिविजयोधोगसमयोऽयं जगद्गुरोः । इत्युक्षेष्ठीषयामासुस्तदा शकाञ्चयाऽमराः ॥१०३॥ जयकोलाहलं मर्तुरग्ने हृष्टाः सुरासुराः । तदा चकुर्नभोऽशेषमास्थ्य प्रमदोदयात् ॥१०४॥ वदा मङ्गलसंगीतेः प्रकृतैर्जयधोषणैः । नमो महानकथ्वानैराह्यं शब्दसादभूत् ॥१०५॥ वदा मङ्गलसंगीतेः प्रकृतैर्जयधोषणैः । नमो महानकथ्वानैराह्यं शब्दसादभूत् ॥१०५॥ देहोधोतस्तदेन्द्राणां नभः कृत्स्नमदिख्वत् । दुन्दुभीनो च निर्दोदो ध्वनिर्विश्वमदिश्वनत् ॥१०६॥ सुरेन्द्रकरविक्षिप्तैः प्रचलक्रिरितोऽमुतः । तदा हंसायितं म्योग्नि चामराणां कदम्बकैः ॥१००॥ ध्वनन्तीषु नमो ध्याप्य सुरेन्द्रानककोटिषु । कोटिशः सुरयेदानां वस्क्षेत्रामिताहनैः ॥१०८॥ नटन्तीषु नमो ध्याप्य सुरेन्द्रानककोटिषु । कोटिशः सुरयेदानां वस्क्ष्यस्थानिताहनैः ॥१०८॥ गायन्तीषु सुकण्ठीषु किष्ठरीषु कलस्वनम् । श्रवःसुर्खं च ह्यां च परिनिः क्रमणोत्सवम् ॥११०॥ मङ्गलानि पठत्सूर्वः सुरवं सुरवन्दिषु । तत्कालोचितमन्यस्य वश्वश्चेतोऽनुरञ्जनम् ॥१११॥ भक्तिमृत्वदूर्त्रतहर्षेषु चित्रकेतनधारिषु । नानालास्यः प्रधावस्यः अस्वध्वस्ति। सर्वधिमतोऽमुतः ॥१११॥

उनकी पालकी ले जानेवाले हुए थे अर्थात् इन्द्र स्वयं उनकी पालकी ढो रहे थे।।१००॥ उस समय यक्ष जातिके देव सुगन्धित फूळोंकी वर्षा कर रहे थे और गंगानदीके जलकणोंको धारण करनेवाला शीतल वायु वह रहा था ॥१०१॥ उस समय देवोंके वन्दीजन उच्च स्वरसे प्रस्थान समयके मंगल पाठ पढ़ रहे थे और देव लोग चारों ओर प्रस्थानसूचक भेरियाँ बजा रहे थे।।१०२॥ उस समय इन्द्रकी आज्ञा पाकर समस्त देव जोर-जोरसे यही घोषणा कर रहे थे कि जगदगुरु भगवान् वृषभदेवका मोहरूपी शत्रुको जीतनेके उद्योग करनेका यही समय है।।१०३॥ उस समय हर्षित हुए सुर असुर जातिके सभी देव आनन्दकी प्राप्तिसे समस्त आकाशको घेरकर भगवान्के आगे जय जय ऐसा कोलाहरू कर रहे थे ॥१०४॥ मंगलगीतों, बार-बार की गयी जय-घोषणाओं और बड़े-बड़े नगाड़ोंके शब्दोंसे सब ओर ज्याप्त हुआ आकाश उस समय शब्दों-के अधीन हो रहा था अर्थात् चारों ओर शब्द ही शब्द सुनाई पड़ते थे ॥१०५॥ उस समय इन्द्रोंके शरीरकी प्रभा समस्त आकाशको प्रकाशित कर रही थी और दुन्दुभियोंका विपुल तथा मनोहर शब्द समस्त संसारको शब्दायमान कर रहा था।।१०६॥ उस समय इन्द्रोंके हाथोंसे दुलाये जानेके कारण इधर-उधर फिरते हुए चमरोंके समृह आकाशमें ठीक हंसोंके समान जान पढ़ते थे ॥१०७॥ जिस समय भगवान् पाछकीपर आरुद्ध हुए थे उस समय करोड़ों देवर्किकरोंके हाथोंमें स्थित दण्डोंकी ताड़नासे इन्ह्रोंके करोड़ों दुन्दुमि बाजे आकाशमें ज्याप्त होकर बज रहे थे।।१०८।। आकाशरूपी आँगनमें अनेक देवागनाएँ विलाससहित नृत्य कर रही थीं उनका नृत्य छत्रबन्ध आदिकी चतुराई तथा आश्चर्यकारी अनेक करणों-नृत्यभेदों-से सहित था ॥१०९॥ मनोहर कण्ठवाली किन्नर जातिकी देवियाँ अपने मधुर स्वरसे कानोंको सुख देनेवाले मनोहर और मधुर तपःकल्याणोत्सवका गान कर रही थीं-उस समयके गीत गा रही थीं ।।११०।। देवोंके बन्दीजन उच्च स्वरसे किन्तु उत्तम शब्दोंसे मंगळ पाठ पढ़ रहे थे तथा उस समयके योग्य और सबके मनको अनुरक्त करनेवाले अन्य पाठोंको भी पढ़ रहे थे ॥१११॥ जिन्हें अत्यन्त हर्ष उत्पन्न हुआ है और जो चित्र-विचित्र-अनेक प्रकारकी पताकाएँ

१. तदावचकरः अ०, प०, द०, स०, म०, ल०। किरन्तिस्म १२. देवभेदाः । ३. ॰राहरः ६०, स०। ४. प्रपेटुः अ०, प०, ६०, स०, म०, द०, ल०। ५. ताझिताः । ६. शब्दमयमभूदित्यर्थः । ७. किकराणाम् । ८. करन्यास । ९. करणोपेतं द०, ६०। १०. परिनिष्कमणोत्सवम् अ०। ११. व्यन्तद्वदेवेषु । १२. ॰केतनहार्विष प०, द०, म०, स०। १३. सम्मर्दमहितं यथा भवति तथा। सुसंघर्ष प०, म०, ल०।

इह्छ्वानाध्मातगण्डेषु विण्डीभूताङ्गयष्टिषु । सकाह्लाश्चिलियेषु पूरयत्स्वनुरागतः ॥११३॥ विश्वेसरीषु कक्ष्मीपु वृद्धजन्यप्रपाणिषु । समं समङ्गलार्घामिदिवनुमारीमिरादरात् ॥११४॥ इत्यमीपु विशेषेषु प्रभवत्सु यथायथम् । संप्रमोदमयं विश्वमातन्वस्वद्भुतोदयः ॥११५॥ पराध्येरत्ननिर्माणं दिन्यं यानमधिष्ठितः । रत्नक्षोणीप्रतिष्ठस्य श्चियं मेरोविंद्धम्वयन् ॥११६॥। कण्डाभरणमामारपरिवेषोपरवत्त्र्यां । मुखावकंमासा न्यवकुर्वन् ज्योतिज्यीतिगणिशिनाम् ॥११७॥ उत्तमाङ्गछतेनोद्भवः मौलिना विम्बित्विषा । धुम्बानोग्नीन्द्रमौलीनां विष्यामाविष्कृताचिंवाम् ॥११८॥ किरीटीत्सह्यासिङ्गन्या सुमनःशेखरस्या । मनःप्रसादमात्मीयं मूर्ज्वोद्धत्य दर्शयन् ॥११९॥ प्रसम्वया दशोमीसा प्रोक्लस्त्वत्या समन्ततः । दिवलामं सहस्राक्षे सान्यासि किमवार्ययन् ॥१२०॥ तिरस्कृताधरच्छायदेरीद्मिष्टः स्मिताद्यमिः । क्षालयभिव निःशेषं रागशेषं स्वश्चद्विमः ॥१२१॥ द्वारेण द्वारिणा चाह्वक्षःस्थलविलम्बता । विद्यस्यभिवादीन्दं प्रान्तपर्यं स्तिनिर्धरम् ॥१२२॥

लिये हुए हैं ऐसे भूत जातिके व्यन्तर देव भीड़में धक्का देते तथा अनेक प्रकारके नृत्य करते हुए इधर-उधर दौड़ रहे थे।। ११२।। देव लोग बड़े अनुरागसे अपने गालोंको फुलाकर और शरीरको पिण्डके समान संकुचित कर तुरही तथा शंख बजा रहे थे।। ११३।। हाथोंमें कमल धारण किये हुई लक्ष्मी आदि देवियाँ आगे-आगे जा रही थीं और बड़े आदरसे मंगल दृब्य तथा अर्घ लेकर दिक्कुमारी देवियाँ उनके साथ-साथ जा रही थी।। ११४।। इस प्रकार जिस समय यथायोग्य रूपसे अनेक विशेषताएँ हो रही थीं उस समय अद्भुत वैभवसे शोभायमान भगवान वृषभदेव समस्त संसारको आनन्दित करेते हुए अमृत्य रत्नोंसे बनी हुई दिव्य पालकीपर आरूढ होकर अयोध्यापुरीसे बाहर निकले। उस समय वे रत्नमयी पृथ्वीपर स्थित मेरु पर्वतकी शोभाको तिरस्कृत कर रहे थे। गलेमें पड़े हुए आभूषणोंकी कान्तिके समूहसे उनके मुखपर जो परिधिके आकारका लाल-लाल प्रभामण्डल पड़ रहा था उससे उनका मुख सूर्यके समान मालुम होता था, उस मुखरूपी सूर्यकी प्रभासे वे उस समय ज्योतिषी देवोंके इन्द्र अर्थात् चन्द्रमाकी ज्योतिको भी तिरस्कृत कर रहे थे। जिससे मणियोंकी कान्ति निकल रही है ऐसे मस्तकपर धारण किये हुए ऊँचे मुकुटसे वे, जिनसे ज्वाला प्रकट हो रही है ऐसे अग्निकुमार देवोंके इन्द्रोंके मुकुटोंकी कान्तिको भी तिरस्कृत कर रहे थे। उनके मुकुटके मध्यमें जो फुलोंका सेहरा पड़ा हुआ था उसकी मालाओं के द्वारा मानो वे भगवान अपने मनकी प्रसन्नताको ही मस्तक-पर धारण कर छोगोंको दिखला रहे थे। उनके नेत्रोंकी जो स्वच्छ कान्ति चारों ओर फैल रही थी उससे वे ऐसे जान पहते थे मानो इन्द्रके छिए संन्यास धारण करनेके समय होनेवाला नेत्रों-का विलास ही अर्पित कर रहे हों अर्थात् इन्द्रको सिखला रहे हों कि संन्यास धारण करनेके समय नेत्रोंकी चेष्टाएँ इतनी प्रशान्त हो जाती हैं। कुछ-कुछ प्रकट होती हुई मुसकानकी किरणोंसे उनके ओठोंकी बाल-लाल कान्ति भी छिप जाती थी जिससे वे ऐसे जान पहते थे मानो अपनी विश्वद्धिके द्वारा बाकी बचे हुए सम्पूर्ण रागको ही थो रहे हों। उनके सुन्दर वक्षःस्थलपर जो मनोहर हार पड़ा हुआ था उससे वे भगवान जिसके किनारेपर निर्झरना पड़ रहा है ऐसे सुमेर पर्वतकी भी विष्ठम्बना कर रहे थे। जिनमें कड़े बाजूबन्द आदि आभूषण चमक रहे हैं ऐसी अपनी भुजाओंकी शोभासे वे नागेन्द्रके फणमें लगे हुए रह्नोंकी कान्तिके समूहकी भत्सीना कर रहे थे। करधनीसे घिरे हुए जघनस्थलकी शोभासे भगवान ऐसे मालूम होते थे मानो वेतिकासे थिरे हुए जम्बू द्वीपकी शोभा ही स्वीकृत कर रहे हों। ऊपरकी दोनों गाँठोंतक देदीप्य-

१. संकोचीभूत । २. पुरोगामिनीयु । ३. श्रीह्रीभृत्यादियु । ४. उपराञ्जितया । ५. अधःकुर्वन् । न्यत्कुर्वन् प०, म०, छ० । ६. मुकुटेन । ७. निक्षेपार्हम् । 'अमानित-निक्षेप' । ८. प्रवृत्त ।

सुजयोः शोभया दीप्रकटकाङ्गदभूषया । निर्भारतयन् फणीन्द्राणां फणारत्नरुचां चयम् ॥१२३॥ कार्जादामपरिक्षिसज्ञवनस्थळलीलया । स्वीकुर्वन् वेदिका रुद्दजम्बुद्धीपस्थळिथयम् ॥१२४॥ क्रिमोपधानपर्यन्ते लसस्पदनलाशुभिः । प्रसादांशैरिवाशेषं पुनानः प्रणतं जनम् ॥१२५॥ न्य कृतार्थरुचा स्वाङ्गदीपस्था स्यासककुम्मुखः । स्वेनीजसाधरीकुर्वन् सर्वान् गीर्वाणनायकान् ॥१२६॥ इति प्रस्यक्गसिक्गनप्रकेलेनामरुवित्या श्रिया । निर्वासयिक्वासक्गं विर्कालोपलालितम् ॥१२७॥ विश्वतेन सित्रकुर्वनम्बर्धलेनामरुवित्या । विश्वतेनोपिक्थिन सेव्यमानः विश्वतेनामरेवित्यः । विश्वतेनोपिक्थिन सेव्यमानः विश्वतिनामरेविदः ॥१२०॥ प्रकीर्णकप्रतानेन विश्वतेनामरेविदः । विश्वतेनोपिक्थिन सेव्यमानः विश्वतिनामरेविदः ॥१२०॥ द्वापाविष्कृतमाहाय्यः सुरेन्द्रैः परितो कृतः । पुरुः पुराद् विनिष्कान्तः पौरिस्यभिनन्दितः ॥१२०॥ वज सिद्ध्ये जगसाथ शिवः पन्थाः समस्तु ते । विश्वतिर्धः पुनर्वे व रुप्यथे नो विश्वतिराम् ॥१३२॥ नाथानायं जनं त्रातुं नान्यस्थिमव कर्मठः । तस्मादसमस्परित्राणे प्रणिधेहि मनः पुनः ॥१३२॥ परानुप्रहकाराणि चेश्वतानि तव प्रभो । निष्यंपेशं विहायासमान् कोऽनुप्राहश्यस्वयापरः ॥१३३॥ दित्र क्राध्यं प्रसन्नं च सानुतर्वं सनाथनम् । कैश्वत् संज्विततं पौररासन् प्रस्तत्वपृद्धंनः ॥१३२॥ द्वा स भगवान् वृदं वेदेवस्थप्य नीयते । न विश्वः कारणं विश्वतं पौररासन् प्रसत्यवद्वति ।।१३२॥ ध्वयं स भगवान् वृदं वेदेवस्थप्य नीयते । न विश्वः कारणं विश्वतं क्रीडयमथवेदशी ॥१३५॥।

मान होती हुई पैरोंकी किरणोंसे वे भगवान ऐसे मालूम होते थे मानो नमस्कार करते हुए सम्पूर्ण लोगोंको अपनी प्रसन्नताके अंशोंसे पवित्र ही कर रहे हों। उस समय सूर्यकी कान्तिको भी तिरस्कृत करनेवाली अपने शरीरकी दीप्तिसे जिन्होंने सब दिशाएँ ज्याप्त कर ली हैं ऐसे भगवान वृषभदेव अपने ओजसे समस्त इन्ट्रोंको नीचा दिखा रहे थे। इस प्रकार प्रत्येक अंग-उपांगोंसे सम्बन्ध रखनेवाली वैराग्यके योग्य शोभासे वे ऐसे जान पड़ते मानो चिरकालसे पालन-पोषण-की हुई परिव्रहकी आसक्तिको ही बाहर निकाल रहे हो। ऊपर लगे हुए निर्मल कान्तिबाले सफेट छत्रके मण्डलसे वे ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो क्लेशोंको दूर करनेवाला चन्द्रमा ही उपर आकर उनकी सेवा कर रहा हो। इन्द्रोंके द्वारा दुलाये हुए चमरोंके समृहसे भगवान् ऐसे शोभा-यमान हो रहे थे मानो जनमकल्याणकके क्षण-भरके प्रेमसे श्रीरसागर ही आकर उनकी सेवा कर रहा हो। इस प्रकार ऊपर लिखे अनुसार जिनका माहात्म्य प्रकट हो रहा है और अनेक इन्द्र जिन्हें चारों ओरसे घेरे हुए हैं ऐसे वे भगवान वृषभदेव अयोध्यापुरीसे वाहर निकले। उस समय नगरनिवासी लोग उनकी इस प्रकार स्तृति कर रहे थे ॥११५-१३०॥ हे जगन्नाथ. आप कार्यकी सिद्धिके लिए जाइए, आपका मार्ग कल्याणमय हो और हे देव, आप अपना कार्य पूरा कर फिर भी शीघ्र ही हम छोगोंके दृष्टिगोचर होइए ॥१३१॥ हे नाथ, अनाथ पुरुपोंकी रक्षा करनेके छिए आपके समान और कोई भी समर्थ नहीं है इसिएए हम छोगोंकी रक्षा करनेमें आप अपना मन फिर भी लगाइए।।१३२॥ हे प्रभो, आपकी समस्त चेष्टाएँ पुरुषोंका उपकार करनेवाली होती हैं, आप विना कारण ही हम लोगोंको छोड़कर अब और किसका उपकार करेंगे ? ॥१३३॥ इस प्रकार कितने हो नगरनिवासियोंने दूरसे ही मस्तक झुकाकर प्रशंसनीय. स्पष्ट अर्थको कहनेवाले और कामनासहित प्रार्थनाके वचन कहे थे।। १३४।। उस समय कितने ही नगरवासी परस्परमें ऐसा कह रहे थे कि देव छोग भगवानको पालकी

१. दीप्त-द०, स०, ६०, ल०, म०। २. चरणकूर्षसिसमीप । ३. पर्यन्तोल्लस-ल०, म०, द०. स०, ६०। ४. अथःकृत । ५. कैकुब्मुसः म०, प०, ल०। ६. निष्कासयन् प्रेषयित्रव । ७. परिग्रहम् आसर्वित वा । ८. प्रेषणकाले आल्गिनपूर्वकं प्रेषयन्ति ताविचरकालोपलालितानाभरणाद्यासंगात्तत्पूर्वकं प्रेषयित्रव प्रत्यङ्गसंगतैराभरणभितीत्यर्थः । ९. ग्लानि । १०. विभूतेना-म०, ल०। ११. जन्माभिषेक्षसम्य । १२. निष्पन्तप्रयोजनः सन् । १३. अस्माकम् । १४. कर्मशूरः । १५. परिरक्षणे । १६. एकाग्रं कुरु । १७. बाञ्छा-सिहतम् । सानुकर्षं अ०, स०, स०। १८. प्रार्थनासहितम् । १९. किन्तु प०, अ०, म०, २०।

मवेदिष मवेदेत्वाती मेरं पुराष्ययम् । प्राधानीतद्य नाकीन्द्रैर्जन्मीत्सवविधित्सया ॥१३६॥
स एवाचापि वृत्तान्ती जात्वसमद्भाग्यले भवेत् । तती न काचनास्माकं न्यथेत्यन्ये भिथोऽबुवन्॥१३०॥
किमेष भगवान् भानुरास्थितः शिविकाभिमाम् । देर्द्राध्यतेऽम्बरे माभिः प्रतुद्रश्चिव नी दृद्राः ॥१३८॥
धतमीलिविभात्युर्ध्वस्तस्यामीकरच्छविः । विश्वर्मध्ये सुरेन्द्राणां कुलाद्रीणामिवाद्विराट् ॥१३९॥
विभोर्मुलो न्युलोर्द्धविधानीऽद्भुतविक्षियः । कः स्विद्राष्ट्रात्तमस्याज्ञाकरः सोऽयं पुरंद्रः ॥१४०॥
विभिन्नुलो न्युलोर्द्धविधानीऽद्भुतविक्षयः । कः स्विद्धान्तमस्याज्ञाकरः सोऽयं पुरंद्रः ॥१४०॥
विश्वकावादिनामेषामक्रभासो महीजसीम् । समन्तात् प्रोल्लसन्त्येतास्तविधामिव रीतयः ॥१४२॥
महत्पुण्यमहो भतुरवाक् मनसगोचरम् । पश्यतानिमिषानेतान् प्रप्रणन्नानितोऽमुतः ॥१४२॥
इतो मधुरगम्भीरं ध्वनन्त्येते सुरानकाः । इतो मन्दं सृद्क्षानामुच्यैह्द्यरित ध्वनिः ॥१४२॥
इतो नृत्यमितो गीतिमितः संगीत मक्रलम् । इतद्यामरसंवात इतद्यामरसंहितः ॥१४४॥
संचारी किमयं स्वर्गः साप्सरास्सवमानकः । कि वापूर्वमिदं विश्व लिखितं व्योग्नि केनचित् ॥१४५॥
किमिन्द्रजालमेतस्यादुतास्मन्मतिविभ्रमः । अद्यप्तिमाद्द्यिद्दमीद्यन जातुचित् ॥१४६॥
इति कैविक्तत्वाद्वर्य पश्यद्भिः प्राप्तिदस्मयः । स्वरं संजलितं पीरेर्जस्यक्तः सविकल्यकः ॥१४७॥

पर सवार कर कहीं दूर है जा रहे हैं परन्तु हम छोग इसका कारण नहीं जानते अथवा भग-बानकी यह कोई ऐसी ही कीडा होगी अथवा यह भी हो सकता है कि पहले इन्द्र लोग जनमोत्सव करनेकी इच्छासे भगवानको सुमेर पर्वतपर हे गये थे और फिर बापस हे आये थ । कदाचित् हम लोगोंके भाग्यसे आज फिर भी बही वृत्तान्त हो इसलिए हम लोगोंको कोई दुःसको बात नहीं है ।।१३५-१३७। कितने ही छोग आइचर्यके साथ कह रहे थे कि पालकीपर संयार हुए ये भगवान क्या साक्षात् सूर्य हैं क्योंकि ये सूर्यकी तरह ही अपनी प्रभाके द्वारा हमारे नेत्रोंको चकाचौंध करते हुए आकाशमें देवीप्यमान हो रहे हैं।।१३८।। जिस प्रकार कुळाचळोंके बीच चूळिकासहित सुवर्णमय सुंमें ह पर्वत शोभित होता है उसी प्रकार इन्ट्रोंके बीच मुकुट थारण किये और तपाये हुए सुवर्णके समान कान्तिको थारण किये हुए भगवान् बहुत ही सुशोभित हो रहे हैं ॥१३९॥ जो भगवानके मुखके सामने अपनी हिष्ट लगाये हुए हैं और जिसकी विकियाएँ अनेक आइचर्य उत्पन्न करनेवाली हैं ऐसा यह कौन है ? हाँ, मालूम हो गया कि यह भगवान्का आज्ञाकारी सेवक इन्द्र है ॥१४०॥ इधर देखो, यह पालकी ले जानेबाले महातेजस्वी देवोंके शरीरकी प्रभा चारों ओर फैल रही है और ऐसी मालूम होती है मानो विजलियोंका समूह ही हो ॥१४१॥ अहा, भगवानका पुण्य बहुत ही बड़ा है वह न तो वचनसे ही कहा जा सकता है और न मनसे ही उसका विचार किया जा सकता है। इधर-डधर अक्तिके भारसे झुके हुए-प्रणाम करते हुए इन देवींको देखो ॥१४२॥ इधर ये देवींके नगाड़े मधुर और गम्भीर शब्दोंसे बज रहे हैं और इधर यह मृदंगोंका गम्भीर तथा जोरका शब्द हो रहा है ॥१४२॥ इधर नृत्य हो रहा है, इधर गीत गाये जा रहे हैं, इधर संगीत संगल हो रहा है, इधर चमर दुछाये जा रहे हैं और इधर देवोंका अपार समूह विद्यमान है।।१४४॥ क्या यह चलता हुआ स्वर्ग है जो अप्सराओं और विमानोंसे सहित है अथवा आकाशमें यह किसीने अपूर्व चित्र लिखा है।।१४५॥ क्या यह इन्द्रजाल है-जादूगरका लेल है अथवा हमारी बुद्धिका भ्रम है। यह आइचर्य बिलकुल ही अदृष्टपूर्व है-ऐसा आइचर्य हम लोगोंने पहले कमी नहीं देखा था ।।१४६॥ इस प्रकार अनेक विकल्प करनेवाले तथा बहुत बोलनेवाले नगर-

१. विषातुमिण्छया । २. अभिमुंखो । ३. कि स्विदा—स०, ६०, प०, अ० । ४. 'स्वित् प्रश्ने वितर्के ष' । ५. मालाः । ६. अवाङ् मानस-६०, ल०, म० । ७. वादा । ८. साप्तरः सविमानकः अ०, स०, ल०, म० । ९. वाचार्लः ।

यदा प्रशृति देवीयमवर्ताणीं धरातलम् । तदा प्रशृति देवानां न गत्यागितिविच्छिदा ॥१४८॥
तृत्यं नंश्लाखनाथ्यायाः पद्यतः सुरयोषितः । उद्पादि विभोभौगिवैराग्यमिनिस्कम् ॥१४९॥
तःकालो पनतेमान्यः सुरलीकान्तिकाह्नयः । वोधितस्यास्य वैराग्ये दहमासिकतं मनः ॥१५०॥
विरक्तः कामभोगेषु स्वदारीरेऽपि निःसपृष्ठः । सवस्तुवाहनं राज्यं तृणवन्मन्यतेऽधुना ॥१५१॥
मतक्रज द्व स्वैरविहारसुखिष्टप्तया । प्रविविक्षुर्वनं देवः सुरैः प्रोत्साहय नीयते ॥१५२॥
स्वाधीनं सुखमस्ययेव वनेऽपि वसतः प्रभोः । प्रजानां क्षेमपृत्ये च पुत्री राज्यं निवेशितौ ॥१५३॥
तिद्यं प्रस्तुता यात्रा भूयाद् मर्नुः सुखावहा । दिप्त्यायं वर्धतां लोको विधादन्ताः सम्बद्धना १५४॥
सुचिरं जीवताहेवी जयताद्विमनन्दतात् । प्रस्तावृत्तः पुनद्धासमान् अक्षता समामिरक्षतात् ॥१५५॥
दीयतेऽध महादानं मरतेन महारमना । विभोराक्षां समासाध जगद्वाशाप्रपुरणम् ॥१५६॥
वितीर्णनामुना भूयाद् प्रतिक्षामाकरेण वः । दीयन्तेऽद्वाः स हायोग्यैरितक्चामीकरेणवः । १५५७
इत्युन्सुर्ग्धः प्रशुद्धैरेच जनालापः प्रथमिक्षः । इलाध्यमानः श्रवैनाधः पुरोपान्तं व्यतीयवान् ॥१५८॥

निवासी लोग भगवानके उस आइचर्य (अतिशय) को देखकर विस्मयके साथ यथेच्छ बातें कर रहे थे ॥१४७॥ अनेक पुरुप कह रहे थे कि जबसे इन भगवानने पृथिवी तलपर अवतार लिया है तबसे यहाँ देवोंके आने-जानेमें अन्तर नहीं पड़ता-बराबर देवोंका आना-जाना बना रहता है ॥१४८॥ नीलांजना नामकी देवांगनाका नृत्य देखते-देखते ही भगवानको विना किसी अन्य कारणके भोगोंसे वैराग्य उत्पन्न हो गया है ॥१४९॥ उसी समय आये हुए माननीय छीकान्तिक देवोंने भगवानको सम्बोधित किया जिससे उनका मन वैराग्यमें और भी अधिक दुढ हो गया है ॥१५०॥ काम और भोगोंसे विरक्त हुए भगवान अपने शरीरमें भी निःस्पृह हो गये हैं अब वे महल सवारी तथा राज्य आदिको तृणके समान मान रहे हैं ॥१५१॥ जिस प्रकार अपनी इच्छानुसार विहार करने रूप सुलकी इच्छासे मत्त हाथी वनमें प्रवेश करता है उसी प्रकार भगवान वृपभदेव भी स्वातन्त्रय सुख प्राप्त करनेकी इच्छासे वनमें प्रवेश करना चाहते हैं और देव लोग प्रोत्साहित कर उन्हें ले जा रहे हैं ॥१५२॥ यदि भगवान वनमें भी रहेंगे तो भी सुख उनके अधीन ही है और प्रजाके सुखके लिए उन्होंने अपने पुत्रोंको राज्य-सिंहासनपर बैठा दिया है ॥१५३॥ इसिछए भगवानकी प्रारम्भ की हुई यह यात्रा उन्हें सुख देतेवाली हो तथा ये लोग भी अपने भाग्यसे वृद्धिको प्राप्त हों, कोई विवाद मत करो ॥१५४॥ अक्षतात्मा अर्थात् जिनका आत्मा कभी भी नष्ट होनेवाला नहीं है ऐसे भगवान् वृषभदेव चिर कालतक जीवित रहें, विजयको प्राप्त हों, समृद्धिमान हों और फिर लौटकर हम लोगों-की रक्षा करें ॥१५५॥ महात्मा भरत आज विभुकी आज्ञा छेकर जरात्की आञाएँ पूर्ण करने-वाला महादान दे रहे हैं।।१५६॥ इधर भरतने जो यह सुवर्णका दान दिया है उससे तुम सबको सन्तोप हो, इधर पलानोंसहित घोड़े दिये जा रहे हैं और इधर ये हाथी वितरण किये जा रहे हैं।।१५७। इस प्रकार अजान और ज्ञानवान सब ही अलग-अलग प्रकारके क्चनों-द्वारा जिनकी स्तुति कर रहे हैं ऐसे भगवान वृपभदेवने धीरे-धीरे नगरके बाहर समीपवर्ती प्रदेशको पार किया ॥१५८॥

१. गत्यागम-प०, अ०, इ०, द०, म०, स०, छ०। गमनागमनविच्छिदः । २. आगतैः । ३. संयोजितम् । ४. सवास्तुवाहनं प०, म०, द०, छ०। 'न वस्तु याहनं' इत्यपि वचनं स्वचित् । ५. प्रवेशिनच्छः । ६. क्षेमवृत्ये अ०, प०, ६०, द०, स०, म०, छ०। ७. तत् कारणात् । ८. संतोषेण । ८. छङ् , मास्म योगादाङ्निपेधः । १० व्यावृत्य गतः । ११. -त्माधिरक्ष-म०, छ०। १२. भृतिश्चामी-प०, द०। वृत्तिश्चामी-अ०, इ०, स०। १३. सुवर्णेन । १४. युष्माकम् । १५. पत्ययनैः परिमाणैरित्यर्थः । सहयोगै-म०, छ०। १६. दन्तिनः ।

भय संप्रस्थित देवे देव्योऽमार्यरविधिताः । अनुप्रचेल्लरीशानं शुचान्तर्थाणलोचनाः ॥३५९॥ लता इव परिम्लानगात्रशोभा विभूषणाः । काविचत् स्खलस्यदृन्यासमनुजग्मुर्जगरपतिम् ॥१६०॥ शोकानिलहताः काविचद् वेप मानाङ्गयष्टयः । निपेतुर्धरणीपृष्टे मूर्ष्कामीलिसलोचनाः ॥१६९॥ वन प्रस्थितोऽसि हा नाथ वन गरवासमान् प्रतीक्षसे । कियद् रं च गन्तव्यमिरथन्या मुमुदुर्मुद्वः॥१६२॥ हिंदै वेपथुमुरकम्पं स्तन्योम्र्लानता तना । वाचि गद्गद्तामक्ष्णोर्वाष्यं चान्याः ग्रुचा दशुः ॥१६२॥ समझलमलं वाले स्विरत्वेति निवारिता । काचिदन्तर्निरुद्वाशुः स्पुटन्तीव शुचाभवत् ॥१६४॥ प्रस्थानमङ्गलं वाले स्विरत्वेति निवारिता । काचिदन्तर्निरुद्वाशुः स्पुटन्तीव शुचाभवत् ॥१६४॥ प्रस्थानमङ्गलं भक्तवतुमक्षमाः काष्मुदशुद्धक् । शुचमन्तःप्रविधेव दशुचा दक्षुत्रकाललात् ॥१६५॥ गतिसंश्रमविच्छित्रहारन्यार्काणंमोक्तिकाः । स्थूलानश्रुलवान् काविचे च्छत्तं भैतच्छ्यानामुचन् ॥१६६॥ विस्तर्तकवरीमारविगलस्कुसुमस्रजः । सस्तस्तनांशुकाः सास्तः काविचच्छोच्यां दशामशुः ॥१६७॥ भेतिः काविच्यां सिक्ताः साम्वः सोक्विक्षताः ॥१६०॥ विस्तर्तकवरीमारविगलस्कुसुमस्रजः । सस्तस्तनांशुकाः विश्वमन्ति। प्राणैनंव्ययुज्यन्त सान्त्विताः ॥१६८। भेतिः काविच्यांराक्ष्यो धीरिताः स्वामिसंपदा । विसुमन्वीयुरव्यया राजपत्वः भेतिनाः श्रीक्षताः ॥१६९॥

अथानन्तर भगवान्के प्रस्थान करनेपर यशस्वती आदि रानियाँ मन्त्रियोसहित भगवान्-के पीछे-पीछे चलने लगीं, उस समय शोकसे उनके नेत्रोंमें आँसू भर रहे थे ॥१५९॥ लताओं-के समान उनके शरीरकी शोभा म्लान हो गयी थी, उन्होंने आभूषण भी उतारकर अलग कर दिये थे और कितनी ही उगमगाते पेर रखती हुई भगवानके पीछे-पीछे जा रही थीं ॥१६०॥ कितनो ही स्त्रियाँ शोंकरूपी अग्निसे जर्जरित हो रही थीं, उनकी झरीरयष्टि कम्पित हो रही थी और नेत्र मुर्च्छासे निर्माखित हो रहे थे इन सब कारणोंसे वे जमीनपर गिर पड़ी थीं ॥१६१॥ कितनी ही देखियाँ बार-भार यह कहती हुई मूर्विछत हो रही थी कि हा नाथ, आए कहाँ जा रहे हैं ? कहाँ जाकर इस छोगोंकी प्रतीक्षा करेंगे और अब आपको कितनी दूर जाना है।।१६२॥ वे देवियाँ शोकसे हृदयमें धक्कनको, सानोंमें उत्करपको, शरीरमें म्लानताको, वचनोंमें गद्-गरताको और नेत्रोंमें आँसुओंको धारण कर रही थीं ॥१६३॥ हे बाले, रोकर असंगल मत कर इस प्रकार निवारण किये जानेपर किसी स्त्रीने रोना तो बन्द कर दिया था परन्तु उसके आँसू नेत्रोंके भीतर ही रुक गये थे इसलिए वह ऐसी जान पढ़ती थी मानी शोकसे फूट रही हो ॥१६४॥ कोई स्त्री प्रस्थानकालके मंगलको भंग करनेके लिए असमर्थ थी इसलिए उसने आँसुओंको नीचे गिरनेसे रोक छिया परन्तु ऐसा करनेसे उसके नेत्र आँसुओंसे भर गए थे जिससे यह ऐसी जान पड़ती थी मानो नेत्रोंकी पुत्तिककाके छलसे शोकके भीतर ही प्रविष्ट हो गयी हो ।।१६५। वेगसे चलनेके कारण कितनों ही स्त्रियोंके हार दूट गये थे और उनके मोती विखर गये थे, उन विखरे हुए मोतियोंसे वे ऐसी मालूम होती थीं मानो मोतियोंके छलसे आँसुओंकी बड़ी-बड़ी बूँदें ही छोड़ रही हों ॥१६६॥ कितनी ही स्त्रियोंके केशपाश खुलकर नीचेकी ओर छटकने छगे थे उनमें <u>छगी हुई फू</u>लोंकी मालाएँ नीचे गिरती जा रही थीं, उनके स्तनोंपर-के वस्त्र भी शिथिल हो गये थे और आँखोंसे आँसू वह रहे थे इस प्रकार वे शोचनीय अवस्थाको धारण कर रही थों ॥१६०। कितनो ही स्त्रियाँ होकसे अध्यन्त विद्वल हो गयी थीं इसलिए लोगोंने उठाकर उन्हें पालकीमें रखा था तथा अनेक प्रकारसे सान्त्वना दी थी, सम-झाया था । इसीलिई वे जिस किसी तरह प्राणोंसे वियुक्त नहीं हुई थीं-जीवित वची थीं ।।१६⊏।। धोर बीर किन्तु चंकल नेत्रोंबाली कितनी हो राजपत्रियाँ अपने स्वामीके त्रिभवसे हो (देवों

१. अमात्येराश्रिताः । २. विगतभूषणाः । ३. कम्पमान । ४ इषम्मीलितः ५. मूच्छीं गतः । ६ कम्पनम् । ७. अलं रुदित्वा रोदनेनालम् । ८. नाश्चितुम् । ९. शुवमन्तः प्रविष्टेव दृष्टा त० । शुवामन्तः प्रविष्टेव दृष्टा त० । १० गूढं यया भवति तथा । ११. मौक्तिकव्याजेन । १२. अथुमहिताः । १३. उद्धत्य । १४. विद्वला । १५. प्रियवचनैः सन्तोर्षं त्रोताः । १६. पवित्र ।

प्रस्थानमुङ्गले जातं नाभिजातं प्रशेदनम् । नाथः शनैरनुन्नाज्यो मातमा सम शुच गमः ॥१७०॥ त्वर्यतां चर्यता देवि शोकवेगोऽपवार्यताम् । देवोऽयं नीयते देवैःदिष्ट्यास्मद्दृष्टिगोचरे ॥१७२॥ इत्यन्तःपुरवृद्धाममृदुराक्ष्यास्तात सती । यशस्वती सुनन्ता च प्रतस्थे पादचरिणी ॥१७२॥ बहुनात्र किमुक्तेन मुक्तसर्वपरिच्छदाः । देग्यो यथाश्रुत् मर्नुरनुमार्गं प्रतस्थिरे ॥१७३॥ मा भूद् ग्याङ्गलता काचित् मर्नुरिरचनुयाविभिः । रुद्धः सर्वावरोध स्त्रीसार्थः करिमहिचदन्तरे॥१७४॥ सुवाणेर्भक्तंत्रशेति राज्ञोवगों महक्तरः । संस्कृः सरितामोघः प्रवृद्धोऽपि यथाणंदैः ॥१७५॥ विःदवस्य दीर्धमुख्णं च निन्दन् सीमाग्यमात्मनः । न्यवस्तत् प्राप्तनराक्ष्यो नृपवस्त्रम्बाजनः ॥१७६॥ महादेग्यौ तु गुद्धान्तमुख्याभिः परिवारिते । मतुरिरछानुविक्तिन्यावन्वयाता सपर्यया ॥१७५॥ महदेग्यो तु गुद्धान्तमुख्याभिः परिवारिते । मतुरिरछानुविक्तिन्यावन्वयाता सपर्यया ॥१७५॥ सम्बदेग्या समं नाभिराजो राजशतेर्वृतः । अन्त्रस्यौ तदा द्रष्टु विमोनिष्क्रमणोत्सवम् ॥१७८॥ समं पौरेरमात्यैक्ष्य पार्थवेश्च महान्वयेः । सानुजो मरताभाशो महद्ध्या गुक्षमन्वयात् ॥१७९॥ नातिद्दं समुत्यत्य जनानां दृष्टगोचरे । यथोक्षमञ्जलारम्भैः प्रस्थानमकरोत् प्रशुः ॥१८०॥ नातिद्दं सुरस्यास्य नात्यासन्नेतिवस्तृतम् । सिद्धार्यकवनोद्देशसमित्राया जनगद्गुरः ॥१८०॥ नातिद्दं सुरस्यास्य नात्यासन्नेतिवस्तृतम् । सिद्धार्यकवनोद्देशसमित्राया जनगद्गुरः ॥१८०॥

द्वारा किये हुए सम्मानसे ही) सन्तुष्ट हो गयी थी इसिछए वे पतित्रताएँ बिना किसी आकुछता-के भगवानके पीछे-पीछे जा रही थीं ॥१६९॥ हे माता, यह भगवानका प्रस्थानमंगल हो रहा है इसलिए अधिक रोना अच्छा नहीं, धीरे-धीरे स्वामीके पीछे-पीछे चलना चाहिए । शोक मत करो ॥१७०॥ हे देखि, शीव्रता करो, शीव्रता करो, शोकके वेगको रोको, यह देखी देव लोग भगवानको लिये जा रहे हैं अभी हमारे पुण्योदयसे भगवान हमारे दृष्टिगीचर हो रहे हैं-हम लोगोंको दिखाई दे रहे हैं।।१७१।। इस प्रकार अन्तःपुरकी पृद्ध स्त्रियोंके द्वारा समझायी गयी यशस्वती और सुनन्दा देवी पैदल ही चल रही थी ॥१७२॥ इस विषयमें बहुत कहनेसे क्या लाभ है उन देवियोंने ज्यों ही भगवानके जानेके समाचार सुने त्यों ही उन्होंने अपने छत्र चमर आदि सब परिकर छोड़ दिये थे और भगवानके पीछे-पीछे चलने लगी थी ॥१७३॥ भगवान-को किसी प्रकारकी न्याकुलता न हो यह विचारकर उनके साथ जानेवाले युद्ध पुरुषोंने यह भगवान्की आज्ञा है, ऐसा कहकर किसी स्थानपर अन्तःपुरकी समस्त स्त्रियोंके समूहको रोक दिया और जिस प्रकार निदयोंका बढ़ा हुआ प्रवाह समुद्रसे रुक जाता है उसी प्रकार वह रानियोंका समृह भी बृद्ध पुरुषों (प्रतीहारों) से रुक गया था ॥१७४-१७५॥ इस प्रकार रानियों-का समृह लम्बी और गरम साँस लेकर आगे जानेसे बिलकुल निराश होकर अपने सौभाग्यकी निन्दा करता हुआ घरको बापस छीट गया ॥ १८६॥ किन्तु स्वामीकी इच्छानुसार चछने-बाली यशस्वती और सुनन्दा ये दोनों ही महादेवियाँ अन्तःपुरकी मुख्य-मुख्य स्त्रियोंसे परिवृत होकर पूजाकी सामग्री छेकर भगवानके पीछे-पीछे जा रही थीं ॥१००॥ उस समय महाराज नाभिराज भी मरुदेवी तथा सैकड़ों राजाओंसे परिवृत होकर भगवानके तपकल्याणका उत्सव देखनेके लिए उनके पीछे-पीछे जा रहे थे ॥१७८॥ सम्राट् भरत भी नगरनिवासी, मन्त्री, उच्च वंशमें उत्पन्न हुए राजा और अपने छोटे भाइयोंके साथ-साथ बड़ी भारी विभूति छेकर भगवान्-के पीछे-पीछे चल रहे थे।।१७९॥ भगवानने आकाशमें इतनी थोड़ी दूर जाकर कि जहाँ से लोग उन्हें अच्छी तरहसे देख सकते थे, ऊपर कहे हुए मंगलारम्भके साथ प्रस्थान किया ॥१८०॥ इस प्रकार जगद्गुरु भगवान वृषभदेव अत्यन्त विस्तृत सिद्धार्थक नामके वनमें जा पहुँचे वह

१. जाते अ०, प०, ६०, स०, द०, म०, छ०। २. अमञ्जलम्। ३. गम्यताम्। ४. वेगोऽवधीर्यताम् प०, म०, द०, ६०, छ०। वार्यताम् अ०, स०। ५. त्यवतच्छत्रचामरादिपरिकराः । ६. ययार्कणितं तथा। ७., मतुःसकाञ्चात् । ८. सहगच्छद्भिः। ९. अन्वःपुरस्त्रोसमूह। १०. प्रवाहः । ११. अन्वःपुरमूस्याभिः। १२. अन्वगच्छताम् । १३. अन्वगच्छत् । १४.—मन्दगीत् अ०, प०, म०, छ०, । १५. अन्वगच्छत् ।

ततः प्राप सुरेन्द्राणां धृतना स्थाप्य रोदसी । वयोस्तरिवाह्वानं कुर्वरिसद्धार्थकं वनम् ॥१८२॥ तत्रैकिसन् किलापट्टे सुरः प्रागुपकिल्पते । वयोस्तरिक्ष हाची स्वस्मिन् परिणाम इवोक्षते ॥१८३॥ चन्द्रकान्तमयं चन्द्रकान्तमो मावहासिनि । पुण्जीभृत इवेक्षत्र स्वस्मिन् यशसि निर्मले ॥१८४॥ स्वमावसास्वरे रस्ये सुवृत्तपरिमण्डले । सिद्धक्षेत्र इव इष्टुं तां भृति भुवमागते ॥१८७॥ सुशीतलतरूक्ष्यानिरुद्धांक्णकरिविषि । पर्यन्तकालिशाखाप्रविगलरकुसुमीरकरे ॥१८६॥ श्रीखण्डव्रवद्त्ताच्छच्छटामङ्गलसंगते । श्रवीस्व हस्तविन्यस्तरत्तच्णोपहारके ॥१८७॥ विश्वंकटपटीकल्प्याचित्रपटमण्डपे । मन्द्रानिलचलिचत्रकंतुमालाततास्वरे ॥१८८॥ समन्तादुद्व रह् पूष्मामोदितदिक्षुले । पर्यन्तनिहितानल्पमङ्गलह्ज्यसंपदि ॥१८०॥ इत्यनल्पगुणे तस्मिन् वास्तवास्त्रितिन्ति । यानाद्वातरहेवः सुरैः क्ष्मामवतारितात् ॥१९०॥ धृतजन्मामिषेकिद्धिः या शिला पाण्डुकाह्यया । पश्यक्षेतं शिलापटे विभुस्तस्याः समस्मरत् ॥१९०॥ धृतजन्मामिषेकिद्धः या शिला पाण्डुकाह्यया । पश्यक्षेतं शिलापटे विभुस्तस्याः समस्मरत् ॥१९२॥ तत्र क्षणिमी वासीनो यथस्वमनुशासनैः ।

वन उस अयोध्यापुरीसे न तो बहुत दूर था और न बहुत निकट ही था ॥१८१॥ तदनन्तर इन्द्रोंकी सेना भी आकाश और पृथिवीको व्याप्त करती हुई उस सिद्धार्थक बनमें जा पहुँची। उस बनमें अनेक पक्षी शब्द कर रहे थे इसिछए वह उनसे ऐसा मालूम होता था मानो इन्होंकी सेनाको बुला ही रहा हो ॥१८२॥ उस वनमें देवोंने एक ज़िला पहलेसे ही स्थापित कर रखी थी। वह शिखा बहुत ही विस्तृत थी, पवित्र थी और भगवान्के परिणामोंके समान उन्नत थी।।१८३॥ वह चन्द्रकान्त मणियोंकी बनी हुई थी और चन्द्रमाकी सुन्दर शोभाकी हँसी कर रही थी इसलिए ऐसी मालूम होती थी मानी एक जगह इकट्टा हुओं भगवान्का निर्मल यश ही हो।।१८४॥ यह स्वभावसे ही देवीप्यमान थी, रमणीय थी और उसका घेरा अतिशय गोल था इसलिए वह ऐसी मालूम होती थी मानो भगवान्के तपःकल्याणककी विभूति देखनेके लिए सिद्धक्षेत्र ही पृथिवीपर उतर आया हो ॥१८५॥ वृक्षोंकी शीतल छायासे उसपर सूर्यका आतप रुक गया था और चारों ओर लगे हुए वृक्षोंकी झास्त्राओंके अग्रभागसे उस्पर फूलोंके समृह गिर रहे थे।।१८६॥ वह शिला विसे हुए चन्द्रन-द्वारा दिये गए सांगलिक छीटोंसे युक्त थी तथा उसपर इन्द्राणीने अपने हाथसे रत्नोंके चूर्णके उपहार स्त्रींचे श्रे-चौक वगैरह बनाये थे।।१८७। उस शिलापर बड़े-बड़े वस्त्रों-द्वारा आश्चर्यकारी मण्डप बनाया गया था तथा मन्द-मन्द वायुसे हिलतो हुई अनेक रंगकी पताकाओंसे उसपर-का आकार ब्याप्त हो रहा था ॥१८८॥ उस शिलाके चारों और उठते हुए भू<u>षके धुओंसे दिशाएँ सुगन्धित हो गयी थीं तथा उस शिलाके</u> समीप ही अनेक मंगलद्रव्यरूपी सम्पदाएँ रस्ती हुई थी।।१८९।। इस प्रकार जिसमें अनेक गुण विद्यमान हैं तथा जो उत्तम घरके लक्षणोंसे सहित है ऐसी उस शिलापर, देवों-द्वारा पृथिवीपर रखी गयी पालकीसे भगवान् वृषभदेव उतरे ॥१९०॥ उस शिलापट्टको देखते ही भगवान्को जन्माभिषेककी विभूति धारण करनेवार्छा पाण्डुकिः छाका स्मरण हो आया ॥१९१॥ तदनन्तर भगवानने भ्रण-भर उस शिलापर आसीन होकर मनुष्य, देव तथा धरणेन्द्रोंसे भरी हुई उस सभाको यथायोग्य उपदेशोंके द्वारा सम्मानित किया ॥१९२॥ वे भगवान् जगत्के बन्धु थे

१. द्यावापृथिन्यो । २. पक्षिस्वनैः । ३. अतिभूयसि । ४. कान्तकोभा-मनोज्ञकोभा । शोभोपहासिनी, ल०, म० । ५. परिनिष्कमणकत्याणसम्पदम् । ६. स्वकरविरन्तिरस्तचूर्णरंगवली । ७. विशालवस्त्रकृतिवन-पटीविशेषे । ८. उद्गच्छत् । १३ प्रशस्तगृहलक्षणः । १०. तां माण्ड्यिलाम् । ११. इव पादपूरणे । १२. नियोगैः । १३. सम्भावयति स्म । 'सभाज प्रीतिविशेषयोः' ।

भूयोऽपि भगवानुर्ण्वगिरा में न्ह्रगभीरया । भाषप्रच्छे जगद्बन्धुर्बन्ध् श्वःस्नेह्यन्धनः ॥१९२॥ प्रभान्तेऽथ जनक्षोभे दूरं प्रोरसारित जने । संगीतमङ्गलारभे सुप्रथुक्त प्रगतने ॥१९४॥ भध्येयवनिकं स्थित्वा सुरेन्द्रे परिचारिणि । सर्वत्र समतां सम्यग्भावयन् ग्रुभमावनः ॥१९४॥ स्थुरसृष्टान्तर्वहिःसंगो नैस्संग्ये कृतसंगरः । वस्ताभरणमाल्यानि स्वस्तान् मोहहानये ॥१९६॥ तदङ्गविरहाद् भेजुर्विच्छायस्वं तदा सृशम् । दोषाण्याभरणानि प्राक् स्थानश्रंशे हि का द्युतिः ॥१९७॥ दासीदासगवाश्वादि यत्किचने सचेतनम् । मण्युक्तप्रवालादि यच्च दृश्यभ्येतनम् ॥१९८॥ ततः सर्वे विभुरं त्याक्षोक्षव्यपेक्षं त्रिसाक्षिकम् । मण्युक्तप्रवालादि यच्च दृश्यभ्येतनम् ॥१९८॥ ततः पूर्वमुखं स्थित्वा कृतसिद्धनमस्क्रयः । केशानक्षु व्यक्तवद्धप्रसङ्घ पश्चमुख्यक्तम् ॥२००॥ विद्यस्य स्ववधाद्धित्रतः सामायकं यमम् । जतग्रिसमित्यादोन् तद्भेदानां दृदे विभुः ॥२०२॥ क्रस्नाद् विरम्य सावधादित्रतः सामायकं यमम् । वतग्रिसमित्यादोन् तद्भेदानां दृदे विभुः ॥२०२॥ चेत्रे मास्यसिते पश्चे सुमुहूते ज्ञुमोद्दे । नवम्यामुत्तराषादे सायाह्वे प्रावजद् विभुः ॥२०२॥

और स्नेहरूपी बन्धनसे रहित थे। यद्यपि वे दीक्षा धारण करनेके छिए अपने बन्धुवर्गीसे एक बार पूछ चुके थे तथापि उस समय उन्होंने फिर भी ऊँची और गम्भीर वाणी-द्वारा उनसे पूछा-दीक्षा छेनेकी आज्ञा प्राप्त की ॥१९३॥

तदनन्तर जब लोगोंका कोलाहल शान्त हो गया था, सब लोग दूर बापस चल गए थे, प्रातःकालके गम्भीर मंगलोंका प्रारम्भ हो रहा था और इन्द्र स्वयं भगवानकी परिचर्या कर रहा था तब जिन्होंने अन्तरंग और बहिरंग परिष्रह छोड दिया है और परिष्रहरहित रहनेकी प्रतिक्का की है, जो संसारकी सब वस्तुओं में समताभावका विचार कर रहे हैं और जो शभ भावनाओंसे सहित हैं ऐसे उन भगवान वृषभदेव यवनिकाके भीतर मोहको नष्ट करनेके छिए वस्त्र, आभूषण तथा माला बगैरहका त्याग किया ॥१९४-१९६॥ जो आभूषण पहले भगवान्के शरीरपर बहुत ही देदीप्यमान हो रहे थे वे ही आभूषण उस समय भगवानके शरीरसे पृथक् हो जानेके कारण कान्तिरहित अवस्थाको प्राप्त हो गए थे सो ठीक ही है क्योंकि स्थानभ्रष्ट हो जानेपर कौन-सो कान्ति रह सकती है ? अर्थात् कोई भी नहीं ॥१९७॥ जिसमें निष्परि-बहताकी ही मुख्यता है ऐसी ब्रतांकी भावना धारण कर, भगवान वृषभदेवने दासी, दास, गी, बैल आदि जितना कुछ चेतन परिषद था और मणि, मुक्ता, मूँगा आदि जो कुल अचेतन दृज्य था उस सबका अपेक्षारहित होकर अपनी देवोंको और सिद्धोंकी साक्षीपूर्वक परित्याग कर दिया था।। १९८-१९९।। तदनन्तर भगवान पूर्व दिशाकी ओर मुँह कर पद्मासनसे विराजमान हुए और सिद्ध परमेष्ठीको नमस्कार कर उन्होंने पंचमुष्टियोंमें केश छोंच किया ॥ २०० ॥ धीर बीर भगवान वृषभदेवने मोहनीय कर्मकी मुख्यलताओंके समान बहत-सी केशरूपी छताओंका छोंच कर दिगम्बर रूपके धारक होते हुए जिनदीक्षा धारण की ॥२०१॥ भगवानने समस्त पापारम्भसे विरक्त होकर सामायिक-चारित्र धारण किया तथा बतु गुप्ति समिति आदि चारित्रके भेद बहुण किए।। २०२।। भगवान वृपभदेवने चैत्र

१. मन्द्र शब्द । २. अर्थगम्भोरथा । ३. सन्तोषमनयत् । ४. सुप्रगुप्तं इ०, अ०, स० । ५. प्रभात-समये । ६. यवनिकायाः मध्ये । ७. निःसंगत्ये । ८. कृतप्रतिज्ञः । ९. वियोगाद् । १० दोष्तान्या—म०, ल० । ११. यित्किचिद्धिचेतनम् अ०, म०, इ०, स०, ल० । १२. त्यन्तवान् । १३. आत्मदेवसिद्धसाधिकम् । १४. निःगरिष्णहता प०, अ० । १५. आश्रित्य । १६. 'लुचि केशापनयने' । १७. निर्लुञ्च्य प०, अ०, द०, इ०, म०, ल० । लुञ्चनं कृत्वा । १८. मोहनीयाग्रवल्लरीसद्शाः । १९. नक्षत्रे । २०. अपराह्ने । २१. प्रायगत्वभुः अ०, प०, द०, इ०, म०, ल०, स० ।

केशान् भगवतो मूर्णि चिरवासायवित्रितान्। प्रत्येच्छन्मघवा रत्नपटस्यां प्रोतमानसः ॥२०४॥
सितां शुक्तप्रतिच्छक्षे पृथी रत्नसमुद्गके । स्थिता रेजुर्विमोः केशा यथेन्द्रोर्लस्मलेशकाः ॥२०५॥
विभूत्तमाक्षसंस्पर्शादिमे मूर्थन्यतासिताः । स्थाप्याः समुचित देशे कस्मिदिचद्नुपहुते ॥२०६॥
पद्ममस्याणं वस्यातिपवित्रस्य निसर्गतः । नीत्वोपायनतामेते स्थाप्यास्तस्य शुचौ जले ॥२०७॥
धन्याः केशा जगद्मसुर्येऽधिमूर्थमधिष्ठिताः । धन्योऽसी श्रीरसिन्पुश्च यस्ताना प्र्यत्युपायनम् ॥२०८॥
धन्याः केशा जगद्मसुर्येऽधिमूर्थमधिष्ठिताः । धन्योऽसी श्रीरसिन्पुश्च यस्ताना प्र्यत्युपायनम् ॥२०८॥
इत्याकलस्य नाकेशाः केशानादाय सादरम् । विभूत्या परया नीत्वा श्रीरोदे तान्विचिश्चिपुः ॥२०६॥
महतां संश्रयान्त्र्नं यान्तीज्यां मिलना अपि । मिलनेरपि यत्केशैः पूजावाप्ता श्रितैर्गुरुम् ॥२१०॥
वस्त्रामरणमास्यानि यान्युन्मुकतान्यभोधिना । तान्यप्यनन्यसामान्यां निन्युरस्युक्षति सुराः ॥२१९॥
चतुःसङ्क्रगणना नृपाः प्रावाजिषुस्तदा । गुरोर्मतमजानाना स्थामिमक्ष्यैव केवलम् ॥२१२॥
यदस्मै रुचितं मर्त्रे तदसमभ्यं विशेषतः । इति प्रसम्बद्दीक्षास्ते केवलं द्रव्यक्तिकाः ॥२१२॥
"छन्दानुवर्तनं भर्तुर्भृत्वाचारः किलेत्यमी । भेजुः समौढयं नैर्गुन्थ्यं द्रव्यतो न तु भावतः ॥२१४॥
गरीयसीं गुरी मिकतमुरुर्वराचिहिषकीर्षवः । तद्वृत्तिं विभरामासुः पार्थवास्ते समन्वयाः ॥२५५॥

मासके कृष्ण पक्षको नवमीके दिन सायंकालके समय दीक्षा धारण की थी। उस दिन गुभ सुहूर्त था, शुभ लग्न थी और उत्तराषाढ़ नक्षत्र था ॥२०३॥ भगवान्के मस्तकपर चिरकाल तक निवास करनेसे पवित्र हुए केशंकि इन्द्रने प्रसन्नचित्त होकर रत्नोंके पिटारेसे रख लिया था ॥२०४॥ सफेद वस्त्रसे परिवृत उस बड़े भारी रत्नोंके पिटारेमें रखे हुए भगवान्के काले केश ऐसे सुशोभित हो रहे ये मानी चन्द्रमाके काल चिह्नके जंश हो हो ॥२०५॥ ये केश भग-बान्के मस्तकके स्पर्शेसे अत्यन्त श्रेष्ठ अवस्थाको प्राप्त हुए हैं इसलिए इन्हें उपद्रवरहित किसी योग्य स्थानमें स्थापित करना चाहिए। पाँचवाँ क्षोरसमुद्र स्वभावसे ही पवित्र है इसिछए **उसकी भेंट कर उसीके प**वित्र जलमें इन्हें स्थापित करना चाहिए। ये केश धन्य हैं जो कि जगत्के स्वामी भगवान् वृषभदेवके मस्तकपर अधिष्ठित हुए थे तथा यह क्षीरसमुद्र भी धन्य है जो इन केशोंको भेंटस्वरूप प्राप्त करेगा।' ऐसा विचारकर इन्द्रोंने उन केशोंको आदरसहित उठाया और बड़ी विभृतिके साथ से जाकर उन्हें शीरसमुद्रमें डाल दिया ॥२०६-२०९॥ महापुरुषोंका आश्रय करनेसे मिलन (नीच) पुरुष भी पूज्यताको प्राप्त हो जाते हैं यह बात बिलकुछ ठीक है क्योंकि भगवान्का आश्रय करनेसे मिलन (काले) केश भी प्जाको प्राप्त हुए थे ॥२१०॥ भगवानने जिन वस्त्र आभूषण तथा माछा वगैरहका त्याय किया था देवोंने उन सबकी भी असाधारण पूजा की थी।।२११॥ उसी समय चार हजार अन्य राजाओंने भी दीक्षा धारण की थी। वे राजा भगवान्का मत (अभिप्राय) नहीं जानते थे, केवल स्वामि-भक्तिसे प्रेरित होकर ही दीक्षित हुए थे ॥२१२॥ 'जो हमारे स्वामीके छिए अच्छा लगता है बही हम लोगोंको भी विशेष रूपसे अच्छा लगना चाहिए' बस, यही सोचकर वे राजा दीक्षित होकर द्रव्यक्रिंगी साधु हो गये थे ॥२१३॥ स्वामीके अभिप्रायानुसार चलना ही सेवकोंका काम है यह सोचकर ही वे मृद्ताके साथ मात्र द्रव्यकी अपेक्षा निर्प्रन्थ अवस्थाको प्राप्त हुए थे- नग्न हुए थे, भावोंकी अपेक्षा नहीं ॥२१४॥

बड़े-बड़े वंशोंमें उत्पन्न हुए वे राजा, भगवान्में अपनी उत्कृष्ट भक्ति प्रकट करना

१. आददे । २. छादिते । ३. संघटके । ४. मान्यताम् । ५. अनुपद्रवे । ६. प्राप्स्यति । ७. पूजा-वाप्याश्रितै—अ०, प०, इ०, द०, म०, ल० । ८. -व बोदिताः द०, इ०, म०, ल० । -व नोदिताः अ०, प०, स० । ९. इच्छानुवर्तनम् । १०. प्रकटीकर्तुमिण्छवः । ११. परमेश्वरवर्तनम् । १२. महान्वयाः प०, अ०, द०, म०, ल०, स० । समन्वयाः समाकुलिधताः ।

गुरुः प्रमाणमस्माक्रमाविकामुविकार्ययोः । इति कच्छाद्यो द्वांक्षां भेजिरे नृपसत्तमाः ॥२१६॥ स्तेहात् केचित् परे मोहाद् भयात् केचन पार्थियाः । तपस्यां संगिरम्ते स्म पुरोधायादिवेधसम्॥२१०॥ स तैः परिवृतो रेजे चिमुरुव्यक्तसंयतैः । कल्पाक्षियं इवोद्मः परीतो वालपाद्षयैः ॥२१८॥ स्वमावमास्वरं तेजस्तपोदीप्त्योपवृहितम् । द्वानः शारदो वाक्कों दिदीपेतितरां विमुः ॥२१९॥ स्वमावमास्वरं तेजस्तपोदीप्त्योपवृहितम् । द्वानः शारदो वाक्कों दिदीपेतितरां विमुः ॥२१९॥ सात्रस्त्रम् वोद्यास्त्रम् । जातरूपं प्रभोदीप्तं यथाचिर्जातवेदसः ॥२२०॥ सत्तः स मगवानादिदेवो देवैः कृतार्चनः । दीक्षावस्त्रया परिष्वकः कल्पाक्षिप इवावमा ॥२२१॥ तदा मगवतो रूपमस्त्रपं विमास्वरम् । पद्यक्षेत्रसहस्रेष नापनृतित सहस्रहक् ॥२२२॥ ततस्त्रजगदीवानं परं ज्योतिगिरां पतिम् । त्रिष्ठास्तुष्टुबुरिखुर्चैः स्वःप्रद्धाः परमध्यितम् ॥३२३॥ जगस्त्रष्टारमोशानममीष्टफलदायिनम् । त्वामनिष्टविषाताय समिष्टुमहे वयम् ॥२२॥। यथास्त्रमात्रमः प्रभातिगिराः स्त्यन्तेऽस्मद्विषेः कथम् । मक्त्या तथापि तद्वयो जात्तन्मः प्रोक्षतिमात्मनः॥२२५॥ गुणास्ते गणनातीताः स्त्यन्तेऽस्मद्विषेः कथम् । मक्त्या तथापि तद्वयो जात्तन्मः प्रोक्षतिमात्मनः॥२२५॥ विहरन्तमेलापायात् स्तुयन्तेऽस्मद्विषेः कथम् । मक्त्या तथापि तद्वयो जात्तन्मः प्रोक्षतिमात्मनः॥२२५॥ विहरन्तमेलापायात् स्तुयन्तेऽस्मद्विषेः कथम् । मक्त्या तथापि तद्वयो जात्तन्मः प्रोक्षतिमात्मनः॥२२५॥

चाहते थे इसलिए उन्होंने भगवान्-जैसी निर्गन्ध वृत्तिको धारण किया था ॥२१५॥ इस लोक और परलोक सम्बन्धी सभी कार्यों में हमें हमारे गुरु-भगवान वृषभदेव ही प्रभाणभूत हैं यही विचारकरे कच्छ आदि उत्तम राजाओंने दीक्षा धारण की थी।।२१६॥ उन राजाओंने-से कितने ही स्तेहसे, कितने ही मोहसे और कितने ही भयसे भगवान वृषभदेवको आगे कर अर्थात् उन्हें दीक्षित हुआ देखकर दीक्षित हुए थे।।२१७। जिनका संयम प्रकट नहीं हुआ है ऐसे उन द्रव्यिलगी मुनियोंसे घिरे हुए भगवान वृषभदेव ऐसे सुशोभित होते थे मानो छोटे-छोटे कल्प बृक्षोंसे घिरा हुआ कोई उन्नत विशास कल्पबृक्ष ही हो ॥२१⊏॥ यद्यपि भगवान्-का तेज स्वभावसे हो देदोप्यमान था तथापि उस समय तपकी दीप्तिसे वह और भी अधिक देदीप्यमान हो गया था ऐसे तेजको धारण करनेवाले भगवान् उस सूर्यके समान अतिशय देदीप्यमान होने लगे थे जिसका कि स्वभावभास्वर तेज सरद् ऋतुके कारण अतिशय प्रदीप्त हो उठा है।।२१९।। जिस प्रकार अग्निकी ज्वालासे तपा हुआ सुवर्ण अविशय होभायमान होता है उसी प्रकार उत्कृष्ट कान्तिसे अत्यन्त सुन्दर भगवान्का नग्न रूप अतिशय शोभायमान हो रहा था ॥२२०॥ तदनन्तर देवोंने जिनकी पूजा की है ऐसे भगवान् आदिनाथ दीक्षारूपी लतासे आलिंगित होकर कल्पवृक्षके समान सुशोभित हो रहे थे।।२२१।। उस समय भगवान्-का अनुपम रूप अतिशय देदीप्यमान हो रहा था। उस रूपको इन्द्र हजार नेत्रोंसे देखता हुआ भी तुप्त नहीं होता था ॥२२२॥ तत्परचात् स्वर्गके इन्द्रोंने अतिशय सन्तुष्ट होकर तीनों लोकों-के स्वामी-उत्कृष्ट ज्योति स्वरूप और वाचस्पति अर्थात् समस्त विद्याओं के अधिपति भगवान वृषभदेवकी इस प्रकार जोर-जोरसे स्तुति की ॥२२३॥ हे स्वामिन, आप जगत्के स्नष्टा हैं (कर्म-भूमिरूप जगत्की व्यवस्था करनेवाले हैं ), स्वामी हैं-और अभीष्ट फलके देनेवाले हैं इसलिए हमलोग अपने अनिष्टोंको नष्ट करनेके लिए आपकी अच्छी तरहसे स्तुति करते हैं ॥२२४॥ हे भगवन्, हम-जैसे जीव आपके असंख्यात गुणोंकी स्तुति किस श्रकार कर सकते हैं तथापि हम छोग भक्तिके वश स्तुतिके छलसे मात्र अपनी अत्माकी उन्नतिको विस्तृत कर रहे हैं ॥२२५॥ हे ईश, जिस प्रकार मेघोंका आवरण हट जानेसे सूर्यकी किरणें स्फूरित हो जाती हैं, उसी प्रकार

१. श्रेष्ठाः । २. अज्ञानात् । ३. तपसि । ४. प्रतिज्ञां कुर्वन्ति स्म । ५. कल्पांह्रिय प०, अ० । ६. दारदीवार्कः अ० । दारदेवार्को इ०, प०, द०, स०, ल० । ७. इव । ८. अग्नेः । ९. आलिङ्गितः । १०. जसदृश्यम् । ११. मुदिताः । १२. स्वर्गश्रेष्ठाः इन्द्रा इत्यर्थः । १३. स्तोत्रं कुर्महे । १४. स्तुतिक्याजात् । १५. विस्तारमामः । १६. द्रव्यभावकर्ममलम् ।

त्रिलोकपावनीं पुण्यो जैनी श्रुतिमिवामलाम् । प्रवश्यां द्घते वृभ्यं नमः सार्वाय शंभवे ॥२२७॥ विष्वापितजगत्तापा जगतामेकपावनी । स्वर्श्वनीव पुनीयाक्षी द्विभयं पारमेशवरी ॥२२८॥ अवर्णा रुचिर्या ह्वा शेरलेटी प्रेरलं कृता । रेरियारेवामिनि कान्तिः यौष्माकीयं धिनीति का।२२९॥ मुकावृत्तिष्ट मानस्त्वं तत्कालोपनतः विस्तिः । प्रवृद्धः परिणामैः प्राक् पश्चालीकान्तिकामरः॥२३०॥ परिनिष्कमणे थोऽयभभिप्रायो जगत्स्यः । स ते यतः स्वतो जातः देवयं बुद्धोऽस्यतो मुनेः ॥२३९॥ राज्यलक्ष्मीमसंभोग्यामाकलय्य चलामिमाम् । क्लेशहानाय विविणदीक्षां त्वं प्रत्यपद्यथाः ॥२३२॥ स्नेहाला निक्सुन्मृत्य विश्वतोऽद्य वनं तत्र । न कश्चित् प्रतिरोधो अभून्मदान्धस्येव दन्तिनः ॥२३२॥ स्वष्तामानिकास्य मानः संपक्षणश्वरा । जीवितं चलमित्याधास्त्वं मनः शास्वते पथि ॥२३४॥ स्वष्तामानिकासी मोगाः संपक्षणश्वरा । जीवितं चलमित्याधास्त्वं मनः शास्वते पथि ॥२३४॥

द्रव्यकर्म और भावकर्मरूपी बहिरंग तथा अन्तरंग मलके हट जानेसे आपके गुण स्फुरित हो रहे हैं।।२२६।। हे भगवन, आप जिनवाणीके समान मनुष्यछोकको पवित्र करनेवाछी पुण्यरूप निर्मल जिनदीक्षाको धारण कर रहे हैं इसके सिवाय आप सबका हित करनेवाले हैं और सुख देनेवाले हैं इसलिए आपको नमस्कार हो ॥२२७॥ हे भगवन्, आपकी यह पार-मेश्वरी दीक्षा गंगा नदीके समान जगत्त्रयका सन्ताप दूर करनेवाली है और तीनों जगत्को मुख्य रूपसे पवित्र करनेवाली है, ऐसी यह आपकी दीक्षा हम लोगोंको सदा पवित्र करे।।२२८।। हें भगवन, आपको यह दीक्षा धनकी धाराके समान हम छोगोंको सन्सुष्ट कर रही है क्योंकि जिस प्रकार धनकी धारा सुवर्णा अर्थात् सुवर्णमय होती है उसी प्रकार यह दीक्षा भी सुवर्णा अर्थात् उत्तम यससे सहित है। धनकी घारा जिस प्रकार रुचिरा अर्थात् कान्तियुक्त-मनोहर होती है उसी प्रकार यह दीका भी रुचिरा अर्थात् सम्यक्त्यभावको देनेवाली है ( रुचि श्रद्धां राति द्दातीति रुचिरा ) धनकी धारा जिस प्रकार हृद्या अर्थात् हृद्यको प्रिय छगती है, उसी प्रकार यह दीक्षा भी हवा अर्थात् संयमीजनोंके हृदयको प्रिय छगती है और धनकी धारा जिस प्रकार देदीप्यमान रह्नोंसे अलंकत होती है उसी प्रकार यह दीक्षा भी सम्यग्दर्शन, सम्यग्हान और सम्यक्चारित्ररूपी देदीप्यमान रत्नोंसे अलंकत है।। २२९।। हे भगवन्, मुक्तिके लिए उद्योग करनेवाले आप तत्कालीन अपने निर्मल परिणामोंके द्वारा पहले ही प्रबुद्ध हो चुके थे, छौकान्तिक देवोंने तो नियोगवश पीछे आकर प्रतियोधित किया था।। २३०।। हे मुनिनाय, जगतकी सृष्टि करनेवाले आपका, दीक्षा धारण करनेके विषयमें जो यह अभिप्राय हुआ है वह आपको स्वयं ही श्राप्त हुआ है इसलिए आप स्वयम्बुद्ध हैं ॥ २३१ ॥ हे नाथ, आप इस राज्य-लक्ष्मीको भोगके अयोग्य तथा चंचल समझकर ही क्लेश नष्ट करनेके लिए निर्वाणदीक्षाको प्राप्त हुए हैं।। २३२।। हे भगवन, मत्त हस्तीकी तरह स्नेहरूपी खूँटा उलाड़कर वनमें प्रवेश करते हुए आफ्को आज कीई भी नहीं रोक सकता है ॥ २३३ ॥ हे देव, ये भोग स्वप्नमें भोगे हुए भोगोंके समान हैं, यह सुस्पदा नष्ट हो। जानेवाली है और यह जीवन भी। चंचल है यही।

१. पित्राम् । २. आगमम् ३. दघानाय । ४. सर्वप्राणिहितोपदेशकाय । ५. निर्वापित । ६. परमेश्वर-स्येयम् । ७. क्षित्रयादिवर्णा, पक्षे शोभनकान्तिमती च । सुवर्णविचता द०, म०, इ०, स०, छ० । ८. नेत्रहारिणी । ९. मनोहारिणो । १०. रत्नवर्षः । ११. दीप्त-अ०, म०, स०, छ० । १२. रत्नवृष्टिः । १३. परिनिष्क्रमणम् । १४. युष्मत्संबन्धिनी । १५. प्रीणाति । १६. मोक्षार्थम् । १७. उद्योगं कुर्वाणः । १८. उपायतैः । १९. शुद्धैः । २०. यातः अ०, प०, द०, स०, म०, छ० । २१. नाशाय । २२. बन्धस्तम्भम् । २३. प्रतिबन्धकः । २४. समानाः । २५. विनाशशीला । २६. करोषि ।

श्रवप्य चलां लक्ष्मीं निर्भ्य स्नेहवन्त्रनस् । धनं रज इवीह्य्य मुक्त्या संगंस्यते भवान् ॥२६%॥
राज्यलक्ष्म्याः परिस्कानि मुक्तिलक्ष्म्याः परां मुद्रम् । प्रध्यक्षयं स्तपोलक्ष्म्यामासजस्त्रं विना रतेः ॥२३६॥
राज्यश्रियां विरक्तोऽसि संरक्तोऽसि तपः श्रियाम् । मुक्तिश्रियां च सोस्कण्ठो गतैवं ते विरागणा ॥२३०॥
ज्ञारवा हेयमुपेथं च हिस्वा हेयमिवास्तिलम् । उपादेयमुपादिरसोः कथं ते समद्तिता ॥२३०॥
पराधीनं सुखं हिस्वा मुखं स्वाधीनमीप्सतः । स्यक्त्वालगं विपुलां चिहं चान्छतो विरतिः क ते ॥२३०॥
पराधीनं सुखं हिस्वा मुखं स्वाधीनमीप्सतः । स्यक्त्वालगं विपुलां चिहं चान्छतो विरतिः क ते ॥२३०॥
शामनन्त्र्यारमविज्ञानं बोगिनां हृत्यं । परम् । कीहक् तथारमविज्ञानमारमवस्त्रवस्त्रः प्रान् ॥२४०॥
तथा परिचरन्त्रवेते यथा पूर्वं सुरासुराः । स्वामुपास्ते । च गृतं श्रीः केंक्रवस्थस्ते तपःसम्यः ॥२४०॥
नैस्तंगीमास्य तश्रवयां सुलानुत्रो यमप्यहन् । सुखीति कृतिभिदंव त्यं तथाप्यमिलप्यसे ॥२४२॥
श्रीकृतक्तिवयो मृह्वा विभित्सोः कर्मसाधनस्य । जिगीपुत्रक्ति मशापि तपोराज्ये तवास्त्यदः ॥२४३॥
भोहान्धतमसभ्यसं वोधितां भे जानदीविकास्। स्वमादायचरो विवेद क्लेकापाते अत्यतिहस् ।।२४४॥

विचार कर आपने अविनाशी मोक्षमार्गमें अपना मन लगाया है।।२३४।। हे भगवन्, आप चंचल लक्ष्मीको दूर कर स्नेहरूपी बन्धनको तोडकर और धनको धृलिकी तरह उड़ाकर मुक्ति-के साथ जा मिछेंगे।। २३५।। हे भगवन्, आप रतिके बिना ही अर्थात् वीतराग होनेपर भी राजलक्ष्मीमें उदासीनताको और मुक्तिलक्ष्मीमें परम हर्पको प्रकट करते हुए तपरूपी लक्ष्मीमें आसक हो गये हैं, यह एक आअर्यकी बात है।।२३६॥ हे स्वामिन, आप राजलक्ष्मीमें विरक्त हैं, तपरूपी छक्ष्मीमें अनुरक्त हैं और मुक्तिरूपी छक्ष्मीमें उत्कण्ठासे सहित हैं इससे मालूम होता है कि आपकी विरागता नष्ट हो गयी है। भावार्थ-यह ज्याजोक्ति अलंकार है-इसमें उपरसे निन्दा मालूम होती है परन्तु यथार्थमें भगवान्की स्तुति प्रकट की गयी है।।२३७। हे भगवन्, आपने हेय और उपादेय वस्तुओं को जानकर छोड़ने योग्य समस्त वस्तुओं को छोड़ दिया है और उपादेयको आप प्रहण करना चाहते हैं ऐसी दशामें आप समदर्शी कैसे हो सकते हैं ? (यह भी व्याजस्तुति अलंकार है)।। २३८।। आप पराधीन सुखको छोड्कर स्वाधीन सुख प्राप्त करना चाहते हैं तथा अल्प विभूतिको छोडकर बड़ी भारी विभूतिको प्राप्त करना चाहते हैं ऐसी हाळतमें आपका विरति-पूर्ण त्याग कहाँ रहा ? ( यह भी ब्याजस्तुति है )।। २३९ ॥ हे नाथ ! योगियोंका आत्मक्कान मात्र उनके हृदयको जानता है परन्तु आप अपने समान पर-पदार्थोंको भी जानते हैं इसलिए आपका आत्मक्कान कैसा है ? ॥२४०॥ हे नाथ, समस्त सुर और असुर पहलेके समान अब भी आपकी परिचर्या कर रहे हैं और यह लक्ष्मी भी गुप्त रीति-से आपकी सेवा कर रही है तब आपके तपका भाव कहाँसे आया ? अर्थात् आप तपस्वी कैसे कहलाये ? ॥२४१॥ हे भगवन्, यद्यपि आपने निर्मन्थ वृत्ति धारण कर सुख प्राप्त करनेका अभिप्राय भी नष्ट कर दिया है तथापि इन्हरू पुरुष आपको ही सुखी कहते हैं। १४२॥ हे प्रभो, आप मतिज्ञान, श्रतज्ञान और अवधिज्ञानरूपी तीनों शक्तियोंको धारण कर कर्मरूपी शत्रओंकी सेनाको खण्डित करना चाहते हैं इसलिए इस तपश्चरणरूपी राज्यमें आज भी आपका विजिगीषुभाव अर्थात् शत्रुओंको जीतनेकी इच्छा विद्यमान है।। २४३।। हे ईश.

१. घटिष्यते । २. राजलक्ष्म्याम् । ३. प्रव्यक्तीकुर्वन् । ४. आसक्तोऽभूः । ५. मुनितलक्ष्म्याम् म० ल० । ६. ज्ञाता मण्टा वा । ७. उपादेयम् । ८. उपादातुमिच्छोः । ९. वाञ्छतः । १०. कथयन्ति । ११. स्वरूपं रहस्यं च । १२. राज्यकाले । १३. आराधयति । १४. कुत.आगतः । १५. तपोऽहंकारः । १६. आश्रितः । १७. सुखानुबन्धम् । १८. हंसि स्म । १९. मितश्रुताविज्ञानशक्तित्रयम्, पक्षे प्रभुमन्त्रोत्साहशक्तित्रयम् । २०. भेतुमिच्छोः । २१. ज्ञानावरणादिकमसेनाम्, पक्षे योजुमारच्यादिसेनाम् । २२. वृत्तिः । २३. मोहनीयक्तीकान्यकारनाशार्यम् । २४. ज्वलिताम् । २५. मण्डन् । २६. नेश ४०, प०, इ०, द०, म०, स०, छ० । चरन्तेश छ० । २७. कृटावपाते ।

महारकवरीभृष्टिः कर्मणोऽष्टतयस्य या । तां प्रति प्रज्वस्त्येषा स्वस्यानाग्निशिखोच्छिला ॥२४५॥ दृष्टतस्य वर्गामृष्टिः कर्माष्टकवनस्य या । तत्रोक्षिश्चा कुटारीयं रत्नत्रयमथी स्वत्रा ॥२४६॥ सानवैराग्यसंपत्तिस्तवैषानन्यगोचरा । विभुक्तिसाधनायासं भवतानां च मवोष्टिदे ॥२४०॥ इति स्वार्था परार्थां च बोधसंपदमृर्जिताम् । दृष्टतेऽपि नमस्तुभ्यं विरागाय गरीयसे ॥२४८॥ इत्यभिष्टुत्य नाकीन्द्राः प्रतिजग्मुः स्वमास्पद्म् । तद्गुणानुसमृति प्रतामादाय स्वेन चेतसा ॥२४६॥ तत्रो भरतराजोऽपि गुरुं मिक्समरानतः । प्रवश्मास स्वभावान् उच्चावचवचचकात्रा ॥२५०॥

मालिनीच्छन्दः

अथ भरतनरेन्द्रो इन्द्रभक्त्या सुनीन्द्रं "समधिगतसमाधि सावधानं स्वसाध्ये । सुरमिसलिकधारागन्धपुष्पाक्षतार्थे रयजते जितमोहं सप्रदीपैद्य धूपैः ॥२५१॥ विश्वतक्षकभेदेशस्रजम्भूकपित्थेः पनसलकुचमोचे विदिक्तमातिलुक्कैः । क्रमुकरिचरगुच्छेर्नारिकेलैद्य रम्यैः गुरुवरणसपर्यामातनोदातत्त्रश्रीः ॥२५२॥ कृतचरणसपर्यो सिक्तनस्रेण सूध्नी धरणिनिहित् जानुः प्रोद्गतानन्द्रचापः । प्रणतिमतन्त्रो चुमेर्गलिमाश्चिक्यरिसप्रविमलसलिलीष्टैः क्षालयनमर्गुरक्त्री ॥२५३॥

आद मोहरूपी गाड अन्धकारको नष्ट करनेके लिए प्रकाशमान झानरूपी दीपकको छेकर चलते हैं इसलिए आप क्लेशरूपी गदेमें पड़कर कभी भी-दुःखी नहीं होते ॥२४४॥ हे भट्टारक, ज्ञाना-बरणादि आठ कर्मोंकी जो यह बढ़ी भारी भट्टी बनी हुई है उसमें यह आपकी ध्यानरूपी अग्निकी ऊँची शिखा खूब जल रही है।।२४५!। हे समस्त पदार्थीको जाननेवाले सर्वेझ देव, जो यह हरा-भरा आठों कमोंका बन है उसे नष्ट करनेके लिए आपने यह रत्नत्रयरूपी कुल्हाड़ी उठायी है।।२४६।। हे भगवन्, किसी दूसरी जगह नहीं पायी जानेवाली आपकी यह ज्ञान और वेराग्यरूपी सम्पत्ति ही आपको मोक्ष प्राप्त करानेके छिए तथा शरणमें आये हुए भक्त पुरुषों-का संसार नष्ट करनेके छिए समर्थ साधन है।।२४०। हे प्रभो, इस प्रकार आप निज परका हित करनेवाली उत्कृष्ट ज्ञानरूपी सम्पत्तिको धारण करनेवाले हैं तो भी परम वीतराग हैं इस-छिए आपको नमस्कार हो ॥२४=॥ इस प्रकार स्तुति कर इन्द्र छोग भगवान्के गुणोंको पवित्र स्मृति अपने हृदयमें धारण कर अपने अपने स्थानोंको चले गर्य ॥२४९॥ तदनन्तर लक्ष्मीयान महाराज भरतने भी भक्तिके भारसे अतिशय नम्न होकर अनेक प्रकारके यचनरूपी मालाओं-के द्वारा अपने विताकी पूजा की अर्थात् सुन्दर शब्दों-द्वारा उनकी स्तुति की।।२५०॥ तत्पद्यात् उन्हों भरत महाराजने बड़ी भारी भिक्तसे सुगन्धित जलकी धारा, गन्ध, पुष्प, अक्षत, दोप, धूप और अर्च्यसे समाधिको प्राप्त हुए (आत्मध्यानमें छीन ) और मोक्षप्राप्तिरूप अपने कार्यमें सदा सावधान रहनेवाले. मोहनीय कर्मके विजेता मुनिराज भगवान् वृषभदेवकी पूजा को ॥२५१॥ तथा जिनकी छक्ष्मी बहुत ही बिस्तृत है ऐसे राजा भरतने पके हुए मनोहर आम, जामुन, कैंथा, कटहल, बड़हल, केला, अनार, बिजीरा, सुपारियोंके सुन्दर गुच्छे और नारि-यहोंसे भगवान्के चरणोंकी पूजा की थी॥२५२॥ इस प्रकार जो भगवान्के चरणोंकी पूजा कर चुके हैं, जिनके दोनों घुटने पृथिवीपर छगे हुए हैं और जिनके नेत्रोंसे हर्षके आँसू निकल रहे हैं ऐसे राजा भरतने अपने उत्कृष्ट मुक्कटमें लगे हुए मणियोंकी किरणेंरूप स्वच्छ जलके

१. पूज्यः । २. भ्रस्ज पाके, अतिपाकः । ३. 'बोग्नश्चू छेदने' । अतिदायेन छेदनम् । ४. मविष्ठदे म०, छ० । ५. स्वप्रयोजनाम् । ६. नानाप्रकार । ७. संप्राप्तव्यानम् । ८. पूजाद्रव्यैः । ९. अपूज्यत् । १०. पवत्र । ११. वदली । १२. मानुलिङ्गैः अ०, प०, द०, म०, स०, इ०, छ० । १३. निःक्षित्त ।

रतुतिभिरनुगतार्थालंकियाइलाधिनीभिः प्रकटितगुरुमिनः करमष्यत्रंसिनीभिः । सममवनिषपुत्रैः स्वानुजनमानुयातो भरतपतिरुद्रारश्रीरयोध्योनमुखाँऽभूत् ॥२५४॥ अथ सरसिजबन्धौ मन्द्रमन्द्रायमानैः परिसृशति कराग्रैः परिचमाशाङ्गनास्यम् । चुवति महति मन्द्रं ग्रोहलसस्केतुमालां प्रभुरविशदलङ्क्यां स्वामिवाज्ञामयोध्याम् ॥२५५॥

## शार्द्छिबिकीडितम्

तत्रस्थो ैगुरुमादरात् परिचरम् ैद्रादुदारोदयः कुर्वन् सर्वजनोपकारकरण<u>ो वृत्ति</u> स्वरा<del>स्यरि</del>यता । तन्यानःप्रसदं समासिषु गुरून् संभावयन् सादरं भावी चक्रधरी घरां चिरमणं देकातपन्नाक्किताम् ॥२५६॥ इत्यं निष्क्रमणे गुरोः समुचितं कृत्वा सपर्याविधि प्रत्यावृत्यं पुरी निजामनुगसो राजाधिराजोऽनुजैः । प्रातः प्रातरनृत्थितो नृपगणैर्भवस्या गुरोः संस्मरन् दिक्चकं विधुतारिचक्रमभुनक् ैपूर्वं यथासौ जिनः।२५७

> इत्यार्षे भगविज्जनसेनाचार्यप्रणीते त्रिपष्टिलच्चरा महापुरारासंमहे भगवत्परिनिष्क्रमणं नाम सप्तदशं पर्व ॥१७॥

समृहसे भगवान्के चरणकमलोंका प्रकालन करते हुए भक्तिसे नम्र हुए अपने मस्तकसे उन्हीं भगवान्के चरणोंको नमस्कार किया।।२५३॥ जिन्होंने उत्तम-उत्तम अर्थ तथा अलंकारों-से प्रशंसा करने योग्य और पापोंको नष्ट करनेवाली अनेक स्तुतियोंसे गुरुभक्ति प्रकट की है और जो बड़ी भारी विभूतिसे सहित हैं ऐसे राजा भरत अनेक राजपुत्रों और अपने छोटे भाइयोंके साथ-साथ अयोध्याके सम्मुख हुए ॥२५४॥

अथानन्तर जब सूर्य अपनी मन्द-मन्द किरणोंके अम्रभागसे पिर्चम दिशारूपी स्त्रीके मुखका स्पर्श कर रहा था और वायु शोभायमान पताकाओंके समृहको धीरे-धीरे हिला रहा था तब अपनी आज्ञाके समान उल्लंबन करनेके अथोग्य अयोध्यापुरीमें महाराज भरतने प्रवेश किया ॥२५५॥ जो बढ़े भारी अध्युद्यके धारक हैं और जो भावी चक्रवर्तों हैं ऐसे राजा भरत उसी अयोध्यापुरीमें रहकर दूरसे ही आदरपूर्वक भगवान वृष्यस्वेवकी परिचर्या करते थे, उन्होंने अपने राज्यमें सब मनुष्योंका उपकार करनेवाली वृत्ति (आर्जीविका) का विस्तार किया था, वे अपने भाइयोंको सदा हिंत रखते थे और गुरुजनोंका आदरसहित सम्मान करते थे। इस प्रकार वे केवल एक लत्रसे चिद्धित पृथिवीका चिर काल तक पालन करते रहे।।२५६॥ इस प्रकार राजाधिराज भरत तपकल्याणकके समय भगवान वृष्यसेवकी यथोचित पूजा कर छोटे भाइयोंके साथ-साथ अपनी अयोध्यापुरीमें छोटे और वहाँ जिस प्रकार पहले जिनेन्द्रदेव भगवान वृष्यमाथ दिशाओंका पालन करते थे उसी प्रकार वे भी प्रतिदिन प्रातःकाल राजाओंके समृहके साथ उठकर भित्तपूर्वक गुरुदेवका स्मरण करते हुए शत्रुमण्डलको नष्ट कर समस्त दिशाओंका पालन करने लगे।।२५७।

इस प्रकार ऋार्ष नामसे प्रसिद्ध भगविज्ञनसैनाचार्यप्रणीत त्रिपष्टिलद्धारा महापुरारासंग्रहमें भगवान्के तप-कल्यासावका वर्णन करनेवाला सन्नहवाँ पर्व समाप्त हुआ।।१७॥

१. अनुगतः । २. वाति सति । ३. परमेश्वरम् । ४. अतिशयात् । ५. स्थिताम् प०, म० । स्थितिम् द० । ६. नाभिराजादीन् । ७. 'पा रक्षणे' अपालयत् । ८. प्रत्यागत्य । ९. गुरु स्थायन् । १०. पालयति स्म ।

## अष्टादशं पर्व

अथ कार्यं समुन्त्रस्य तपे।योगं समाहितः । वाच्यमस्यमास्थाय तस्था विश्वेद विमुक्तये ॥१॥ विषयमसानशनं धारः प्रतिक्षाय महाधितः । योगेकाग्यूनिरुद्धान्तर्बहिष्करणं विक्रियः ॥२॥ विवरस्यन्तरपादाद्यं तस्थ्यंशान्तरपाणिकम् । सममृज्वागतं स्थानमास्थाय रिचतिस्थितिः ॥३॥ किनेऽपि शिलापट्टे न्यस्तपादपयोरुद्धः । लक्ष्मयोपदीकितं विग्रुमास्थितः पश्चिष्टरम् ॥४॥ किमप्यन्तर्गतं जल्पक्रन्यक्ताक्षरमक्षरः । विग्रुदिक्षरारावगुन्जद्गुह इवाचलः ॥४॥ सुप्रसक्षोज्ज्वलां मृति प्रलम्बन्धरमक्षरः । वास्यव परां मृति द्धानां ध्यानसिद्धये ॥६॥ स्थानस्थाज्ञक्तराम् । श्वास्थाक्षये परां मृति द्धानां ध्यानसिद्धये ॥६॥ विश्वः शिरोरुद्दिप्रस्थात् सुन्यक्तपरिमण्डलम् । रोचि विश्वण्यात् मृत्वाकुष्टलस्पद्धं धारयन् ॥७॥ अभ्य मङ्गमपापाङ्के विश्वरणं स्तिमितेक्षणम् । विभाणो मुखमित्तर्थं सुदिलप्दशनच्लद्भ् ॥८॥ सुगन्धमुत्वनिःश्वासगन्धाहृतेरलिव्वजः । विद्विनंद्वासिताशुद्धं लेक्स्यागैरिव लक्षितः ॥९॥

अथानन्तर समस्त लोकके अधिपति भगवान् वृष्यदेव शरीरसे ममत्व छोडकर तथा तपोयोगमें सावधान हो मौन धारणकर मोक्षप्राप्तिके लिए स्थित हुए ॥१॥ योगोंकी एकामता-से जिन्होंने मन तथा बाह्य इन्द्रियोंके समस्त विकार रोक दिये हैं ऐसे धीर-वीर महासन्तोपी भगवान् छह् महीनेके उपवासकी प्रतिका कर स्थित हुए थे।।२।। वे भगवान् सम, सीधी और लम्बी जगहमें कायोत्सर्ग धारण कर खड़े हुए थे। उस समय उनके दोनों पैरोंके अब भागमें एक वितस्ति अर्थात् बारह अंगुलका और एडियोंमें चार अंगुलका अन्तर था ॥३॥ वे भगवान् कठिन शिलापर भी अपने चरणकमल रखकर इस प्रकार खड़े हुए थे मानो लक्ष्मीके द्वारा लाकर रखे हुए गुप्त पद्मासनपर ही खड़े हों ॥४॥ वे अक्षर अर्थात अविनाशी भगवान भीतर-ही-भीतर अस्पष्ट अक्षरोंसे कुछ पाठ पढ़ रहे थे जिससे ऐसे मालूम होते थे मानो जिसकी गुफाएँ भीतर छिपे हुए निर्झरनोंके शब्दसे गूँज रही हैं ऐसा कोई पर्वत ही हो ॥५॥ जिसमें दोनों भुजाएँ नीचेकी ओर लटक रही हैं ऐसी अत्यन्त प्रसन्न और उज्ज्वल मृतिको धारण करते हुए वे भगवान् ऐसे मालूम होते थे मानो ध्यानकी सिद्धिके लिए प्रशमगुणकी उत्कृष्ट मूर्ति ही धारण कर रहे हों ॥६॥ केशोंका लोंच हो जानेसे जिसका गोल परिमण्डल अत्यन्त स्पष्ट दिखाई पड़ रहा था, जिसका ब्रह्मद्वार अतिशय देवीप्यमान था और जो सूर्यके मण्डलके साथ स्पर्दा कर रहा था, ऐसे शिरको वे भगवान धारण किये हुए थे ।।।। जो भौहोंके भंग और कटाक्ष अवलोकनसे रहित था, जि*स*के ने<del>त्र अ</del>त्यन्त निश्चल थे और ओठ खेदरहित तथा मिल्ले हुए थे ऐसे सुन्दर मुखको भगवान् धारण किये हुए थे ।।८।। उनके मुखपर सुगन्धित निःश्वास-की सुगन्यसे जो अमरोंके समृद्द उड़ रहे थे वे एसे मालूम होते थे मानी अगुद्ध (कृष्ण नीछ

१. मौनित्यम् । २. आश्रित्य । ३. पड्मासा—ब० । ४. सन्तोषः । ५. घ्यानान्यवृत्तिप्रतिबन्धितमन-घ्यक्षुरादोन्द्रियक्यापारः । ६. बहिःकरण-ब०, अ०, प० । ७. द्वादशाङ्गुल्यन्तरः । 'तितस्तिद्वदिशाङ्गुलम्' इत्यमिषानात् । ८. चतुरङ्गुलान्तरः । ९. आश्रित्य । १०. उपनीतम् । ११. नित्यः । १२. प्रकाशनशीलम् । १३. उप्णोषो नाम ब्रह्मद्वारस्यो यन्यितिशेषः । 'भाग्यातिशयसम्भूतिज्ञापनं मस्तकाश्रजम् । तेजोमण्डलमुण्णीष-मामनन्ति मनीषिणः ।' १४. अपगतकटाक्षेशणम् । १५. स्थिरदष्टिम् । १६. कृष्णाद्यगुभलेक्या ।

प्रकाश्वतमहाबाहुदीप्र प्रोसुङ्गाविग्रहः । कस्याङ्ग्रियं इवावाग्रं शासाह्ययपरिष्कृतः ॥१०॥ अलक्ष्येणातपन्नेण तपोमाहारम्यजन्मना । कृतच्छायोऽप्य निर्धित्वाद्वकृतेच्छः परिच्छदे ॥११॥ पर्यन्ततक्शासाग्रेमेन्दानिलविश्नितेः । प्रकाणकैरिवायव विभृतिविश्वतक्लमः ॥१२॥ इंक्षिमन्तरमुद्भूतमनःपर्ययवाधनः । चक्षुज्ञांनधरः श्रीमान् सान्तदीप इवालयः ॥१३॥ चनुभिक्षितिवेधिरमार्थिरिय चित्रतम् । विलोकयन् विभः कृत्सनं परकोकगतागतम् ॥१४॥ यद्वं स्थितवान् देवः पुरुः परमनिःस्पृहः । तदामीषां नृपषीकां एतेः क्षोमो महानभूत् ॥१५॥ मामाद्वि त्राद्व नो व्यवत्त्रावत्ते मुनिमानिनः । परीषष्टमहावात्रमंग्वाः सर्वो एति जहुः ॥१६॥ अशक्तः पद्वी गन्तुं गुरोरितगरियसीम् । त्यवस्वाभिमानमित्रपुष्पैक्षेजलपुरुते परस्परम् ॥१७॥ अहो विश्वमहां स्थैयमहो जङ्गावलं प्रमोः । को नामैविमनं मुक्त्वा कुर्यान् साहसमीद्दाम् ॥१८॥ कियन्तमथवा कालं तिष्टेदेवमतन्त्रतः । सोद्वा वाधाः श्रुषायुत्था गिरीन्द इव निश्चलः ॥१८॥

आदि) छेड़याओं के अंश ही बाहरकी निकल रहे हों ॥९॥ उनकी दोनों बड़ी-बड़ी भुजाएँ नीचेकी ओर सटक रही थी और उनका शरीर अत्यन्त देवीप्यमान तथा ऊँचा था इससिए वे ऐसे जान पहते थे मानो अग्रभागमें स्थित दो ऊँची शाखाओंसे सुशोभित एक कल्पवृक्ष ही हो ॥१०॥ तपद्रचरणके माहात्म्यसे उत्पन्न हुए अलक्षित (किसीको नहीं दिखनेवाले) छत्र-ने यद्यपि उनपर छाया कर रखी थी तो भी उसकी अभिलापा न होनेसे वे उससे निर्लिप्त हो थे-अपरित्रही हो थे । ।।११॥ मन्द-मन्द बायुसे जो समीपवर्ती वृक्ष्मंकी हास्त्राओंके अप्र-भाग हिल रहे थे उनसे वे एसे जान पड़ते थे मानी विना यक्षके डुलाये हुए चमरोंसे उनका क्छेश ही दुर हो रहा हो ॥१२॥ दीक्षाके अनन्तर ही उन्हें मनःपर्यय ज्ञान प्राप्त हो गया था इसलिए मति, श्रुत, अवधि और मनःपर्यय इन चार क्रानोंको धारण करनेवाले श्रीमान् भगवान् ऐसे जान पडते थे मानो जिसके भीतर दीपक जल रहे हैं ऐसा कोई महल ही हो ॥१३॥ जिस प्रकार कोई राजा मन्त्रियोंके द्वारा चर्चा किये जानेपर परलोक अर्थात् शत्रुओंके सब प्रकार-के आना-जाना आदिको देख हेता है-जान हेता है उसी प्रकार भगवान वृषभदेव भी अपने सुदृढ़ चार झानोंके द्वारा सब जीवोंके परस्रोक अर्थात् पूर्वपरपर्यायसम्बन्धी आना-जाना आदि-को देख रहे थे-जान रहे थे।।१४।। इस प्रकार भगवान वृषभदेव जब परम निःस्प्रह होकर विराजमान थे तब कच्छ महाकच्छ आहि राजाओं के धैर्यमें बड़ा भारी क्षोभ उत्पन्न होने लगा-उनका धेर्य लूटने लगा ॥१५॥ दीक्षा धारण किये हुए दो तीन माह भी नहीं हुए थे कि इतनेमें ही अपनेको मुनि माननेवाछे उन राजाओंने परीपहरूपी वायुस भग्न होकर शीघ्र ही धेर्य छोड़ दिया था ॥१६॥ गुरुदेव-भगवान वृपभदेवके अत्यन्त कठिन मार्गपर चलनेमें असमर्थ हुए वे कल्पित मुनि अपना-अपना अभिमान छोड़कर परस्परमें जोर-जोरसे इस प्रकार कहने उसे ॥१७॥ कि, अहा आइचर्य है भगवानका कितना धैर्य है, कितनी स्थिरता है और इनकी जंबाओं में कितना बल हैं ? इन्हें छोड़कर और दूसरा कीन है जो ऐसा साहस कर सके ? ॥१८॥ अत्र यह भगवान् इस तरह आलस्यरिहत होकर क्षुघा आदिसे उत्पन्न हुई वाधाओंको सहते हुए निश्चल पर्वतकी तरह और कितने समय तक खड़े रहेंगे ॥१९॥

१. दीप्त--म०, ल०। २. कल्पांद्विप इबान्न। ३. इबोच्चाग्र--अ०, म०, ल०। अवनतशाखाद्वयालं-कृतः ४. वाञ्छारहितत्वात्। ५. दक्षतेच्छः म०, ल०। ६. विद्युतैः म०, ल०। ७. विनाशितश्रमः। ८. निक्रपितम्। ९. उत्तरगतिगमनागमनम्, पक्षे सञ्जलगमनागमनम्। १०. कच्छादीनाम्। ११. धैर्यस्य। १२. द्वौ वा त्रयो वा द्वित्राः। १३. न भवन्ति । १४. धैर्यम् । १५. मनोबलम्।

तिष्ठेदेकं दिनं हे वा कामं त्रिचनुसणि वा। परं मासावधेस्तिष्टन्नस्मान् कलेशयताशिता॥२०॥ कामं तिष्ठतु वा भुक्त्या पीत्या निर्वाप्य नः पुनः। अनाधानि द्यतिकारः तिष्ठतिकारं करोति नः॥२१॥ साध्यं किमथवोदिस्य तिष्ठे दृष्वंजुरीशिता। षाइ गुण्ये पठितो नेष गुणः कोपि महीक्षिताम् ॥२२॥ अनेकोपहवाकीणें वनेऽस्मिन् रक्षया विना। तिष्ठम नीतिविद् मर्ता रक्ष्यो द्यास्मा प्रयत्नतः ॥२३॥ भायः प्राणेषु निर्विण्णो देहमुरकष्टु मीहते। निर्विण्या चयमतेन तपसा प्राणहारिणा ॥२४॥ वन्यः विश्वाप्त कन्दमूलफलादिमः। प्राणयात्री करिष्यामो यावद्योगावधिर्गुरोः ॥२५॥ वन्यः विनतरं केचिक्वव्यपेक्षास्तपोविष्ये। मुवाणाः कातरा दीनां मुर्ति प्रस्युनमुखाः स्थिताः ॥२६॥ परे परापरक्षी तं परितोऽभ्यणंवतिनः। इति कर्तव्यतामुदाः तस्थुरन्तद्वकाचलाः ॥२०॥ श्रापरक्षी तं परितोऽभ्यणंवतिनः। इति कर्तव्यतामुदाः तस्थुरन्तद्वकाचलाः ॥२०॥ श्रापने स्थितं भुक्तं भुक्ताने तिष्टति स्थितम्। ससं गष्टकि राज्यस्थे तपःस्थेऽप्यास्थितं तदः ॥२८॥

हम समझते थे कि भगवान एक दिन, दो दिन अथवा ज्यादासे-ज्यादा तीन चार दिन तक खड़े रहेंगे परन्तु यह भगवान् तो महीनों पर्यन्त खड़े रहकर हम छोगोंको क्छेशित (दुःस्ती) कर रहे हैं।।२०।। अथवा यदि स्वयं मोजन पान कर और हम छोगोंको भी भोजन पान आदिसे सन्तुष्ट कर फिर खड़े रहते तो अच्छी तरह खड़े रहते, कोई हानि नहीं थी परन्तु यह तो बिल-कुल हो उपवास धारण कर भूख-प्यास आदिका कुछ भी प्रतीकार नहीं करते और इस प्रकार खड़े रहकर हम छोगोंका नाश कर रहे हैं।।२१।। अथवा न जाने किस कार्यके उद्देश्यसे भगवान् इस प्रकार खड़े हुए हैं। राजाओं के जो सन्धि, विषद्द आदि छह गुण होते हैं उनमें इस प्रकार खड़े रहना ऐसा कोई भी गुण नहीं पढ़ा है ॥२२॥ अनेक उपद्रवासे भरे हुए इस वनमें अपनी रक्षाके विना ही जो भगवान साढ़े हुए हैं इससे ऐसा मालूम होता है कि यह नीतिके जानकार नहीं हैं क्योंकि अपनी रक्षा प्रयत्नपूर्वक करनी चाहिए।।२३।। भगवान् प्रायः प्राणींसे विरक्त होकर शरीर छोड़नेकी चेष्टा करते हैं परन्तु हम छोग प्राणहरण करनेवाछे इस तपसे ही खिन्न हो गये हैं ॥२४॥ इसलिए जबतक भगवान्के योगकी अवधि है अर्थात् जबतक इनका ध्यान समाप्त नहीं होता तबतक हम लोग वनमें उत्पन्न हुए कन्द, मूल, फल आदिके द्वारा ही अपनी प्राणयात्रा (जीवन निर्वाह) करेंगे ॥२५॥ इस प्रकार कितने ही कातर पुरुष तपस्यासे उदासीन होकर अत्यन्त दोन बचन कहते हुए दीनवृत्ति धारण करनेके छिए तैयार हो गये ॥२६॥ हमें क्या करना चाहिए इस विषयमें मूर्ख रहनेवाछे कितने ही मुनि पूर्वापर (आगा-पीछा) जाननेवाछे भगवानके चारों ओर समीप ही खड़े हो गये और अपने अन्तः करणको कभी निश्चल तथा कभी चंचल करने लगे। भाषार्थ-कितने ही मुनि समझते थे कि भगवान पूर्वापरके जाननेवाले हैं इसलिए हम लोगोंके पूर्वापरका भी विचार कर हम छोगोंसे कुछ-न-कुछ अवश्य कहेंगे ऐसा विचारकर उनके समीप ही उन्हें चारों ओरसे घेरकर खड़े हो गये। उस समय जब वे भगवान्-के गुणोंकी ओर दृष्टि डास्रते थे तब <u>उन्हें कुरू</u> धैर्य प्राप्त होता था और जब अपनी दीन अवस्थापर दृष्टि डालते थे तब उनकी बुद्धि चंचल हो जाती थी-उनका धैर्य छूट जाता था।।२७। वे मुनि परस्परमें कुद्द रहे थे कि जब भगवान राज्यमें स्थित थे अर्थात् राज्य करते थे तब हम उनके सी जानेपर सोते थे, भोजन कर चुकनेपर भीजन करते थे, खड़े होनेपर खड़े रहते थे और गमन करनेपर गमन करते थे तथा अब जब भगवान तपमें स्थित हुए अर्थात् जब

१. बहुमासम् (?) । २. सन्तर्ष्यं । ३. अनशनवान् । ४. -िन्नःप्रतीकारः अ०, प० । ५. नाशम् । ६. कर्ष्वानुः । -दूष्वंत्रं यीशिता अ० । ७. सन्धिवप्रहयानासनद्वैधाश्यस्थ्रमणे । ८. क्षत्रियाणाम् । ९. विरक्तः । १०. त्यक्तुम् । ११. विरक्ताः । १२. वनभवैः । १३. अशनाच्छादनैः । 'कशिपुर्भोजनाच्छादी' । १४. प्राणप्रवृत्तिम् । १५. पूर्वपरिविदम् । १६. अस्तरङ्गे अञ्चलाः । १७. आश्रिसम् ।

मुखाचारोऽयमस्माभिः पूर्वं सर्वोऽण्यनुष्ठितः । कालः कुलाभिमानस्य गतोऽग्र प्राणसंकदे ॥२९॥ वने प्रवस्तोऽस्मामिनं भुक्तं जीवनं प्रमोः । यावच्छकाः स्थितास्तावदशकाः किं नु कुर्महे ॥३०॥ मिथ्या कारयते योगं गुरु रस्मासु निर्दयः । स्पर्धो कृत्वा सहैतेन मर्तन्यं किमशक्तः ॥३९॥ अनिवर्ता गुरुः सोऽयं कोऽस्यान्येतुं पदं क्षमः । देवः स्वच्छन्द्वायंष न देवचरितं चरेत् ॥३२॥ किश्वजीवित्त मे माता किष्वजीवित्त मे पिता । किष्यत् १ स्मरन्ति नः कान्ताः किष्वकः सुस्थिताः प्रजाः हित स्वान्तर्गतं केियद्ब्छोय १११ वितानभागाः । अच्छे विजय गुरोः पादौ प्रणता । गमनोत्सुकाः॥३९॥ अहो गुरुखं धीरः किमप्युहिइय कारणम् । जितारमा रियक्तराज्यश्रीः पुनः संयोक्ष्यते तया ॥३५॥ यदायम्य वा द्वो वा योगं संहत्य धीरधोः । निजराज्यश्रिया भूषो योक्ष्यते वदतां वरः ॥३६॥ तदास्मान्स्वामिकार्येऽस्मिन् मग्नीरसाहान् कृतच्छलान् १ निर्वास्येदसव्हस्य कुर्याद्वा वितसंपदः॥३७॥ भरतो वा गुरुं स्वस्त्वा गतानस्मान् विकर्ययेत् । विवाययोगनिष्यत्तिर्विभोस्तावस्सहामहे ॥३८॥

इन्होंने तपश्चरण करना प्रारम्भ किया तब हम छोगोंने तप भी धारण किया। इस प्रकार सेवकका जो कुछ कार्य है वह सब हम पहले कर चुके हैं परन्तु हमारे कुलाभिमानका वह समय आज हमारे प्राणोंको संकट देनेवाला बन गया है अथवा इस प्राणसंकटके समय हमारे कुछाभिमानका वह काछ नष्ट हो गया है ॥२८-२९॥ जबसे भगवानने बनमें प्रवेश किया है तबसे हमने जल भी महण नहीं किया है। भोजन पानके विना ही जबतक हम लोग समर्थ रहे तबतक खड़े रहे परन्तु अब सामध्यहीन हो गये हैं इसलिए क्या करें।।३०।। मालूम होता है कि भगवान हमपर निर्देय हैं-कुछ भी दया नहीं करते, वे हमसे शुठमूठ ही तपस्या कराते हैं, इनके साथ बरावरीकी स्पर्धा कर क्या हम असमर्थ लोगोंको मर जाना चाहिए ? ॥३१॥ ये भगवान अब घरको नहीं छौटेंगे. इनके पटका अनुसरण करनेके छिए कौन समर्थ है ? ये. स्वच्छन्ट्चारी हैं इसलिए इनका किया हुआ काम किसीको नहीं करना चाहिए।।३२।। क्या मेरी माता जीवित हैं, क्या मेरे पिता जीवित हैं, क्या मेरी स्त्री मेरा स्मरण करती है और क्या मेरी प्रजा अच्छी तरह स्थित है ? ॥३३॥ इस प्रकार वहाँ ठहरनेके छिए असमर्थ हुए कितने ही छोग अपने मनकी बात स्पष्ट रूपसे कहकर घर जानेकी इच्छासे बार-बार भगवान्के सम्मुख जाकर उनके चरणों-को नमस्कार करते थे ॥३४॥ कोई कहते थे कि अहा, ये भगवान बड़े हो धीर-बीर हैं इन्होंने अपनी आत्माको भी वश कर लिया है और इन्होंने किसी-न-किसी कारणको उद्देश्य कर राज्य-लक्ष्मोका परित्याग किया है इसलिए फिर भी उससे युक्त होंगे अर्थात राज्यलक्ष्मी स्वीकृत करेंगे ॥३५॥ स्थिर बुद्धिको धारण करनेवाले और बोलनेवालोंमें श्रेष्ट भगवान वृपभदेव जब आज या कल अपना योग समाप्त कर अपनी राज्यलक्ष्मीसे पुनः युक्त होंगे तत्र भगवानके इस कार्यमें जिन्होंने अपना उत्साह भग्न कर दिया है अथवा छल किया है ऐसे हम लोगोंको अप-मानित कर अवश्य ही निकाल देंगे और सम्पत्तिरहित कर देंगे अर्थात् हम लोगोंकी सम्पत्तियाँ हरण कर छेंगे।।३६-३७। अथवा यदि हम छोग भगवानको छोदकर जाते हैं तो भरत महाराज हम लोगोंको कह देंगे इसलिए जन्तक भगवानका योग समाप्त होता है तवतक हम लोग

१. गतोऽष म०, छ०। २. प्रविश्वती-म०, छ०। ३. अशनपानादि। ४. प्रभोः सकाशात्। ५. ईदर्ययेत्यर्थः । ६. प्रभुर-म०, छ०। ७. असमर्थे रस्माभिः। ८. पदवीम्। ९. 'कच्चित् किंचन संशये' इति धनंजयः । कच्चित् इध्दप्रश्ने । 'कच्चित् कामप्रवैदने' इत्यमरः। १०. स्मरति नः कान्ता प०। किंचित् स्मरित में कान्ता अ०। कच्चित् स्मरित में कान्ता म०, छ०। ११. पुत्राः। १२. दृदमिश्मया। अच्छित्यव्ययेन समासे ल्यब् भवति। १३. वस्तुम् । १४. अभिमुखं गत्वा । अनुयज्य प०, म०, छ०। १५. प्रणताः सन्तः। १६. जितेन्द्रियः। १७. निष्कासयेत्। १८. विगतः। १९. तत्कारणात्।

भगवानयमस इवः सिद्धवांगां भवेद् ध्रुवम् । विद्धेवांग कृतक्तेशानस्मानभवव परस्वते ॥३९॥
गुरावां गुरुपुत्राहा पाँडेवं नेव जातु नः । पूजासत्कारलाभेदव प्रीतः संप्रीणयेत् स नः ॥४०॥
हित घीरत्या केचिद्रतःश्लांभेऽप्य नातुराः । धीरयन्तोऽपि नात्मानं शेकुः स्थापयिनुं स्थितौ ॥४९॥
अभिमानधनाः केचिद् भूयोऽपि स्थानुमुखताः । पतित्वाप्यवशं भूमौ संस्मरुगुरुपाद्याः ॥४२॥
इत्युच्चावच संजल्पैः संकल्पैदच पृथाग्वधैः । विरस्यते तपःक्लेशाउजीविकायां मिति व्यथुः ॥४३॥
भूकोन्मतां विभोर्द्रचट्टयः पृष्टतोमुखाः । अशक्त्या लज्जयां चान्ये भेजिरे स्विलितां गितम् ॥४४॥
अनाप्रच्छन् गुरुं केचित् केचिद्रापृच्छय योगिनम् । परीत्य प्रणताः प्राणयात्रायां मितमाद्भुः ॥४५॥
केचिरवमय शरणं नान्या गतिरिहास्ति नः । इति बुवाणा विद्राणाः प्राणयाणे मितं व्यथुः ॥४६॥
भूषैत्रविष्णवः केचिद् वेपमानप्रतीककाः । गुरोः पराङ्मुखीभृय जाता व्यवपराङ्मुखाः ॥४०॥
पादयोः पविताः केचित् परित्रायस्य नः प्रमोः । अधुक्कामाङ्कात् क्षमस्वेति बुवन्तोऽन्तर्हिता गुरोः ॥४८॥

यहीं सब कुछ सहन करें ॥३८॥ यह भगवान अवस्य ही आज या कलमें सिद्धयाग हो जायंगे अर्थात् इनका योग सिद्ध हो जायेगा और योगके सिद्ध हो चुकनेपर अनेक क्लेश सहन करने-वाले हम लोगोंको अवश्य ही अंगीकृत करेंगे - किसी न किसी तरह हमारी रक्षा करेंगे ॥३९॥ ऐसा करनेसे हम लोगोंको न तो कभी भगवानसे कोई पीड़ा होगी और न उनके पुत्र भरतसे हीं। किन्तु प्रसन्न होकर वे दोनों ही पूजा-सत्कार और धनादिके छाभसे हम छोगोंको सन्तुष्ट करेंगे ॥४०॥ इस प्रकार कितने ही मुनि अन्तरंगमें श्लोभ रहते हुए भी श्रीरताके कारण दुःखी नहीं हुए थे और कितने ही पुरुष आत्माको धैर्य देते हुए भी उसे उचित स्थितिमें रखनेके छिए समर्थ नहीं हो सके थे ॥४१॥ अभिमान ही है धन जिनका ऐसे कितने ही पुरुष फिर भी वहाँ रहनेके छिए तैयार हुए थे और निर्वेख होनेके कारण परवश जमीनपर पड़कर भी भगवानके चरणोंका स्मरण कर रहे थे।।४२।। इस प्रकार राजा अनेक प्रकारके ऊँचे-नीने भाषण और संकल्प-विकल्प कर तपरचरणसम्बन्धी क्लेशसे विरक्त हो गये और जीविकामें बुद्धि लगाने लगे अर्थात् उपाय सोचने लगे ॥४३॥ कितने ही लोग अशक्त होकर भगवान्के मुखके सम्मुख देखने छगे और कितने ही छोगोंने छन्नाके कारण अपना मुख पीछेकी ओर फेर छिया। इस प्रकार धीरे-धीरे स्बलित गतिको प्राप्त हुए अर्थान् क्रम-क्रमसे जानेके लिए तत्पर हुए।।५४॥ कितने ही छोग योगिराज भगवान वृपभदेवसे पृष्ठकर और कितने ही बिना पृष्ठे ही उनकी प्रदक्षिणा |दंकर और उन्हें नमस्कार कर प्राणयोत्रा (आजीविका) के उपाय सोचने हरो ॥४५॥ हे देव, क्षाप ही हमें सरणरूप हैं इस संसारमें हम छोगोंकी और कोई गति नहीं है, ऐसा कहकर भागते हुए कितने ही पुरुष अपने प्राणींकी रक्षामें बुद्धि लगा रहे थे-प्राणरक्षा-के उपाय विचार रहे थे ॥४६॥ जिनके प्रत्येक अंग थरथर काँप रहे हैं ऐसे कितने हो छजा-वान पुरुष भगवानसे पुराङ्मुख होकर ब्रतोंसे पराङ्मुख हो गये थे अर्थान छजाके कारण भगवानके पाससे दृसरी जगह जाकर उन्होंने ब्रत छोड़ दिये थे।।४७।। कितने ही छोग भगवानके चरणोंपर पड़कर कह रहे थे कि "हे प्रभी ! हमारी रक्षा कीजिए, हम छोगोंका शरीर भूखसे बहुत ही कुश हो गया है अतः अब हमें क्षमा कीजिए" इस प्रकार कहते हुए वहाँसे अन्ति हिंत

१. पालियप्यति । — नम्युपपस्स्यते प० । २. अनाकुलाः । क्षोभेऽपि नातुनाः । ३. नानाप्रकार । ४. नानाविधैः । ५. जीविते । ६. मुखस्याभिमुख्यम् । ७. बाग्ये ल०, म० । ८. अभिज्ञाप्य । ९. प्राणप्रवृत्ती । १०. पलायमानाः । ११. रक्षणे । १२. लज्जाशीलाः । 'लज्जा शीलोऽपत्रिपणुः' इत्यभिषानात् । १३. कम्पमानवारोगाः । १४. हात ।

भहो किसृपयो सम्ता सहस्वतन्तुसक्षसाः । पद्वी तामनालीडासन्यैः सामान्यसर्यकैः ॥४९॥ कि सहादिन्तनो सारं निर्वोद्धं कल्याः क्षमाः ॥ पुंगचेतां सरं तृष्टं कपेत्रुः किसु दम्यकाः ॥५०॥ ततः परोषहैर्भग्नाः फलान्याहर्तुसिच्छतः । प्रसस्तुवंनवण्डेषु सरस्य च पिपासिताः ॥५१॥ फलेअहीनिसान् हष्ट्या पिपास्इचं स्वयं प्रहेः । न्येषधन्ते वसीह्ण्वमिति तान् वनदेवताः ॥५२॥ इदं स्पसदीनानामहैतां चिक्रणामपि । निषेत्यं कातरस्वस्य पदं माकार्ण्यं वालिशाः ॥५३॥ इति तद्वचनाद् सीतास्तद्वपेण तथेहितुम् । नानाविधानिमान् वेषान् जगृहुदीनचेष्टिताः ॥५३॥ केचिद् वस्कलिनो मूखा फलान्या दन् पपुः पयः । परिधाय परे जीर्णं कोपीनं चक्ररीष्मितम् ॥५५॥ अपरे सस्मनोद्गुण्डय स्वान् देहान् जटिनोऽभवन् । एकदण्डपराः केचित्केचिष्यासंखिदिष्टनः ॥५६॥ प्राणेराक्तितदेप्यादिवेषेवंवृतिरे चिरम् । वन्यैः किश्चिप्ताः स्वय्केजलैः कन्दादिभिद्य ते ॥५०॥ मरताद् विभ्यतां तेषां देशस्यागः स्वतोऽभवत् । ततस्ते वनमाश्रिस्य तस्थुस्तत्र कृतोटजाः । ॥५८॥ तदासंस्वापसाः पूर्वं परिवाजक्षत्र केचन् । पाषण्डनां ते प्रथमे वस्युमहिद्षिताः ॥५९॥ पुष्पोपहारैः सजलैर्मर्तुः पादावयक्षत्रे । न देवतान्तरं तेषामासीन्युक्त्वा स्वयंभुवम् ॥६०॥ पुष्पोपहारैः सजलैर्मर्तुः पादावयक्षत्रे । न देवतान्तरं तेषामासीन्युक्ता स्वयंभुवम् ॥६०॥

हो गये थे-अन्यत्र चले गये थे ॥४८॥ खेद है कि जिसे अन्य साधारण मनुष्य स्पर्श भी नहीं कर सकते ऐसे भगवान्के उस मार्गपर चलनेके लिए असमर्थ होकर वे सब खोटे ऋषि तपस्या से भ्रष्ट हो गये सो ठीक ही है क्योंकि बड़े हाथीके बोझको क्या उसके बच्चे भी धारण कर सकते हैं ? अथवा बड़े वैलों-द्वारा स्त्रीचे जाने योग्य बोझको क्या छोटे वछड़े भी स्त्रीच सकते हैं ? ॥४९-५०॥ तदनन्तर परीपहोंसे पीड़ित हुए वे छोग फल लानेकी इच्छासे वनसण्डोंमें फैलने लगे और प्याससे पीड़ित होकर तालाबींपर जाने लगे ॥५१॥ उन लोगींको अपने ही हाथसे फल बहुण करते और पानी पीते हुए देखकर चन-देवताओंने उन्हें मना किया और कहा कि ऐसा मत करो। हे मूर्खी, यह दिगम्बर रूप सर्वश्रेष्ठ अरहन्त तथा चक्रवर्ती आदिके द्वारा भी धारण करने योग्य है इसे तुम लोग कातरताका स्थान मत बनाओ। अर्थात् इस उत्कृष्ट वेषको धारण कर दीनोंको तरह अपने हाथसे फल मत तोड़ो और न तालाब आदिका अप्रासुक पानी पीओ ॥५२-५३॥ बनदेवताओं के ऐसे वचन सुनकर वे छोग दिगम्बर वेपमें बैसा करने-से डर गये इसलिए उन दीन चेष्टावाले भ्रष्ट तपस्वियोंने नीचे लिखे हुए अनेक वेष धारण कर लिये ॥५४॥ उनमें-से कितने ही लोग युक्षोंके वल्कल धारण कर फल खाने लगे और पानी पीने लगे और कितने ही लोग जीर्ण-शीर्ण लंगोटी पहनकर अपनी इच्छानुसार कार्य करने लगे ।।५५॥ कितने ही लोग शरीरको भस्मसे लपेटकर जटाधारी हो गये, कितने ही एकदण्डको धारण करनेवाले और कितने ही तीन दण्डको धारण करनेवाले साधु बन गये थे।। १६।। इस प्रकार प्राणोंसे पीड़ित हुए वे लोग उस समय उपर लिखे अनुसार अनेक वेष धारणकर वनमें होनेवाले वृक्षोंकी छालरूप वस्न, स्वच्छ जल और कन्द मूल आदिके द्वारा बहुत समय तक अपनी वृत्ति (जीवन निर्वाह ) करते रहे ॥५०॥ वे लोग भरत महाराजसे डरते थे इसलिए उनका देशत्याग अपने आप ही हो गया था अर्थात् वे भरतके डरसे अपने अपने नगरोंमें नहीं गये थे किन्तु झोंपड़े बनाकर उसी बनमें रहने छगे थे।।५८।। वे छोग पाखण्डी तपस्वी तो पहलेसे ही थे परन्तु उस समय कितने ही परित्राजक हो गये थे और मोहोदयसे दूपित होकर पालिंग्डियोंमें मुख्य हो गये थे ॥५९॥ वे लोग जल और फुलोंके उपहारसे भगवानके चरणों-

१. कुरिसता ऋषयः । २. धृतम् । ३. बहेयुरिति यावत् । ४. वत्सतराः । ५. प्रसरन्ति स्म । ६. वनस्र छेर्षु अर्थ । ७. फलानि स्बीकुर्बाणान् । ८. पातुमिच्छून् । ९. निजस्वीकारैः । १०. निवारयन्ति स्म । ११. चन्नेव – प०, अर्थ । १२. भक्षयन्ति स्म । १३. कृतपर्णशालाः । 'पर्णशालोटजोऽस्त्रियाम्' इत्यभिघानात् । १४. सु प्रथमे अर्थ । १५. मस्थाः । १६. पूजयन्ति स्म ।

मरीचिश्च गुरोनेसा परिवादभूयमास्थितः । मिथ्यात्ववृद्धिमकरोदपसिद्धान्तमापितैः ॥६१॥ वतुपक्षमभूद् योगशास्त्रं तन्त्रं च कापिलम् । येनायं मोहितो लोकः सम्याद्धानपराङ्गुसः ॥६२॥ इति तेषु तथाभूतां वृत्तिमासेदिवरसु सः । नपस्यन् धीवलोपंतरस्यैवास्थान्महामुनिः ॥६३॥ स मेरुरिव निष्कम्पः सोऽक्षोभ्यो जलराज्ञिवत् । स वायुरिव निःसंगा निलेपोम्यरयम् प्रशुः ॥६४॥ तपस्तापेन तीन्नेण देहोऽस्य स्ययुतसराम् । निष्टसस्य सुवर्णस्य ननु लायान्तरं भवेत् ॥६५॥ गुरुपो पुत्रिरस्यासमङ्क्षन्नाणं च संयमः । गुष्पाश्च सैनिका जाताः कर्मश्चन् जिगोपतः ॥६६॥ वर्षोऽनशनमार्थं स्याद् द्वितीयमवमोदरम् । नृतीयं वृत्तिसंख्यानं रसत्यागश्चनुर्यकम् ॥६०॥ पद्ममं वित्रसंत्रामे विदिक्तश्चनासमम् । षष्टिनस्यस्य बाद्धानि तपास्यासन् महाधतेः ॥६८॥ प्रश्नमं वित्रसंत्रामे विदिक्तश्चनसम् । षष्टिनस्यस्य बाद्धानि तपास्यासन् महाधतेः ॥६८॥ प्रश्नमं पद्मित्यास्य । विद्वस्य स्यान एवासीत् परं तात्पर्यमानितः ॥६९॥ स्रतानि पञ्च पञ्चेव समित्याख्याः प्रयक्षकाः । पञ्च चेन्द्रियसंरोधाः घोढावश्यकमिष्यते ॥००॥ केशलोचश्च भूशस्या दन्तधावनमेव च । अचेलत्वमथास्तानं स्थितिभोजनमप्यदः ॥०३॥ एकशुक्तं च तस्यासन् गुणा मोलाः पदात्रयः । तेष्वस्य महत्ता श्चाद्धात्रस्य ध्यानविश्चिद्धतः ॥०२॥

की पूजा करते थे। स्वयम्भू भगवान् वृपभद्वकी छोड़कर उनके अन्य कोई देवता नहीं था।।६०॥ भगवान् वृपभद्वका नार्ता मरीचिकुमार भी परित्राजक हो गया था और उसने मिथ्या शास्त्रोंके उपदेशसे मिथ्यात्वकी वृद्धि की थी।।६१॥ योगशास और सांख्यशास प्रारम्भमें उसीके द्वारा कहें गये थे, जिनसे मोहित हुआ यह जीव सम्यग्हामसे पराङ्मुख हो जाता है।।६२॥ इस प्रकार जब कि वे द्रव्यिक्ती मुनि ऊपर कही हुई अनेक प्रकारकी प्रवृत्तिको प्राप्त हो गये तव बुद्धि बछसे सहित महामुनि भगवान् वृपभदेव उसी प्रकार तपस्या करते हुए विश्वमान रहे थे।।६३॥ वे प्रमु मेहपर्वतके समान निष्करण थे, समुद्रके समान श्लोभरहित थे, यायुके समान परिप्रहरहित थे और आकाशके समान निर्छेप थे॥ ६४॥ तपश्चरणके तीत्र तापसे भगवान्का शरीर बहुत हो देवीच्यमान हो गया था सो ठीक ही है, तपाये हुए सुत्रणकी कान्ति निश्चयसे अन्य हो ही जाती है।।६५॥ कर्मक्षी शत्रुको जीतनेकी इच्छा करनेवाले भगवान्की मनोगुप्ति, वचनगुप्ति और कायगुप्ति ये तीन गुप्तियाँ ही किले आदिके समान रक्षा करनेवाली थीं, संयम ही शरीरकी रक्षा करनेवाला कवच था और सम्यग्दर्शन आदि गुण हो उनके सैनिक थे।।६६॥

पहला उपवास, दूसरा अवसीद्यं, तीसरा वृत्तिपरिसंख्याम, चौथा रसपरित्याग, पाँचवाँ कायक्छेश और छठशाँ विविक्तशय्यासन यह छह प्रकारके बाह्य तप महा धीर-वीर भगवान वृपभदेवके थे। १६७-६८।। अन्तरङ्ग तप भी प्रायश्चित्त, विनय, वैयाष्ट्रत्य, स्वाध्याय, ब्युत्सर्ग और ध्यानके भेदसे छहाप्रकारका ही है। उनमें-से भगवान वृपभदेवके ध्यानमें ही अधिक तत्परता रहती थी अर्थात् वे अधिकतर ध्यान ही करते रहते थे। १६९।। पाँच महान्नत, समिति नामक पाँच सुत्रयत्न, पाँच इन्द्रियनिरोध, छह आवश्यक, केशलोंच, पृथिवीपर सोना, दातीन नहीं करना, नग्न रहना, स्नान नहीं करना, खड़े होकर भोजन करना और दिनमें एक वार ही भोजन करना इस प्रकार अद्वाईस मूल गुण भगवान वृपभदेवके विद्यमान थे जो कि उनके पदातियों अर्थात् पैदल चलनेवाले सैनिकोंके सिन्नान थे।। ध्यानकी विशुद्धताके कारण भगवान्के इन

१. पश्चिमज्ञस्यम् । २. आश्चितः । ३. तेन मरीचिना प्रथमोपदिष्टम् । ४. ध्वानसास्त्रम् । ५. सांस्थम् । ६. सास्थेण । ७. संरक्षणम् । ८. कवचम् । ९. कमेशवृक्ष०, म०, छ० । १०. कादवलेदाः । ११. पञ्चैवेन्द्रिय—अ०, प०, म०, छ० । १२. ध्यानविद्युद्धयः व०, प०, अ०, स०, व० ।

महानशनमस्यासीत् तपः वण्मासगायस्। शरीरो प्ययस्तियः तथैवास्थादृही धृतिः ॥७६॥
नानाशुषो उप्यभूद् मतुः स्वल्पोऽप्यक्ते परिश्रमः। निर्माणातिशयः कोऽपि दिच्यः स हि महारमनः॥७४॥
संस्कारविरहात् केशा जटीभूतास्तदा विभोः। नृतं तेऽपि तपःवलेशमनुसोढुं तथा स्थिताः ॥७५॥
सुनेमृधिन जटा दृरं प्रसमुः प्यनोद्धताः। ध्यानाग्निनेव तप्तस्य जीवस्वर्णस्य कालिकाः ॥७६॥
तत्त्रपोऽतिशयात्तरिमन् काननेऽभूत् परा शुतिः। नक्तं दिवा च वालाकरेतिसंवाततान्तिकं ॥७६॥
शाखाः पुत्पफलानम्राः शाखिनां तम्र कानने। अभुभगवतः पादी नमन्त्रय इव मिक्ततः ॥७८॥
तिस्मन् वने वनलता मृद्धगसंगीतिनःस्वनेः। "उपवीणितमातेनुरिव भक्त्या जगद्गुरोः ॥७९॥
पर्यन्तवितः श्माजा गलद्भः कुसुनैः स्वयम्। पुत्पोपहारमःतन्त्रश्चित्र भक्त्या जगद्गुरोः ॥७९॥
पर्यन्तवितः श्माजा गलद्भः कुसुनैः स्वयम्। पुत्पोपहारमःतन्त्रश्चित्र सक्त्यास्य परियोः ॥८०॥
सृगशावाः पदोपान्तं स्वरमध्यासिता सुनेः। तदाश्रमस्य शान्तस्यमाचस्युः सामिनिविताः ॥८०॥
सृगारित्वं समुत्सुज्य सिहाः सहत्रवृत्तयः । वभूवुगंजयूथेन माहात्र्यं तिद्व योगजम् ॥८२॥
कण्टकालग्नशालाग्राश्चमरीश्च मरीस्व मरीस्व नावाः । "स्वराश्चस्य स्वरं पीत्वा स्म सुखमासते ॥८३॥
अपस्तुवाना महान्याग्रीस्थेत्य मृगशावकाः। "स्वरानन्यास्थया स्वरं पीत्वा स्म सुखमासते ॥८३॥

गुणोंमें बहुत हो विशुद्धता रहती थी ॥७०-७२॥ यद्यपि भगवान्ने छह महीनेका महोपवास तप किया था तथापि उनके झरीरका उपचय पहलेकी तरह ही देदीप्यमान बना रहा था। इससे कहना पड़ता है कि उनकी धोरता बड़ी हो आश्चर्यजनक थी। ॥७३॥ यद्यपि भगवान् विछकुछ ही आहार नहीं छेते थे तथापि उनके शरीरमें रंचमात्र भी परिश्रम नहीं होता था। वास्तवमें भगवान् वृषभदेवकी हारीररचना अथवा उनके निर्माण नामकर्मका ही वह कोई दिव्य अतिशय था ॥७४॥ उस समय भगवान्के केश संस्काररहित होनेके कारण जटाओं के समान हो गये थे और वे ऐसे मालूम होते थे मानो तपस्याका क्लेश सहन करनेके लिए ही वैसे कठोर हो गये हों ॥७५॥ वे जटोएँ वायुसे उड़कर महामुनि भगवान वृपभदेवके मस्तकपर दूर तक फैल गर्या थीं, सो ऐसी जान पड़ती थीं मानो ध्यानरूपी अग्निसे तपाये हुए जीवरूपी स्वर्णसे निकली हुई कालिमा ही हो ॥७६॥ भगवानके तपश्चरणके अतिशयसे उस विस्तृत वनमें रात-दिन ऐसी उत्तम कान्ति रहती थी जैसी कि/प्रातःकालके सूर्यके तेजसे होती है ॥७॥। उस बनमें पुष्प और फलके भारसे नम्न हुई बृक्षोंकी शास्त्राएँ ऐसी सुशोभित हो रही थीं मानो भक्तिसे भगवानके चरणोंको नमस्कार हो कर रही हो ।।०५।। उस वनमें छताओंपर बैठे हुए भ्रमर संगीतके समान मधुर शब्द कर रहे थे जिससे वे वनलताएँ ऐसी मालूम होती थीं मानी भक्तिपूर्वक योणा बजाकर जगद्गुरु भगवान वृषभदेवका यशोगान ही कर रही हों ॥७९॥ भगवानके समीपवर्ती वृक्षोंसे जो अपने आप हो फूछ गिर रहे थे उनसे ने वृक्ष ऐसे जान पड़ते थे मानो भक्तिपूर्वक भगवानके चरणोंमें फूलोंका उपहार ही विस्तृत कर रहे हों अर्थात् फूलोंकी भेंट ही चढ़ा रहे हो ॥८०॥ भगवानके चरणोंके समीप ही अपनी इच्छानुसार कुछ-कुछ निद्रा छेते हुए जो हरिणोंके बच्चे बैठे हुए थे<sup>.</sup>वे उनके आश्रमकी शान्तता बतला रहे थे।।८१। सिंह हरिण आदि जन्तुओंके साथ बैरमाव छोड़कर हाथियोंके झुण्डके साथ मिलकर रहने लगे थे सो यह सब भगवान्के ध्यानसे उत्पन्न हुई महिमा ही थी ॥८२॥ अहा, कैसा आइचर्य था कि जिनके बालोंके अग्रभाग काँटोंमें उलझ गये थे और जो उन्हें बार-बार सुलझानेका प्रयत्न करती थीं ऐसी चमरी गायोंको बाघ बड़ी दयाके साथ अपने नखोंसे छुड़ा रहे थे अर्थात् उनके बाल सुलक्षा कर उन्हें जहाँ-तहाँ जानेके लिए स्वतन्त्र कर रहे थे।।८३।। हरिणोंके बच्चे दूध देती हुई बावनियोंके पास जाकर और उन्हें अपनी माता समझ इच्छानुसार दूध पीकर सुसी

१. पृष्टिः । २. दीष्तः । ३. संतोषः । ४. अनशनवृत्तिनः । ५. शरीरवर्गणातिशयः । ६. अपरिश्रमः । ७. इत्र । ८. 'मृ गती' लिट् । ९. वीणया उपगीयते सम । १०. ईपन्निद्रिताः । ११. युवतप्रवृत्तयः । १२. पुनः पनमर्जिनं कुर्वन्तः । १३. क्षीरं क्षरन्तीः । १४. निजमातृबुद्ध्या ।

पद्योरस्य वन्येमाः समुत्पुल्लं सरोरहम् । दोकयामासुरानीय तपःशिक्तरहो परा ॥८४॥ वर्मा राजीवमास्कतं करिणां पुरकराश्रितम् । पुरकरश्रियमान्नेडां कुवंद्भनुहरासने ॥८६॥ प्रशासस्य विभोरङ्गात् विसर्पन्त इयोशकाः । प्रसह्य वशमानिन्युरवशानिष तान् सृगान् ॥८०॥ श्रताशुपोऽपि नास्यासीत् श्रुद्वाधा भुवनेशितः । संतोषमावनोरकर्षाज्ञयद्गृद्धि मगुष्तुता ॥८८॥ चलन्ति स्म तदेन्द्राणामासनान्यस्य योगतः । चित्रं हि महतां धेर्यं जगदाकस्पकारणम् ॥८९॥ इति पण्मासिने वंत्स्यंद्यतिमायोगमायुवः । स कालः श्रणवद्भनुरगमद् धेर्यशास्तिनः ॥९०॥ अत्रान्तरे किलायाता । कुमारी सुकुमारको । सून् कच्छमहाकच्छन्पयोनिकटं गुरोः ॥९०॥ निमद्य विनमद्भवेति प्रतीतो भित्तनिर्भरी । भगवत्पाद्मसेवो कर्नुकामो युवेशिनी ॥९२॥ सोगयु सनृषावेती प्रसीदेति कृतानती । पद्वयेऽस्य संस्थनी भेजनुष्यानिकत्तम् ॥९३॥ स्वयेश पुत्रनप्तृत्यः संविभकतमभूदिद्वम् । साम्राज्यं विस्मृतावावामतो । भोगान् प्रयच्छ नो ॥९४॥ इत्येशमनुवधनन्ती युक्तायुक्तानभिञ्चको । तो तदा जलपुष्पर्धिके पासामासनुविस्तु ॥९५॥ ततः स्वासनक्रमेन । तद्वज्ञासीत् भे फ्लीक्ष्यः । धरणेन्द्र इति स्यातिमुद्धन् मावनामरः ॥९६॥ ततः स्वासनक्रमेन । तद्वज्ञासीत् भे फ्लीक्ष्यः । धरणेन्द्र इति स्यातिमुद्धन् मावनामरः ॥९६॥

होते थे ॥८४॥ अहा, भगवान्के तपश्चरणकी शक्ति बड़ी ही आश्चर्यकारक थी कि वनके हाथी भी फूछे हुए कमछ छाकर उनके चरणोंमें चढ़ाते थे ॥८५॥ जिस समय वे हाथी फूछे हुए कमलों-द्वारी भगवान्की उपासना करते थे उस समय उनके सूँड़के अग्रभागमें स्थित लाल कमल ऐसे मुशोभित होते थे मानो उनके पुष्कर अर्थात सूँडके अग्रभागकी शोभाको दूनी कर रहे हों।।८६।। भगवान्के शरीरसे फैलती हुई शान्तिकी किरणोंने कभी किसीके वश न होने-वाले सिंह आदि पशुओंको भी हठात् वशमें कर लिया था ॥८७॥ यद्यपि त्रिलोकीनाथ भगवान् उपवास कर रहे थे-कुछ भी आहार नहीं छेते थे तथापि उन्हें भूलकी बाधा नहीं होती थी, सो ठीक ही है, क्योंकि सन्तीपरूप भावना के उत्कर्षसे जो अनिच्छा उत्पन्न होती है वह हरएक प्रकारकी इच्छाओं ( लम्पटता ) को जीत लेती है ॥६६॥ उस समय भगवान्के ध्यानके प्रताप से इन्द्रोंके आसन भी कम्पायमान हो गये थे। वास्तवमें यह भी एक बड़ा आइचर्य है कि महापुरुषोंका थैर्य भी जगत्के कम्पनका कारण हो जाता है।। इस तरह छह महीनेमें समाप्त होनेवाले प्रतिमा योगको प्राप्त हुए और धैर्यरे शोभायमान रहनेवाले भगवान्का वह लम्बा समय भी क्षणभरके समान व्यतीत हो गया।।९०॥ इसीके बीचमें महाराज कच्छ, महा-कच्छके छड़के भगवान्के समीप आये थे। वे दोनों छड़के बहुत ही सुकुमार थे, दोनों ही तरुण थे, निम तथा विनमि उनका नाम था और दोनों ही भक्तिसे निर्भर होकर भगवानके चरणों-की सेवा करना चाहते थे ।।९१--९२।। वे दोनों ही भोगोपभोगविषयक कृष्णासे सहित थे इस- 🦟 छिए हे भगवन् , 'प्रसन्न होइए' इस<u> प्रकार कहते</u> हुए वे भगवानको नमस्कार कर उनके चरणोंमें लिपट गये और उनके ध्यानमें बिघ्न करने लगे ॥९३॥ हे स्वामिन, आपने अपना यह साम्राज्य पुत्र तथा पौत्रोंके छिए बाँट दिया है। बाँटते समय हम दोनोंको मुला ही दिया-इसलिए अय हमें भी कुछ भोग सामग्री दीजिए।।९४।। इस प्रकार वे भगवान्से बार-बार आग्रह कर रहे थे, उन्हें उचित-अनुचितका कुछ भी ज्ञान नहीं था और वे ोनों उस समय जल, पुष्प तथा अर्घ्यसे भगवान्की उपासना कर रहे थे ॥९५॥ तदनन्तर धरणेन्द्र नामको धारण करनेवा है, भवनवासियों के अन्तर्गत नागकुमार देवों के इन्द्रने अपना आसन कम्पाय-मान होनेसे निम, विनमिके इस समस्त वृत्तान्तको जान लिया ॥९६॥ अवधिज्ञानके द्वारा इन

१. हस्ताग्राश्चितम् । २. द्विगुणीकुर्वत् । ३. आराधने । ४. अंशाः । ५. वलात्कारेण । ६. कांक्षाम् । ७. अनभिलापिता । ८. ध्यानतः । ९. भविष्यत् । १०. गतस्य । –मोयुपः प० । ११. आगती । १२. अस्मात् कारणात् । १३. आवयोः । १४. आराधनां चक्रतुः । १५. ध्यानविष्नत्वम् । १६. वृषुधे ।

ज्ञास्ता चावधिवाधेन तत्सर्वं संविधानकम् । ससंश्रममयोत्धाय सोऽन्तिकं मनुरागमत् ॥९०॥ ससर्पं यः समुद्भिद्य भुतः प्राप्तः स तत्क्षणात् । समिक्षिष्ट मुनि द्रान्महामेरुमिवोच्चतम् ॥९०॥ समिद्धया तपोदीप्या ज्वलद्मासुरविष्रहम् । निवातनिश्चलं द्रीपमित्र योगे समाहितम् ॥९०॥ कर्माहुतीर्महाध्यानहुताशे दग्युमुचतम् । सुयज्वानमिवा हेयद्यापत्नीपरिग्रहम् ॥१००॥ महोदयमुद्दप्राक्ष्णं सुवंशं मुनिकुल्लरम् । रुद्धं तपोमहालानस्तम्भे सद्वतरञ्ज्ञभिः ॥१०५॥ अकम्प्रस्थितमुजुङ्गमहासम्बेरुपासितम् । महादिमिव विश्वाणं श्रमामुरसद्दं नदुः ॥१०२॥ योगान्तं निमृतास्मानमतिगरभारचेष्टतम् । निवातस्तिमतस्याक्षेत्र्यकृत्वाणं गर्मारताम् ॥१०३॥

समस्त समाचारोंको जानकर वह धरणेन्द्र बड़े ही संभ्रमके साथ उठा और जीव ही भग-वान्के समीप आया ॥९०॥ वह उसी समय पूजाकी सामग्री लिये हुए, पृथिवीको भेदन कर भगवान्के समीप पहुँचा। वहाँ उसने दूरसे ही मेह पर्वतके समान ऊँचे मुनिराज वृषभदेवको देखा ॥९८॥ उस समय भगवान ध्यानमें छवछीन ये और उनका देदीप्यमान शरीर अतिशय बढ़ी हुई तपकी दीप्तिसे प्रकाशमान हो रहा था इसलिए वे ऐसे मालूम होते थे मानो वायु-रहित प्रदेशमें रखे हुए दीपक ही हों ॥९९॥ अथवा वे भगवान किसी उत्तम यज्वा अर्थात् यह करनेवालेके समान शोभायमान हो रहे थे क्योंकि जिस प्रकार यह करनेवाला अग्निमें आहुतियाँ जलानेके लिए तत्पर रहता है उसी प्रकार भगवान भी महाध्यानरूपी अग्निमें कर्मरूपी आहुतियाँ जलानेके लिए उद्यत थे। और जिस प्रकार यज्ञ करनेवाला अपनी परनीसे सहित होता है उसी प्रकार भगवान् भी कभी नहीं छोडने योग्य द्यारूपी पत्नीसे सहित थे।।१००।। अथवा वे मुनिराज एक कुञ्जर अर्थात् हाधीके समान मालूम होते थे क्योंकि जिस प्रकार हाथी महोदय अर्थात् भाग्यशाली होता है उसी प्रकार भगवान भी महोद्य अर्थात् वड़े भारी ऐश्वर्यसे सहित थे। हाथीका शरीर जिस प्रकार ऊँचा होता है उसी प्रकार भग-वान्का शरीर भी ऊँचा था, हाथी जिस प्रकार सुवंश अर्थान् पीठकी उत्तम रीड्से सहित होता है उसी प्रकार भगवान भी सुबंश अर्थात् उत्तम कुछसे सहित थे और हाथी जिस प्रकार रस्सियों-द्वारा खम्भेमें बँधा रहता है उसी प्रकार भगवान भी उत्तम व्रतरूपी रस्सियों-द्वारा तपरूपी बड़े भारी खम्भेमें वँघे हुए थे ॥१७१॥ वे भगवान सुमेर पर्वतके समान उत्तम शरीर धारण कर रहे थे क्योंकि जिस प्रकार सुमेर पर्वत अकम्पायमान रूपसे खडा है उसी प्रकार उनका शरीर भी अकम्पायमान रूपसे (निश्चल) खड़ा था, मेर पर्वत जिस प्रकार ऊँचा होता है उसी प्रकार उनका शरीर भी ऊँचा था, सिंह, ज्याघ्र आदि बड़े-बड़े कर जीव जिस प्रकार सुमेर पर्वतकी उपासना करते हैं अर्थान् वहाँ रहते हैं उसी प्रकार वड़े-वड़े कर जीव शान्त होकर भगवान्के शरीरकी भी उपासना करते थे अर्थात् उनके समीपमें रहते थे, अथवा सुमेर पर्वत जिस प्रकार इन्द्र आदि महासच्व अर्थात् महाप्राणियोंसे उपासित होता है उसी प्रकार भगवानका शरीर भी इन्द्र आदि महासत्त्वोंसे उपासित था अथवा सुमेर पर्वत जिस प्रकार महासत्त्व अर्थात् बड़ी भारी हदतासे उपासित होता है उसी प्रकार भगवान्का शरीर भी महासत्त्व अर्थात् बड़ी भारी दृद्ता (धीर-बीरता) से उपासित था, और सुमेर पर्वत जिस प्रकार खमा अर्थान पृथिवीके भारको धारण करनेमें समर्थ होता है उसी प्रकार भगवान्का शरीर भी क्षमा अर्थात् शान्तिके भारको धारण करनेमें समर्थ था ॥१०२॥ उस समय भगवानने अपने अन्तःकरणको ध्यानके भीतर निश्चल कर लिया था तथा उनकी चेष्टाएँ अत्यन्त गम्भीर थीं इसलिए वे वायुके न चलनेसे निश्चल हुए समुद्रकी गम्भीरताको

१. अग्नौ । २. अत्वाज्यदयास्त्रीस्वाकारम् । ३. अन्तर्लीन । ४. निर्वात-१० ।

पशिषद्दमहावातरक्षोभ्यमजलाशयम् । दोषयाद्रीभिरस्प्रष्टमपूर्वमित्र वारिशिम् ॥१०४॥ सादरं च समासाध पश्यम् भगवतो वपुः । विसिष्मियं तपोलद्दम्या परिरञ्धमधीद्ध्या ॥१०५॥ परीस्य प्रणतो मस्त्या स्तुत्वा च स जगद्गुरुम् । इमाराविति सोपायमवदत् संवृताकृतिः ॥१०६॥ युवां युवानौ दृश्येथे सायुधी विकृताकृती । तपोवने च पश्यामि प्रशान्तिमद्मृजितम् ॥१०७॥ क्वेदं तपोवनं शान्तं कव युवां मीषणाकृती । प्रकाशतमसोरेष संगमो नन्वसंगतः ॥१०८॥ अहो निन्धतरा मोगा यैरस्थानेऽपि योजयेत् । प्रार्थनामधिनां का वा युक्तायुक्तविचारणा ॥१०९॥ प्रवान्छयो युवां सोगान् देवोऽयं मोगनिःस्युहः । तद्वां शिलातलेऽम्मोजवाक्छा चित्रीयतेऽच नः ॥१९०॥ सस्यहः स्वयमन्याद्देव सस्यक्षानेव मन्यते । को नाम स्यह्येर्द्धामान् भोगान् पर्यन्ततापिनः ॥१९॥ (आपात्रमात्रस्याणां मोगानां वश्याः पुमान् । महानप्यथिता दोषास् सद्यस्युण ल्रेष्ट्रभवेत् ॥१९२॥ युवां चेद्मोगकाभ्यन्तौ । वजतं मस्तान्तिकम् । स हि साम्राज्यधौरेयो वित्रते नृपपुङ्गवः ॥१९२॥

भी तिरस्कृत कर रहे थे ।।१०३।। अथवा भगवान् किसी अनोखे समुद्रके समान ज्ञान पड़ते थे क्योंकि उपलब्ध समुद्र तो वायुसे श्रुभित हो जाता है परन्तु वे परीषहरूपी महावायुसे कभी भी भुभित नहीं होते थे, उपलब्ध समुद्र तो जलाशय अर्थात् जल है आशयमें (मध्यमें)जिसके ऐसा होता है परन्तु भगवान् जडाशय अर्थात् जड (अविवेक युक्त) है आशय ( अभिप्राय-)⊸ जिनका ऐसे नहीं थे, उपरुष्ध समुद्र तो अनेक मगर-मच्छ आदि जल-जन्तुओंसे भरा रहता है। परन्तु भगवान् दोषरूपी जल-जन्तुओंसे छुए भी नहीं गये थे ॥१०४॥ इस प्रकार भगवान् वृषभदेवके समीप वह धरणेन्द्र बढ़े ही आदरके साथ पहुँचा और अतिशय बढ़ी हुई तपरूपी लक्ष्मीसे आखिङ्कित हुए भगवान्के शरीरको देखता हुआ आश्चर्य करने लगा ॥१०५॥ प्रथम ही उस घरणेन्द्रने जगद्गुरु भगवान् वृषभदेवकी प्रदक्षिणा दी, उन्हें प्रणाम किया, उनकी स्तुति की और फिर अपना देश छिपाकर वह उन दोनों कुमारोंसे इस प्रकार संयुक्तिक वचन कहने लगा ॥१०६॥ हे तरुण पुरुषो, ये हथियार घारण किये हुए तुम दोनों मुझे विकृत आकार-वाले दिखलाई दे रहे हो और इस उत्कृष्ट तपोवनको अत्यन्त शान्त देख रहा हूँ ॥१०७॥ कहाँ तो यह शान्त तपोवन, और कहाँ भयंकर आकारवाले तुम दोनों ? प्रकाश और अन्ध-कारके समान तुम्हारा समागम क्या अनुचित नहीं है ? ॥१०८॥ अहो, यह भोग बड़े ही निन्दनीय हैं जो कि अयोग्य स्थानमें भी प्रार्थना कराते हैं अर्थात् जहाँ याचना नहीं करनी चाहिए वहाँ भी याचना कराते हैं, सो ठीक ही है क्योंकि याचना करनेवालोंको योग्य अयोग्यका विचार ही कहाँ रहता है। ।।१०९।। यह भगवान तो भोगोंसे निःस्पृह हैं और तुम दोनों उनसे भोगों-की इच्छा कर रहे हो सो तुम्हारी यह शिलातलसे कमलकी इच्छा आज हम लोगोंको आश्चये-युक्त कर रही है। भावार्थ∽जिस प्रकार पत्थरकी शिलासे कमलोंकी इच्छा करना ब्यर्थ है उसी प्रकार भोगोंकी इच्छासे रहित भगवान्से भोगोंकी इच्छा करना व्यर्थ है ।।११०॥ जो मनुष्य स्वयं भोगोंकी इच्छासे युक्त होता है वह दूसरोंको भी वैसा ही मानता है, अरे, ऐसा कीन बुद्धिमान् होमा जो अन्तर्मे सन्ताप देनेवाले इन भोगोंको इच्छा करता हो ॥१११॥ प्रारम्भ मात्रमें ही मनोहर दिखाई देनेवाले भोगोंके वश हुआ पुरुप चाहे जितना बड़ा होनेपर भी याचना-ह्यी दोपसे शीघ्र ही तृणके समान लघु हो जाता है।।११२।। यदि तुम दोनों भोगोंको चाहते हो तो भरतके समीप जाओ क्योंकि इस समय वही साम्राज्यका भार धारण करनेवाला है। और

१. आलिंगितम् । २. अत्यर्थं प्रवृद्धया । ३. आकारान्तरेणाण्डादितनिजाकारः । ४. अर्थीत्यघ्याहारः । ५. तत्कारणात् । वा युवयोः । ६. चित्रं करोति । ७. परिणमनकाल । ८. अनुभवमात्रम् । ९. याण्या । १०. तृणवल्लघुः । ११. भोगमिण्छन्तौ । १२. धुरन्धरः ।

वही श्रेष्ठ राजा है।।११३।। भगवान् तो राग, द्वेष आदि अन्तरङ्ग परिप्रहका त्याग कर चुके हैं और अपने बरीरसे भी निःखह हो रहे हैं, अब यह भोगोंकी इच्छा करनेवाले तुम दोनोंको भोग कैसे दे सकते हैं ? ॥११४॥ इसिछए, जो केवल मोक्ष जानेके लिए उद्योग कर रहे हैं ऐसे इन भगवानके पास धरना देना व्यर्थ है । तुम दोनों भोगोंके इच्छक हो अतः भरतकी उपा-सना करनेके स्टिए उसके पास जाओ ।।११५॥ इस प्रकार जब वह धरणेन्द्र कह चुका तब वे दोनों निम, विनमि कुमार उसे इस प्रकार उत्तर देने छगे कि दूसरेके कार्योमें आपकी यह क्या आस्था (आदर, बुद्धि) है ? आप महा बुद्धिमान हैं, अतः यहाँ से चुपचाप चले जाइए ॥११६॥ क्योंकि इस विषयमें जो योग्य अथवा अयोग्य हैं उन दोनोंको हम लोग जानते हैं परन्त आप इस विषयमें अनभिक्त हैं इसिछए जहाँ आपको जाना है जाइए ॥११७॥ ये बृद्ध हैं और ये तरुण हैं यह भेद तो मात्र अवस्थाका किया हुआ है। युद्धावस्थामें न तो कुछ ज्ञानकी वृद्धि होती है और न तरुण अवस्थामें बुद्धिका कुछ हास ही होता है, बल्कि देखा ऐसा जाता है कि अवस्थाके पकनेसे वृद्धावस्थामें प्रायः बुद्धिकी मन्द्रता हो जाती है और प्रथम अवस्थामें प्रायः पुण्यवार पुरुपोंकी बुद्धि बढ़ती रहतो है ॥११८-११९॥ न तो नवीन-तरुण अवस्था होप उत्पन्न करनेवाली हैं और न युद्ध अवस्था गुण उत्पन्न करनेवाली है क्योंकि चन्द्रमा नवीन होते-पर भी मनुष्योंको आह्वादित करता है और अग्नि जीर्ण (वृझनेके सम्मुख) होनेपर भी जलाती ही है ॥१२०॥ जो मनुष्य बिना पूछे ही किसी कार्यको करता है वह बहुत ढीठ समझा जाता है। हम दोनों हो इस प्रकारका कार्य आपसे पृछना नहीं चाहते किर आप व्यर्थ हो बीचमें क्यों वोलते हैं।।१२१।। आप-जैसे निन्दा आचरणवाले दुष्ट पुरुष विना पृष्ठे कार्योंका निर्देश कर तथा अत्यन्त असत्य और अनिष्ट चापलूसीके वचन कहकर छोगोंको ठगा करते हैं ॥१२२॥ बुद्धिमान पुरुपोंकी जिह्वा कभी स्वप्नमें भी अशुद्ध भाषण नहीं करती, उनकी चेष्टा कभी दसरोंका अनिष्ट नहीं करती और न उनकी स्मृति ही दसरोंका विनास करनेके लिए कभी कठोर

१. युवयोः १ २. उपरोधेनालम् । 'निपेधेऽलं खलु क्त्वा वैति वर्तते ।' निपेधे वर्तमानधोरलं खलु इत्येतयोध्यपदयोधिती: क्त्वा प्रत्ययो वा भवतीति वचनात् । यथाप्राप्तं च । अलंक्ट्रवा । खलुक्कत्वा । अलं बाले एदित्वा । अलं बाले एदित्वा । अलं बाले एदित्वा । अलं बाले एदित्वा । अलंबलाविति किम् ? मा भावि नाथों एदितेन । निपेध इति किम् ? अलंकारं सिद्धं खलु । ३. भोगकामौ । ४. गच्छतम् । ५. यस्तः । ६. अयुक्तम् । ७. अस्मद्विषये । ८. वृद्धाः । ९. युवानः । १०. परिपाकेन । ११. कृतः शस्त्रादिना निष्पन्न आत्मा बुद्धिर्येपां ते कृतात्मानस्तेषाम्, 'आत्मा यस्नो धृतिः बुद्धः स्वभावो ब्रह्म बर्ण च इत्यमरः । १२. वार्डक्यम् । १३. न प्रष्टुमिष्टाः । १४. उपदेशैः । १५. असस्य । १६. चारुवादैः । १५. लोकानसद्भा प० । १८. अगुद्ध ।

विदितात्विलवेद्यानां नापदेशां मवादशाम् । न्यायोऽस्मराहिभिः सन्तो यतो न्यायेक्जीविकाः ॥१२७॥ शान्तो वयोऽनुरूपोऽयं वेद्यः साँग्येपमाकृतिः । वचः प्रसन्तम्जृत्तिः व्याचध्दे वः प्रबुद्धताम् ॥१२५॥ वहःस्फुरिकमध्यन्तगृतं तेजो जनातिगम् । महानुमावतां विक वपुरप्राकृतं व चः ॥१२६॥ इत्यमिन्यक्तवैशिष्टणा भवन्तो भद्रशीलकाः । कार्येऽस्मदीये मुह्यन्ति न विद्यः किं नु कारणम् ॥१२७॥ गुरुप्रसादनं रलाध्यमावाभ्यां फलमीष्सितम् । यूयं तत्प्रतिवन्धारः परकार्येषु शीतलाः ॥१२८॥ परेषां वृद्धिमालोक्य नन्त्वस्यति दुर्जनः । युष्मादशां तु महतां सत्तां प्रत्युत त्या मुदे ॥१२९॥ घनेऽपि वसतो मर्नुः प्रभुत्वं किं परिच्युतम् । पादमूले जगद् विद्यं यस्याद्यापि चराचरम् ॥१३०॥ कल्पानोकहमुत्सन्त्र को नामान्यं महीकृद्धम् । सेवेत पद्धिरीप्तन् कलं विप्रलम्जितम् ॥१३०॥ महाक्षिमथवा हित्वा रत्नार्थी किमु संभ्रयेत् । पत्यलं व गुष्कशैवालं शास्यर्थी वा पलालकम् १९३२॥ महाक्षिमथवा हित्वा रत्नार्थी किमु संभ्रयेत् । पत्यलं व गुष्कशैवालं शास्यर्थी वा पलालकम् १९३२॥ मरतस्य गुरोइचापि किमु नारत्यम्तः महत् । गोष्पदस्य समुद्रेण समक्ष्यत्वमित्त वा । ॥१३३॥

होती है ॥१२३॥ जिन्होंने जानने योग्य सम्पूर्ण तत्त्वोंको जान लिया है ऐसे आप-सरीखे बुद्धि-मान पुरुषोंके लिए हम बालकों-द्वारा न्यायमार्गका उपदेश दिया जाना योग्य नहीं है क्योंकि जो सज्जन पुरुष होते हैं वे एक न्यायरूपी जीविकासे ही युक्त होते हैं अर्थात् वे न्यायरूप प्रवृत्तिसे ही जीवित रहते हैं।।१२४।। आयुके अनुकूल धारण किया हुआ आपका यह वेष बहुत ही शान्त है, आपकी यह आफ़ति भी सौन्य है और आपके बचन भी प्रसादगुणसे सहित तथा तेजस्वी हैं और आपकी बुद्धिमत्ताको स्पष्ट कह रहे हैं ॥१२५॥ जो अन्य साधारण पुरुषोमें नहीं पाया जाता और जो बाहर भी प्रकाशमान हो रहा है ऐसा आपका यह भीतर छिपा हुआ अनिर्वचनीय तेज तथा अद्भुत शरीर आपकी महानुभावताको कह रहा है। भावार्थ-आपके प्रकाशमान छोकोत्तर तेज तथा असाधारण दीप्तिमान शरीरके देखनेसे मालूम होता है कि आप कोई महापुरुष हैं।।१२६।। इस प्रकार जिनकी अनेक विशेषताएँ प्रकट हो रही हैं ऐसे आप कोई भद्रपरिणामी पुरुष हैं परन्तु किर भी आप जो हमारे कार्यमें मोहको प्राप्त हो रहे हैं सो उसका क्या कारण है ? यह हम नहीं जानते ॥१२७॥ गुरु-भगवान वृषभदेवको प्रसन्न करना सव जगह प्रशंसा करने योग्य है और यही हम दोनोंका इच्छित फल है अर्थात् हम छोग भगवान्-को ही प्रसन्न करना चाहते हैं परन्तु आप उसमें प्रतिबन्ध कर रहे हैं-बिध्न डाल रहे हैं इस-खिए जान पड़ता है कि आप दूसरोंका कार्य करनेमें शीतल अर्थात् उद्योगरहित हैं-आप दूसरों-का भला नहीं होने देना चाहते ॥१२८॥ दूसरोंकी वृद्धि देखकर दुर्जन मनुष्य ही ईर्ध्या करते हैं। आप-जैसे सज्जन और महापुरुषोंको तो बेल्कि दूसरोंकी दृद्धिसे आनन्द होना चाहिए॥१२९॥ भगवान वनमें निवास कर रहे हैं इससे क्या उनका प्रमुख नष्ट हो गया है ? देखो, भगवान-के चरणकमलोंके मूलमें आज भ<u>ी यह चराच</u>र विश्व विद्यमान है ॥१३०॥ आप जो हम लोगों-को भरतके पास जानेकी सलाह दे रहे हैं सो भी ठीक नहीं है क्योंकि ऐसा कौन बुद्धिमान होगा जो बड़े-बड़े बहुत से फलोंकी इच्छा करता हुआ भी कल्पवृक्षको छोड़कर अन्य सामान्य वृक्षकी सेवा करेगा ॥१३१॥ अथवा रत्नोंकी चाह करनेवाला पुरुष महासमुद्रको छोड़कर, जिसमें शेवाल भी सुख गयी है ऐसे किसी अल्प सरोवर (तलैया) की सेवा करेगा अथवा धानकी इच्छा करनेवाला पियालका आश्रय करेगा ?।।१३२॥ भरत और भगवान् वृषभदेवमें क्या यहा

१. पदार्थानाम् । २. तेजस्वी । ३. असाधारणम् । ४. अस्मदमीष्टप्रतिनिरोधकाः । ५. ईध्यौ करोति । ६. प्रवृद्धिः । ७.भूयिष्ठम् । ८. उपर्यृपरि प्रवर्द्धमानम् । ९. अल्पसरः । १०. 'यलालोऽस्त्री स निष्कलः ।' ११. किम् ।

स्वष्टाम्मःकिलता क्षेति कि सन्ति जलाशयाः । जानकस्याग्रहः कोऽपि यद्वाण्छरयम्बुदारपयः॥१३४॥ तदुक्ततेरिदं वित्तं दुसंव यद्विपुलं फलम् । वाण्छन्ति परमोदारं स्थानमाश्विरय मानिनः ॥१३५॥ इत्यदीनतरां वाचं श्रुत्वाहीन्द्रः कुमारयोः । नितरां सोऽतुषिच्यते इलाध्यं धैर्यं हि मानिनाम् ॥१३६॥ अहो महेच्छतां यूनोरहो गाम्भीर्यमेतयोः । अहो गुरी परा मिकरहो इलाध्या स्पृष्टानयोः ॥१३०॥ इति प्रीतस्तदात्मीर्यं दिव्यं रूपं प्रदर्शयन् । पुनिरत्यवदत् प्रीतिलतायाः कुसुमं वचः ॥१३८॥ युवां युवजरन्तौ स्थसपुद्रो वां धीरचेष्टिते । महं हि धरणो नाम फणिनां पतिर्श्वमः ॥१३९॥ मां वित्तं किंकरं भतुः पातालस्वर्गवासिनम् । युवयोर्मोगमागिरवं विधानं अनुस्तातम् ॥१४०॥ आदिष्टो ऽस्स्यह्मोशेन कुमारौ माक्तिकाविमी । मोगैरिष्टैनियुक्क्ष्वेति दृतं तेनागतोऽस्म्यहम् ॥१४१॥ भेति तद्विष्टरतमापृष्टल्यां मनवन्तं जगत्स्जम् । युवयोर्मोगमचाहं द्वास्यामि गुक्देशिताम् ॥१४२॥ इत्यस्य वचनात् प्रीतौ कुमारौ तमवोचताम् । सत्यं गुरुः प्रसन्तो नौ भोगान् दिस्सति वान्छितान् ॥१४२॥ दस्यस्य वचनात् प्रीतौ कुमारौ तमवोचताम् । सत्यं गुरुः प्रसन्तो नौ भोगान् दिस्सति वान्छितान् ॥१४३॥ तद् बृहि घरणाधीश यस्तत्यं मतमीशितः । गुरोमंताद्विना मोगा नावयोरिनसम्मताः ॥१४४॥

भारी अन्तर नहीं है ? क्या गोष्पदकी समुद्रके साथ बराबरी हो सकती है ? ॥१३३॥ क्या छोकमें स्वच्छ जलसे भरे हुए अन्य जलाशय नहीं हैं जो चातक पक्षी हमेशा मेघसे ही जलकी याचना करता है। यह क्या उसका कोई अनिर्वचनीय हठ नहीं है।।१३४।। इसलिए अभिमानी मत्रव्य जो अस्यन्त उदार स्थानका आश्रय कर किसी बड़े भारी फलकी वांछा करते हैं सो इसे आप उनकी उन्नतिका ही आचरण समझें ॥१३५॥ इस प्रकार वह धरणेन्द्र निम, विनमि दोनों कुमारोंके अदीनतर अर्थात् अभिमानसे भरे हुए वचन सुतकर मनमें बहुत ही सन्तुष्ट हुआ सो ठीक ही है क्योंकि अभिमानी पुरुषोंका धेर्य प्रशंसा करने योग्य होता है।।१३६॥ वह धरणेन्द्र मन-ही-मन विचार करने लगा कि अहा, इन होनों तरुण कुमारोंकी महेच्छता (महा-शयता) कितनी बड़ी है, इनकी गम्भीरता भी आइचर्य करनेवाली है, भगवान् वृषभदेवमें इनकी श्रेष्ठ भक्ति भी आहचर्यजनक है और इनकी स्पृहा भी प्रशंसा करने योग्य है। इस प्रकार प्रसन्न हुआ घरणेन्द्र अपना दिव्य रूप प्रकट करता हुआ उनसे प्रीतिरूपी छताके फूछोंके समान इस प्रकार बचन कहने लगा ॥१३७-१३८॥ तुम दोनों तरुण होकर भी युद्धके समान हो. मैं तम लोगोंकी धीर-वीर पेष्टाओंसे बहुत हो सन्तुष्ट हुआ हूँ, मेरा नाम धरण है और मैं नागकुमार जातिके देवोंका मुख्य इन्द्र हूँ।।१३९।। मुझे आप पाताल स्वर्गमें रहनेवाला भगवान्-का किंकर समझें तथा मैं यहाँ आप दोनोंको भोगोपभोगकी सामग्रीसे युक्त करनेके लिए ही आया हूँ ॥१४०॥ ये दोनों कुमार बड़े ही भक्त हैं इसलिए इन्हें इनकी इच्छानुसार भोगोंसे युक्त करो। इस प्रकार भगवान्ने मुझे आज्ञा दी है और इसलिए मैं यहाँ शीव आया है । १९४१।। इसिंछए जगत्की व्यवस्था करनेवाले भगवान्से पूछकर उठो। आज मैं तुम दोनोंके लिए भग-वान्के द्वारा बतलायी हुई भोगसामप्री दूँगा।।१४२।। इस प्रकार घरणेन्द्रके वचनोंसे वे कुमार बहुत ही प्रसन्न हुए और उससे कहने लगे कि सचमुच ही गुरुदेव हमपर प्रसन्न हुए हैं और हम लोगों-को मनवांछित भोग देना चाहते हैं ॥१४३॥ हे धरणेन्द्र, इस विषयमें भगवान्का जो सत्य मत हो वह हम छोगोंसे कहिए क्योंकि भगवान्के मत अर्थात् सम्मतिके बिना हमें भोगोपभोग

१. सम्बुदात् पयो वाञ्छति यः स कोऽप्याग्रहोऽस्ति । २. जानीत । ३. वर्तनम् । ४. वाञ्छन्तीति यत् । ५. महाशयता । 'महेच्छस्तु महाशयः' इत्यभिधानात् । ६. भवतः । ७. युवयोः । ८. जानीतम् । ९. साझापितः । १०. नियोजय । ११. कारणेन । १२. तत् कारणात् । १३. पृष्ट्वा । १४. जगत्कर्तारम् । १५. जावयोः । १६. दानुमिच्छति ।

इत्युक्तवन्तौ प्रत्याच्ये सोपायं फिणनां पतिः । भगवन्तं प्रणम्याञ्च युवानावनयत् समम् ॥१४५॥ स ताभ्यां फिणनां भर्ता रंजे गगनमुख्यत् । युत्तस्तापप्रकाशाभ्यामित्र मास्वान् महोदयः ॥१४६॥ बमौ फिणकुमाराभ्यामित् ताभ्यां समन्तितः । प्रश्चयप्रशमाभ्यां वा युक्तो योगीत्र मोगिराट् ॥१४०॥ स ब्योममार्गमुख्य्य विमानमित्ररोष्य तौ । हाक् प्राप विजयाद्धादि भूदेव्या हसितोपमम् ॥१४८॥ स्वपूर्वापरकोटिभ्यां विगाद्ध कवणार्णवम् । मध्ये मारतवर्षस्य स्थितं तन्मानदण्डवस् ॥१४९॥ विराजमानमुत्तुक्रैर्मानारकांशुचित्रितैः । अमुद्देशित कृटैः स्वैः स्वैरमारुद्धकाक्रणैः ॥१५०॥ विराजमानमुत्तुक्रैर्मानारकांशुचित्रितैः । अमुद्देशित कृटैः स्वैः स्वैरमारुद्धकाक्रणैः ॥१५०॥ निपत्तिक्रार्त्यस्य सुरदम्पतीन् ॥१५६॥ महद्मिरचकोदमैः संचरद्मिरितोऽसुतः । धनाधनैर्घनध्वानै विद्यागरुद्धमेक्तकम् ॥१५२॥ स्पुरच्यामीकरप्रस्यैदीप्तेरुक्काछुरिमित्रिः । ज्वलहावानकाक्रक्कां जनयन्तं नभोजुषाम् ॥१५३॥ स्पुरच्यामीकरप्रस्यैदीप्तेरुक्काछुरिमितिः । ज्वलहावानकाक्रक्कां जनयन्तं नभोजुषाम् ॥१५३॥ स्पुरच्यामीदक्कोपनित्तार्व्यापताद् गुरुनिक्कं रः । विनीकरेशुक्केविष्यक् विद्यानमित्रिक्छलात् ॥१५५॥

की सामग्री इष्ट नहीं है ॥१४४॥ इस प्रकार कहते हुए कुमारोंको युक्तिपूर्वक विश्वास दिलाकर धरणेन्द्र भगवान्को नमस्कार कर उन्हें शीग्र ही अपने साथ छे गया ॥१४५॥ महान ऐश्वयंको धारण करनेवाला वह धरणेन्द्र उन दोनों कुमारोंके साथ आकाशमें जाता हुआ ऐसा शोभाय-मान हो रहा था मानो ताप और प्रकाशके साथ उदित होता हुआ सूर्य ही हो ॥१४६॥ अथवा जिस प्रकार विनय और प्रशम गुणसे युक्त हुआ कोई योगिराज सुशोभित होता है उसी प्रकार नागकुमारोंके समान उन दोनों कुमारोंसे युक्त हुआ वह धरणेन्द्र भी अतिशय सुशोभित हो रहा था ॥१४७॥ वह दोनों राजकुमारोंको विमानमें वैठाकर तथा आकाशमार्गका उल्लंबन कर शीग्र ही विजयार्थ पर्वतपर जा पहुँचा, उस समय वह पर्वत पृथ्वीक्री देवीके हास्यकी उपमा धारण कर रहा था ॥१४८॥

वह विजयार्थ पर्वत अपने पूर्व और पश्चिमकी कोटियोंसे छवण समुद्रमें अवगाहन (प्रवेश) कर रहा था और भरतक्षेत्रके वीचमें इस प्रकार स्थित था मानो उसके नापनेका एक दण्ड ही हो ॥१४९॥ वह पर्वत ऊँचे, अनेक प्रकारके रत्नोंकी किरणोंसे चित्र-विचित्र और अपनी इच्छानुसार आकाशांगणको घेरनेवाछे अपने अनेक शिखरोंसे ऐसा जान पड़ता था मानो मुकुटोंसे ही सुशोभित हो रहा हो ॥१५०॥ पड़ते हुए निर्झरनोंके शब्दोंसे उसकी गुफाओं- के मुख आपूरित हो रहे थे और उनमें ऐसा मालूम होता था मानो अतिशय विश्राम करंनेके छिए देव-देवियोंको बुछा ही रहा हो ॥१५१॥ उसकी मेखछा अर्थात् वीचका किनारा पर्वतके समान ऊँचे, यहाँ-वहाँ चळते हुए और गम्भीर गर्जना करते हुए बड़े-बड़े मेघों-द्वारा चारों ओरसे ढका हुआ था ॥१५५॥ देदीप्यमान सुवर्णके बने हुए और सूर्यकी किरणोंसे सुशोभित अपने किनारोंके द्वारा चह पर्वत देव और विद्याधरोंको जलते हुए वावानलकी शंका कर रहा था ॥१५६॥ उस पर्वतके शिखरोंके समीप भागसे जो लम्बी धारवाले बड़े-बड़े झरने पड़ते थे उनसे मेघ जर्जरित हो जाते थे और उनसे उस पर्वतके समीप ही बहुत-से निर्झरने बनकर निकल रहे थे ॥१५४॥ उस पर्वतपर-के वनोंमें अनेक लताएँ फूली हुई थीं और उनपर अमर बैठे हुए थे, उनसे वह पर्वत ऐसा मालूम होता था मानो सुगन्धिक लोभसे वह उन वनलताओं-

१. विश्वासं गीरवा । २. अथवा । ३. मुकुटै-अ०, प० । ४. व्याह्वातुनिच्छुम् । ५. नितान्तं प्रसन्तम् । ६. पर्वतवदुत्रतेः । ७. बहुळनिस्वनेः । ८. आयतात् । विस्तीर्णादित्यर्थः ।-द्व्यायतै-अ०, म०, स०। ९. स्थूळजळप्रवाहैः । १० भिन्नैः । ११. इव ।

लताभवनिवश्रान्तिक्वरोद्गीतिनिःस्वनैः । सदा रम्यान् वनोहेशान् द्धानमधिमेखलम् ॥३५६॥ लतामृहान्ते रावद्धदोलारूदने भहचरीः । वनाधिदेवतादेश्या वहन्तं वनवीथियु ॥१५०॥ संचरस्वतीवक्वपद्धत्तैः । प्रोद्धहन्तं महानीलस्थलीर्क्वाक्जिनी श्रियः ॥१५८॥ विचरस्वचरीचारुचरणालक्तकारुणाः । कृतार्चा ह्व रक्तार्क्वरंभतं स्फाटिकाः स्थलीः १५९॥ विद्रलिक्षितो धीरध्वनितानमलच्छवीन् । निर्श्वरानिव विश्राणं मृगेन्द्रानिधकन्दरम् ॥१६०॥ अध्युपत्यकमारूद्धप्रवान् सुरद्द्यपतीन् । सम्मोगान्ते कृतातीच विनोदान् द्धारं मिधः ॥१६१॥ श्रेणीद्वयं वितत्य स्वान्तिक्वरेति निर्मरान् । द्वाद्यिः शिखरेः सार्वे वित्रते प्राः ॥१६२॥ श्रेणीद्वयं वितत्य पर्वे स्वान्तिक्वरेति निर्मरान् । द्याद्यिः शिखरेः सार्वे लक्ष्यन्तिमवोच्छितेः ॥१६३॥ श्रिष्यधित्यकमावद्यकेतनेरिव निर्मरान् । द्याद्यिः शिखरेः सार्वे लक्ष्यन्तिमवोच्छितेः ॥१६३॥ श्रिष्टिक्षधारमाच्छे पर्वे विक्वर्ये रः वित्रस्थतेः । जगक्वाद्यीमवोन्मानुं विध्वायतद्व्यकम् ॥१६४॥ धन्द्रकान्तोपलैक्ष्यन्तिमवाद्विकरामवादिनुक्षप्रमे । क्षरद्मिर्द्विमीर्थेव सिन्धन्तं स्वतद्वमान् ॥१६४॥

को चारों ओरसे काले वस्त्रोंके द्वारा ढक ही रहा हो ॥१५५॥ वह पर्वत अपनी मेखलापर ऐसे प्रदेशोंको धारण कर रहा था जो कि छताभवनोंमें विश्राम करनेवाले किन्नर देवोंके मधुर गीतोंके शब्दोंसे सदा सुन्दर रहते थे।।१५६॥ उस पर्वतपर वनकी गलियोंमें लतागृहोंके भीतर पड़े हुए झ्लोंपर झूलती हुई विद्याधरियाँ वनदेवताओं के समान मालूम होती थीं ॥१५७॥ उस पर्वतपर जो इधर-उधर घुमती हुई विद्याधरियोंके मुलरूपी कमलेंके प्रतिविन्द पड़ रहे थे उनसे वह ऐसा मालूम होता था मानो नीलमणिको जमीनमें जमी हुई कमलिनियोंकी शोभा ही धारण कर रहा हो ॥१५८॥ वह पर्वत स्फटिकमणिकी बनी हुई उन प्राकृतिक भूमियोंको धारण कर रहा था जो कि इधर-उधर टहलती हुई विद्याधरियोंके सुन्दर चरणोंमें लगे हुए महावरसे छाल वर्ण होनेके कारण ऐसी जान पढ़ती थीं मानो लाल कमलोंसे उनकी पूजा ही की गयी हो ॥१५९॥ वह पर्वत अपनी गुफाओं में निर्झरनोंके समान सिंहोंको धारण कर रहा था क्योंकि वे सिंह निर्झरनोंके समान ही विदूरलंघी अर्थात् दूर तक लाँघनेवाले, गर्मार शब्दों-से युक्त और निर्मेख कान्तिके धारक थे ॥१६०॥ वह ्वित अपनी उपत्यका अर्थान् समीपकी भूमिपर सदा ऐसे देव-देवियोंको धारण करता था जो परस्पर प्रेमसे युक्त थे और सम्भोग करनेके अनन्तर बीणा आदि बाजे बजाकर बिनोद किया करते थे ॥१६९॥ उस पर्वतकी उत्तर और दक्षिण ऐसी दो श्रेणियाँ थीं जो कि दो पंसोंके समान बहुत हो लम्बी थीं और उन श्रेणियोंमें विद्याधरोंके निवास करनेके योग्य अनेक उत्तम-उत्तम नगरियाँ थीं ॥१६२॥ उस पर्वतके शिखरोंपर जो अनेक निर्झरने वह रहे थे उनसे वे शिखर ऐसे जान पड़ते थे मानो उनके ऊपरी भागपर पताकाएँ ही फहरा रही हो और ऐसे-ऐसे ऊँचे शिखरोंसे वह पर्वत ऐसा मालूम होता था मानो आकाशके अमभागका उल्लंघन ही कर रहा हो ॥१६३॥ शिखरसे लेकर जमीन तक जिनकी अखण्ड धारा पड़ रही है ऐसे निर्झनोंसे वह पर्वत ऐसा जान पड़ता था मानो लोकनाइको नापनेके लिए उसने एक लम्बा दण्ड ही धारण किया हो ॥१६४॥ चन्द्रमाकी किरणोंके स्पर्शसे जिनसे प्रत्येक रात्रिको पानीकी धारा बहने लगती है ऐसे चन्द्रकान्तमणियों-के द्वारा वह पर्वत ऐसा जान पड़ता है मानो दावानलके डरसे अपने किनारेके वृक्षोंको ही सींच

१. श्रेण्याम् । २. मध्यरचितप्रेङ्खलाऽधिष्ठढा ३. दोल(कढा नभ- अ०, प० । ४. सदृशाः । ५. प्रतिबिम्बकैः अ०, म०, ल०, स० । ६. घृत । ७. कृतोपहाराः । ८. कन्दरे तटे । ९. आसन्नभूमौ । उपत्यका अद्रेरासम्बर्भाभूमिः । १०. विस्तृत्य प्रसार्थेत्यर्थः । ११. आत्मीयम् । १२. अधिवासः । १३. पुरीवराः व० । १४. सानुमध्ये । १५. आ अवधेः । आ भूमिभागादित्यर्थः । १६. रात्रौ ।

श्राभिकान्तोपलेरिन्दुं तारकाः कुमुदोरकरैः । उद्गि निर्श्वरक्षेदैः न्यक्कृत्येवोष्यकैः स्थितम् ॥१६६॥ सित्तेर्घनैस्तरीः श्रुक्तः अयद्भिरिनलाहृतैः । कृतोपचयमारुद्धवना मोगैर्घनात्यये ॥१६७॥ प्रोत्तुक्षो मेरुरेकान्ताचेमद्भरस धृतायिः । इति तोषादिबोन्मुक्त प्रहासं निर्श्वरारवैः ॥१६८॥ सुविशुद्धोऽहमाम्लादाश्यक्षं रजसोष्ययः । श्रुद्धाः कुलाद्रयो नैवमितीवाविष्कृतोन्नतिम् ॥१६९॥ सर्चरेः सह संबन्धाद् गंगासिन्धोरधः स्थितेः । जित्येव कुलकुत्कोलान् विभाणं विजयार्द्धताम् ॥१७०॥ अचलस्थितिमुत्तुकं विभाजं अगद्गुरम् । जिनेन्द्रमिय नाकीन्द्रैः शक्ष्वदाराध्यमादरात् ॥१७१॥ विश्वराद्धेशस्वादलक्ष्यरवानमहोन्नतेः । गुरुरवाच्य जगद्गातुरा कत्वानमनुक्रियाम् । ॥१७२॥

रहा हो ॥१६५॥ वह पर्वत चन्द्रकान्तमणियोंसे चन्द्रमाको, क्रुमुदोंके समूहसे ताराओंको और-निर्झरनोंके छीटोंसे तक्षत्रोंको नीचा दिखाकर ही मानो बहुत ऊँचा स्थित था।।१६६॥ शरद ऋतुमें जब कभी वायुसे टकराये हुए सफेट बादल वन-प्रदेशोंकी ज्याप्त कर उसके सफेट किनारों-पर आश्रय छेते थे तब उन बादछोंसे वह पर्वत ऐसा जान पहता था मानो कुछ बढ गया हो।।१६७। उस पर्वतपर जो निर्झरनों के शब्द हो रहे थे उनसे बह ऐसा मालूम होता था मानो सुमेर पर्वत केवल ऊँचा ही है हमारे समान लम्बा नहीं है इसी सन्तोषसे मोनो जोरका शब्द करता हुआ हँस रहा हो ।।१६८।। मैं बहुत ही शुद्ध हूँ और जड़से छेकर शिखर तक चौंदी-चाँदीका बना हुआ हूँ, अन्य कुलाचल मेरे समान शुद्ध नहीं हैं, यह समझकर ही मानो उसने अपनी ऊँचाई प्रकट की थी ॥१६९॥ उस पर्वतका विद्याधरों के साथ सदा संसर्ग रहता था और गंगा तथा सिन्धु नामकी दोनों निदयाँ उसके नीचे होकर बहती थीं। इन्हीं कारणोंसे उसने अन्य कुळाचळोंको जीत छिया था तथा इसी कारणसे वह विजयार्थ इस सार्थक नामको धारण कर रहा था। भावार्थ-अन्य कुळाचळोंपर विद्याधर नहीं रहते हैं और न उनके नीचे गंगा सिन्धु ही बहती हैं बल्कि हिमबत् नामक कुलाचलके ऊपर बहती हैं। इन्हीं विशेषताओंसे मानो उसने अन्य कुलाचलोंपर विजय प्राप्त कर ली थी और इस विजयके कारणही उसका विजयार्ध (विजय + आ + ऋद्धः) ऐसा सार्थक नाम पड़ा था ॥१७०॥ इन्द्र छोग निरन्तर उस पर्वतकी जिनेन्द्रदेवके समान आराधना करते थे क्योंकि जिस प्रकार जिनेन्द्रदेव अचल स्थित हैं अर्थात् निश्चल मर्यादाको धारण करनेवाले हैं उसी प्रकार वह पर्वत भी अचल स्थित था अर्थात् सदा निश्चल रहनेवाला था, जिस प्रकार जिनेन्द्रदेव उत्तुङ्ग अर्थात् उत्तम हैं उसी प्रकार बह पर्वत भी उनुक्क अर्थात् ऊँचा था, जिनेन्द्रदेव जिस प्रकार मुद्धिभाक हैं अर्थात् राग, देव आदि कर्म विकारसे रहित होनेके कारण निर्मेख हैं बसी प्रकार वह पर्वत भी शृद्धिभाक था अर्थात् धूलि, कंटक आदिसे रहित होनेके कारण स्वच्छ था और जिस प्रकार जिनेन्द्रदेव जगतुके गुरु हैं इसी प्रकार वह पर्वत मो जगन्में श्रेष्ठ अथवा उसका गौरव स्वरूप था ॥१७१॥ अथवा वह पर्वत जगत्के विधातात्मा जिनेन्द्रदेवका अनुकरण कर रहा था क्योंकि जिस प्रकार जिनेन्द्रदेव अक्षर अर्थान् विनाशरहित हैं उसी प्रकार वह पर्वत भी प्रलय आदिके न पडनेसे विनाशरहित था, जिस प्रकार जिनेन्द्रदेव अभेद्य हैं उसी प्रकार वह पर्वत भी अभेद्यथा अर्थात वज्र आदि

१. नक्षत्राणि । २. अधःकृत्य । ३. -रिनलाहतैः । ४. विस्तार । ५. सर्वथा । ६. धृतायामः । ७. कृतप्रहसनम् । ८. रजतपर्वतः । ९. कुलपर्वतान् । १०. विजयेन ऋद्धः प्रवृद्धः विजयार्द्धः तस्य भावस्ताम् । पृपोदरादिगणस्यात् । ११. नैर्मल्य, पक्षे विशुद्धपरिणाम । १२. जगित गुरुम्, पक्षे त्रिजगद्गृरुम् । १३. जनश्व- रस्वात् । १४. जिनेश्वरस्य । १५. अनुकृतिम् ।

ैदिग्जबप्रसवागारं द्धानं तद् गुहाइयम् । सुसंवृतं अगुप्तं च गृदान्तर्गर्भनिर्गमम् ॥१७३॥ कूर्रेनंवभिरुतुङ्गेभूदेश्या मकुरोपमेः । विराजमानमानीकवनाकीपरिधानकम् ॥१७४॥ दृष्टं पत्त्वार्थातं मूले तद्धं च समुच्छित्तम् । "तत्तुर्बमवगादं गाँ दिश्ययोजनमानतः ॥१७५॥ सहीतलाइशीत्पत्य विश्वयोजनमानतः ॥१७५॥ सहीतलाइशीत्पत्य विश्वयोजनिवस्तृतम् । ततोऽप्यूष्वं द्शोत्पत्य दशविस्तृतमप्रतः ॥१७६॥ क्वचिदुन्नतमानिम्नं क्वचित् समतलं क्वचित् । 'प्रविद्विदुच्यावस्त्रावस्यपुरं द्धातं तरम् ॥१७७॥ क्वचिद् विश्वतम् तर्गत्वस्त्रावस्यप्रयाग्यायम् । अपसर्पत् किष्वातकृतकोलाहलाकुलम् ॥१७८॥ क्वचित् कण्डीरवारावत्रस्तानेकप्यूयपम् । विश्वतम् स्वास्त्रास्यप्रस्ते व्यक्तित्वनं व्यक्ति ॥१७९॥ क्वचित् कण्डीरवारावत्रस्तानेकप्यूयपम् । विश्वतम् स्वास्त्रस्त्रस्तान्तविलान्तरम् ॥१८०॥ क्वचित्वलोमुखा विश्वत्रम् स्वास्त्रस्त्रस्तान्तविलान्तरम् ॥१८०॥

से उसका भेदन नहीं हो सकता था, जिनेन्द्रदेव जिस प्रकार अलंध्य हैं अर्थात् उनके सिद्धान्तों-का कोई खण्डन नहीं कर सकता उसी प्रकार वह पर्वत भी अलंघच अर्थात् लाँघनेके अयोग्य था, जिनेन्द्रदेव जिस प्रकार महोन्नत अर्थान् अत्यन्त श्रेष्ठ हैं उसी प्रकार वह पर्वत भी महोन्नत अर्थात् अत्यन्त ऊँचा था और जिनेन्द्रदेव जिस प्रकार जगत्के गुरु हैं उसी प्रकार यह पर्वत भी गुरु अर्थात् श्रेष्ठ अथवा भारी था ॥१७२॥ वह विजयार्घ, चकवत्तीके दिग्विजय करनेके लिए प्रसृतिगृहके समान दो गुफाएँ धारण करता था क्योंकि जिस प्रकार प्रसृतिगृह ढका हुआ और मुरक्षित होता है उसी प्रकार वे गुफाएँ भी ढकी हुई और देवों-द्वारा सुरक्षित थीं तथा जिस प्रकार प्रसूतिगृहके भीतरका मार्ग छिपा हुआ होता है उसी प्रकार उन गुफाओंके भीतर जानेका मार्ग भी छिपा हुआ था ॥१०३॥ वह पर्वत ऊँचे-ऊँचे नौ कूटोंसे शोभायमान था जो कि पृथिवी देवीके मुकुटके समान जान पड़ते थे और उसके चारों ओर जो हरे-हरे वनोंकी पंक्तियाँ शोभा-यमान थीं वे उस पर्वतके नीछ वस्त्रोंके समान मालूम होती थीं।।१७४।। वह वड़े योजनके प्रमाण-से मूल भागमें पचास योजन चौड़ा था, पचीस योजन ऊँचा था और उससे चौथाई अर्थात् छह सी पचीस योजन पृथ्वीके नीचे गड़ा हुआ था।।१७५॥ पृथ्वीतलसे एस योजन ऊपर जाकर वह तीस योजन चौड़ा था और उससे भी दस योजन ऊपर जाकर अप्रभागमें सिर्फ दस योजन चौड़ा रह गया था ॥१७६॥ इसका किनारा कहीं ऊँचा था, कहीं नीचा था, कहीं सम था और कहीं ऊँचे-नीचे पत्थरोंसे विषम था॥१७७॥ कहीं-कहीं उस पर्वतपर छगे हुए रत्नमर्या पाषाण सूर्यकी किरणोंसे बहुत ही गरम हो गये थे इसिटए उसके आगेके प्रदेशसे वानरोंके समृह हट रहे थे जिससे वह पर्वत उन वानरों-द्वारा किये हुए कोलाइलसे आकुल हो रहा था। ॥१७८॥ उस पर्वतपर कहीं तो सिंहोंके शब्दोंसे अनेक हाथियोंके झुण्ड भयभीत हो रहे थे और कहीं कोयलोंके मधुर झब्दोंसे बन वाचालित हो रहेथे॥१७९॥ कहीं मयूरोंके मुखसे निकली हुई केका वाणीसे भग्रभीत हुए सर्प बड़े दुःखके साथ वनोंके भीतर अपने-अपने विटोंमें घुस

१. दिग्जयसूतिकागृहम् । २. प्रसिद्धम् । ३. सुप्रच्छन्नम् । ४. मुकुटो - अ०, प०, म०, छ० । ५. अधोऽशुक्रम् । ६. विष्कम्भिनित्यर्थः । ७. तदुन्नतेश्वतुर्धाशभागम्, क्रोशाधिकषद्योजनिमिति यावत् । ८. प्रविष्टम् । ९. पृथिवीम् । १०. दशयोजनमुरक्षम्य । ११. नानाप्रकारपापापैतिषमोन्नतम् । १२. सूर्यकिरण-संतप्तमूर्यकान्तिविद्यात् । १३. कोकिछा । १४. मयूरमुखोद्भृत । १५. भीति नीतैः । १६. मामृष्ट इति त०-व०पृस्तकयोः पाठान्तरम् ।

चामीकरमय प्रस्थव्छाया संश्रयिणीर्मृगीः । हिरणमयीरिवास्त्र तच्छाया द्घतं कवित् ॥१८२॥ कवित् विवित्रस्तांगुरचितेन्द्रभनुर्लताम् । द्घानमनिलोद्धतां ततां कद्पलतामित्र ॥१८२॥ कविच्च विचरहिष्यकामिनीनृपुरारथैः । समणीयसरस्तीरं हंसीविक्तमृर्व्छितैः ॥१८३॥ कविच्च विचरक्षित्रमाचरद्भिरनेकपैः । सलिखान्द्रोक्षितालानैराकोलितवनदुमम् ॥१८४॥ कविच्त पुलिनसंसुससारसीक्तमृर्वछितैः । कळहंसीकळक्षणणविचालितसरोजलम् ॥१८४॥ क्यचित् मुद्धाहि स्रकारैः क्यसन्तमिव हेलया । कविच्च चमरीयूर्यहंसन्तमिव निर्मेलैः ॥१८४॥ गृहानिलैः कविच्द्रशक्तमुष्छवसन्तमिवायतम् । क्यचिच्च पवनाधृतैर्घृणन्तमिष्टं पादपैः ॥१८७॥ निमृतं चिन्तयन्तीमिरिष्टकामुकसंगमम् । विजने विच्च पवनाधृतैर्घृणन्तमिष्टं पादपैः ॥१८७॥ नवच्चच विच्यवन्तीमिरिष्टकामुकसंगमम् । विजने विच्यवन्तीभिः मूकीभूतमिव क्यचित् ॥१८८॥ कदम्बामोदसंवादिसुरभिक्वसितीर्थेकैः । तरुगार्ककरस्यशीद् विद्युर्थेरिव पङ्कतैः ॥१८९॥ कदम्बामोदसंवादिसुरभिक्वसितीर्थेकैः । तरुगार्ककरस्यर्शाद् विद्युर्थेरिव पङ्कतैः ॥१९०॥

रहे थे ॥१८०॥ कहीं उस पर्वतपर सुवर्णमय तटोंकी छायामें हरिणियाँ बैठी हुई थी उनपर उन सुवर्णमय तटोंकी कान्ति पड़ती थी जिससे वे हरिणियाँ सुवर्णकी बनी हुई-सी जान पढ़ती थीं ॥१८१॥ कहीं चित्र-विचित्र रत्नोंकी किरणोंसे इन्द्रधनुषकी छता बन रही थी और वह ऐसी मालूम होती थी मानो वायुसे उड़कर चारों ओर फैंडी हुई कल्पलता हो हो।।१८२॥ कहीं देवांगनाएँ विहार कर रही थीं, उनके नूपुरोंके शब्द हंसिनियोंके शब्दोंसे सिलकर बुलन्द हो रहे थे और उनसे तालाबोंके किनारे बढ़े हो रमणीय जान पड़ते थे ॥१८३॥ कहीं लीला मात्रमें अपने खुँटोंको उखाड़ देनेवाले बढ़े-बढ़े हाथी चतुराईके साथ एक विशेष प्रकारकी कीडा कर रहे थे और उससे उस पर्वतपर-के बनोंके वृक्ष ख़ब ही हिछ रहे थे ॥१८४॥ कहीं किनारेपर सोती हुई सारसियों के शब्दों में कलहं सिनियों (बतस्व) के मनोहर शब्द मिल रहे थे और उनसे तालावका जल शब्दायमान हो रहा था ॥१८५॥ कहीं कुपित हुए सर्प शु-शू शब्द कर रहे थे जिनसे वह पर्वत ऐसा जान पड़ता था मानो क्रीड़ा करता हुआ इवास ही छै रहा हो, और कहीं निर्मेख सुरागायोंके झुण्ड फिर रहे थे जिनसे वह पर्वत ऐसा जान पड़ता था मानी हँस ही रहा हो ॥१८६॥ कहीं गुफासे निकलती हुई बायुके द्वारा वह पर्वत ऐसा जान पहता था मानो प्रकट रूपसे छम्बी साँस ही छे रहा हो और कहीं पवनसे हिछते हुए वृक्षोंसे ऐसा मालूम होता था मानो वह झुम ही रहा हो।।१८७। कहीं उस पर्वतपर एकान्त स्थानमें बैठी हुई विद्याधरोंकी स्त्रियाँ अपने इष्टकामी छोगोंके समागमका खूब विचार कर रही थीं जिससे वह पर्वत ऐसा जान पड़ता था मानो चुप हो हो रहा हो।।१८८।। और कही चंचलतापूर्वक उढ़ते हुए भौरों के मनोहर शब्द हो रहे थे और उनसे वह पर्वत ऐसा मालूम होता था मानो उसने जिसकी आवाज बहुत दूर तक फैल गयी है ऐसे किसी अलौकिक संगीतका ही प्रारम्भ किया हो ॥१८९॥

उस पर्वतपर-के वनोंमें अनेक तरुण विद्याधिरयाँ अपने-अपने तरुण विद्याधरोंके साथ विद्यार कर रही थीं। उन विद्याधिरयोंके मुख कर्म्य पुष्पकी सुगन्धिके समान सुगन्धित स्वाससे सिह्त थे और जिस प्रकार तरुण अर्थात् मध्याह्नके सूर्यकी किरणोंके स्पर्शसे कमल

१. सानु । २. घृतचामीकरच्छायाः । ३. मिश्रितैः । ४. विशेषेण चतुरः । ५. व्यनिसम्मिश्रैः । ६.-फूत्कारैः प० । -शूत्कारैः म०, छ० । ७. दीर्घं यया भवति तथा । ८. भ्रमन्तम् । ९. संयुतायययं यया भवति तथा । १०. एकान्तस्थाने । ११. क्षेचर-म०, छ० । १२. २छ।व्यः । १३. उदगच्छन् । १४. ईवत् ।

नेत्रेमं प्रमदाताम् इन्दोवरद्रकायतः । मदनस्यैव जैयास्त्रः रेसालसापाङ्गवीक्षितेः ॥१९१॥ असलैर लिनीलामः केशेनितिवसंस्थुलैः । विस्तरतकयश्यम्थवि गलरपुण्यदामकः ॥१९२॥ जितेन्द्रकान्तिभः कान्तैः कपोलैरलकाङ्किः । मदनस्य "सुसंस्र्र्ण्टरेसलेस्य फलकैरिव ॥१९३॥ अधरः पस्वविस्वाभैः स्मिताशुमिरनुद्रृतेः । सिक्ते जेलकणैद्विविर्वः विद्यमस्कः । ॥१९४॥ परिणाहिभिरुतुहेः । सुवृत्तैस्तनसण्डलेः । स्वस्तांशुक्रस्पुत्रलक्ष्यलयनस्वपदाङ्कतेः । ॥१९४॥ परिणाहिभिरुतुहेः । सुवृत्तैस्तनसण्डलेः । स्वस्तांशुक्रस्पुत्रलक्ष्यलयनस्वपदाङ्कतेः । ॥१९४॥ परिणाहिभिरुतुहेः । सुवृत्तैस्तनसण्डलेः । स्वस्तांशुक्रस्पुत्रलक्ष्यलयनस्वपदाङ्कतेः । ॥१९४॥ विद्यान्तिकार्यारस्त्रोपहारितेः । कृत्यनतंनरङ्काभैः । प्रेश्वणार्यस्रोगुहेः ॥१९३॥ न्यस्त्रेण्यस्त्रलेखेः सलीलान्द्रोकितेश्वेषः । सपुण्यपल्लवोल्लास्त्रलाविरप्रकामकः । ॥१९८॥ तन्दरेः कृशीर्मध्येखिवलीभङ्कशोभिभिः । नाभिवलमाकनिस्त पद्रस्त्रामालोकालकोगिभिः ॥१९८॥ लसद्दुक्लवसनिविपुल्लेकानस्थलेः । सकाण्यायन्त्रन्यन्तिः कामनृपकाराज्यायितैः ॥१९९॥

खिल जाते हैं उसी प्रकार अपने तरुण पुरुषरूपी सूर्यके हाथोंके स्पर्शसे खिले हुए थे-प्रफुल्लित थे। उनके नेत्र मद्यके नशासे कुछ-कुछ लाल हो रहे थे, वे नील कमलके दलके समान लम्बे थे. आलस्यके साथ कटाक्षावलोकन करते थे और ऐसे मालूम होते थे मानो कामदेवके विजयशील अस्त्र ही हों ॥१९०-१९१॥ उनके केश भी कुटिल थे, भ्रमरोंके समान काले थे, चलने फिरनेके कारण अस्त-व्यस्त हो रहे थे और उनकी चोटीका बन्धन भी ढीछा हो गया था जिससे उसपर लगी हुई फुलोंकी मालाएँ गिरती चली जाती थीं। उनके कपोल भी बहुत सुन्दर थे, चन्द्रमाको कान्तिको जीतनेवाले थे और अलक अर्थान आगेके सन्दर काले केशोंसे चिह्नित थे इसलिए ऐसे जान पड़ते थे मानो अच्छी तरह साफ किये हुए कामदेवके छिखनेके तख्ते हो हों। उनके अधरोष्ट पके हुए विम्बफलके समान थे और उनपर मन्द हास्वकी किरणें पड रही थीं जिससे वे ऐसे सुशोभित होते थे मानी जलकी दो-तीन बुँदोंसे सीचे गये मुँगाके टकड़े ही हों। उनके स्तनमण्डल विशाल ऊँचे और बहुत ही गोल थे, उनका बस्त्र नीचेकी ओर खिसक गया था इसिटिए उनपर सुशोभित होनेवाले नखोंके चिह्न साफ साफ दिखाई दे रहे थे। उनके वक्ष:-स्थलरूपी घर भी देखने योग्य-अतिशय सुन्दर थे क्योंकि वे सफेट चन्दनके छेपसे साफ किये गये थे, हाररूपी चाँदनीके उपहारसे सुशोभित हो रहे थे और स्तनोंके नाचनेकी रंगभृभिके समान जान पड़ते थे। जिनके नस उज्ज्वल थे, हथेलियाँ लाल थी, और जो लीलासहित इधर-उधर हिलाई जा रही थीं। उनकी भुजाएँ ऐसी जान पड़ती थीं मानो फुल और नवीन कोपलोंसे शोभायमान किसी लताकी कोमल शाखाएँ ही हों। उनका उदर बहुत कुश था. मध्य भाग पतला था और वह त्रिवलिरूपी तरंगोंसे सुशोभित हो रहा था। उनकी नाभिमें-से जो रोमावर्छा निकल रही थी वह ऐसी जान पड़ती थी मानो नाभिरूपी वामीसे रोमावलोरूपी काला सर्प हो निकल रहा हो। उनका जघन स्थल भी बहुत बड़ा था, वह रेशमी बस्त्रसे सुशोभित था और करधनोसे सहित था इसलिए ऐसा मालूम होता था मानो कामदेवरूपी राजाका कारागार हो हो। उन विद्याधरियंकि चरण लाल कमलके समान थे, वे डगमगाती

१. 'दलायितैः', इत्यपि क्वचित् पाठः । २. आलसेन सहित । ३. वकैः । ४. चलद्भिः । ५. दलय । ६. —'रलकाञ्चितैः' इत्यपि पाठः । ७. सम्भाजितैः । ८. लेखिनुं योग्य । ९. अनुगर्नैः । १०. द्वौ वा त्रयो वा द्वित्राः तैः । ११. प्रवालखण्डकैः । १२. विशालवद्भिः । १३. नखरेखालक्ष्मैः । १४. श्रीखण्डद्रवसम्माजितैः, हरिचन्दनामुलिन्तैरित्यर्थः । १५. दर्शनीयैः । १६. शाखा । १७. निर्गच्छत ।

स्खलद्गतिवशादुच्चैरारणन्मणिनृपुरौ । चरणैरहणाम्भोजैरित व्यक्तालिश्चक्रृतैः ॥२००॥ सलीलमन्थै रेयाँतैः जितहंसीपरिक्रमैः । दबसितैः सकुचौरकम्पैव्यक्तिता न्तर्गतक्लमैः ॥२०१॥ समं युविभरारूद नवयौजनकर्कशाः । विचरन्तीर्वनान्तेषु द्धानं खबरीः क्वचित् ॥२०२॥ अलकार्ला लसद्भुङ्गास्तन्तीः कोमलविग्नहाः । लतानुकारिणीरूदिमतपुष्पोद्गमश्चियः ॥२०६॥ प्रस्तरचिताकल्पावतंसीकृतपल्लवाः । कुमुमावचये सक्ताः संचरन्तीरितस्ततः ॥२०४॥ वनलक्ष्मीरिव स्थक्तलक्षणा वनजेक्षणाः । भारयन्तमन्दानं विद्याधरवधः क्वचित् ॥२०४॥ विस्यर्शन्द्रमुद्भुत्माहारम्यं भुवनातिगम् । जिनाधिपमिवासाद्य कमारौ विद्यापतः ॥२०६॥

### हरिणीच्छुन्दः

धुततटबनाभोगा भागीरधी वटवेदिका परिसर असरोवीची विभेदादुपीढपयःकणाः । वनकरिकटादाकृष्टालिवजा मरुतो गिरेरुपवनभुवो पूर्नोरध्वश्रमं विस्थपनिन्यिरे ॥२०७॥

हुई चलती थीं इसलिए उनके मणिमय नूपुरोंसे रुनझुन शब्द हो रहा था और जिससे ऐसा मालूम होता था मानी उनके चरणरूपी लाल कमल अमरोंकी झंकारसे झङ्कृत हो हो रहे हों। वे विद्याधरियाँ छीलासहित धोरे-धोरे जा रही थीं, उनकी चालने हंसिनियोंकी चालको भी जीत लिया था, चलते समय उनका श्वास भी चल रहा था जिससे उनके स्तन कम्पायमान हो रहे थे और उनके अन्तःकरणका खेद प्रकट हो रहा था। इस प्रकार प्राप्त हुए नव यौवनसे सहद विद्याधरियाँ अपने तरुण प्रेमियोंके साथ उस पर्वतके बनोंमें कहीं-कहींपर विहार कर रही थीं ॥१९२-२०२॥ वह पर्वत अपने प्रत्येक वनमें कहीं-कहीं अकेली ही फिरती हुई विद्या-धरियोंको धारण कर रहा था, वे विद्याधरियाँ ठीक छताके समान जान पड़ती थीं क्योंकि जिस प्रकार छवाओंपर भ्रमर सुशोभित होते हैं उसी प्रकार उनके मस्तकपर भी केशरूपी भ्रमर शोभायमान थे, लताएँ ज़िस प्रकार पतली होती हैं उसी प्रकार वे भी पतली थीं, लताएँ जिस प्रकार कोमल होती हैं उसी प्रकार उनका शरीर भी कोमल था और लताएँ जिस प्रकार पुष्पोंकी उत्पत्तिसे सुशोभित होती हैं उसी प्रकार वे भी मन्द हास्यरूपी पुष्पोत्पत्तिकी शोभासे सुशोभित हो रही थीं। उन्होंने फूलोंके आभूषण और पत्तोंके कर्णफूल बनाये थे तथा वे इधर-उधर घूमती हुई फूछ तोड़नेमें भासकत हो रही थीं। उनके नेत्र कमछोंके समान ये तथा और भी प्रकट हुए अनेक छक्षणोंसे वे बनछक्ष्मीके समान मालूम होती थीं ॥२०३-२०५॥ इस प्रकार जिसका माहात्म्य प्रक<u>ट हो रहा है और</u> जो तीनों लोकोंका अतिक्रमण करनेवाला है ऐसे जिनेन्द्रदेवके समान उस गिरिराजको पाकर वे निम, विनिम राजकुमार अतिशय सन्तोष-को प्राप्त हुए ॥२०६॥ जिसने तटवर्ता वनोंके विस्तारको कम्पित किया है, जिसने गङ्गा नदीके तटसम्बन्धी वेदीके समीपवर्ती तालावको लहरोंको भेदन कर अनेक जलकी बुँदें धारण कर छी हैं और जिसने अपनी सुगन्धिके कारण वनके हाथियों के गण्डस्थलसे भ्रमरोंके समृह अपनी ओर खींच छिये हैं ऐसे उस पर्वतके उपवनोंमें उत्पन्न हुए वायुने उन दोनों तरुण कुमारोंके

१: मन्दैः । २. गमनैः । ३. पदन्यासैः । ४. व्यवतीकृत । 'व्यव्जिताङ्गतक्लमैः' इत्यपि पाठः । ५. श्रमैः । ६. प्रकटीभूत । ७. 'ललद्' इत्यपि व्यवित् पाठः । चलद् । ८. कुसुमोपचये । ९. आसक्ताः । १०. खबानमुद्यानं प्रति । ११. संतोषम् । १२. गङ्गा । १३. पर्यन्तभूः परिसरः । १४. आश्रयणात् । १५. उपयने जाताः । १६. परिहरन्ति स्म ।

आदिपुराणम्

मालिनीच्छुन्दः

मदक्षकक्षकण्ठी डिण्डिमारावरम्या

मधुरविश्तभृङ्गीमङ्गकोर्गातिहृद्याः ।

परिष्टतकुसुमार्थाः संपतद्भिमंदद्भिः

फणिपतिमिव दूसस् प्रस्युदीयु र्वनान्ताः ॥२०८॥

रजतगिरिमहीन्द्रो नातिवूरादुदारं

प्रसम्बन्धनमेकं विद्यविद्यानिधीनाम् ।

जिनसिब भुवनान्तस्यापि कीतिं प्रपश्यन्

अमदमिब<sup>४</sup>मरन्तः सा**र्द्धमाभ्यां युवा**भ्याम् ॥२०९॥

इत्यार्षे भगवज्जिनसेनाचार्यप्रशीते त्रिषष्टिलक्षणमहापुराणसंप्रहे घरणोन्द्रविजयाधींपगमनं नामाष्टादशे पर्व ॥१८॥

मार्गका सब परिश्रम दूर कर दिया था।।२००। उस पर्वतके वन प्रदेशोंसे प्रचित हुआ पबन दूर-दूरसे ही धरणेन्द्रके समीप आ रहा था जिससे ऐसा जान पहना था मानो उस पर्वतके बनप्रदेश ही धरणेन्द्रके सम्मुख आ रहे हों क्योंकि वे वनप्रदेश मदोन्मत्त सुन्दर कोयलोंके शब्दरूपी बादिशोंकी ध्वनिसे शब्दायमान हो रहे थे, ध्रमरियोंके मधुर गुझाररूपी मझलगानोंसे मनोहर थे और पुष्परूपी अर्घ धारण कर रहे थे।।२०८।। इस प्रकार जो बहुत ही खदार अर्थात् केंचा है, जो समस्त विद्यारूपी खजानोंकी उत्पत्तिका मुख्य स्थान है और जिसकी कीर्ति समस्त लोकके भीतर ज्याप्त हो रही है, ऐसे जिनेन्द्रदेवके समान सुशोभित उस विजयार्ध पर्वतको समीपसे देखता हुआ वह धरणेन्द्र उन दोनों राजकुमारोंके साथ-साथ अपने मनमें बहुत ही प्रसन्न हुआ।।२०९।।

इस प्रकार ऋषि नामसे प्रसिद्ध, भगविष्जिनसेनाचार्यप्रणीत त्रिवष्टिलक्षण महापुराणसंग्रहमें बरणेन्द्रका विजयार्थ पर्वतपर जाना ऋदिका वर्णन करनेवाला ऋडारहवाँ पर्व समाप्त हुआ ॥१८॥

१. अभिमुखमाययुः । २. विद्याधराणाम् । ३. -व्याप्ति- व० । ४. अधात् । ५. मनसि ।

# एकोनविंशं पर्व

स्थास्य मेखलामाचामवर्गाणंः फणीइवरः । तत्र स्थोमचरेन्द्राणां लोकं ैवाविस्यदीदशत् ॥१॥ अयं गिरिरसंभूष्णुः मृतमूर्धं महस्या । वितस्य तिर्थगारमानमवगावो महाणंवम् ॥२॥ श्रेण्यौ सदानपायिन्यौ भूशृतोऽस्य विराजतः । देण्यावित्र महामोग संपक्षे विश्वतायती ॥३॥ योजनानि दशोखर्य गिरेरस्याधिमेखलम् । विद्याधरनिवासोऽयं भाति स्थेगेके देशवत् ॥॥ विद्याधरा विभान्त्यस्मिन् श्रेणोद्वयमधिष्ठताः । स्वगीदित्र समागत्य कृतवासाः सुधाक्षनाः । ॥॥ विद्याधराधिवासोऽयं धत्तेऽस्मललोकविश्रमम् । निषेवितो महामोगैः प्रधानद्रैरिव खेचरैः ॥६॥ पातालस्वर्गलोकस्य सत्यमद्य समराम्यहम् । नागकन्या इव प्रक्ष्याः पर्यन् खचरकन्यकाः ॥७॥ नाम्न प्रतिमयं तीन्नं स्वयक्षपरचक्रजम् । नेत्यो विष्ठाधाः सन्तीह जातुचित् ॥८॥

अथानन्तर वह धरणेन्द्र उस विजयार्ध पर्वतकी पहली मेखलापर उतरा और वहाँ उसने दोनों राजकुमारोंके लिए विद्याधरोंका वह लोक इस प्रकार कहते हुए दिखछाया ॥१॥ कि ऐसा मालूम होता है मानो यह पर्वत बहुत भारी होनेके कारण इससे अधिक ऊपर जानेके छिए समर्थ नहीं था इसीलिए इसने अपने-ऑपको इधर-उधर दोनों ओर फैलाकर समुद्रमें जाकर मिला दिया है।।२।। यह पर्वत एक राजाके समान सुशोभित है और कभी नष्ट न होनेवाली इसकी ये दोनों श्रेणियाँ महादेवियोंके समान सुशोभित हो रही हैं क्योंकि जिस प्रकार महा-देवियाँ महाभोग अर्थात् भोगोपभोगकी विपुछ सामग्रीसे सहित होती हैं उसी प्रकार ये श्रेणियाँ भी महाभोग ( महा आभोग ) अर्थात् बढ़े भारी विस्तारसे सहित हैं और जिस प्रकार महा-देवियाँ आयति अर्थात् सुन्दर भविष्यको धारण करनेवाली होती हैं उसी प्रकार ये श्रेणियाँ भी आयति अर्थात् लम्बाईको धारण करनेवाली हैं ॥३॥ पृथिवीसे दस योजन ऊँचा चढ़कर इस पर्वतकी प्रथम मेखलापर यह विद्याधरोंका निवासस्थान है जो कि स्वर्गके एक खण्डके समान शोसायमान हो रहा है ॥४॥ इस पर्वतकी दोनों श्रेणियोंमें रहनेवाछे विद्याधर ऐसे मालूम होते हैं मानो स्वर्गसे आकर देव छोग ही यहाँ निवास करने छगे हो ॥५॥ यह विद्याधरीका स्थान हम छोगोंके निवासस्थानका सन्देह कर रहा है क्योंकि जिस प्रकार हम छोगों (धरणेन्द्रों) का स्थान महाभोग अर्थान् बढ़े-बढ़े फणोंको धारण करनेवाछे नागेन्द्रोंके द्वारा सेवित होता है उसी प्रकार यह विद्याधरोंका स्थान भी महाभोग अर्थात् बढ़े-बढ़े भोगोपभोगोंको धारण करनेवाले विद्याधरोंके द्वारा सेवित है।। इ।। नागकन्याओंके समान सुम्दर इन विद्याधर कन्याओंको देखता हुआ सचमुच ही आज मैं पातालके स्वर्गलोकका अर्थात् भवनवासियोंके निवासस्थानका स्मरण कर रहा हूँ ॥ ॥ यहाँ न तो अपने राजाओंसे उत्पन्न हुआ तीत्र भय है और न शत्रु राजाओंसे उत्पन्न होनेवाला तीत्रभय है, अतिषृष्टि, अनाषृष्टि आदि ईतियाँ भी यहाँ नहीं होती हैं और न यहाँ रोग आदिसे उत्पन्न होनेवाली कभी कोई बाधा ही होती है।।अ।

१. कुमारी । २. दर्शयति स्म । ३. अनाद्यनिधनः । ४. विस्तृष्य । ५. प्रविष्टः । ६. परिपूर्णता, पक्षे सुख । ७. धृतदैष्यं, पक्षे धृतश्रियौ । ८. उत्कम्य । ९. श्रेण्याम् । १०. स्वर्गेकखण्डवत् छ०, म० । ११. आश्रिताः । १२. 'सुधाश्रिनः' इत्यपि पीठः । १३. विलासम् । १४. महासुखैः, पक्षे महाफणैः । १५. भव-नामरलोकस्य । १६. दर्शनीयाः । १७. भीतिः । १८. अतिवृष्यादयः ।

प्रारम्भे चापवर्गे च तुर्यकालस्य या स्थितिः। महामारतवर्षेऽस्मिन् नात्रीःकर्षाप कर्षतः॥९॥ परा स्थितिनृंगां पूर्वकोदिवर्षशतान्तरे। उत्सेधहानिरासप्ता रिनः पञ्चधतुः शतात् ॥३०॥ कर्ममृमिनियोगो यः स सर्वोऽप्यत्र पुष्कलः । विशेषस्तु महाविद्या दृद्ध्येषा ममीप्सितम् ॥३१॥ महाप्रश्रप्तिविद्याद्याः सिद्धयन्तीह लगेशिनाम्। विद्याः कामदुषायास्ताः फलिष्यन्तीप्सितं फलम्॥१२॥ कुलजात्याश्रिता विद्यास्तपोविद्याद्य ता द्विधाः। कुलास्नायागताः पूर्वा यत्नेनाराधिताः पराः॥१३॥ तासामाराधनाताः विद्यायतनसंनिर्धा । अन्यत्र वाश्रुषो देशे द्विपादिप्रलिनादिके ॥१४॥ संपूज्य ग्रुचिवेषेण विद्यादेववतिश्रितः। महोपवासेराराध्या वित्यार्वकपुरःसरः ॥१५॥ सिद्धयन्ति विधनानेन महाविद्या नमोजुषाम् । १९॥ सिद्धयन्ति विधनानेन महाविद्या नमोजुषाम् । १९॥ सिद्धविद्यस्ततः सिद्धप्रतिमार्चनपूर्वकम् । विद्याफलानि मोग्यानि विद्यन्तमनखुक्कमात् ॥१६॥ सिद्धविद्यस्ततः सिद्धप्रतिमार्चनपूर्वकम् । विद्याफलानि मोग्यानि विद्यन्तमनखुक्कमात् ॥१६॥

इस महाभरत क्षेत्रमें अवसर्पिणी कालसम्बन्धी चतुर्थ कालके प्रारम्भमें मनुष्योंकी जो स्थिति होती है नही यहाँ के मनुष्योंकी उत्कृष्ट स्थिति होती है और उस चतुर्थ कालके अन्तमें जो स्थिति होती है वही यहाँ की जघन्य स्थिति होती है। इसी प्रकार चतुर्थ कालके प्रारम्भमें जितनी शरीरकी ऊँचाई होती है उतनी ही यहाँ की उत्कृष्ट ऊँचाई होती है और चतुर्थ कालके अन्तमें जितनी ऊँचाई होती है उतनी ही यहाँ जवन्य ऊँचाई होती है। इसी नियमसे यहाँ की उत्कृष्ट आयु एक करोड़ वर्ष पूर्वकी और जघन्य सौ वर्षकी होती है तथा झरोरकी उत्क्रष्ट ऊँचाई पाँच सी धनुष और जघन्य सात हाथकी होती है, भावार्थ-यहाँपर आर्यसण्डकी तरह छह कालों-का परिवर्तन नहीं होता किन्तु चतुर्थ कालके आदि अन्तके समान परिवर्तन होता है ॥९–१०॥ कर्मभूमिमें वर्षा, सरदी, गरमी आदि ऋतुओंका परिवर्तन तथा असि, मिष आदि छह कर्म ह्य जितने नियोग होते हैं वे सब यहाँ पूर्ण रूपसे होते हैं किन्तु यहाँ विशेषता इतनी है कि महा-विद्याएँ यहाँ के छोगोंको इनकी इच्छानुसार फल दिया करती हैं ॥११॥ यहाँ विद्याधरोंको जो महाप्रक्रप्ति आदि विद्याएँ सिद्ध होती हैं वे इन्हें कामधेनुके समान यथेष्ट फल देती रहती हैं ॥१२॥ वे विद्याएँ दो प्रकारकी हैं — एक तो ऐसी हैं जो कुछ (पितृपक्ष) अथवा जाति (मातृ-पक्ष) के आश्रित हैं और दूसरी ऐसी हैं जो तपस्यासे सिद्ध की जाती हैं। इनमें-से पहले प्रकार-की विद्याएँ कुछ-परम्परासे ही प्राप्त हो जाती हैं और दूसरे प्रकारकी विद्याएँ यत्नपूर्वक आरा-धना करनेसे प्राप्त होती हैं।।१३।। जो विद्याएँ आराधनासे प्राप्त होती हैं उनकी आराधना करने-का उपाय यह है कि सिद्धायतनके समीपवर्ती अथवा द्वीप, पर्वत या नदीके किनारे आदि किसी अन्य पवित्र स्थानमें पिवत्र वेष धारण कर ब्रह्मचर्य व्रतका पालन करते हुए विद्याकी अधि-ष्टात देवताकी पूजा करे तथा नित्य पूजापूर्वक महोपवास धारण कर उन विद्याओंकी आरा-धना करे । इस विधिसे तथा तपश्चरण नित्यपृजा जप और होम आदि अनुक्रमके करनेसे विद्याधरोंको वे महाविद्याएँ सिद्ध हो जाती हैं ॥१४-१६॥ तदनन्तर जिन्हें विद्याएँ सिद्ध हो गयी हैं ऐसे आकाशगामी विद्याधर लोग पहले सिद्ध भगवान्की प्रतिमाकी पृजा करते हैं और

१. अवसाने । २. चतुर्थकालस्य । ३. उत्कृष्टजयन्यतः । ४. अवसानोत्कृष्टायुः । ५. क्रमेण पूर्व-कांटिवर्षशतभेदौ । ६ अरत्तिसप्तकपर्यन्तम् । ७. संपूर्णः । ८. विद्याघराणाम् । ९. यंत्रादि । १०. क्षत्रि-यादि । ११. सिङ्कूटचैत्वालयसमीपे । १२. ब्रह्म चर्यव्रत । १३. पूर्वसेवा । १४. प्रतितैः ।

यथा विद्या फलान्येषां भोग्यानीह खगेशिनाम् । तथैव स्वैरसंमोग्याः सस्यादिफलसंपदः ॥६८॥ सस्यान्यकृष्टपच्यानि वाप्यः सोरफुरलपक्काः । मामाः संसक्तर्सामानः सारामाः सफलदुमाः ॥१९॥ सरानिकता नथो हंसाध्यासितसँकताः । दीविका पुष्करिण्याद्याः स्वच्छक्षोया जलाशयाः ॥२०॥ सम्यीया वनोहेशाः पुरक्षेकिलकलस्वनैः । लताः कुसुमिता गुण्जद्ग्रक्षीसंगीतसंगताः ॥२१॥ चन्द्रकान्तशिलानद्भोयानाः सलतागृहाः । स्वरीजनसंभोग्याः सेन्याश्च कृतकाह्यः ॥२२॥ चन्द्रकान्तशिलानद्भोयानाः सलतागृहाः । सरिस्सरोवराशमशालीक्षुवयामण्डनाः ॥२३॥ सम्याः पुराकरमामसंनिवेशास्य विस्तृताः । सरिस्सरोवराशमशालीक्षुवयामण्डनाः ॥२३॥ खशेप्रसँ सृष्टिरत्रस्या रस्यनक्षाञ्चकारियां । समम्रभोगसंपत्या स्वमोगद्यप्यसुस्तुका ॥२४॥ एत्रंप्राया विशेषा ये नृणां संप्रीतिहेतवः । स्वर्गेऽप्यसुलमास्तेऽमी सन्यवात्र पदे पदे ॥२५॥ इति रम्यतरानेव विशेषान् लवशेचितान् । धसे स्वमकृत्रमारोप्य कौतुकादिव भूधरः ॥२६॥ श्रेण्योरयैनयोरक्वतशोमासंपिक्षधानयोः । पुराणां सनिवेशोऽपं लक्ष्यतेऽस्यन्तसुन्दरः ॥२०॥ प्रथणपुने श्रेण्यो दशयोजनविस्तृते । अनुपर्वतदीर्थसमायते चापयोनिधेः ॥२८॥ विश्वममादिकृतः श्रेण्योः न भेदोऽस्तीह कश्चन । आयामस्तूत्तरश्रेण्यां धत्ते साम्यधिकां मितिम् ॥२९॥ विष्कममादिकृतः श्रेण्योः न भेदोऽस्तीह कश्चन । आयामस्तूत्तरश्रेण्यां धत्ते साम्यधिकां मितिम् ॥२९॥

फिर विद्याओं के फलका उपभोग करते हैं ॥१७॥ इस विजयार्थ गिरिपर ये विद्याधर लोग जिस प्रकार इन विद्याओं के फलोंका उपभोग करते हैं उसी प्रकार वे भान्य आदि फल सम्पदाओं-का भी अपनी इच्छानुसार उपभोग करते हैं ।।१८।। यहाँपर धान्य विना बोये ही उत्पन्न होते हैं, यहाँकी बावड़ियाँ फूळे हुए कमछोंसे सहित हैं, यहाँके गाँवोंकी सीमाएँ एक दूसरेसे मिली हुई रहती हैं, उनमें बगीचे रहते हैं और वे सब फले हुए युक्षोंसे सहित होते हैं।।१९॥ यहाँकी निदयाँ रत्नमयी बालूसे सहित हैं, बावड़ियों तथा पोखरियोंके किनारे सदा हंस बैठे रहते हैं, और जलाशय स्वच्छ जलसे भरे रहते हैं।।२०।। यहाँ के वनप्रदेश कोकिलोंकी मधुर कूजनसे मनोहर रहते हैं और फूछी हुई छताएँ गुँजार करती हुई भ्रमरियोंके संगीतसे संगत होती हैं।।२१।। यहाँपर ऐसे अनेक कृत्रिम पर्वत बने हुए हैं जो चन्द्रकान्तमणिकी बनी हुई सीढ़ियोंसे युक्त हैं, छतागृहोंसे सहित हैं, विद्याधरियोंके सम्भोग करने योग्य हैं और सबके सेवन करने योग्य हैं ॥२२॥ यहाँके पुर, स्थानें और गाँवोंकी रचना बहुत ही सुन्दर है, वे बहुत ही बड़े हैं और नदी, तालाब, बगीचे, धानके खेत तथा ईखोंके बनोंसे सुशोभित रहते हैं ॥२३॥ यहाँके को और पुरुषोंको सृष्टि रति और कामदेवका अनुकरण करनेकाली है तथा वह हरएक प्रकारके भोगोपभोगकी सम्पदासे भरपूर होनेके कारण स्वर्गके भोगोंमें भी अनुत्सुक रहती है।।२४॥ इस प्रकार मनुष्योंकी प्रसन्नताके कारणस्वरूप जी-जो विशेष पदार्थ हैं वे सब भले ही स्वर्गमें दुर्लभ हो परन्तु यहाँ पद-पद्पर विद्यमान रहते हैं ॥२५॥ इस प्रकार यह पर्वत विद्याधरोंके योग्य अविशय मनोहर समस्त विशेष पदार्थोंको मानो कौतुहरुसे ही अपनी गोदमें लेकर धारण कर रहा है ॥२६॥

जो जपर कही हुई शोभा और सम्पत्तिके निधान (खजाना) स्वरूप हैं ऐसी इन दोनों श्रेणियोंपर यह नगरोंकी बहुत ही सुन्दर रचना दिखाई देती है।।२०।। ये दोनों श्रेणियाँ पृथक-पृथक दस योजन चौड़ी हैं और पर्वतकी लम्बाईके समान समुद्र पर्यन्त लम्बी हैं।।२८।। इन दोनों श्रेणियोंमें चौड़ाई आदिका किया हुआ तो कुछ भी अन्तर नहीं है परन्तु उत्तर श्रेणीकी

१. सोत्पलपङ्कजाः । २. पुलिनाः । ३. रचनाविशेषः । ४. 'स्त्रीपुंसः सृष्टि' इत्यपि पाठः । ५. स्वत्र विजयार्द्धे भवाः । ६. एवमाद्याः । ७. रम्यतराशेष-- ल०, स०। ८. रचना । ९. यात्रत् पर्यतदीर्घत्वम् ।

स्वर्गावासायहासीनि पुराण्यत्र चकासति । दक्षिकोत्तरयोः श्रेण्योः पञ्चात्तत् पष्टिरेव च ॥३०॥ विद्याधरा चसन्येषु नगरेषु महर्द्धिषु । स्वपुण्योपार्जितान् भोगान् भुआनाः स्वर्गिणो मथा ॥३१॥ इतः किं नामितं नाम्ना पुरं माति पुरो दिशि । सौधेरश्रक्केषेः स्वर्गमिवास्पृष्टुं समुचतैः ॥३१॥ ततः किन्नरगीतारुपं पुरमिद्धिं लक्ष्यते । यस्योचानानि सेव्यानि गीतैः किन्नरयोचिताम् ॥३१॥ नरगीतं विभावतिः पुरमेतन्महर्द्धिकम् । सदा प्रमुदिता यत्र नरा नार्यश्च सोस्सवाः ॥३१॥ वहुकेतुकमेतच प्रोक्लसद्बहुकेतुकम् । केतुबाहुभिराह्मातुमस्मानिव समुच्यम् ॥३५॥ युव्हतिमत्तं यत्र पुण्डरीकवनेष्वमी । इसाः कल्रस्तैर्मन्त्रं स्वर्गन्तिः श्रोतृहारिभः ॥३६॥ सिंहप्वजित्ततं सौधाप्रवर्तिभः । त्रेष्ठणदि सुरेभाणां मार्गं सिंहविशक्किनाम् ॥३७॥ व्येतकेतुपुरं माति इवेतैः केतुभिराततैः । सौधाप्रवर्तिमिवृंराञ्चपकेतु भिवाह्मयत् ॥३८॥ यहप्यजसं च पुरमाराद्विराक्षते । योक्षप्रवर्तिमिवृंराञ्चपकेतु भिवाह्मयत् ॥३८॥ श्रीप्रमं श्रीप्रमोपेतं श्रीधरं च पुरोत्तमम् । भातीदं द्वयमन्योन्यस्पर्धये श्रियं श्रितम् ॥४०॥ लोहार्गलमिवं लोहर्राकेरतिहुर्गमम् । अर्रितयं च जिस्वारीन् हसतीव स्वर्गापुरैः ॥४०॥ लोहार्गलमिवं लोहर्राकेरतिहुर्गमम् । अर्रितयं च जिस्वारीन् हसतीव स्वर्गापुरैः ॥४०॥

लम्बाई दक्षिण श्रेणोकी लम्बाईसे कुछ अधिकता रखती है।।२९।। इन्हीं दक्षिण और उत्तर श्रेणियोंमें क्रमसे पचास और साठ नगर सुशोभित हैं। वे नगर अपनी शोभासे स्वर्गके विमा-मानोंकी भी हँसी उड़ाते हैं।।३०।। बड़ी विभूतिको धारण करनेवाले इन नगरोंमें विद्याधर लोग निवास करते हैं और देवोंकी तरह अपने पुण्योदयसे प्राप्त हुए भोगोंका उपभोग करते हैं।।३१।। इधर यह पूर्व दिशामें १ किन्नामित नामका नगर है जो कि मानो स्वर्गको छनेके लिए ही ऊँचे बढ़े हुए गगनचुम्बी राजमहलोंसे सुज्ञोभित हो रहा है।।३२॥ वह बड़ी विभूतिको धारण करनेवाला २ किन्नरगीत नामका नगर दिखाई दे रहा है जिसके कि उद्यान किन्नर जातिकी देवियोंके गीतोंसे सदा सेवन करने योग्य रहते हैं।।३३॥ इधर यह बड़ी विभूतिको धारण करनेवाला ३ नरगीत नामका नगर शोभायमान है, जहाँ के कि स्त्री-पुरुष सदा उत्सव करते हुए प्रसन्न रहते हैं ॥३४॥ इधर यह अनेक पताकाओं से सुशोभित ४ बहुकेतुक नामका नगर है जो कि ऐसा मालूम होता है मानो पताकारूपी मुजाओंसे हम लोगोंको बुलानेके लिए ही तैयार हुआ हो ॥३५॥ जहाँ सफेद कमछोंके वनोंमें ये हंस कानोंको अच्छे लगनेवाले मनो-हर ज्ञब्दों-द्वारा सदा गम्भीर रूपसे गाते रहते हैं ऐसा यह ५ पुण्डरीक नामका नगर है।।३६॥ इधर यह ६ सिंहध्वज नामका नगर है जो कि महलेंकि अप्रभागपर लगी हुई सिंहके चिद्धसे चिद्धित ध्वजाओं के द्वारा सिंहकी शंका करनेवाले देवोंका मार्ग रोक रहा है।।३७। इधर यह ७ इवेतकेतु नामका नगर सुशोभित हो रहा है जो कि महलोंके अग्रभागपर फहराती हुई बड़ी-बड़ी सफेद ध्वजाओंसे ऐसा मालूम होता है मानी दूरसे कामदेवको ही बुला रहा हो।।३८।। इधर यह समीपमें ही, गरुडमणिसे बने हुए महलोंके अग्रभागसे आकाशरूपी आँगनको ज्याप्त करता हुआ ८ गरुडध्वज नामका नगर शोभायमान हो रहा है ॥३९॥ इधर ये लक्ष्मीकी शोभासे सुशोभित ९ श्रीप्रभ और १० श्रीधर नामके उत्तम नगर हैं, ये दोनों नगर ऐसे सुशोभित हो रहे हैं मानो इन्होंने परस्परकी स्पर्धासे ही इतनी अधिक शोभा धारण की हो ॥ ४० ॥ <del>जो लोहेके</del> अगेलीसे अत्यन्त दुर्गम है ऐसा यह ११ लोहार्ग<del>ल नामका नगर है</del> और यह १२ अरिजय नगर है जो कि अपने गोपुरों के द्वारा ऐसा मालूम होता है मानो

१. श्रोत्रहारिभिः अ०, प०, स०। २. सुरेन्द्राणां छ०, म०, स०।३. कामम् १४. समीपे । ५. गरडोद्गारमणिनिर्मितैः । ६. लक्ष्मीशोभासहितम् ।

वन्नागं च वन्नाव्यं विभातीतः पुरद्रथम् । वन्नाकरः समीपस्थैः समुन्मीपदिवान्वहम् ॥४२॥ इट् पुरं विभोचाल्यं पुरमंतत् पुरं जयम् । एताभ्यां निर्जितं न्नमधोऽगात् फणिनां जगत् ॥४३॥ शक्यादिमुखी चैव पुरो माति चतुर्मुखी । चतुर्मिगौपुरैस्तुर्क्षे इचयन्तीय खर्कणम् ॥४४॥ बहुमुख्यरजस्का च विश्वस्का च नामतः । नगर्यो भुवनस्येव त्रयस्य मिलिताः थ्रियः ॥४५॥ रथन्पुरपूर्वं च चक्रवालाह्वयं पुरम् । उक्तानां वक्ष्यमाणानां पुरां च तिलकायते ॥४६॥ राजधानीयमेतस्यां विद्याभृष्वचक्रवर्तिनः । निवसन्ति परां लक्ष्मी भुक्षानाः सुकृतोदयात् ॥४०॥ मेखलायपुरं रम्यमितः क्षेमपुरी पुरी । भपराजितमेतत् स्यात् कामपुष्पमितः पुरम् ॥४०॥ गतानादिचरीयं सा विनेयादिचरी पुरी । परं शुक्रं पुरं चैत त् त्रिश्वासंख्यानपूरणम् ॥४९॥ संजयन्ती जयन्ती च विजया बैजयन्त्यपि । क्षेमंकरं च चन्द्रामं सूर्यामं चातिमास्चरम् ॥५०॥ रितिचयमहद्रोमत्रिमेघोपपदानि चै । कृटानि स्युविचित्राद्विक् वैव्यवणादि च ॥५१॥ सूर्यथन्द्रपुरं चाम् निरयोग्योतिन्यनुक्रमात् । विमुखी नित्यवाहिन्यौ भुमुखी चैव पिचमा ॥५२॥ स्थिवन्द्रपुरं चाम् निरयोग्योतिन्यनुक्रमात् । विमुखी नित्यवाहिन्यौ भुमुखी चैव पिचमा ॥५२॥ नगर्यौ विभिवाशिष्यं पक्षाश्वरस्य पक्षाश्वरस्य । । ।

शत्रओंको जीतकर हँस ही रहा हो ॥४१॥ इस ओर ये १३ वजार्गेल और १४ वजाल्य नामके दो नगर सुशोभित हो रहे हैं जो कि अपने समीपवर्ती हीरेकी खानोंसे ऐसे मालूम होते हैं मानो प्रतिदिन बढ़ हो रहे हों।।४२।। इधर यह १५ विमोच नामका नगर है और इधर यह १६ पुरञ्जय नामका नगर है। ये दोनों ही नगर ऐसे सुशोभित हो रहे हैं मानो भवनवासी देवोंका लोक इनसे पराजित होकर ही नीचे चला गया हो ।।४३।। इधर यह १७ शकटमुखी नगरी है और इधर यह १८ चतुर्मुखी नगरी सुक्षोभित हो रही है। यह चतुर्मुखी नगरी अपने ऊँचे-ऊँचे चारों गोपुरोंसे ऐसी मालूम होती है मानो आकाशरूपी आँगनका उल्लंघन ही कर रही हो ॥४४॥ यह १९ बहुमुखी, यह २० अरजस्का और यह २१ विरजस्का नामकी नगरी है। ये तीनों ही नगरियाँ ऐसी मालूम होती हैं मानो तीनों छोकोंकी छक्ष्मी ही एक जगह आ मिली हों ॥४५॥ जो ऊपर कहे हुए और आगे कहे जानेवाले नगरोंमें तिलकके समान आच-रण करता है ऐसा यह २२ रथन पुरचक्रवाल नामका नगर है।।४६।। यह नगर इस श्रेणीकी राजधानी है, विद्याधरोंके चक्रवर्ती (राजा) अपने पुण्योदयसे प्राप्त हुई उत्क्रष्ट लक्ष्मीका उपभोग करते हुए इसमें निवास करते हैं ॥४९॥ इधर यह मनोहर २३ मेखलाप्र नगर है, यह २४ क्षेमपुरी नगरी है, यह २५ अपराजित नगर है और इधर यह २६ कामपुष्प नामका नगर है।।४८।। यह २७ गमनचरी नगरी है, यह २८ विनयचरी नगरी है और यह २९ चक्रपुर नाम-का नगर है। यह ३० संख्याको पूर्ण करनेत्राछी ३० संजयन्ती नगरी है, यह ३१ जयन्ती, यह ३२ विजया और यह ३३ वैजयन्तीपुरी है। यह ३४ क्षेमक्कर, यह ३५ चन्द्राम और यह अतिशय देवीध्यमान ३६ सूर्योभ नामका नगर है ॥४२-५०॥ यह ३७ रतिकृट, यह ३८ चित्र-कूट, यह ३९ महाकृट, यह ४० हेमकूट, यह ४१ मेघकूट, यह ४२ विचित्रकूट और यह ४३ वैश्रवणकृट नामका नगर है ॥५१॥ ये अनुक्रमसे ४४ सूर्यपुर, ४५ चन्द्रपुर और ४६ नित्योद्यो-तिनी नामके नगर हैं। यह ४७ विमुखी, यह ४८ नित्यवाहिनी, यह ४९ सुमुखी और यह ५० पश्चिमा नामकी नगरी है ॥५२॥ इस प्रकार दक्षिण-श्रेणीमें ५० नगरियाँ हैं, इन नगरियों के कोट और गोपुर (मुख्य दरवाजे ) बहुत ऊँचे हैं तथा प्रत्येक, नगरी तीन-तीन

१. जयपुरम् । २. निजितं सत् । ३. पुराणाम् । ४. स्वकृतोदयात् ल०, म०। ५. चक्रपुरं म०, ल०। काक्रपुरं अ०। ६. चैव प०। चेतस् अ०। ७. इतिस्वन- त०, ब०। ८. चित्रकृटमहत्कृटहेमकृटमेषकृटा- नीत्यर्थः । ९. वैश्वयणकृटम् । वैश्ववणादिकम् । १०. खातिकाभिः ।

तिस्मामिष खातानामन्तरं दण्डसम्मितम् । दण्डाश्चतुर्दशैकस्या स्मासो द्वयूनोऽन्ययोर्द्वयोः ॥५४॥ विष्कम्माद्वमा ढास्ताः पादोनं वाद्यमेव वा । त्रिमाम मूलास्ता ज्ञेया मृलाद्वा चतुरस्कितः ॥५४॥ रलोपलैस्पिह्ताः स्वर्णेष्टकचिताश्च ताः । त्रैतीयान्तिषयः परीवाहयुक्ता वा निर्मलोदकाः ॥५६॥ पद्मोत्पल वत्तं सन्यो विष्कृति वदः । स्वर्णेष्ट्यस्माः । महान्धिमिरिव सपर्धा कुर्वाणास्तुङ्गवीचिमिः ॥५७॥ चतुर्वण्डान्तरश्चातो वदः वद्यमुरुष्टिल्यः । स्वर्णेषास्पलैश्चन्तः विष्कृत्वेष्टिक्तः ॥५८॥ चतुर्वण्डान्तरश्चातो वदः वद्यमुरुष्टिल्यः । स्वर्णेषास्पलैश्चन्तः वद्योस्यिद्वश्च विस्तृतः ॥५८॥ तम् दिवयमिच्छन्ति तथा मञ्चक पृष्टकम् । कुम्मकुश्चितमाकारं विश्वस्थाद्विश्च विस्तृतः ॥५८॥ वप्रस्थोपिर सालोऽभूद् विष्कम्माद् विद्युणोष्लिक्तः । व्यविश्वसिद्धिक्ते धनुषां तकमूलतः । ॥६०॥ विश्वस्थोपिर सालोऽभूद् विष्कम्माद् विद्युणोष्टिक्तः । विश्वस्थेष्टकचितः स्वर्थिद स्वशिकामयः ॥६६॥

परिखाओंसे घिरी हुई हैं।।५३।। इन तीनों परिखाओंका अन्तर एक-एक दण्ड अर्थात् यनुष प्रमाण हैं तथा पहली परिखा चौदह दण्ड चौड़ी है, दूसरी बारह और तीसरी दस दण्ड चौड़ी है। । 48। ये परिखाएँ अपनी-अपनी चौड़ाईसे कमपूर्वक पौनी, आधी और एकतिहाई गहरी हैं अर्थान् पहली परिखा साढ़े दस धनुष, दूसरी छह धनुष और तीसरी सवा तीन धनुषसे कुछ अधिक गहरी है। ये सभी परिखाएँ नीचेसे छेकर ऊपर तक एक-सी चौड़ी हैं॥५५॥ वे परिस्वाएँ सुवर्णमयी ईंटोंसे बनी हुई हैं, रत्नमय पाषाणोंसे जड़ी हुई हैं, उनमें ऊपर तक पानी भरा रहता है और वह पानी भी बहुत स्वच्छ रहता है। वे परिखाएँ जलके आने-जाने-के परीवाहोंसे भी युक्त हैं।।५६॥ उन परिस्नाओंमें जो छाछ और नीले कमल हैं वे उनके कर्णा-भरण-से जान पड़ते हैं, वे जलचर जीवोंकी भुजाओंके आघात सहनेमें समर्थ हैं और अपनी ऊँची छहरोंसे ऐसी मालूम होती हैं मानो बड़े-बड़े समुद्रोंके साथ स्पर्धा हो कर रही हों।। ५७।। इन परिखाओंसे चार दण्डके अन्तर (फासला ) पर एक कोट है जो कि सुवर्णकी धूलिके वने हुए पत्थरोंसे ब्याप्त है, छह धनुप ऊँचा है और बारह धनुष चौड़ा है ॥५८॥ इस कोटका ऊपरी भाग अनेक कंगूरोंसे युक्त है। वे कंगूरे गायके खुरके समान गोल हैं और घड़ेके उदरके समान वाहरकी ओर उठे हुए आकारवाले हैं।। ५९॥ इस धूलि कीटिके आगे एक परकोटा है जो कि चौड़ाईसे दूना ऊँचा है। इसकी ऊँचाई मूळ भागसे ऊपर तक चौबीस धनुष है अर्थात् यह बारह धनुष चौड़ा और चौबीस धनुष ऊँचा है।।६०।। इस परकोटेका अग्रभाग मृदंग तथा बन्दरके शिर-के आकारके कंगूरोंसे बना हुआ है, यह परकोटा चारों ओरसे अनेक प्रकारकी सुवर्णमयी ईंटोंसे

१. तिलातिकानामन्तरं प्रत्येकमंकैकदण्डप्रमाणं भवति । २. अगरयोर्द्रयोः खातिकयोः क्रमेण दण्डद्रयो न्यूनः क्तंत्र्यः । ३. व्यासमाश्रित्य त्रिलातिकाः । बाह्यादारम्य चतुर्वतः । द्वादयद्यप्रमाणव्यासा भवन्तीत्यर्थः । ४. अगाश्राः । ५. लातिकाः । ६. तिजनिजव्यासचतुर्यागरहितावगाढाः । ७. अथवा । निजनिजव्यासाद्विगाढाः भवन्तीति भावः । ८. निजनिजव्यासस्य तृतीयो भागो मूले यासां ताः । ९. मूले अग्रे च समानव्यासा इत्वर्थः । १०. घटिताः । ११. तोयस्यान्तः तोयान्तः । तोयान्तमर्हन्तीति तौयान्तिक्यः । अथवा तोयान्तेन वीव्यन्तीति तौयान्तिक्यः । आकण्ठगरिपूर्णजना इत्यर्थः । १२. जलोच्छ्याससहिताः । 'जलोच्छ्वासः परीवाहः' इत्यभिधानतात् । १३. पद्मोत्पलावतिस्ययो—प० । १४. जलजन्तुभुजास्फालनसहाः । १५. खातिकाभ्यन्तरे । १६. प्राकारस्यायिष्ठानमित्यर्थः । १७. निजोत्सेथाद् द्विगुणव्यास इत्यर्थः । १८. वप्रस्योपरिमभागम् । १९. आमनन्ति । २०. पृष्ठनामानं तदयभागसंजेत्यर्थः । २१. कुम्भपःश्वंसदृश । २२. ईषत्शुष्ककदेषप्रदेशनिक्षित्रगोक्षरस्याधो यथा वर्तुलं भवति तथा वर्तुलमित्यर्थः । २३. निजव्यासद्विगुणोन्नतः । २४. धनुषां चतुनिशतिवण्डोत्सेध इति यावत् । एते विष्कम्भा द्वादशवण्डा इत्युक्तम् । २५. अधिष्ठानमूलात् आरम्य । २६. मर्बलाकारशिक्षरैः । २७. 'कपिशीर्ष तु सालाग्रम्' ।

विष्कमम चतुरसाश्च तत्राष्टालकपङ्कयः । त्रिंगदर्भं च दण्डानां रुन्दाश्च द्विगुणोच्छिताः ॥६२॥ त्रिंग इण्डान्तराश्चेता मणिहेमितिचित्रताः । उत्सेषसद्द्यारोह सोपाना गगनस्पुताः ॥६२॥ ह्योरटालयोर्मध्ये गोपुरं रस्नतोरणम् । प्रजासद्भुरुत्सेषं तद्र्यमपि विस्तृतम् ॥६४॥ गोपुराहालयोर्मध्ये त्रिषा नुष्कात्रगाहनम् । इन्द्रकोसमभूत् सापि धानेश्वंदतं गवाश्चकैः ॥६५॥ तदन्तरेषु राजन्ते सुस्था देवपया स्तथा । त्रिइस्तिवस्तृताः पाद्रवं तद्यतुर्गुणमायताः ॥६६॥ हत्युक्तस्थातिकावप्रवाकारैः परितो वृताः । विमासन्ते नगर्योऽभूः परिधा नैरिवाङ्गनाः ॥६७॥ चतुष्का णां सहस्तं स्थाद् वोध्यस्त द्वाद्वाहतम् । द्वाराण्येक सहस्तं तु महान्ति क्षुद्रकाणि वै ॥६८॥ तद्र्यं त्रिवाङ्गनाः ॥६०॥ वतुष्का णां सहस्तं स्थाद् वोध्यस्त द्वाद्वाहतम् । द्वाराण्येक सहस्तं तु महान्ति क्षुद्रकाणि वै ॥६८॥ तद्र्यं त्रिवास्त्रमाणि हाराख्य तानि च । सकवाटानि राजन्ते नेत्राणीत्र के पुरक्षिया ॥६९॥ प्रवापरेण रुन्दाः स्युर्योजनानि नवैव ताः । दक्षिणोत्तरतो दीर्घा द्वाद्वा प्राङ्मुखं स्थिताः ॥७०॥ राजनेहादिवस्तारमासां को नाम वर्णयेत् । समापि नागराजस्य यत्र मोमुद्यते मतिः ॥७१॥ प्रामाणां कोटिरेका स्थात् परिवारः पुरं प्रति । तथा खेटमण्डभादिनिवेशश्चे पृथिवकाः ।

व्याप्त है और कहीं-कहींपर रत्नमयी शिलाओंसे भी युक्त है।।६१।। उस परकोटापर अट्टालि-काओंकी पंक्तियाँ बनी हुई हैं जो कि परकोटाको चौड़ाईके समान चौड़ी हैं, पन्द्रह घनुष स्टब्बी हैं और उससे दूनी अर्थात् तीस धनुष ऊँची हैं ॥६२॥ ये अट्टालिकाएँ तीस-तीस धनुषके अन्तरसे बनी हुई हैं, सुवर्ण और मणियोंसे चित्र-विचित्र हो रही हैं, इनकी ऊँचाईके अनुसार चढ़नेके छिए सीदियाँ बनी हुई हैं और वे सभी अपनी ऊँचाईसे आकाशको छू रही हैं।।६३।। दोन दो अट्टालिकाओंके बीचमें एक-एक गोपुर बना हुआ है उसपर रत्नोंके तोरण लगे हुए हैं। वे गोपुर पचास धनुष ऊँचे और पचीस धनुष चौड़े हैं ॥६४॥ गोपुर और अट्टालिकाओंके बीपमें तीन-तीन धनुष विस्तारवाले इन्द्रकोश अर्थान् बुरज बने हुए हैं। बुरज किवाइसहित शरोखोंसे युक्त हैं।।६५।। उन बुरजोंके बीचमें अतिशय स्वच्छ देवपथ बने हुए हैं जो कि तीन हाथ चौड़े और बारह हाथ लम्बे हैं ॥६६॥ इस प्रकार ऊपर कही हुई परिखा, कोट और परकोटा इनसे घिरी हुई वे नगरियाँ ऐसी सुशोभित होती हैं मानो वस्त पहने हुई स्तियाँ ही हों ॥६७॥ इन नगरियोंमें से प्रत्येक नगरीमें एक हजार चौक हैं, बारह हजार गलियाँ हैं और छोटे-बड़े सब भिलाकर एक हजार दरवाजे हैं।।६८।। इनमें-से आघे अर्थात् पाँच सी दर-वाजे किवाइसहित हैं और वे नगरीको शोभाके नेत्रोंके समान सुशोभित होते हैं। इन पाँच सौ दरवाजोंमें भी दो सौ दरवाजे अत्यन्त श्रेष्ठ हैं ॥६९॥ ये नगरियाँ पूर्वसे पश्चिम तक नौ योजन चौड़ी हैं और दक्षिणसे उत्तर तक बारह योजन लम्बी हैं। इन सभी नगरियोंका मुख पूर्व दिशाकी ओर है ॥७०॥ इन नगरियोंके राजभवन आदिके विस्तार वगैरहका वर्णन कौन कर सकता है ? क्योंकि जिस विषयमें मुझ धरणेन्द्रकी बुद्धि भी अतिशय मोहको प्राप्त होती है तब औरकी बात ही क्या है ? ॥७१॥ इन नगरियों में से प्रत्येक नगरीके प्रति एक-एक करोड

१. व्याससमानचतुरसाः । तिशद द्वेम् पञ्चदशदण्डप्रमाणव्यासा इत्यर्थः । २. तद्व्यासिद्वगुणोत्सेघाः । ३. द्वयोरट्टालकयोर्मध्ये तिशद्दण्डा अन्तरा यासा ताः । ४. आरोहणिनिमित्तः । ५. चापत्रयः । त्रिधनुष्का मं०, ल० । ६. कशटसिहतैः । ७. भेर्याकाररचनात्रिशेषाः । ८. अधोऽशुंकैः । ९. चतुःपयमध्यस्यत्रजनाश्रयणयोग्यन् मण्डपत्रिशेषाणाम् । १०. तत्सहस्यं द्वादशगुणितं चेत्, द्वादशहस्रवीधयो भवन्तीति मावः । ११. द्वाराष्येकं सहस्रं तु प० । १२. तेषु द्वारेषु धतद्वयश्रेष्ठाणि राजगमनागमनयोग्यानि द्वाराणि भवन्ति । १३. पुरुष्ट्रियाः इति स्वित्ति पाठः । १५. रचना । १५. नानाप्रकारः ।

गाँबोंका परिवार है तथा खेट मडम्ब आदिकी रचना जुदी-जुदी है।।७२।। वे गाँव बिना बोये पैदा होनेवाले शाली चावलोंसे तथा और भी अनेक प्रकारके धानोंसे सदा हरे-भरे रहते हैं तथा उनकी सीमाएँ पौंडा और ईस्बोंके बनोंसे सदा ढकी रहती हैं।।७३॥ इस बिजयार्ध पर्वत-पर बसे हुए नगरोंका अन्तर भी सर्वज्ञ देवने प्रमाण योजनाके नापसे १९५ योजन बतलाया है।।५४।। जिस प्रकार दक्षिण श्रेणीपर इन नगरोंकी रचना बतलायी है ठीक उसी प्रकार उत्तर श्रेणीपर भी अनेक विभूतियोंसे युक्त नगरोंकी रचना है !।७५॥ किन्तु वहाँपर नगरोंका अन्तर प्रमाणयोजनसे कुछ अधिक एक सौ अठहत्तर योजन है।।७६।। पश्चिम दिशासे छेकर साठवें नगर तक उन नगरोंके नाम अनुक्रमसे इस प्रकार हैं-॥ ७०॥ १ अर्जुनी, २ वारुणी, ३ कैलास-वारुणी, ४ बिखन्प्रम, ५ किछिकिछ, ६ चृडामणि, ७ शशिप्रमा, ८ वँशास, ९ पुष्पचूड़, १० हंस-गर्भ, ११ बळाहक, १२ शिवंकर, १३ श्रीहर्म्य, १४ चमर, १५ शिवमन्दिर, १६ वसुमत्क, १७ वसुमती, १८ सिद्धार्थक, १९ शत्रुब्जय, २० केतुमाला, २१ सुरेन्द्रकान्त, २२ गगननन्दन, २३ अशोका, २४ विशोका, २५ वोतशोका, २६ अलका, २७ तिलका, २८ अम्बरतिलक, २९ मन्दिर, ३० कुमुद, ३१ कुन्द, ३२ गगनवल्लभ, ३३ च्विकिक, ३४ भूमितिलक, ३५ गन्धर्वपुर, ३६ मुक्ताहार, ३७ निमिष, ३८ अग्निज्याल, ३९ महाज्याल, ४० श्रीनिकेत, ४१ जय, ४२ श्रीनिवास, ४३ मणिवज, ४४ भद्रास्व, ४५ भवनंजय, ४६ गोक्षीर, ४७ फेन, ४८ अक्षोभ्य, ४९ गिरिशिखर, ५० धरणी, ५१ धारण, ५२ दुर्ग, ५३ दुर्धर, ५४ सुदर्शन, ५५ महेन्द्रपुर, ५६ विजयपुर, ५७ सुगन्धिनी, ५८ व**अपुर**, ५९ रत्नाकर और ६० चन्द्रपुर। इस प्रकार उत्तर श्रेणीमें ये बड़े-बड़े साठ नगर सुशोभित हैं इनकी शोभा स्वर्गके नगरों के समान है। 102-८०।

१. मरिताः । २. पञ्चनवस्यधिकशतम् । ३. निदेशितम् । ४. साधिकाष्टसप्तितिसहितम् । ५. षष्टिम् । षट्टः पूरणं षष्टितमम् । ६. शिखित्रभे इति वत्रचित् पाठः । ७. पुष्पचूडं च अ० । ८. वसुमृत्सं प० । ९. अम्बर-तिलकम् । १०. निमिषम् । ११.भवनञ्जयम् अ० । १२. गिरिशिखरम् । १३.धारणं ल०, म० । १४. माहेन्द्रा-स्य ल०, म०, द० । १५. वज्यास्यं परं ल०, म०, द० । १६. चन्द्रपूरं म०, ल० ।

पुराणीन्द्रपुराणीव सौधानि रेस्वविमानसः । प्रति प्रतिपुरं स्यस्ते विभवं प्रतिवैभवम् ॥८८॥ नराः सुरकुमारामा नार्यदेवाप्सरसां समाः । सर्वर्तुविषयान् मोगान् भुम्जतेऽमी यथोषितम् ॥८९॥ द्वतिविसस्मितच्छुन्दः

इति पुराणि पुरासकवीशिनामिष वज्ञीमश्यावयन्तीन्ययम् ।
दश्यद्शित्यकया गिरिहण्तकः शुवसतः श्रियमाञ्चयते श्रुवस् ॥९०॥
गिरिरयं गुरुमिः शिल्परैर्दियं प्रविषुक्तेन तलेन च भूतलम् ।
दश्यद्भान्तवरः खन्तरेर्गः प्रथयति त्रिजगिष्ण्यमेकतः ॥९१॥
निश्वनानि वनान्तलताक्ये सृदितपरकवसंस्तरणाततेः ।
पिश्चनयस्युपं भोगसुगन्धिमिर्गिरिश्यं गगनेषश्योषिताम् ॥९१॥
इह सुरासुरिकन्नरपन्तमा नियतमस्य तटेषु महीभृतः ।
प्रतिवसन्ति समं प्रमदाजनैः स्वरुषितैर्श्यतेश्वतेश्व रक्षोत्सवैः ॥९३॥
शुरुसिषेविषितेषु निषेदुषीः तिस्तुपान्तकताभवनेष्वमृः ।
प्रणयकोपविजिक्षे मुखीर्वभूरन्तनथित सदात्र नमहत्तरः ॥९३॥

ये नगर इन्द्रपुरीके समान हैं और बबे-बबे भवन स्वर्गके विमानोंके समान हैं। यहाँका प्रत्येक नगर शोभाकी अपेक्षा दूसरे नगरसे एथक हो मालूम होता है तथा इरएक नगरका बैमव भी दूसरे नगरके बैभवकी अपेक्षा एथक मालूम होता है अर्थात् यहाँ के नगर एकसे-एक बढ़-कर हैं।।८८।। यहाँ के मनुष्य देवजुमारोंके समान हैं और स्त्रियाँ अप्सराओं के तुल्य हैं। ये सभी खी-पुरुष अपने-अपने योग्य छहाँ ऋतुओं के भोग भोगते हैं।।८९।। इस प्रकार यह विजयार्थ पर्वत ऐसे-ऐसे श्रेष्ठ नगरों को धारण कर रहा है कि बड़े-बड़े प्राचीन कवि भी अपने वचनों-द्वारा जिनकी स्तुति नहीं कर सकते। इसके सिवाय यह पर्वत अपने ऊपरको उत्कृष्ट भूमिसे ऐसा मालूम होता है मानो स्वर्गको छक्मीको ही बुला रहा हो।।९०।।

यह पर्वत अपने बढ़े-बढ़े शिक्सरोंसे स्वर्गको धारण कर रहा है, अपने विस्तृत तलभागसे अधोलोकको धारण कर रहा है और समीपमें ही घूमनेवाले विद्याघर तथा धरणेन्द्रोंसे मध्यलोकको शोभा धारण कर रहा है। इस प्रकार यह एक ही जगह तीनों लोकोंकी शोभा प्रकट कर रहा है। १९१। जिनमें कोमल पल्लबोंके विलोने विले हुए हैं और जो लगभोगके योग्य चन्दन, कपूर आदिसे सुगन्धित है। वनके मध्यमें बने हुए लता-गृहोंसे यह पर्वत बिद्याधिर्योकी रित्रकींढाको प्रकट कर रहा है। १९१। इस पर्वतके किनारोंपर देव, असुरकुमार, किन्नर और मागकुमार आदि देव अपनी-अपनी स्त्रियोंके साथ अपनेको अच्ले लगनेवाले तथा अपने-अपने योग्य संभोग आदिका उत्सव करते हुए नियमसे निवास करते रहते हैं। १९३। इस पर्वतपर देवोंके सेवन करने योग्य निवास करते रहते हैं। १९३। इस पर्वतपर देवोंके सेवन करने योग्य निवास करते रहते हैं। १९३। इस पर्वतपर होगसे जिनके मुख कुल मिलन अथवा कृटिल हो रहे हैं ऐसी अपनी स्त्रियोंको विद्याधर लोग सदा मनाते रहते हैं-

१. स्वर्गःविमानानां प्रतिनिधयः । २. व्यत्यासितविभवप्रतिवैभवम् । एकस्मिन्नगरे यो विभवो भवस्य-न्यस्मिन्नगरे तद्विभवाधिकं प्रतिवैभवमस्तीत्यर्थः । ३. श्रेण्या । ४. स्वर्गावासस्वक्ष्मोम् । ५. स्यवायानि रतानीत्यर्थः । ६. मदितिकिसस्ययाय्याविस्तृतैः । ७. उपभोगयोग्यश्रीखण्डकपूरादिसुरभिभिः । ८. आस्मनाम-भीष्टः । ९. अमरैनिवेचितुमिष्टेषु । १०. स्थितवतीः । ११. वकः ।

इह मुणालनियोजितवन्थनैरह वतंससरीरहताहनैः ।
इह मुणालनियोजितवन्थनैरह विस्थानित रते कृपिताः रिन्नयः ॥९५॥
कविदिनक्वनिवेश इवामरीलिलत्वनर्तनगीत्तमनोहरः ।
मद्कलथ्वनिकोक्किलिलिले स्वचिद्वनक्वन्योस्मविश्वमः ॥९६॥
कविद्वनेकिकिलिलिले प्रतारोज्यनैः पवनैः सुलः ।
मद्कलालिकुलाकुलपादपैरुपवनैरितरम्यतरः कवित् ॥९०॥
कविद्वनेक पराध्यमणिष्ठ्वित्वन्धुरितराज्यस्मनुन्निस्मितः ॥९८॥
कविद्वनेक पराध्यमणिष्ठ्वित्वन्धुरितराज्यस्मनुन्निस्मितः ॥९८॥
कविद्वनेक पराध्यमणिष्ठ्वित्वन्धुरितराज्यस्मनुन्निस्मितः ॥९८॥
कविद्वनेक पराध्यमणिष्ठ्वित्वन्धुरितराज्यस्मनुन्निस्मितः ॥९८॥
कविद्वनेक पराध्यमणिष्ठ्वित्वन्धुर्वेश्वनिक्षानितः ॥९८॥
कविद्वन्नलक्तौ पस्मित्वन्त्वः परिगतोऽरुणस्मित्नालत्वः ।
कविद्वन्नलक्तौ पस्मित्वन्त्वः परिगतोऽरुणस्मित्नान्तः ।
कविद्वन्नलक्तौ पस्मित्वन्त्वः परिगतोऽरुणस्मित्वन्तः ॥१००॥
इति विश्वष्यस्मरस्यान्वदं परिगतो गिरिरंप सुरेशिनाम् ।
अपि मनः परिविभितकौत्कं वितनुते किमुताम्बर्धारियाम् ॥१००॥।

प्रसन्न करते रहते हैं ॥९४॥ इधर ये कुपित हुई स्त्रियाँ अपने पतियोंको मृणालके बन्धनोंसे बाँधकर रति-क्रौडासे विमुख कर रही हैं, इधर कानोंके आभूषण-स्वरूप कमलोंसे ताडना करके ही विमुख कर रही हैं और इधर मुखकी मदिरा ही थुककर उन्हें रितन्कीडासे पराज्युख कर रही हैं । १९५।। यह पर्वत कहींपर देवांगनाओं के सुन्दर नृत्य और गीतों से मनोहर हो रहा है जिससे ऐसा जान पड़ता है मानो कामदेवका निवासस्थान ही हो और कहींपर मदोन्मत्त कोयछोंके मधुर शब्दरूपी नगाड़ोंसे युक्त हो रहा है जिससे ऐसा मालूम होता है मानो काम-देवके विजयोत्सवका विलास ही हो । १८६॥ कहीं तो यह पर्वत जलके कणोंको धारण करनेसे शीतल और कमलवनोंको कम्पित करनेवाली वायुसे अतिशय सुखदायी मालूम होता है और कहीं मनोहर शब्द करते हुए भ्रमरोंसे व्याप्त वृक्षींवाले बगीचोंसे अतिशय सुन्दर जोन पहता है।।९७। यह पर्वत कहीं तो हाथियोंके झुण्डसे सेवित हो रहा है, कहीं उड़ते हुए अनेक पिक्षयोंसे ज्याप्त हो रहा है और कहीं अनेक प्रकारके श्रेष्ठ मणियोंकी कान्तिसे ज्याप्त चाँदीके शिखरोंसे सुशोभित हो रहा है ॥९८॥ यह पर्वत कहीपर नीलमणियांके बने हुए किनारांसे सिहत है इसके वे किनारे मेघके समान मालूम होते हैं जिससे उन्हें देखकर मयूर असमयमें हो (वर्षा ऋतुके विना ही) सत्य करने छगते हैं। और कहीं छाल-छाल रत्नोंकी शिलाओंसे युक्त है, इसकी वे रत्नशिलाएँ अकालमें ही प्रातःकालकी लालिमा फैला रही हैं।।९९।। कहींपर सुवर्णमय दीवालींपर पड़कर छीटती हुई सूर्यकी किरणोंसे इस पर्वतपरका वन अतिशय देदीप्यमान हो रहा है जिससे यह पर्वत आकाशमें चलनेवाले विद्याधरोंको दावानल लगानेका सन्देह उत्पन्न कर रहा है ॥१००॥ इस प्रकार अनेक विशेषताओं से सहित यह पर्वत रात-दिन इन्द्रोंके मनको भी बढ़ते हुए कौतुकसे युक्त करता रहता है अर्थात् की आ करनेके छिए इन्द्रों

१. कर्णपूर १ २. मधुगण्डूपसेचनैः । ३. आश्रयः । ४. विलासः १ ५. धृतः । ६. सुलकरः । ७. गजः । ८. विविधोत्कृष्टरत्नकान्तिमिश्रितरजतमयनितम्बरोभितः । १०. अकाल । ११. उपःसंबन्धिवालातपपूरैः । 'प्रातः, प्रत्यूषोऽहर्मुखं कत्यमुखःप्रत्युषसी अपि, इत्यभिधानात् । १२. शिलातलैः अ०, प०, म०, ल०, द० । १३. प्रत्यूषोरित्यर्थः । १४. उत्गतः १५. युतः । १६. अपि पुनः ल०, म०।

सुरसरिक्रक्रसिक्तं तटतुमी जकद्युम्बितसानुवनोदयः।
मिनायैः शिलरैः लेकरोवितिर्विक्रयते गिरिरेष असुरावकान् ॥१०२॥
सुरनदीसिक्ठिप्सुतपादपैस्तटवनैः क्रिसुमान्चितम्बंभिः।
मुखरिताकिभिरेष महावको विहसतीय सुरोपधनभियम् ॥१०३॥
इयमितः सुरेसिन्धुरशं कटाः प्रकर्ताष्ट्र विमाति पुरो दिशि।
वहति सिन्धुरितश्च महानदी मुक्तिता कक्षदंसक्कस्वनैः ॥१०४॥
हिमनतः शिरसः किक निःसते सक्मकालयतः सरिवाविमे ।
मुक्तियास्य तु पादमुपाभिते मुक्तिनः विभाति है दूर्योचतेः ॥१०५॥
इह सदैव सदैवविचेहितैः अमुक्तिनः क्षेत्रसः क्षरापिपाः।
कृतनयास्त्रनया इव सत्यतुः समुप्यान्ति फकान्यमुतो गिरेः ॥१०६॥
क्षितरकृष्टपचेकिमसस्यस्ः लनिरयस्नजरस्त्रविभयः।
इह वनस्पत्यदय सदोन्नता द्वति पुष्पक्तविभयः।
सरिस सारसद्दस्वकृतिः कुसुमितासु क्षतास्यक्तिःस्वनैः।
उपवनेषु च कोकिलनिक्यणेद्वेदि वायोऽत्र सदैव विनिव्नितः ।

का भी मन छलचाता रहता है तब विद्याधरोंकी तो बात ही क्या है ? ॥१०१॥जिसके किनारे-पर उने हुए वृक्ष नङ्गा नदीके जलसे सीचे जा रहे हैं और जिसके शिखरोंपर-के बन मेघोंसे चुन्वित हो रहे हैं ऐसा यह विजयार्थ पर्वत विद्याश्ररोंसे सेवित अपने मणिमय झिखरों-द्वारा मेर पर्वती को भी जीत रहा है ॥१०२॥ जिसके वृक्ष गंगा नदीके जलसे सीचे हुए हैं, जिसके अपभाग फूळोंसे सुझोभित हो रहे हैं और जिनमें अनेक भ्रमर झब्द कर रहे हैं ऐसे किनारेके उपवनोंसे यह पर्वत ऐसा मालूम होता है मानो देवोंके उपवनोंकी शोभाकी हाँसी ही कर रहा हो ॥१०३॥ इधर यह पूर्व दिशाकी ओर जलके छीटोंकी वर्षा करती हुई गंगा नदी सुशोभित हो रही है और इधर यह पश्चिमकी ओर कलहंस पश्चियोंके मधुर शब्दोंसे शब्दायमान सिन्धु नदी बह रही है ।।१०४।। यद्यपि यह दोनों ही गंगा और सिन्धु निदयाँ हिमवत् पर्वतके मस्तकपरके पद्म-नामक सरोवरसे निकली हैं तथापि श्चिता अर्थात् पवित्रताके कारण (पक्षमें शुक्लताके कारण ) इस विजयार्थके पाद अर्थात् चरणों (पश्में प्रत्यन्तपर्वत) की सेवा करती हैं सो ठीक है क्योंकि जो पिन्तत्र होता है उसका कोई उल्लंबन नहीं कर सकता। पिन्तत्रताके सामने ऊँचाई व्यर्थ है। भावार्थ-गंगा और सिन्धु नदी हिम्बत् पर्वतके पद्म नामक सरोबरसे निकल कर गुहाद्वारसे विजयार्थ पर्वतके नीचे होकर बहुती हैं। इसी बातका कविने आलंकारिक ढंग-से वर्णन किया है। यहाँ शुचि और शुक्छ शब्द रिखन्ट हैं।। १०५।। जिस प्रकार नीतिमान् पुत्र श्रेष्ठ पितासे मनवाञ्च<del>ित्र फल प्राप्त करते</del> हैं उसी प्रकार पुण्यात्मा, कार्यकुशल और नीति-मान विद्याधर अपने भाग्य और पुरुषार्थके द्वारा इस पर्वतसे सदा मनवाञ्छित फल प्राप्त किया करते हैं 119 व्हा यहाँकी पृथ्वी बिना बोये ही धान्य उत्पन्न करती रहती है, यहाँकी खानें बिना प्रयत्न किये ही उत्तम-उत्तम रत्न पैदा करती हैं और यहाँके ऊँचे-ऊँचे वृक्ष भी असमयमें क्त्यन हुए पुष्प और फलक्ष्प सम्पत्तिको सदा धारण करते रहते हैं।।१०७। यहाँके सरोवरोंपर सारस और हंस पक्षी सदा अब्द करते रहते हैं, फूळी हुई छताओंपर भ्रमर गुंजार करते रहते हैं और उपबनोंमें कोयलें शब्द करती रहती हैं जिससे ऐसा जान पड़ता है मानो यहाँ कामदेव

१. 'तटोदुमो' इति क्वित् पाठः । २. विद्याधराश्चितैः । ३. कुकाचलान् द० । ४. कुसमाचित व० । ५. गंगा । ६. पद्मसरोवरसहितात् । ७. वृथा उन्नतिर्यस्य तत्सकाशात् । वृथोन्नतिः ल० । ८. अनारतमेव । १. पुण्यसहित । १०. पुण्यवन्तः । ११. कुशलाः । १२. मदनः । १३. विगतनिद्रः ।

कमिलनोवनरेणुविकविभाः कुसुमितोणवनहुमधूननेः ।

विक्रुपैति सदा खचरीजनो रितपिर अमनुद्धिरिष्टानिछैः ॥३०९॥

हरिरितः प्रतिगर्जति कानने करिकुछं वनसुञ्जति तद्भयात् ।

परिगलरकवलं च सृगीकुलं गिरिनिकुम्बतला द्वसपंति ॥११०॥

सरित इंसवधूरियमुरसुका कमलरेणुविपिक्षरमक्षसा ।

समनुवाति न कोकविशक्किनी सहचरं गलदश्च विरौति च ॥१११॥

इयमितो वत कोककुटुम्बिनी कमिलनोनवपत्रतिरोहितम् ।

अनवलोक्य मुद्धः सहचारिणं अमित दीनरतैः परितः सरः ॥११२॥

इह शरद्धनमल्यकमाश्रितं मितितं सुरखेचरकन्यकाः ।

लघुतया सुलहायमितस्ततः प्रचलयन्ति नयन्ति च कर्षणः ॥११३॥

वेषसुमता सुलहायमितस्ततः प्रचलयन्ति महाचलः ॥११४॥

वेषसुतरां सुतरां प्रसामसार्थां वहित सानुमिरेष महाचलः ॥११४॥

वेषसुतरां सुतरां प्रसामसार्थां परिमितां तिमितान्त लितावनाम् ।

विक्षतार्थां सुतरां परिमानां वहित सानुमर्था परणीधरः ॥११५॥

सदा ही जागृत रहा करता हो ।।१०८।। जो कमलवनके परागको खींच रहा है, जो उपवनोंके फूले हुए वृक्षोंको हिला रहा है और जो संभोगजन्य परिश्रमको दर कर देनेवाला है ऐसे वायुसे यहाँकी विद्याधरियाँ सदा सन्तोषको प्राप्त होती रहती हैं ॥१०९॥ इधर इस वनमें यह सिंह गरज रहा है उसके भयसे यह हाथियोंका समृह बनको छोड़ रहा है और जिनके मुखसे बास भी गिर रहा है ऐसा यह हरिणियोंका समूह भी पर्वतके तलागृहोंसे निकलकर भागा जा रहा है।।११०।। इधर तालाबके किनारे यह उत्कण्ठित हुई हंसिनी, जो कमलके परागसे बहुत शोघ पीछा पड गया है ऐसे अपने साथी-प्रिय हंसको चकवा समझकर उसके समीप नहीं जाती है और अध्र डालती हुई रो रही है ॥१९१॥ इधर यह चकवी कमलिनीके नवीन पत्रोंसे छिपे हुए अपने साथी-चकवाको न देखकर बार-बार दीन शब्द करती हुई ताछ।बके चारों ओर घुम रही है।।११२।। इधर इस पर्वतके मणिमय किनारेपर यह अरद्भारतका छोटा-सा बादल आ गया है, हलका होनेके कारण इसे सब कोई सुन्यपूर्वक ले जा सकता है और इसीलिए ये देव तथा विद्याधरोंकी कन्याएँ इसे इधर-उधर चलाती हैं और खींचकर अपनी-अपनी ओर छे जाती हैं ॥११३॥ जो सब जीवोंको अतिशय इष्ट है, जो बहुत बढ़ी है, जो अपनी छहरोंसे ऐसी जान पड़ती है मानो उसने शरद्ऋतुके बादल ही धारण किये हों और जिसका जल वर्नोंके अन्तभाग तक फैछ गया है। ऐसी गंगा नदीको भी यह महापर्वत अपने निचले शिखरों पर धारण कर रहा है।।११४॥ और, जो अतिशय विस्तृत है जो कठिनतासे पार होने योग्य है, जो छगातार समुद्र तक चली गयी है जिसने लताओं के वनको जलसे आर्द्र कर दिया है तथा जो अपने किनारेकी उपमाको प्राप्त है ऐसी सिन्धु नदीको भी यह पर्वत धारण कर रहा

१. स्वीकुर्वाणैः । २. धूनकैः इत्यपि पाठः । ३. संतोषम् । ४. खेदविनाशकैः । ५.-कुञ्जकुला-इत्यपि पाठः । ६. प्रियतमं हंसम् । ७. चक्रवाकस्त्री । ८, प्रियकोकम् । ९. सुखेन प्रापणीयम् । १०. आकर्षणैः । ११. प्राणिनाम् । १२. सुष्ठुसम्मतजलाम् । १३. शरत्कालमेषाम् । १४. विस्तृतवनमध्यजलाम् । १५. दुस्तराम् । १६. नितराम् । १७. समुद्रमताम् । १८. आदितसमीपवल्लीवनाम् । १९. अनुगस्य भावः अनुगता ताम् । २०. नु स्वतां ल०, म० । नु इव ।

इति यदेव यदेव निरूप्यते बहुविशेषगुणेश्य नगाधिपे । किसु तदेव तदेव सुरक्षवहं हृदयहारि इसां च विखोयनम् ॥१९६॥

#### इन्द्रवज्रा

धत्तेऽस्य सानौ कुसुमाचितेयं नीलावनालीपरिधानलक्ष्मीम् । श्रद्धाग्रलग्ना च सिताभ्रपक्षिः "संस्थानलीलामियमातनीति ॥११७॥

#### उपेन्द्रवज्रा

ेतिरस्करिण्येव सिताभ्रपक्ष्या परिष्कृतान्तेऽस्य निकुश्चदेशे । मणिप्रमोरसर्पहृतान्धकारे समं रमन्ते सर्चरैः समर्थः ॥११८॥

#### वंशस्थवृत्तम्

कारद्वेषनस्योपित सुस्थिते घने वितानतां तन्वति खेचराङ्गनाः । कृतालयास्तत्र<sup>८</sup> चिरं रिरंसया घनातपेऽप्यङ्किन जानते क्लमम् ॥११९॥ समुक्लसन्नीलमणिप्रभाष्त्रतान् काल्यनाघनाथितान् । विलोक्य हृष्टोऽत्र स्वन्<sup>भ</sup> शिखाबकः वैत्रनृष्यति स्थातत् <sup>१२</sup> बर्द्मन्मदः ॥१२०॥

# **रुचिरावृत्तम्**

सितान् घनानिह तदसंश्रितानिमान् स्थकास्यया समुपागताः खगाङ्गणाः । दुक्कसंस्तरण<sup>े ३</sup> इचातिविस्तृते विशाविका<sup>र्र</sup> सुपरचयन्ति तत्तके ॥१२१॥

हैं ॥११५॥ इस प्रकार अनेक विशेष गुणोंसे सहित इस पर्वतपर जिसे देखो वही सुख देनेबाला, इदयको इरण करनेवाला और आँखोंको लुभानेवाला जान पड़ता है ॥११६॥

इस पर्वतके नीचले शिखरोंपर जो फूलोंसे ज्याप्त हरी-हरी वनकी पंक्ति दिखाई दे रही है वह इस पर्वतकी घोतीकी शोभा घारण कर रही है और शिखरके अमभागपर जो सफेद-सफेद बादलोंकी पंक्ति लग रही है वह इसकी पगड़ीकी शोभा बढ़ा रही है ॥११७॥ जिनका अन्तभाग परदाके समान सफेद बादलोंकी पंक्तिसे ढका हुआ है और मणियोंकी प्रभाके प्रसार-से जिनका सब अन्धकार नष्ट हो गया है ऐसे इस पर्वतके लतागृहोंमें विद्याधिरियाँ विद्याधिरों के साथ कीड़ा कर रही हैं ॥११८॥ इस पर्वतके उपर शरद्शतुका मोटा बादल चँदोवाकी शोभा बढ़ाता हुआ हमेशा स्थिर रहता है इसिलिए विद्याधिरयाँ चिरकाल तक रमण करनेकी इच्लासे वहींपर अपना घर-सा बना छेती हैं और गरमीके दिनोंमें भी गरमीका दुःख नहीं जानती ॥११९॥ ये शरद्शतुके बादल भी चमकते हुए इन्द्रनीलमणियोंकी प्रभामें डूबकर काले बादलोंके समान हो रहे हैं, इन्हें देखकर ये मयूर हिंगत हो रहे हैं और उन्मत्त होकर शब्द करते हुए पूँछ फैडाकर सुन्दर नृत्य कर रहे हैं ॥१२०॥ इथर ये विद्याधरोंको स्त्रियाँ पर्वतके किनारेमें मिले हुए सफेद बादलोंको स्थल समझकर उनके पास पहुँची हैं और उनपर इस प्रकार शब्दा बना रही हैं मानो बिछे हुए किसी लम्बे-चौड़े रेशमकी जाजमपर ही बना रही

१. किमृत । २. छोभकरम् । ३. अघों ऽशुकशोभाम् । ४. उत्तरीयविलासम् । ५. यवनिकया । 'प्रतिसीरा यवनिका स्यात्तिरस्करिणी च सा' इत्यभिधानात् । ६. वेष्टित । ७. शरद्घनेऽस्योपरि छ०, म०। ८. मेबद्वयमध्ये । ९. कृष्णमेध इवाचरितान् । १०. घ्वनन् । ११. केको । १२. विस्तृतिष्ट्धं यथा भवति तथा । १३. शय्यायाम् । १४. शयनम् ।

सरस्तरं कलस्तसारसाकुलं वनद्विपे विशति सितव्यदावली ।
नमोभिया समुपगतात्र लक्ष्यते नमः श्रियः पृथुतरहारयष्टिवत् ॥१२२॥
वविद्धिरम्म णितररोचिषां चयैः परिष्कृतं वपुरिष्ठ तिग्मदीधितः ।
सरोजिनी हरितपलार्श्व शक्क्ष्या नमक्ष्यरे स्पतरमिक्ष्यते मुद्धः ॥१२३॥
वविद्धनद्विरद्वपोलघट्दनैः श्रतस्वचो वनतरवः सरस्तरे ।
स्दिन्त वु च्युतकुसुमाश्रविष्ट्यो निलीनचर्पद्वक्रणस्वरान्विताम् ॥१२५॥
इतः कलं कमस्वनेषु रूयते मदोद्धुरध्वनिकलहंससारसैः ।
हतश्व कोकिलक्रकनादसृष्यितं मनोहरं शिलिविस्तं प्रतायते ॥१२५॥
इतः शरद्वनघनकालमेषयोर्षरध्या वन इव संनिधिर्मवन् ।
सुस्रोन्मुसप्रहितकरः प्रवर्तते सितासितद्विरदन्योरयं रणः ॥१२६॥
वनस्थलीमनिलविशोकितद्वमामिमामितः कुसुमरजोऽवगुण्यताम् ।
अकिला मधिगमे वस्यकित्रजः समावजन् परिमक्लोलुपोऽभितः ॥१२७॥
हतो वनं वनगजयूथसेवितं विमान्यते मदजलसिक्तपादपम् ।
समापतन्मदकलस्क्वमालिकासमाकुलहुमं लतमन्तरा नितरा ॥१२८॥

हो ॥१२१॥ इधर, मनोहर अब्द करते हुए सारस पिक्षयोंसे ब्याप्त तालाबोंके किनारोंपर ये जंगली हाथी प्रवेश कर रहे हैं जिससे ये हंसोंकी पंक्तियाँ श्रावण मासके डरसे आकाशमें उड़ी जा रही हैं और ऐसी दिखाई देती हैं मानो आकाशरूपी लक्ष्मीके हारकी लड़ियाँ ही हों ॥१२२॥ इधर यह सूर्यका जिम्ब हरे-हरे मणियोंके बने हुए किनारोंकी कान्तिके समृहसे आच्छादित हो गया है इसलिए ये विद्यापर इसे कमलिनीका हरा पत्ता समझकर पर्वतके इसी किनारेकी ओर वार-बार देखते हैं।।१२३।। कहींपर सरोवरके किनारे जंगली हाथियोंके कपोलोंकी रगड़से जिनकी छाल गिर गयी है ऐसे बनके वृक्ष ऐसे जान पड़ते हैं मानो फुलरूपी आँसुओंकी वूँहें डालते हुए और उनके भीतर बैठे हुए भ्रमरोंकी गुंजारके बहाने करणाजनक शब्द करते हुए रो ही रहे हों ॥१२४॥ इधर कमलवनोंमें मदके कारण जिनके शब्द उत्कट हो गये हैं ऐसे कलहंस और सारस पक्षी मधुर शब्द कर रहे हैं और इघर कोयलोंके मनोहर शब्दोंसे बढ़ा हुआ मयरोंका मनोहर ज़ब्द विस्तृत हो रहा है।।१२५।। इधर इस वनमें शरद्ऋतुके-से सफेद बादल और वर्षाऋतुके-से काले बादल स्वेच्छासे मिल रहे हैं और ऐसे जान पहते हैं मानी सफेद और काले हो हाथी एक-दूसरेके मुँहके सामने सूंड चलाते हुए युद्ध हो कर रहे हों ॥१२६॥ इधर वायुसे जिसके वृक्ष हिल रहे हैं और जो फूलोंकी परागसे विलक्तल दकी हुई है ऐसी यह वनको भूमि यद्यपि दिखाई नहीं दे रही है तथापि सुगन्धिका लोलुपी और चारों ओरसे आता हुआ यह भ्रमरोंका समृह इसे दिखला रहा है।।१२७। इधर, जो अनेक जंगली हाथियोंके ब्रुण्डोंसे सेवित है जिसके वृक्ष उन हाथियोंके मदरूपी जलसे सीचे गये हैं और जिसके वृक्ष तथा लताएँ बीच-बीचमें पड़ते हुए और मदसे मनोहर शब्द करते हुए भ्रमरोंके समूहसे ब्याप्त

१. हंसावली । २. मरकतरत्नम् । 'गावत्मतं मरकतमश्मगर्भं हरिन्मणिः' इत्यिभिधानात् । ३. वेष्टितम् । विस्वतम् । ४. पत्र । 'पत्रं पलाशं छदनं दलं पर्णं छदः पुमान्' इत्यिभिधानात् । ५. इव । ६. कृष्णस्वरान्थिताः, कृष्णस्वनान्विता इति च पाठः । ७. मिश्रितम् । ८. प्रतन्यते छ०, म० । ९. मुखाभि-मुक्तस्वापितवण्डः । १०. आच्छादिताम् । ११.-भिष गम-द० । १२. ज्ञापयित । १३. अनुमीयते । १४. दुमकुल-मन्तरान्तरे द०, प० । दुमलतमन्तरान्तरे म०, छ० । १५. मध्ये मध्ये ।

# पुष्पिताम्रावृत्तम्

इह सगवनिता नितान्तरम्याः सुर्गमसरोजवना यनान्तवीर्थाः ।
परिहितरसनैः शनैः अयन्ते जितपुष्टिनैजंबनैर्धनैः सुद्त्यः ॥१२९॥
सरस्रकेसलयप्रस्नकृष्टिं विततरिपूर्णि वनानि नृनमस्मिन् ।
हितमित इत इर्थम्ः सगस्त्रीरिकविस्तरिवि राममाह्मयन्ति ॥१६०॥
कुसुमितवनषण्डमध्यमेता तस्महनेन धर्नाकृतान्धकारम् ।
दिवतनुरुचिविध्तदिशोधाः सगवनिता बहुदीपिका विशन्ति ॥१६१॥
कुसुमरसपिपासया निकीनैरिकिमिरनारतमाद्यद्मि रासाम् ।
युवतिकरजल्द्ने परुकवानामनुद्दितं व नुष्टि वितन्यते लतानाम् ॥१६२॥
कुसुमरित्तभूषणावतंसाः कुसुमरजःपरिपिक्षरस्तनान्ताः ।
कुसुमरासरशायितायताक्ष्यः तद्यचिताय पिक्षरस्तनान्ताः ।

### वसन्ततिसकम्

ताः संचरन्ति कुञ्जमापचये तरुण्यः सक्ता वनेषु लक्तितभुदिकोलनेन्ना । तन्त्रयो नखोर्करणोद्<sup>रेष</sup>गममभुरीका न्यालोलघट्पदकुला **इव हेमवरु**णः ॥१३४॥

हो रही हैं ऐसा यह बन कितना सुन्दर सुंशोभित हो रहा है।।१२८।। इधर, जो सुगन्धित कमलोंके बनोंसे सहित हैं और जो अतिशय मनोहर जान पड़ती हैं ऐसी इन बनकी गलियोंमें ये सुन्दर दाँतोंबाली विद्याघरोंकी श्वियाँ करधनी पहने हुए और नदियोंके किनारेके बालुके टीलोंको जीतनेवाले अपने बढ़े-बढ़े जघनों ( नितम्बी ) से धीरे-धीरे जा रही हैं ॥१२९॥ इधर, इस पर्धतपर-के वन सरस पल्छव और पुष्पोंको रचना मानो बाँट देना चाहते हैं इसीछिए वे भ्रमरोंके मनोहर शब्दोंके बहाने 'इधर इस युक्षपर आओ, इधर इस बृक्षपर आओ' इस प्रकार निरन्तर इन विद्याधरियोंको अलाते रहते हैं ।।१३०।। इधर वृक्षोंकी सघनतासे जिसमें खुब अन्धकार हो रहा है, ऐसे फुले हुए वनके मध्यभागमें अपने शरीरकी कान्तिसे वृष्टिको रोक्षनेवाछे अन्धकारको दूर करती हुई ये विद्याधिरयाँ साथमें अनेक दीपक लेकर प्रवेश कर रही हैं ।।१३१।। इधर, इन तरण खियोंने अपने नासूनोंसे इन छताओंके नवीन-कोमछ पत्ते छेद दिये हैं इसिक्टिए फुलोंका रस पीनेकी इच्छासे इन लताओंपर बैठे और निरन्तर गुंजार करते हुए इन भ्रमरोंके द्वारा ऐसा जान पहता है मानो इन छताओंके रोनेका शब्द ही फैछ रहा हो ।।१३२।। इधर, जिन्होंने फूछोंके कर्णभूषण बनाकर पहिने हैं, फूछोंकी परागसे जिनके स्तनमण्डल पीले पर गये हैं और जिनकी बढ़ी-बढ़ी आँखें कामदेवके बाणके समान जान पढ़ती हैं ऐसी ये विद्याधरियाँ फुछ तोड़नेके छिए इस पर्वतपर इधर-उधर जा रही हैं।।१३३।। जिनको भौहें सुन्दर हैं, नेत्र अतिशय चंचल हैं, नखोंकी किरणें निकली हुई मंजरियोंके समान हैं और जो फुछ तोड़नेके लिए बर्नोमें तल्लीन हो रही हैं ऐसी ये तरुण सियाँ जहाँ-

१. परिक्षिप्तकाञ्चीदामैः । २. दोभना दन्ता यासा ताः । ३. रचनाम् । ४. विस्तारियतुमिष्छूनि । ५. इव । ६. दुर्मित ल०, म०, द० । दुविनत इत्यपि क्विन्ति । ७. अनवरतिमत्यर्थः । ८. दुर्गमेग । ९. निवदेहकान्तिनिर्धृताम्बकाराः । १०. दीपिकासदृक्षाः । ११. आ समन्तात् व्वनद्भिः । १२. मखण्छेदित । १३. अनुगतरोदनम् । १४. इव । तु प०, अ०, ल०, म० । १५. पुष्पादाने पुष्पापचये इत्यर्थः । १६. आस-क्ताः । १७. पृष्प ।

पुष्पिताब्राष्ट्रसम्

मृदुतरपवने वने प्रफुल्खत् कुसुमितमाङति कातिकाम्तपाइते । मरुद्यमञ्जा युनोति वीधीरवनिरुद्धां मिळनालिनामसुष्मिन् ॥१३५॥

## वसन्ततिल्कम्

भ्राध्तकल्पतरुवीथिरतो नभस्यान् सन्दारसान्द्ररजसा सुरंभिकृताशः। मसालिकोकिलक्तानि इरन्समश्तादावाति परकवपुटानि वानैविभिन्दन् ॥१३६॥

धतकमस्रवने वने<sup>3</sup> तरङ्गानुपरचयन्मकरन्दगन्धवन्धुः । अयमतिशिशारः शिरस्तरूणां सकुसुसमास्प्रशतीह गन्धवाहः ॥ १३७ ॥

#### **अपरस्कत्रम्**

सृदितं सृदुकतामपरूखैः वलयितनिर्मरशीकरोत्करैः । अनुवनमिर्ह<sup>े</sup> नीयतेऽनिलैः कुसुमरजो विधुतं वितानताम् ॥१६८॥ चलबलयरबेर वाततैः अनुमतन् पुरहारिश्रक्कृतैः । <sup>६</sup>सुपरिगममिद्यास्वरेचरीरत<sup>°</sup>मतिवर्ति<sup>°</sup> वनेषु किन्नरैः॥१३९॥

चम्पकमालावृत्तम्

भन्न बनाम्ते पत्रिगणोऽथंे भोत्रहरं नः कृषवि चित्रम् । े सन्निपताकं नृत्यति नृतं <sup>13</sup>तशातनादैमं चशिलण्डो रे ॥ १४०॥

तहाँ ऐसी घूम रही हैं मानो निकली हुई मंजरियोंसे सुशोभित और चंचल भ्रमरोंके समृहसे युक्त सोनेकी छताएँ ही हों।। १३४॥ जिसमें मन्द-मन्द वायु चछ रहा है, फूछ खिछे हुए हैं और फूळी हुई माळतीसे जिसके किनारे अतिशय सुन्दर हो रहे हैं ऐसे इस वनमें इस समय यह वायु काले-काले अमरोंसे युक्त वृक्षोंकी पंक्तिको हिला रहा है ॥१३५॥ इधर, जिसने कल्प-वृक्षोंकी पंक्तियाँ हिलायी हैं, जिसने मन्दार जातिके पुष्पोंकी सान्द्र परागसे दिशाएँ सुगन्धित कर दी हैं, जो मदोन्मत्त भ्रमरों और कोयलोंके शब्द हरण कर रहा है और जो नवीन कोमल पत्तोंको भेद रहा है ऐसा वायु घीरे-धीरे सब ओर वह रहा है ॥१३६॥

इधर, जो कमछवनोंको धारण करनेवाले जलमें सहरें बत्यन्म कर रहा है, फूलोंके रस-को सुगन्धिसे सहित है और अतिशय शीतल है ऐसा यह बायु फूले हुए वृक्षोंके शिखरका सब ओरसे स्पर्श कर रहा है ॥१३७॥ जिसने कोमल छताओं के जगरके नवीन पत्तोंको मसल हाला है और जिसमें निर्झरनोंके जलकी यूँदोंका समूह मण्डलाकार होकर मिल रहा है ऐसा यह वाय अपने द्वारा उढ़ाये हुए फूलोंके परागको चँक्षेवाको शोभा प्राप्त करा रहा है। भावार्थ-इस वनमें वायुके द्वारा उड़ाया हुआ फूर्लोका पराग चँदोवाके समान जान पड़ता है।।१३८॥ इस वनमें होनेवाली विद्याधरियोंकी अतिशय रतिक्रीड़ाको किन्नर लोग चारों ओर फैंडे हुए चंचल कंकणोंके शब्दोंसे और उनके साथ होनेवाले नूपुरोंकी मनोहर झंकारोंसे सहज ही जान होते हैं ॥१३९॥ इधर यह पक्षियोंका समृह इस वनके मध्यमें हम लोगोंके कानोंको आनन्द देनेबाला तरह-तरहका शब्द कर रहा है और इधर यह उन्मत्त हुआ मयूर विस्तृत शब्द करता हुआ

१. जातिः । 'सुमना मालती आतिः ।' २. कम्पयति । धुनाति इति क्विचित् । ३. जले । ४. पुष्परजः परिमलयुक्तमित्यर्थः । ५. मर्दित । ६. वने । ७. अद समन्तात् विस्तृतैः । ८. सुज्ञानम् । ९. कामक्रीक्षाम् । १. अतिमात्रवर्तनं यस्य । ११. पक्षी । १२. करणविशेषयुक्तम् । सपिष्छमारम् । १३. तत्कृजनवीणादि-वाद्यरवै: । १४. मयूर: ।

अस्य महादेरनुतटमेषा राजति नानादुमबनराजी । पदयतमेनामनिकविष्तुतैनंतितुकामामिव विटपैः स्वैः ॥१४१॥

### उपजातिः

कुजर्द्दिरेका वनराजिरेषा प्रोद्वातुकामेव महीध्रमेनम् । पुष्पाञ्जलि विश्विपतीय विक्विग्विधैमाणैः सुमनःप्रतानैः ॥१४२॥ वनद्भाः षट्पद्वौरवृन्दैर्विलुप्यमानप्रसवार्थसाराः । चोकू यमाना इव भान्त्यसुप्मिन् समु उत्तरकोकिलकुजितेन ॥१४३॥

#### भुजङ्गप्रयातम्

म**हाहेरसुष्य स्थ**लीः <sup>उ</sup>काल**घौतीरुपेत्य स्फुटं नृत्यतां वहिंगानाम् ।** प्रतिच्छायया<sup>रे</sup> तन्यते व्यक्तमस्मिन् समुत्फुरुलनीलाव्जवण्डस्य कक्ष्मीः ॥१४४॥

### **ध**ष्पिताद्रा

अतुकितमहिमा हिमावदातयुतिरनतिक्रमणीयपुण्यभूतिः । रजत्निरिस्यं विकक्कितान्धिः सुरस्रदिदोघ इषावमाति पृथ्व्याम् ॥१४५॥

# मौक्तिमाला

भस्य महाहरेनुतटसुच्चैः प्रेक्ष्य विनीकासुपदमराजीस् । नुरयति इच्टो जक्षद्विशक्को वहिंगणोऽयं विरचितवहः ॥१४६॥

एक प्रकारका विशेष मृत्य कर रहा है।।१४०।। इस महापर्वतके किनारे-किनारे नाना प्रकारके वृक्षोंसे सुशोभित वनकी पंक्ति सुशोभित हो रही है। देखो, वह वायुके द्वारा हिलते हुए अपने वृक्षोंसे ऐसी जान पड़ती है मानो नृत्य ही करना चाहती हो ॥१४१॥ जिसमें अनेक भ्रमर गुंजार कर रहे हैं ऐसी यह वनोंकी पंक्ति ऐसी मालूम होती है मानो इस पर्वतका यश ही गाना चाहती हो और जो इसके चारों ओर फूछोंके समूहे बिखरे हुए हैं उनसे यह ऐसी जान पड़ती है मानो इस पर्यतको पुष्पाञ्जलि हो दे रही हो ॥१४२॥ इस वनके वृक्षोंपर बैठे हुए अमर पुष्परसका पान कर रहे हैं और कोयलें मनोहर शब्द कर रही हैं जिससे ऐसा मालूम होता है मानो भ्रमररूपी चोरोंके समूहने इन वन-वृक्षोंका सब पुष्प-रसरूपी धन लूट लिया है और इसीलिए वे बोलती हुई कोयलोंके शब्दोंके द्वारा मानी इल्लाही मचा रहे हों ॥१४२॥ इस पर्वतके चाँदीके बने हुए प्रदेशींपर आकर जो मयूर खूब नृत्य कर रहे हैं उनके पड़ते हुए प्रतिबिम्ब इस पर्वतपर खिछे हुए नीलकमलोंके समूहकी शोभा फैला रहे हैं। भावार्थ-चाँदीकी सफेद जमीनपर पड़े हुए मयूरों के प्रतिबिम्ब ऐसे जीन पड़ते हैं मानी पानीमें नील कमलोंका समुद्द ही फूल रहा हो ॥१४४॥ इसका माहात्म्य अनुपम है, इसकी कान्ति वर्फके समान अतिशय स्वच्छ है, इसकी पवित्र मूर्तिका कोई भी उल्लंघन नहीं कर सकता अथवा यह किसी के भी द्वारा उल्लंघन न करने योग्य पुण्यकी मूर्ति है और इसने स्वयं समुद्र तक पहुँचकर उसे तिरस्कृत कर दिया है इन सभी कारणोंसे यह चाँदीका विजयार्थ पर्वत पृथिवीपर गंगा नदी के प्रवाहके समान सुशोभित हो रहा है।।१४५।। इस महापर्वतके प्रत्येक ऊँचे तटपर लगी हुई हरी-हरी वनपंक्तिको देखकर इन मयूरोंको मेघोंकी शंका हो रही है जिससे वे हर्षित हो :

१. विलोकयतम् । २. भृतां घ्वनन्तः । ३. रजतमयीः । 'कलधौतं रूप्यहेम्नोः' इत्यभिषानात् ग्रू ४. प्रतिबिम्बेन । ५. 'त' पुस्तके चतुर्थपादो नास्ति । ६. दृष्ट्वा ।

# **बसन्त**तिलकम्

भस्यातुसातु सुरवक्षगर्सेचशणामा क्रीडनान्युवदनाति विमान्त्यमूनि । नानास्त्रतास्यसरःसिकतोच्य यानि नित्यप्रवास्त्रसुमोज्जवस्पादपानि ॥१४७॥

#### मौक्षिकमाला

अस्य महाद्वेश्वतटसृ<sup>3</sup>ष्ठन् सृष्ठंति नानामणिकिरणाँषैः । चित्रितमृतिर्वियति विकास पित्र पत्रकृष्ठविमिद्द असे ॥१४८॥ -

पृथ्वीवृत्तम्

#### चामरवृत्तम्

एव भीवणो े महाहिरस्य कन्द्राद्शिरंरीषदुन्मि वन्ययोनिधेरिदायते उत्तिमः । 
पर्व भीवणो निवास्तिकस्थलस्थगुरुमपादपोरोषद्यु रहतोस्मणा दृहस्युपान्तकाननम् ॥१५०॥

#### छन्दः ( ? )

रत्नालोकः े कृतपरे भागं तटमागं सन्ध्यारागे प्रसरति सान्द्र।रूणरागे । रीप्योदीयां देशां प्रकृतिविरुद्धामपि भन्ने प्रेक्ष्यां व्यक्तीं कनकमयाद्वेश्यमद्विः ॥१५९॥

पूँछ फैलाकर नृत्य कर रहे हैं ॥१४६॥ जिनमें देव नागेन्द्र और धरणेन्द्र सदा कीडा किया करते हैं, जिनमें नाना प्रकारके छतागृह, तालाब और बालूके टीले (क्रीड़ाचल) बने हुए हैं और जिनके वृक्ष कोमल पत्ते तथा फूलोंसे निरन्तर उज्ज्वल रहते हैं ऐसे ये उपवन इस पर्वतके प्रत्येक शिखर पर सुशोभित हो रहे हैं।।१४७।। इधर, यह सूर्य चळता-चळता इस महापर्वतके किनारे आ गया है और वहाँ अनेक प्रकारके मणियोंके किरणसमृहसे चित्र-विचित्र होनेके कारण आकाश-में किसी अनेक रङ्गवाले पक्षीकी शोभा धारण कर रहा है ॥१४८॥ जिनके मध्यभाग रत्नोंकी कान्तिसे व्याप्त हो रहे हैं, जिनमें नागकुमार और व्यन्तर जातिके देव असन्न होकर कीड़ा करते हैं, जिन्होंने सूर्यमण्डलको भी रोक खिया है, जिन्होंने सब दिशाएँ आच्छादित कर ली हैं, जो बायुकी गतिको भी रोकनेवाछे हैं, देवांगनाओं के मनको हरण करते हैं और आकाशको उल्लंघन करनेवाले हैं ऐसे बढ़े-बढ़े सचन शिखरोंसे यह पर्वत कैसा सुशोभित हो रहा है ॥१४९॥ इधर देखो, जिस प्रकार कोई महामत्स्य समुद्रमें से धीरे-धीर निकलता है उसी प्रकार इस प्रतिकी गकामें से यह भयंकर अजगर धीरे-धीरे निकल रहा है। इसने अपने शरीरसे समीक्यती छता, छोटे-छोटे पौधे और यूक्षोंको पीस डाला है तथा यह कोधपूर्वक की गयी फूत्कार की गरमीसे समीपवर्ती जनको जला रहा है । १९५०।। इधर इस पर्वतके किनारेपर अनेक प्रकार के रत्नोंके प्रकाशसे मिली हुई संध्याकालकी गहरी छलाई फैल रही है जिससे यह रूपामय होनेपर भी अपनी प्रकृतिसे विरुद्ध सुवर्णमय मेरु पर्वतकी दर्शनीय शोभा धारण कर रहा है

१. आ समन्तात् क्रीडनं एषां तानि । २. पुलिनानि । ३. गच्छन् । ४. व्याप्ते सित । ५. आकाशे । ६. सूर्यः, पक्षी । ७. सूर्यः, चित्रपक्षी (मकर इति यावत्) । ८. विस्तृतान्तरालैः । ९. आच्छादित । १०. मेघ । ११. सर्यकरः । १२. उद्गच्छन् । १३. दोर्घमत्स्यः । १४. कषणचूष्मित । काय म०, छ०, द०, अ०, प० । १५. रोषफृत्कृतोष्मणा छ०, म० । रोपमुक्तरात्कृतो प०, अ० । १६. उद्योतैः । १७. विहित्रयोभे । १८. दीप्तां म०, छ० । १९. स्वरूप । २०. दर्शनीयाम् ।

#### प्रहर्षिणी

उद्तः पहें बरयेण वायुनोक्षेरा विभूजेमसि परिष्कुरसनस्यः । अस्याद्वेस्पतटमासनः परागः संघत्ते कमककृतातपत्रकोकाम् ॥१५२॥

### वसन्ततिलकम्

एताः क्षरम्मद्रजला विकागण्डभित्तिकण्डूयनम्यति<sup>६</sup>कराद्वितगण्डक्षेकाः । <sup>अ</sup>सग्तद्गमास्तटभुवो धरणी भृतोऽस्य संसूचयन्ति पदवीर्वनवारणानाम् ॥१५३॥

### **भुजक्रमयातम्**

इहामी सृगीषा वनान्तस्थकान्ते स्फुर<sup>े</sup>द्षोणमान्नाय<sup>े</sup> तृष्यामगण्याम् । यदेवात्र तृष्य<sup>ो</sup> तृणं सदच रूदयं तदेवात्र कुन्जे जिप<sup>े</sup> स्सन्स्यमुष्मिन् ॥१५४॥

#### उपजाति:

यग्रत्तदं यद्विधरानजाःया संप्राप्तनिर्माणमिहाचलेन्द्रे । तत्तासमासाथ मृगास्तदामां मजन्ति जाव्यन्तरतामिवेताः । १५५॥

# उपेग्द्रवजूा

हरि<sup>भि</sup>न्मजीनां विवतान् सयुलान् तृत्वा<sup>भै</sup>स्थनास्**याय सृ**गीगणोऽयम् । अवस्थकामस्तदुपा<sup>भ</sup>दन्तमाञ्जि नृणानि भैक्तस्यान्यपि नोपयुक्तते ॥१५६॥

।१९९॥ इधर देखो, इस पर्वतके किनारेके समीप लगे हुए असन जातिके वृक्षोंका बहुत-सा पीले रंगका पराग तीन्न वेगवाले बायुके द्वारा ऊँचा उड़-उड़कर आकाशमें छाया हुआ है और सुवर्णके बने हुए छन्न की शोभा धारण कर रहा है ॥१५२॥ इधर, झरते हुए मदजलसे भरे हुए हाथियोंके गण्ड-स्थल खुजलानेसे जिनकी छोटी-छोटी चट्टानें अस्त-व्यस्त हो गयी हैं और वृक्ष दूट गये हैं ऐसी इस पर्वतके किनारेकी भूमियाँ मदोन्मत्त हाथियोंका मार्ग सूचित कर रही हैं। भावार्थ-चट्टानों और वृक्षोंको टूटा-फूटा हुआ देखनेसे मालूम होता है कि यहाँसे अच्छे-अच्छे मदोन्मत्त हाथी अवश्य ही आते-जाते होंगे॥१५३॥ इधर देखो, इस पर्वतके लतागृहोंमें और वनके भीतरी प्रदेशोंमें ये हरिणोंके समूह नाक फुला-फुलाकर बहुत-से घासके समूहको सूँ घते हैं और उसमें जो घास अच्छी जान पड़ती है छसे ही खाना चाहते हैं॥१५४॥ इधर देखो, इस पर्वतका जो-जो किनारा जिस-जिस प्रकारके रत्नोंका बना हुआ है ये हरिण आदि पशु उन-उन किनारेपर जाकर उसी-उसी प्रकारकी कान्तिको प्राप्त हो जाते हैं और ऐसे मालूम होने लगते हैं मानो इन्होंने किसी दूसरी ही जातिका रूप धारण कर लिया हो॥१५५॥ इधर, यह हरिणियोंका समूह-हरे रंगके मणियोंकी फैली हुई किरणोंकी घास समझकर सा रहा है परन्तु उससे उसका मनोरथ पूर्ण नहीं होता इसलिए धोखा साकर पास हीमें लगी हुई सच-

१. कम्पितः २. तिष्ठुरवेगेण । ३. आपिङ्गलः । 'बश्रुः स्यात् पिङ्गलेऽपि च' इत्यभिधानात् । ४. असनस्य सम्बन्धो । ५. आदित । ६. कपोलस्थलनिधर्षणव्याज । ७. रुण इति स्वचित् । ८. गिरेः । ४. स्फुरश्नासिकं यथा भवति तथा । १०. तृणसंहतिम् । ११. भक्षणीयम् । १२. अनुमिच्छन्ति । १३. प्राप्ताः । भिवैते प०, म०, छ० । १४. मरकतरत्नाम् । १५. तृणबुष्या । १६. तन्मरकतिशलासमीपं भजन्तीति तर्दु- पान्तभाञ्ज । १७. सत्यस्वरूपाणि ।

शालिनी

गायम्तीनां किन्नरोणां वनान्ते श्रण्यद्गीतं हारिणं हारि यूथम् । मर्ब्यम्तीस्स्पृष्टिनर्थसृणायं प्रासं किंचि न्मीखिताक्षं तदास्ते ॥१५७॥ व्यास्यन्तर्व्वि त्रक्तं विम्बे महीधस्यास्योस्तंगे किं गत्तोऽस्तं पतद्वः । इत्यासक्काम्याकुरुभ्येति भीतिं प्राक्तायाक्कात् कोककान्तो पकान्तम् ॥१५८॥

उपेन्द्रयज्ञा

सदा प्रफुल्ला वितता निलन्यः सदात्र तन्यन्ति स्वानिलन्यः। अरन्यदाः सन्ततमेत्र नागाः वस्ता च सम्बाः फल्लिनो बनागाः ॥१५९॥

वसन्ततिसकम्

अस्यातुसातु<sup>ै व</sup>नराजिरियं विनीला घत्ते श्रियं नगपतेः शस्त्रभ्रमासः<sup>13</sup> । ैँशाटी विनीलरुचिर<sup>े प्र</sup>प्रति<sup>र्दे</sup>पाण्डुकान्तेनीलास्त्रस्य<sup>े अ</sup>स्वितेव नितस्त्रदंशे ॥१६०॥

छन्दः (?)

विश्रच्छे गीदितयविभागे वनषण्डं भाति श्रीमानयमवनीष्नो विधुविधः े । वेगाविद्धं े रुचिरसिताश्रोऽप्रवस्मृतिः पर्यन्तस्थं घनमिव नीलं सुरदन्ती ॥१६१॥

#### मालिनी

सुरमिकुसुमरेणूनाकिशन्विद्दविद्वकं पश्मिकमिलितालिज्यवतझंकारहयः। प्रतिवनमिह शैक्षे वाति मन्दं नमस्वान् श्रीतिविहितनभोगस्त्रै णसंभोगसेदः॥१६२॥

मुचकी घासको भी नहीं खा रहा है ।।१५६॥ इधर वनके मध्यमें गाती हुई किन्नर जातिकी देवियोंका सुन्दर संगीत सुनकर यह हरिणोंका समृह आधा चवाये हुए तृणोंका प्रास मुँहसे बाहर निकालता हुआ और नेत्रोंको कुछ-कुछ बन्द करता हुआ चुपचाप खड़ा है ॥१५०॥ इधर यह सूर्यका बिम्ब इस पर्वतके मध्य शिखरकी ओटमें छिप गया है इसिछए सूर्य क्या अस्त हो गया, ऐसी आशंकासे न्याकुल हुई चकवी सायंकालके पहले ही अपने पतिके पास खड़ी-खड़ी भयको प्राप्त हो रही है ॥१५८॥ इस पर्वतपर कमिछनियाँ खुब विस्तृत हैं और वे सदा ही फूली रहती हैं, इस पर्वतपर भ्रमरियाँ भी सदा गुंजार करती रहती हैं, हाथी सदा मद झराते रहते हैं और यहाँके बनोंके वृक्ष भी सदा फूछे-फछे हुए मनोहर रहते हैं।।१५९॥ यह पर्वत शरत् ऋतुके बादछके समान अतिशय स्वच्छ है। इसके शिखरपर छगी हुई यह हरी-भरी वन की पंक्ति ऐसी शोभा धारण कर रही है मानो बलभद्रके अतिशय सफेर कान्तिको धारण करनेवाले नितम्ब भागपर नीले रंगकी धोती ही पहुनायी हो ॥१६०॥ यह सुन्दर पर्वत चन्द्रमा के समान स्वच्छ है और दोनों ही श्रेणियोंके बीचमें हरे-हरे बनोंके समूह धारण कर रहा है जिससे ऐसा जान पड़ता है मानो मनोहर और सफेर मेघके समान उज्ज्वल मूर्तिसे सहित तथा वायके वेगसे आकर दोनों ओर समीपमें ठहरे हुए काले-काले मेघोंको धारण करनेवाला ऐरावत हाथी ही हो ॥१६१॥ जो सुगन्धित फुलोंकी परागको सब दिशाओंमें फैला रहा है, जो सुगन्धिके कारण इकट्टे हुए श्रमरोंकी स्पष्ट झंकारसे मनोहर जान पड़ता है और जो विद्याधरियोंके सम्भोगजनित खेदको दूर कर देता है ऐसा वायु इस पर्वतके प्रत्येक बनमें थीरे-धीरे बहता

१. हरिणामिदम् । २. मनोज्ञम् । ३. प्रथमकवलम् । ४. याति सति । ५. विधानम् । ६. रिव । ७. तरिणः । ८. अपराह्णात् प्रागेव । ९. प्रियतमसमीपे । १०. करिणः । ११. वनवृक्षाः । १२. सानौ । १३. मेधरचः । १४. वस्त्र । १५. रुचिरा —अ० । १६. असमानधवलकारीरदीधितेः । १७. बलभद्रस्य । १८. चन्द्रवद्धवलः । 'वोध् तु विमलार्थकम्' इत्यभिधानात् । १९. वेगेन संबद्धम् । २०. चिकित्सित वा निराकृत । २१. स्त्रोसमूह ।

सुरयुवतिसमाजस्यास्य<sup>ै च</sup> स्त्रीजनस्य प्रकृति कृतमियत् स्वादन्तर<sup>ें</sup> व्यवतरूपम् । <sup>४</sup>स्तिमितनयनमैन्द्र<sup>े</sup> स्प्रैणमेतत्तु<sup>®</sup> कीलावलितललितलोलापाङ्गवीक्षाविकासम् ॥१६६॥

### वसन्ततिलकम्

अत्रायमुन्मदमधुव्रतसेष्यमान-गण्डस्थलो गजपतिर्वनमाजिहानःँ । ४७२वा हिरण्मयतटीगिरिमर्तुरस्य-दावानलप्रतिभयार्द् वनसुञ्जहाति ॥१६४॥

#### जलधरमाला

अञ्चानीलं मणितरमुर्ज्यः पश्यन् मेवाशङ्की नटति कलापी हृहः । ैंकिकाः कुर्वन्विरचितवहीटीर्गे लोकस्तस्व रेगणयति नार्यी मुवः ॥१६५॥

## पुष्पिताम्रा

सरसि कलममी रवन्ति हंसास्तरधु च कोकिल्पट्पदाः स्वनन्ति । फलनमितशिखाइच पादपौधाः चल<sup>13</sup>विटपैर्भुवमा**ह्य**न्त्यनहम् ॥१६६॥

#### स्वागता

मन्यर<sup>ेट</sup> व्रजति काननमध्यादेष वाजिवदनः सहकान्तः ै। संस्पृशन् स्तनतटं दिवतायास्तस्तु श्लानुमबमीकतनेत्रः ॥१६०॥ एष सिंहचमरीमृगकोटीः सानुमिषंहति निर्मेखमूर्तिः । सन्ततीरिव यशोविसरस्य स्वस्य ै कोश्रथबका रस्तादिः ॥१६८॥

रहता है ॥१६२॥ देवांगनाओं तथा इस पर्वतपर रहनेवाली स्त्रियोंके बीच प्रकृतिके द्वारा किया हुआ सफ्ट दीखनेवाला केवल इतना ही अन्तर है कि देवांगनाओंके नेत्र टिमकारसे रहित होते हैं और यहाँकी स्त्रियोंके नेत्र लीलासे कुछ-कुछ देढ़े सुन्दर और चंचल कटाओंके विलाससे सिहत होते हैं ॥१६३॥ इधर देखो, जिसके गण्डस्थलपर अनेक उन्मत्त अमर मँडरा रहे हैं ऐसा यह वनमें प्रवेश करता हुआ हाथी इस गिरिराजके सुवर्णमय तटोंको देखकर दावानल के हरसे वनको छोड़ रहा है ॥१६४॥ इधर, नीलमणिके बने हुए ऊँ ने किनारेको देखता हुआ यह मयूर मेचकी आशंकासे हर्षित हो मधुर शब्द करता हुआ पूँछ उठाकर मृत्य कर रहा है सो ठीक ही है क्योंकि मूर्ख स्वार्थी जन सचाईका विचार नहीं करते हैं ॥१६५॥ इधर तालाबों-में ये हंस मधुर शब्द कर रहे हैं और वृक्षोंपर कोयल तथा अमर शब्द कर रहे हैं । इधर फलोंके बोझसे जिनकी शालाएँ नीचेकी ओर हुक गयी है ऐसे ये वृक्ष अपनी हिल्ती हुई शालाओंसे ऐसे मालूम होते हैं मानो कामदेवको हो बुछा रहे हों ॥१६६॥ इधर अपनी स्त्रीके स्तन-तटका स्पर्श करता हुआ और उस सुखके अनुभवसे कुछ-कुछ नेत्रोंको बन्द करता हुआ यह किन्नर अपनी स्त्रीके साथ-साथ वनके मध्यभागसे घीरे-घीरे जा रहा है ॥१६७॥ यह विजयार्थ पर्वत अपने शिखरोंपर निर्मल हारीरवाले करीड़ों सिंह, करोड़ों चमरी गायें और करोड़ों मृगोंको धारण कर रहा है और उन सबसे ऐसा मालूम होता है मानो लोधपृष्ठक समान सफेद अपने यशसमूह-

१. विजयार्थसंबन्धिनः । २. स्वभावविहितम् । ३. भेदः । ४. स्विरदृष्टि । ५. इन्द्रसंबन्धिस्त्री-समूहः । ६. एतत्स्त्रैणम् विद्याधरसंबन्धि स्त्रीसमूहः । ७. आगच्छन् । 'ओहाङ् गती' इति घातुः । ८. भीतेः । ९. त्यजित । १०. मयूरः । ११. ध्वनीः । केकां अ० । १२. स्वक्ष्पम् । १३. चलविटपा इत्यपि क्वचित् । चल्रद्याखाः । १४. मन्दम् । १५. किन्नरः । 'स्यात् किन्नरः किपुरुषस्तुरंगवदनो मयुः' इत्यभिषानात् । १६. स्त्रीसहितः । १७. स्तनस्पर्शनसुख । १८. (पुष्पविशेष) परागः ।

यास्य सानुषु धतिर्विषुभानां राजतेषु विनतानुगतानाम् । सा न नाकवसतौ न हिमादौ नापि मन्दरगिरेस्तटमागे ॥१६९॥

## वसम्ततिसकम्

गण्डोपलं वनकरीन्द्रक्योखकार्षं संक्रान्तदानसिखं छण्ड्यसम् शैले । पदयन्नयं द्विपविद्यक्किमना स्रोन्द्रो भूयोऽभिद्दन्ति नस्तरैविखिसस्युपान्तस् ॥१७०॥ सिंहोऽयमत्र गहने कानकैविश्वद्रौ स्याजुन्मते शिखरमुखतितुं कृतेष्कः । तन्त्रन् गिरेरिशगुहा मुखसदृहासकक्ष्मीं शरण्डशिधरामकदेहकान्तिः ॥१७१॥

#### मन्दाकान्ताः

रम्भादहरयमजगरः सामिकर्षन् स्वमकं पुम्जीभूतो गुरुरिव गिरेरान्त्रमारो निकुशे । रुद्धश्वासं वदनकुहरं े स्याददास्यापतद्भिः वेन्यः सस्यैः किल विक्रभिया ध्रुधातीकारमिश्कुः ॥१७२॥

#### पृथ्वी

भयं जलनिधेर्जलं स्पृशति सानुभिर्वारिधि-स्ताद्यानि शिशिरीकरोति गिरिभर्तुरस्यान्यहम् । महद्विश्वतवीविशीकरशतैरज्ञकोत्थितैः भहानुपगतं<sup>33</sup> जर्म सिशिरयत्य<sup>13</sup> मुद्गाशयः ॥१७३॥

की सन्तितिको हो धारण कर रहा हो ।।१६८॥ अपनी-अपनी देवांगनाओं के साथ विहार करते हुए देवोंको इस पर्वतिके रजतमयी शिखरोंपर जो सन्तोष होता है यह उन्हें न तो स्वर्गमें मिछता है, न हिमवान पर्वतपर मिछता है और न सुमेठ पर्वतिके किसी तटपर ही सिछता है ॥१६८॥

इधर देखो, जो जंगली हाथियों के गण्डस्थलों को रगड़से लगे हुए मद-जलसे तर-वतर हो रहा है, ऐसे इस पहाड़पर-की गोल चट्टान को यह सिंह हाथी समझ रहा है इसीलिए यह उसे देख-कर बार-बार उसपर प्रहार करता है और नाख़नोंसे समीपकी भूमिको खोदता है।।१७०॥ इघर इस बनमें शरद्श्वतुके चल्रमाके समान निर्मल शरीरकी कान्तिको घारण करता हुआ तथा इस पर्वतके गुफारूपी मुखपर अट्टासकी शोभा बढ़ाता हुआ यह सिंह घीरे-घीरे जागकर जमु-हाई ले रहा है और पर्वतके शिखरपर छलांग मारनेकी इच्छा कर रहा है।।१७१॥ इघर यह लतागृहमें अजगर पड़ा हुआ है, यह पर्वतके विलमें से अपना आधा शरीर बाहर निकाल रहा है और ऐसा जान पड़ता है मानो एक जगह इकट्ठा हुआ पहाड़की अँतड़ियोंका बड़ा भारी समूह हीहो। इसने श्वास रोककर अपना मुँहरूपी बिल खोल रखा है और उसे बिल समझ कर उसमें पड़ते हुए जंगली जीवोंके द्वारा यह अपनी क्षुधाका प्रतिकार करना चाहता है।।१७२॥ यह पर्वत अपने लम्बे फैले हुए शिखरोंसे समुद्रके जलका स्पर्श करता है और यह समुद्र बायु-से किन्यत होकर निरन्तर उठती हुई लहरोंकी अनेक छोटी-छोटो वूँदोंसे प्रतिदिन इस गिरि-राजके तटोंको शीतल करता रहता है सो ठोक ही है क्योंकि जिनका अन्तःकरण शीतल अर्थान् शान्त होता है ऐसे महापुक्व समीपमें आये हुए पुक्षको शीतल अर्थान् शान्त करते ही हैं।।१७३॥

१. रजतमयेषु । २. स्वर्गालये । ३. स्यूलपाषाणम् । ४. कर्षणवर्षणः । ५. आर्दितः । ६. अभिताक्षयितः । ७. इतिः । ८. गुहामुखे । ९. अर्द्धे निर्गमयन् । १० पृरोतस्समूहः । ११. विवृणोति । १२. आगण्छद्भिः । १३. आश्रितम् । १४. दीत्ययुक्तहृदयः ।

# एकोनविंशं पर्व

#### **स्ट्रस्ट**ः (?)

गङ्गासिन्ध् हृदयमिवास्य स्फुटमङ्गः भिस्ता यातौ रसिकतयाम् तटमागम् । स्पृष्ट्वा स्पृष्ट्वा पवनविभूतोमिकरैः स्वैभैषं कीणां ननु महतामप्युरः चेतः ॥६७४॥ सान्नस्य द्वतग्रुपयान्ती घनसारात् सारासारां जरूदघटेयं समसारान् । तारातारां घरिकाभरस्य स्वरसारा साराद् स्वक्ति ग्रुहुरुपयाति स्तनितेन ॥१७५॥

### मत्तमयूरम्

सारासारा सारसमाका सरसीयं सारं कूजत्यश्र वनान्ते सुरकान्ते । सारासारा नीरदमाका नभसीयं तारं मन्द्री निस्तनतीतः स्वनसारा ी। १७६॥ श्रित्वास्वादेः सारमनीस् वत्रमागं सारं सारी वास्तरागी रमणीयम् । संसोगान्ते गायति कान्त्री रमयन्ती सा रन्तारी चास्तरागी रमणीयम् ॥१७७॥

# पुष्पिताम्रा

इह खचरवधूनितम्बदेशे ललितस्रतालयसंभिताः सहेशाः । प्रणयपरविशाः समिद्धदीसीहिंयमुपयान्ति विलोक्य सिद्धमार्यः ॥१७८॥

ये गंगा और सिन्धु नदियाँ रसिक अर्थात् जलसहित और पक्षमें शृंगार रससे युक्त होनेके कारण इस पर्वतके हृदयके समान तटको विदीर्ण कर तथा बायुके द्वारा हिल्ली हुई तरंगों-रूपी अपने हाथोंसे बार-बार स्पर्श कर चछी जा रही हैं सो ठीक ही है क्योंकि बड़े पुरुषोंका बड़ा भारी हृदय भी खियोंके द्वारा भेदन किया जा सकता है।।१७४॥ जिसकी जल-वर्षा बहुत ही उत्कृष्ट है, जो मुक्ताफळ अथवा नम्नत्रोंके समान अतिशय निर्मल है और जिसकी गर्जना भी उत्कृष्ट है ऐसी यह मेघोंकी घटा, अधिक मजबृत तथा जिसके सब स्थिर अंश समान हैं ऐसे इस विजयार्थ पर्वतके शिखरोंके समीप यद्यपि बार-बार और शीघ्र-शीघ्र आती है तथापि गर्जनाके द्वारा ही प्रकट होती है। भावार्थ-इस विजयार्ध पर्वतके सफेद शिखरोंके समीप छाये हुए सफेर-सफेर बादल जबतक गरजते नहीं हैं तबतक रुष्टिगोचर नहीं होते ॥१७४॥ इधर देवोंसे मनोहर बनके मध्यभागमें तालाबके बीच इधर-उधर श्रेष्ठ गमन करनेबाछी यह सारस पश्चियोंकी पंक्ति उच्च स्वरसे शब्द कर रही है और इघर आकाशमें जोरसे बरसती और शब्द करती हुई यह मेघोंको माला उच्च और गम्भीर स्वरसे गरज रही है।। १७६ ।। रमण करनेके योग्य, अष्ठ निर्मेख और सुन्दर शरीरवाले अपने पतिको प्रसन्न करनेवाली कोई स्त्री संभोगके बाद इस पर्वतके श्रेष्ठमणियोंसे देदीप्यमान तटभागपर बैठकर जिसके अवान्तर अंग अतिक्षय सुन्दर हैं, जो श्रेष्ठ हैं, ऊँचे स्वरसे सहित हैं और बहुत मनोहर हैं ऐसा गाना गा रही है।। १७७॥ इघर इस पर्वतके मध्यभागपर सुन्दर छतागृहोंमें बैठी हुई पतिसहित प्रेमके परवश और देवीप्यमान कान्तिकी धारक विद्याधिरयोंको देखकर सिद्ध-

१. आगच्छताम् । —यातो प० ।—यातो म०, छ० । २. जलक्ष्पतया रागितया च । ३. अधिकबलात् । ४. उत्कृष्टनेगवद्वर्षति । ५. समानस्थिराययवान् । ६. तारा या आयामवती तारा । निर्मला तारा । तारा इति पक्षे अतिनिर्मला स्वरसारशब्देनोत्कृष्टा । ७. गमनागमनवती । ८. अमरैर्मनोहरे । ९. अधिकोत्कृष्टा वेगवद्व- र्षवती वा । १० उच्चं यथा भवति तथा । ११. गम्भीरम् । १२. निर्धोषोत्कृष्टा । १३. उत्कृष्टरत्मप्रवृद्धम् । १४. स्थिरम् । १५. गभीरम् उज्ज्वलं वा । १६. कान्ततरवृक्षम् । १७. प्रियतमम् । १८. रमणवीसम् । १९. अभीतरागम् व्यक्तरागम् । २०. स्त्री । २१. प्रियतमसहिताः । २२. देवमेदस्थियः ।

### वसन्ततिलकम्

श्रीमानयं नृसुरखेचरचारणानां सेक्यो जगस्त्रयगुक्षविधु वीश्वकीतिः ।
तुक्कः शुचिर्मरतसंश्रितं पादम्लः पायाद् युवां पुरुरिवानवमो महीशः ॥१७९॥
इत्यं गिरः फणिपतौ सनयं बुवाणे तो तं गिरीन्द्रमिनन्यो कृतावतारौ ।
शाविश्वतां सममनेन पुरं पराद्वर्यमुक्ककेतुरथ नृपुरचक्रवाकम् ॥ १८०॥
तत्राधिरोप्य परिविध्दरमिश्किवारौ युष्माकिमत्यमि द्वधत्त्वचरान्समस्तान् ।
राज्यामिषेकमनयोः प्रचकार धीरो विद्याधरीकरधृतैः पृथुद्देमकुम्मैः ॥१८१॥
मर्ता निर्मायतु संप्रति दक्षिणस्याः श्रेण्या दिवः शतमखोऽधिपतिर्ययैव ।
श्रेण्यां मनेद्विनमिरण्यवनम्यमानो विद्याधरेरवहितै हिचरभुत्तरस्याम् ॥१८२॥

जातिक देवोंकी क्षियाँ छिज्जित हो रही हैं ॥ १७८ ॥ यह विजयार्ध पर्वत भी वृषभ जिनेन्द्रके समान है क्योंकि जिस प्रकार वृषभिजिनेन्द्र श्रीमान् अर्थात् अन्तरंग और बहिरंग छक्ष्मीसे सिहत हैं उसी प्रकार यह पर्वत भी श्रीमान् अर्थात् श्रीमासे सिहत है । जिस प्रकार वृषभिजिनेन्द्र मनुष्य देव विद्याधर और चारण ऋद्धि-धारी मुनियोंके द्वारा सेवनीय हैं उसी प्रकार यह पर्वत भी उनके द्वारा सेवनीय हैं अर्थात् वे सभी इस पर्वतपर विद्वार करते हैं । वृषभिजिनेन्द्र जिस प्रकार तीनों जगत्के गुरु हैं उसी प्रकार यह पर्वत भी तीनों जगत्में गुरु अर्थात् श्रेष्ठ हैं । जिस प्रकार वृषभिजिनेन्द्र चन्द्रमाके समान उज्ज्वल कीर्तिके धारक हैं उसी प्रकार यह पर्वत भी चन्द्र-तुल्य उज्ज्वल कीर्तिका धारक हैं, वृषभिजिनेन्द्र जिस प्रकार तुंग अर्थात् उद्यार हैं उसी प्रकार यह पर्वत भी तुंग अर्थात् कँ चा है, वृषभिजिनेन्द्र जिस प्रकार शुचि अर्थात् पिवत्र हैं उसी प्रकार यह पर्वत भी शुचि अर्थात् शुक्ल है तथा जिस प्रकार शुचि अर्थात् पिवत्र हैं उसी प्रकार यह पर्वत भी शुचि अर्थात् शुक्ल है तथा जिस प्रकार वृषभिजिनेन्द्रके पादमूल अर्थात् चरणकमल भरत चक्रवर्तिके द्वारा आश्रित हैं उसी प्रकार इस पर्वत के पादमूल अर्थात् नीचेके भाग भी दिग्विजयके समय गुफामें प्रवेश करनेके लिए भरत चक्रवर्तिके द्वारा आश्रित हैं अर्थवा इसके पादमूल भरत क्षेत्रमें स्थित हैं । इस प्रकार भगवान वृषभिजिनेन्द्रके समान अतिशय उत्कृष्ट यह विजयार्ध पर्वत तुम दोनोंको रक्षा करे ॥१००।।

इस प्रकार युक्तिसहित धरणेन्द्रके वचन कहनेपर उन दोनों राजकुमारोंने भी उस गिरिराजकी प्रशंसा की और फिर उस धरणेन्द्रके साथ-साथ नीचे उतरकर अतिशय-श्रेष्ठ और ऊँची-ऊँची ध्वजाओंसे सुशोभित रथन् पुरचक्रवाल नामके नगरमें प्रवेश किया ॥१८०॥ धरणेन्द्रने वहाँ दोनोंको सिंहासनपर बैठाकर सब विद्याधरोंसे कहा कि ये तुम्हारे स्वामी हैं और फिर उस धीर-वीर धरणेन्द्रने विद्याधरियोंके हाथोंसे उठाये हुए सुवर्णके बड़े-बड़े कलशोंसे इन दोनोंका राज्याभिषेक किया॥ १८१॥ राज्याभिषेकके बाद धरणेन्द्रने विद्याधरोंसे कहा कि जिस प्रकार इन्द्र स्वर्गका अधिपति है उसी प्रकार यह निम अब दक्षिण श्रेणीका अधिपति हो और अनेक सावधान विद्याधरोंके द्वारा नमस्कार किया गया यह विनमि चिरकाल तक

१. चन्द्रविनर्मल । २. भरतक्षेत्रे संश्रितप्रत्यन्तपर्वतमूलः । पक्षे भरतराजेन संसेवितपादमूलः । ३. अनवभः न विद्यते अवमः अवमाननं यस्य स सुन्दर इत्यर्थः । ४. सहेतुकम् । ५. प्रशस्य । ६. विहिताव-तरणो । ७. फणिराजेन । ८. कृवत् । ९. सावधानैः ।

देवो जगद्गुरुस्सौ वृषमोऽनुमस्य श्रीमानिमी प्रहितवान् जगतां विधाता । तेनानयोः खबरभूपतयोऽनुसगादाक्षां वहन्तु शिरसेरयवदत् फणीन्द्रः ॥१८६॥ तस्पुण्यतो गुरुवियोगनिरूपणाच्च नागादिभर्तुरुचितादनुशासनाच्च । ते तत्त्रथैव खबराः प्रतिपेदिरे दाक् कार्यं हि सिद्ध्यति महन्त्रिर्धिष्ठितं यत् ॥६८४॥ गान्धार प्रभागदोपपदे च विद्ये दस्वा फणा वद्धिपो विधिवस्स ताभ्याम् । श्रीरो विसर्थ नयविद्वितती कुमारी स्वावासमेय च जगाम कृतंष्ट्रकार्यः ॥६८५॥

मालिनी

भय गत्वति तस्मिन्नागराजेऽगराजे एति मधिकमधत्तो <sup>°</sup> तौ युवानौ युवानौ । मुहुरुपहृत<sup>े न</sup>नानानूनभोगैनेभोगैमुकुलित<sup>े क</sup>रमौलिन्यक्तमाराध्यमानौ ॥१८६॥ ै नियतिमिव खगाद्देमें खला तामलङ्खा ै सुकृतिजननिवासावासुनाकानुकाराम् । जिनसमदस्ति वा ै विद्यलोकाभिनन्तां नमिविनमिकुमारावध्ये वालामुद्दाताम् ॥१८७॥ ।

#### मन्दाक्रान्ता

विद्यासिद्धि<sup>भ</sup>िविधिनियमितां मानयन्तां नयन्तौ विद्यानुद्धैः सममिममतामर्थ<sup>भ</sup>ैसिद्धिं प्रसिद्धिम् । विद्याधीनान् षष्ट्रनुसुखदान्निविशन्तौ च भोगान् तौ तत्रादौ<sup>भ</sup>ैश्यितमभजतां खेचैरैः संविमक्ताम् ॥

उत्तर-श्रेणीका अधिपति रहे। कर्मभूमिरूपी जगत्को उत्पन्न करनेवाले जगद्गुर श्रीमान् भगवान् वृपभदेवने अपनी सम्मतिसे इन दोनोंको यहाँ भेजा है इसलिए सब विद्याधर राजा प्रेमसे मस्तक ब्रुकाकर इनकी आज्ञा धारण करें।।१८२-१८३॥ उन दोनोंके पुण्यसे तथा जगद्गुरु भगवान् वृषभदेवकी आज्ञाके निरूपणसे और धरणेन्द्रके योग्य उपदेशसे उन विद्याधरोंने वह सब कार्य उसके कहे अनुसार ही स्वीकृत कर लिया था सो ठीक ही है क्योंकि महापुरुषोंके द्वारा हाथमें लिया हुआ कार्य शीच्र ही सिद्ध हो जाता है।।१८४।। इस प्रकार नयोंको जानने-बाले धीर-बीर धरणेन्द्रने उन दोनोंको गान्धारपदा और पन्नगपदा नामकी दो विद्याएँ दीं और फिर अपना कार्य पूरा कर विनयसे झुके हुए दोनों राजकुमारोंको छोड़कर अपने निवास-स्थानपर चला गया ॥१८५॥ तद्नन्तर धरणेन्द्रके चले जानेपर नाना प्रकारके सम्पूर्ण भोगोप-भोगोंको बार-बार भेंट करते हुए विद्याधर छोग हाथ जोडकर मस्तक नवाकर स्पष्ट रूपसे जिनकी सेवा करते हैं ऐसे वे दोनों कुमार उस पर्वतपर बहुत ही सन्तुष्ट हुए थे।।१८६॥ जो अपने-अपने भाग्यके समान अलंबनीय है, पुण्यातमा जीवोंका निवास होनेके कारण जो स्वर्गका अनुकरण करती है तथा जो जिनेन्द्र भगवान्के समवसरणके समान सब लोगोंके द्वारा वन्दनीय है ऐसी उस विजयार्थ पर्वतकी मेखलापर वे दोनों राजकुमार सुखसे रहने छगे थे ॥१८७॥ जिन्होंने स्वयं विधिपूर्वक अनेक विद्याएँ सिद्ध की हैं और विद्यामें चढ़े-बढ़े पुरुषोंके साथ मिलकर अपने अभिल्ला अर्थको सिद्ध किया है ऐसे वे दोनों ही कुमार विद्याओं के अधीन प्राप्त होनेवाले तथा छहां ऋतुओं के सुख देनेवाले भोगोंका उपभोग करते हुए उस पर्वतपर विद्याधरोंके द्वारा विभक्त की हुई स्थितिको प्राप्त हुए थे। भावार्थ-यद्यपि वे जन्मसे विद्याधर नहीं थे तथापि वहाँ जाकर उन्होंने स्वयं अनेक विद्याएँ सिद्ध कर छी थीं

१. अनुमति कृत्वा । २. प्रेरितवान् । ३. तेन कारणेन । ४. त्वस्पृण्यतः त्वत्कुमारथोः सुकृतात् । ५. अनुमेदिरे । ६. आश्रितम् । ७. गान्धारिवद्या पन्नगिवद्या चेति द्वे विद्ये । ८. फणीश्यरः । ८०. संतोषम् । १०.—मधातां प०, अ०, द०, ७०, म० । ११. सम्पर्के कुर्वाणी । 'यु निश्रणे' । १२. प्राप्त । १३. कुङ्मलित, हस्तषटितमकुटं यद्या भवति तथा । १४. विधिम् । १५. पुण्यवज्जन, पक्षे सुरजन । १६. इव । १७. अधि-वसति सम । १८. विधान । १९. प्रयोजनम् । २०. मर्यादाम् ।

आज्ञाम् हुः सचरनरपाः सन्नतेश्त्तमाङ्गेर्यृतोः सेत्रामनुनयपरामनयोराचरन्तः । क्वेमी जातो क्व च पद्मिदं न्यक्कृतारात्विद्धं से खेन्द्र।णां वैद्यति नृणां पुण्यमेदारमनीनम् ॥१८९॥ मालिनी

निमरनमयदुर्ज्यमेशिसंवरप्रतीतान् गगनचरपुरीन्द्रान् दक्षिणश्रेशियाजः । विनिमरिष विनम्रानातनीति स्म विश्वान् खचरपुर वरेशानुत्रस्थ्रेणिमाजः ॥ १९०॥

शार्वुलविकीडितम्

तावित्यं प्रविभाज्य राजतनयी वैद्याधरी तो श्रियं भुञ्जानी विजयार्धपर्वतत्तरटे निष्कण्टकं तस्यतुः।

पुण्यादित्यनयोविभूतिरभवृहलोकंशपादाभितोः

पुण्यं तेन कुरुष्वमभ्युद्यदां स्ट्रभी समारासवः ॥१९१॥

नःवा देविममं चराचरगुरं श्रैकोक्यनाथाचितं मक्ती तो सुखमापतुः समुचितं विद्याधराधीश्वरी ।

तस्मादादिगुरुं प्रणम्य शिरसा मक्याचयन्त्रक्किनो यान्कन्तः सुखमक्षयं जिनगुणप्राप्ति च नैश्रेयसीम् ॥१९२॥

इत्यार्षे भगवज्जिनसेनाचार्यप्रशीते त्रिपष्टिलद्मणमहापुराणसंयहे नमिविनमिराज्यप्रतिष्ठापने नामैकोनविशतितमं पर्व ॥१६॥

और दूसरे विद्यावृद्ध मनुष्यों के साथ मिलकर वे अपना अभिल्ला काय सिद्ध कर छेते थे इसलिए विद्याधरों के समान ही भोगोपभोग भोगते हुए रहते थे।।१८८।। इन दोनों कुमारों को प्रसन्न करनेवाली सेवा करते हुए विद्याधर लोग अपना-अपना मस्तक झुकाकर उन दोनों की आज्ञा धारण करते थे। गौतम स्वामी राजा श्रेणिकसे कहते हैं कि हे राजन, ये निम और विनमि कहाँ तो उत्पन्न हुए और कहाँ उन्हें समस्त शत्रुआंको तिरस्कृत करनेवाला यह विद्याधरों के इन्द्रका पद मिला। यथार्थमें मनुष्यका पुण्य ही सुखदायी सामग्रीको मिलाता रहता है।।१८९।। निम कुमारने बड़ी-बड़ी भोगोपभोगकी सम्पदाओंको प्राप्त हुए दक्षिण श्रेणीपर रहनेवाले समस्त विद्याधर नगरियोंके राजाओंको वशमें किया था और विनमिने उत्तर-श्रेणीपर रहनेवाले समस्त विद्याधर नगरियोंके राजाओंको नश्रीभृत किया था ॥१९०॥

इस प्रकार वे दोनों ही राजकुमार विद्याधरोंकी उस रुक्ष्मीको विभक्त कर विजयार्थ पर्वतके तटपर निष्कंटक रूपसे रहते थे। हे भव्य जीवो, देखो, भगवान वृषभदेवके चरणोंका आश्रय रुनेवार्छ इन दोनों कुमारोंको पुण्यसे ही उस प्रकारकी विभूति प्राप्त हुई थी इसिंहण जो जीव स्वर्ग आदिकी रुक्ष्मी प्राप्त करना चाहते हैं वे एक पुण्यका ही संचय करें ॥१९१॥ चर और अचर जगन्के गुरु तथा तीन रोकके अधिपतियों-द्वारा पूजित भगवान वृषभदेवको नमस्कार कर ही दोनों भक्त विद्याधरोंके अधीरवर होकर उचित सुखको प्राप्त हुए थे इसिंहण जो भव्य जीव मोक्षरूपी अविनाशी सुख और परम कल्याणरूप जिनेन्द्र भगवानके गुण प्राप्त करना चाहते हैं वे आदिगुरु भगवान वृषभदेवको मस्तक झुकाकर प्रणाम करें और उन्हींकी भक्तिपूर्वक पूजा करें ॥१९२॥

इस प्रकार भगवज्जिनसेनाचार्य प्रणीत त्रिषष्टिलच्चण श्री महापुराणसंप्रहमें निम-विनिमकी राज्यप्राप्तिका वर्णन करनेवाला उन्नीसवाँ पर्य समाप्त हुन्ना ॥१९॥

१. खचरतनयाः अ० । २. शून्ये खेटेन्द्राणाम् प०, द० । ३. आत्महितं वस्तु । ४. विद्याघर-सम्बन्धिनीम् । ५. परमेश्वरचरणाश्रितयोः । ६. कारणेत । ७. इच्छवः ।

# विंशं पर्व

प्रपूर्वन्ते स्म पण्मासास्तस्याथो योगधारिणः । गुरोमेरोरिवाचिन्त्यमाद्दारुयस्याचळस्थितः ॥१॥
ततोऽस्य मितिरित्यासीद् वित्वर्षाप्रयोधने । कायास्थित्यर्थनिद्देषिविद्वाणान्वेषणं प्रति ॥२॥
भद्दो सग्ना महावंशा वतामी नवसंयताः । सन्मागंस्यापरिज्ञानात् सबोऽमीभिः परीषद्दैः ॥३॥
मागप्रयोधनार्थं च सुक्तेस्च सुल्किद्धये । कायस्थित्यर्थमाद्दारं दर्शयामस्ततोऽधुना ॥४॥
न केवलमयं कायः कर्शनीयो असुश्चामः । नाण्युत्कदरसैः पोष्यो सृष्टेरिष्टेश्य वस्मनेः ॥५॥
वशे यथा स्युरक्षाणि नोत धावन्त्यन्त्यथम् । तथा प्रयतित्वयं स्याद् वृत्तिमाश्चित्य मध्यमाम् ॥६॥
दोषनिर्द्दरणायेष्टा उपयासायुपक्रमाः । प्राणसन्धारणायायमाद्दारः सूत्रद्शितः ॥७॥
कायक्लेशो मतस्तावन्न संक्लेशोऽस्ति यावता । संक्लेशे ससमाधानं मार्गात् प्रच्युतिरेव च ॥८॥
सिद्ध्ये संयमयात्राया विशेषत्र स्वत्वनिर्द्धातिभञ्ज्ञिः । प्राह्मो निर्देष भादारो विश्वस्त्र विक्रमैः ॥१०॥
समावानिति निश्चन्वन् योगं संहर्य विश्वसि । प्रच्याल सद्दां कृत्स्ना चालयन्त्रिय विक्रमैः ॥१०॥

अथानन्तर-जिनका माहात्म्य अचिन्त्य है और जो मेरु पर्वतके समान अचल स्थिति-को धारण करनेवाछे हैं ऐसे जगद्गुरु भगवान् वृषभदेवको योग धारण किये हुए जब छह माह पूर्ण हो गये ॥१॥ तब यतियोंकी चर्या अर्थात् आहार छेनेकी विधि बतलानेके उदेश्यसे शरीरकी स्थितिके अर्थ निर्दोष आहार हुँढ़नेके लिए उनकी इस प्रकार बुद्धि उत्पन्न हुई-वे ऐसा विचार करने लगे।।२।। कि बड़े दुःखकी बात है कि बड़े-बड़े बंशोंमें उत्पन्न हुए ये नवदीक्षित साधु समीचीन मार्गका परिज्ञान न होनेके कारण इन श्रुधा आदि परीषहोंसे शीच ही भ्रष्ट हो गये ।।३।। इसलिए अब मोक्षका मार्ग बतलानेके लिए और सुसपूर्वक मोक्षकी सिद्धिके लिए शरीरकी स्थिति अर्थ आहार छेनेकी विधि दिखलाता हूँ ॥४॥ मोक्सामिलावी मुनियोंको यह शरीर न तो केवल कुश ही करना चाहिए और न रसीले तथा मधुर मनचाहे भोजनोंसे इसे पुष्ट ही करना चाहिए।।५।। किन्तु जिस प्रकार ये इन्द्रियाँ अपने वशमें रहें और कुमार्गकी ओर न दौड़ें उस प्रकार मध्यम बुलिका आश्रय क्षेकर प्रयत्न करना चाहिए ।।६।। बात, पिल और कफ आदि दोष दूर फरनेके लिए उपवास आदि फरना चाहिए तथा प्राण धारण करनेके लिए आहार महण फरना भी जैन-शास्त्रोंमें दिखलाया गया है।।।। कायक्लेश उतना ही करना चाहिए जितनेसे संब्छेश न हो । क्योंकि संब्छेश हो जानेपर चित्त चंचल हो जाता है और मार्गेसे भी च्युत होना पड़ता है।।८॥ इसलिए संयमरूपी यात्राकी सिद्धिके लिए शरीरकी स्थिति चाहुनेवाले मुनियोंको रसोंमें आसक्त न होकर निर्दोष आहार प्रहण करना चाहिए॥९॥ इस प्रकार निश्चय करनेवाले धीर-वीर भगवान् वृषभदेष योग समाप्त कर अपने चरण-निक्षेपों (डगों ) के द्वारा मानो समस्त पृथ्वीको कम्पायमान करते हुए विहार करने स्रो ॥१०॥

१. यत्याचार । २. भोजनगवेषणम् । ३. क्रुझोकरणीयः । ४. मुक्तप्रियः । ५. आहारः । ६. उत्त अथवा । नो विधावन्त्यनूत्पथम् ल, म० । ७. गच्छन्ति । ८. उन्मार्गं प्रति । ९. परमाममे प्रतिपादितः । १०. प्रापणायाः । ११. तत् कारणात् । १२. स्वादासिवतमन्तरेण । १३. परिहृत्य । १४. पदन्यासैः ।

तदा भट्टारके याति महामराविवोश्वते । घरणो पादविन्यासान् प्रत्येच्छद्तुकव्यिनी ॥११॥

श्वाप्ती पदमराक्रानता संन्यमंद्दयद्घरतले । नाभविष्यत्यव्यव्यक्तेच्यत्यसीर्वाधिते विमोः ॥१२॥

सतः पुराकरप्रामान् समद्वन्यान् सखवंद्वान् । सखेटान् विज्ञहारोच्यः स श्रीमान् जङ्गमादिवत् ॥१२॥

यतो यतः पदं घत्ते मोनी चर्या सम संश्रितः । ततस्ततो जनाः प्रीताः प्रणमन्त्यस्य सम्भ्रमात् ॥१४॥

प्रसीद देव कि कृत्यमिति केचिउन ग्रीतिरम् । तिष्णीम्मावं व्यक्ततं च केचित्तमनुववजः ॥१५॥

परे पराध्यरत्नानि समानीय पुरो न्यपुः । इत्युषुष्ठच प्रसीदैनामिष्ठयां प्रतिगृहाण नः ॥१६॥

वस्तुवाहनकोटीइच विमोः केचिददीकयन् भ । मगवांस्वादयनविस्थात् तिष्णीका विज्ञहार सः ॥१७॥

केचित् कन्याः समानीय रूपयौदनशास्तिनीः । परिणायिति देवसुद्यता धिन्वसूदताम् ॥१९॥

केचित् कन्याः समानीय रूपयौदनशास्तिनीः । परिणायिति देवसुद्यता धिन्वसूदताम् ॥१९॥

केचित् कन्याः समानीय स्पर्योदनशास्त्रिनीः । परेणायिति देवसुद्यता धिन्वसूदताम् ॥१९॥

केचित् कन्याः समानीय स्पर्योदनशास्त्रिनीः । परेणायिति देवसुद्यता धिन्वसूदताम् ॥१९॥

जिस समय महामेरूके समान उन्नत भगवान वृषभदेव विहार कर रहे थे उस समय कम्पायमान हुई यह पृथिवी उनके चरणकमलोंके निक्षेपको स्वीकृत कर रही थी।।११।। यदि उस समय भगवान् वृषभदेवने ईर्यासमितिसे युक्त तपश्चरण धारण करनेमें प्रयत्न न किया होता तो सचमुच ही यह पृथिवी उनके चरणोंके भारसे दबकर अधोलोकमें दूव गयी होती। भावार्थ-भगवान ईर्यासमितिसे गमन करनेके कारण पोले-पोले पैर रखते थे इसलिए प्रध्वीपर उनका अधिक भार नहीं पड़ता था ॥१२॥ तद्नन्तर चलते हुए पर्वतके समान उन्नत और शोभायमान भगवान् वृषभदेवने अनेक नगर, प्राम, मडम्ब, खर्वेट और खेटोंमें विहार किया था ।।१३।। मनियोंकी चर्याको धारण करनेवाले भगवान जिस-जिस ओर कदम रखते थे अर्थात जहाँ-जहाँ जाते थे वहीं-वहींके लोग प्रसन्न होकर और बड़े संभ्रमके साथ आकर उन्हें प्रणाम करते थे ॥१४॥ उनमें-से कितने ही लोग कहने लगते थे कि हे देव, प्रसन्न होइए और कहिए कि क्या काम है तथा कितने ही छोग चुपचाप जाते हुए भगवान्के पीछे-पीछे जाने छगते थे ।।१५।। अन्य कितने हो छोग बहुमुल्य रत्न छाकर भगवान्के सामने रखते थे और कहते थे कि देव, प्रसन्न होइए और हमारी इस पूजाको स्वीकृत कीजिए ॥१६॥ कितने ही लोग करोड़ों पदार्थ और करोड़ों प्रकारकी सवारियाँ भगवानके समीप छाते थे परन्तु भगवानको उन सबसे कुछ भी प्रयोजन नहीं था इसलिए वे चपचाप आगे बिहार कर जाते थे।।१७३। कितने ही लोग माला, वस्त्र, गन्ध और आभूषणोंके समूह आदरपूर्वक भगवान्के समीप लाते थे और कहते थे कि हे भगवन, इन्हें धारण कीजिए ॥१८॥ कितने ही छोग रूप और यौवनसे शोभायमान कन्याओंको छाकर भगवानके साथ विवाह करानेके छिए तैयार हुए थे सो ऐसी मुर्खताको धिककार हो।।१९।। कितने ही छोग स्तान करनेकी सामग्री लाकर भगवानको घेर छेते थे और कितने ही छोग भोजनकी सामग्री सामने रखकर प्रार्थना करते थे कि विभो, मैं स्नान

१. आगच्छिति सित । २. स्वोक्नतवती । पादिवक्षेपसमये पाणितलं प्रसार्य पादी धृतवतीति भावः । ३. चलनवती, घ्वनौ कृपावती । ४. अधिकं निमज्जनमकरिष्यत् तिह पाताले निमज्जतीत्यर्थः । 'टुमस्जो शुद्धी' । लूङ् । सत्यमङ्ध्य-द०, ल०, म० । ५. ईय्यसिमित्याश्रिते । ६. समटम्बान् सखर्वटान् ल०, म०, द० । ७. मुनिसंबिध्धिनीम् । ८. वर्तनाम् । ९. आगत्य । १०. ऊचुः । ११. तूष्णीमित्पर्थः । १२. सह गच्छित्ति सम । १३. गुरोरभे न्यस्यन्ति स्म । १४. प्रापयामासुः । १५. अनिभलाधित्वात् । १६. स्वार्थे कप्रत्ययात्, तूष्णीमित्यर्थः । तूष्णीकं द०, प०, स० । १७. पटल्या अ०, प०, द०, छ०, म० । १८. प्राध्यन्ति सम । १९. पूज्यामासुः ।

की सामग्रीके साथ-साथ भोजन छाया हूँ, प्रसन्न होइए, इस आसनपर बैठिए और स्नान तथा भोजन कीजिए ॥२०-२१॥ चर्याकी विधिको नहीं जाननेवाले कितने ही मूर्ख लोग भगवान्-से ऐसी प्रार्थना करते थे कि हे भगवन, हम छोग दोनों हाथ जोड़ते हैं, प्रसन्न होइए और हमें अनुगृहीत कीजिए ॥२२॥ कितने ही छोग भगवान्के चरण-कमछोंको पाकर और उनकी धुलिके स्पर्शसे पवित्र हुए अपने मस्तक बुकाकर भोजन करनेके लिए उनसे बार-बार् प्रार्थना करते थे ॥२३॥ और कहते थे कि है भगवन, यह साथ पदार्थ है, यह स्वाध पदार्थ है, यह जुदा रखा हुआ भोक्य पदार्थ है, और यह शरीरको सन्तुष्ट करनेषाला, अतिशय मनोहर बार-बार पीने योग्य पेय पदार्थ है इस प्रकार संभ्रान्त हुए कितने ही अज्ञानी छोग भगवान्से बार-बार आर्थना करते थे परन्तु 'ऐसा करना उचित नहीं हैं' यही मानते हुए भगवान् चुपचाप वहाँ-से आगे चले जाते थे।।२४-२५॥ जिनकी चर्याकी विधि अतिशय गुप्त है ऐसे भगवानके अभि-प्रायको जाननेके लिए असमर्थ हुए कितने ही लोग क्या करना चाहिए, क्या नहीं करना चाहिए इस विषयमें मृद होकर चित्रिखितके समान निश्चल ही खड़े रह जाते थे ॥२६॥ अन्य कितने ही लोग आँखोंसे आँसू डालते हुए अपने पुत्र तथा आयोंसहित भगवान्के चरणीमें आ लगते थे जिससे क्षण-भरके लिए भगवान्की चर्यामें विद्न पड़ जाता था परन्तु विद्न दूर होते ही वे फिर भी आगेके लिए विद्वार कर जाते थे ॥२७॥ इस प्रकार जगत्को आश्चर्य करनेवाली गूढ़ चर्यासे उत्कृष्ट चर्या धारण करनेवाले भगवान्के छह महीने और भी न्यतीत हो गये।।२८।। इस तरह एक वर्ष पूर्ण होनेपर मगवान् वृषमदेव फुरुजांगल देशके आभूषणके समान सुशोभित हस्तिनापुर नगरमें पहुँचे ॥२९॥ उस समय उस नगरके रक्षक राजा सोमप्रभ थे। राजा सोमप्रभ कुरुवंशके शिखामणिके समान थे, उनका अन्तःकरण अतिशय प्रसन्न था और मुख चन्द्रमाके समान सौन्य था ॥३०॥ उनका एक छोटा भाई था जिसका नाम श्रेयान्सकुमार था। वह श्रेयान्सकुमार गुणांकी वृद्धिसे श्रेष्ठ था, रूपसे कामदेवके समान था, कान्तिसे चन्द्रमा

१. सत्कारपूर्वकं प्राचितवन्तः । 'इय इच्छायाम् ण्यन्तात् लुङ्' । २. प्रार्थयामासुः । अनाधिषत इत्यिष स्वित् । ३. भोक्तुं योग्यम् । ४. पातुं योग्यम् । ५. सन्तृष्तिकारकम् । ६. प्रार्थ्यमानः । ७. इतस्ततः परिभ्रमद्भिः । ८. न कृत्यम् । ९. अपसरित स्म । गतवानित्यर्थः । १०. अभिप्रायम् । ११. असमर्थाः ।
१२. पादालग्नै—ल०, म०, अ० । पादलग्नै—प०, द० । १३. सा चासौ वर्या च तच्चर्या क्षणं विष्निता
तच्चर्या यस्य । १४. हास्तिनमित्याह्मयेन सहितम् । १५. 'ललाम च ललामं च भूषाबालिष्वाजिषु ।'
तिलकमित्यर्थः । १६. पालकः । १७. तत्काले । १८. प्रसन्तबुद्धः । १९. तेजसा ।

धनदेवनसे योऽसावइमिन्द्रो दिवरच्युतः । स श्रेयानित्यभूच्छ्रेयः प्रज्ञानां श्रेयसां निधिः ॥३२॥ सोऽद्शंद् भगवत्यस्यां पुरि संनिधिमध्यति । शर्वर्याः पृश्चिमं यामं स्वप्नानेतान् श्रुमावहान् ॥३३॥ सुमेरमेशतोनुक्षं हिरण्मयमहातनुम् । अस्पद्भमं च शासामकन्यि भूषणभू वितम् ॥३४॥ सिंहं संहार संप्याम केसरोज् रकन्धरम् । श्रुमामकग्वस्थनं च श्रुषमं कृत्रमुद्रुजम् ॥३५॥ स्थेन्त् भुवनस्थेव नयने प्रस्फुरत्युत्ता । सरस्वन्तमि प्रोच्चेद्वांचि रत्नाचिताणसम् ॥३६॥ अष्मकलधारीणि भूतस्याणि चामतः । सोअपस्यद् भगवत्याद्वर्शनैकफलानिमान् ॥३०॥ सप्रश्रुवमथासाथ प्रमाते प्रीतमानसः । सोमप्रभाव तान् स्वप्याम् वधाद्यः स्थवेद्वत्वत् ॥३०॥ सप्रश्रुवमथासाथ प्रमाते प्रीतमानसः । सोमप्रभाव तान् स्वप्याम् वधाद्यः स्थवेद्वत्वत् ॥३०॥ ततः पुरोधाः । कस्याणं फलं तेषामभावत । प्रसरद्श्वनअधेरस्नाप्रधौतककुनन्तरः ॥३९॥ मरसन्दर्शनादेवो यो मेशरित सून्नतः । मेरी प्राप्ताभिषेकः स गृह्मप्यति नः स्पुद्रम् ॥४०॥ तद्गुणोन्नतिमन्ये च स्वप्याः संसूचयन्त्यमी । तस्यानुरूपविनयैभेद्दान् पुण्योद्योऽध नः ॥४९॥ प्रशंसां जगति स्यातमनस्यां लामसंपदम्। प्राप्त्यामो नात्र सन्दिद्यः कुमारक्यात्रे तत्ववित् । ॥४२॥ प्रशंसां जगति स्यातमनस्यां लामसंपदम्। प्राप्त्यामो नात्र सन्दिद्यः कुमारक्यात्रे तत्ववित् । ॥४२॥

के समान था और दीप्तिसे सूर्यके समान था ॥३१॥ जो पहले धनदेव था और फिर अहमिन्द्र हुआ था वह स्वर्गसे चय कर प्रजाका कल्याण करनेवाला और स्वयं कल्याणोंका निधिस्वरूप श्रेयान्सकुमार हुआ था ॥३२॥ जब भगवान् इस हस्तिनापुर नगरके समीप आनेको हुए तब श्रेयान्सकुमारने रात्रिके पिछले पहरमें नीचे छिले स्वप्न देखे ॥३३॥ प्रथम ही सुवर्णमय महा शरीरको धारण करनेबाला और अतिसय ऊँचा सुमेर पर्वत देखा, दूसरे स्वप्नमें शासाओं के अप्रभागपर लटकते हुए आभूषणोंसे सुशोभित कल्पवृक्ष देखा, तीसरे स्वप्नमें प्रलयकाल-सम्बन्धी सन्ध्याकालके मेघोंके समान पीली-पीली अयालसे जिसकी मीवा ऊँची हो रही है ऐसा सिंह देखा, चौथे स्वप्नमें जिसके सींगके अप्रभागपर मिट्टी छगी हुई है ऐसा किनारा उखाइता हुआ बैल देखा, पाँचवें स्वप्नमें जिनकी कान्ति अतिशय देदीप्यमान हो रही है, और जो जगत-के नेत्रोंके समान हैं ऐसे सूर्य और चन्द्रमा देखे, छठे स्वप्नमें जिसका जल बहुत कँची उठती हुई लहरों और रत्नोंसे सुशोभित हो रहा है ऐसा समुद्र देखा तथा सातवें स्वप्नमें अष्टमंगल द्रव्य धारण कर सामने सदी हुई भूत जातिके व्यन्तर देवींकी मूर्तियाँ देखी। इस प्रकार भगवान्-के चरणकमळोंका दर्भन ही जिनका मुख्य फल है ऐसे ये ऊपर लिखे हुए सात स्वप्न श्रेयान्स-कुमारने देखे ॥३४-१७॥ तदनन्तर जिसका चित्र अतिशय प्रसन्त हो रहा है ऐसे श्रेयान्स-कुमारने प्रातःकाळके समय विनयसहित राजा सोमप्रभक्ते पास जाकर उनसे रात्रिके समय देखे हुए वे सब स्वप्न अ्योंके-त्यों कहे ॥३८॥ तदनन्तर जिसकी फैलती हुई दाँतोंकी किरणोंसे सब दिशाएँ अतिशय स्वच्छ हो गयी हैं ऐसे पुरोहितने उन स्वप्नोंका कल्याण करनेवाला फल कहा ।।३९।। वह कहने लगा कि हे राजकुमार, स्वप्नमें मेरपर्वतके देखनेसे यह प्रकट होता है कि जो मेरुपर्यतके समान अतिशय उन्नत (ऊँचा अथवा उदार) है और मेरुपर्वतपर जिसका अभिवेक हुआ है ऐसा कोई देव आज अवस्य ही अपने घर आयेगा ॥४०॥ और ये अन्य स्वप्त भी उन्हीं में गुर्णोंकी उन्नतिको सूचित करते हैं। आज उन भगवान्के योग्य की हुई विनयके द्वारा हम लोगोंके बढ़े भारी पुण्यका उदय होगा ॥ ४१ ॥ आज हम लोग जगतुमें बड़ी भारी प्रशंसा प्रसिद्धि और लाभसम्पदाको प्राप्त होंगे-इस विषयमें कुछ भी सन्देह नहीं है और कुमार

१. आश्रयणीयः । २. समीपमार्गमेष्यिति सति । ३. प्रलयकालः । ४. संध्याञ्च-द०, ल०, म० । ५. उत्कट, भयंकर । ६. तटं खनन्तम् । ७. समुद्दम् । 'सरस्थान् सागरोऽर्णवः' इत्यश्रिधानात् । ८. रत्नाकीर्ण-जलम् । ९. व्यन्तरदेवतारूपाणि । १०. पुरः । ११. पुरोहितः । १२. सन्देहं न कुर्मः । १३. अस्मिन् विषये । १४. यश्वास्वरूपवेदी ।

श्रेयान्स भी स्वयं स्वप्नोंके रहस्यको जाननेवाछे हैं ॥४२॥ इस प्रकार पुरोहितके वचनोंसे प्रसन्न हुए वे दोनों आई स्वप्न अथवा भगवान्की कथा कहते हुए बैठे ही थे कि इतनेमें ही योगि-राज अगवान् वृषभदेवने हस्तिनापुरमें प्रवेश किया ॥४३॥ उस समय मगवान्के दर्शनोंकी इच्छासे जहाँ-तहाँसे आकर इकट्ठे हुए मगरनियासी छोगोंके मुखसे निकटा हुआ यहा भारी कोळाइछ हो रहा था।।४४।। कोई कह रहा था कि आदिकर्ता भगवान वृत्तमदेव हम लोगों-का पालन करनेके किए वहाँ आबे हैं; चलो, जल्दी बलकर उनके दर्शन करें और भक्तिपूर्वक उनकी पूजा करें ।।४५। कितने ही छोग ऐसे उचित बचन कह रहे थे कि सनातन भगवान केवल हम लोगोंपर अनुप्रह करनेके लिए ही वन-प्रदेशसे वापिस लोटे हैं ॥४६॥ इस लोक और परस्रोकको जाननेवासे भगवानके दर्शन करनेके छिए उत्कण्ठित हुए कितने ही नगरनिवासी जन अन्य सब काम छोड़कर इधरसे उधर दौड़ रहे थे।।४०। कोई कह रहा था कि जिनका शरीर समेर पर्वतके समान अतिशय ऊँचा है और जिनकी कान्ति तपाये हुए उत्तम सुवर्णके समान अविक्षय देदीप्यमान है ऐसे ये भगवान दूरसे ही विखाई देते हैं ॥४८॥ संसारका कोई एक पिता-मह है ऐसा जो इस छोग केवल कानोंसे सुनते थे वे ही सनातन पितामह भाग्यसे आज हम छोगोंके प्रत्यक्ष हो रहे हैं-हम उन्हें अपनी आँओंसे भी देख रहे हैं ॥४९॥ इन भगवान-के दर्शन करनेसे नेव सफल हो जाते हैं, इचका नाम सुननेसे कान सफल हो जाते हैं और इनका स्मरण करनेसे अज्ञानी जीव भी अन्तः अरुपकी पवित्रताको प्राप्त हो जाते हैं।।५०॥ जिन्होंने समस्त परिमहका त्याग कर दि<del>या है और जिस्का खतिशय</del> ऊँचा शरीर बहुत ही देदीप्यमान हो रहा है ऐसे ये भगवान मेघोंके आवरणसे छूटे हुए सूर्यके समान अत्यन्त सुशोभित हो रहे हैं।।५१।। यह बढ़ा भारी आहचर्य है कि ये भगवान तीन छोकके स्वामी होकर भी सब परिम्रह छोंदकर इस तरह अकेले ही विहार करते हैं ॥५२॥ अथवा जो इम लोगोंने पहले सुना था कि भगवान्ने स्वाधीम सुख प्राप्त करनेकी इच्छासे झुण्डकी रक्षा करनेवाले हाथीके समान वनके लिए प्रस्थान किया है सो वह इस समय सत्य मालूम होता है क्योंकि ये परमेश्वर भगवान

१. 'मिल संवाते' । २. पूर्वापरवेदिनः । ३. वेगेन गच्छन्ति स्म । ४. उन्नतशरीरः । ५. उत्तम-सुवर्णे । ६. श्रवणपरम्परमा । ७. परमेश्वरे । ८. दीप्त-२०, म० । ९. बहुजनोपरोध, पक्षे मेथाच्छादन । १०. परिकरः । ११. स्वायत्तसुखवाञ्छमा । १२. यूथनायः । १३. गतवान् ।

तस्तरयमधुना स्वैरं मुक्तसंगो निरम्बरः । अध्ययो विरह्ययेवमेककः परमेश्वरः ॥५४॥

यथास्वं विहरन् देशानसम्भाग्यादिहागतः । बन्धः पृष्ठवोऽमि गम्यश्वेष्वेकं श्लाध्यं वची अगुः ॥५५॥

येटि बालकमादाय स्तन्यं पायय याम्यहम् । अष्टुं मगवतः पादाविति काबित् सम्बभावत ॥५६॥

प्रसाधनमिदं सायदास्तां मे सहमज्ञनम् । पृतैर्गष्टिज्ञलेर्गः स्नास्यामीत्यपरा जगुः ॥५०॥

मगवनमुखयालाकंदर्शनान्यो मनोऽभ्युजम् । चिरं प्रवोधमायातु पश्यामोऽय जगद्गुरुम् ॥५८॥

खलु सुक्रवा लिख् गृहाणार्घं मिमं सित् । पृज्ञवामो जगत्युज्यं गृत्वेध्यन्या जगौ तिरम् ॥५९॥

स्तानाशानादिसामग्रीमवमस्य पुरोगताम् । गता एव तदा पौराः प्रमुं अष्टुं पुरोगतम् ॥६०॥

गतानुगतिकाः केचित् केचिद् मिकसुपागताः । परे कौतुकसाद्भूता निर्मे अप्टुमुखताः ॥६१॥

इति नानाविधेर्जल्पैः संकश्येश्च हिरुक्छते । तमीक्षाम्बक्रिरे पौरा दूरास् वाधारमानताः ॥६१॥

अष्टंपूर्वमहंपूर्वमित्युपेतैः समन्ततः । तदा स्द्रमभूत् पौरः पुरमाराजमन्दिरात् ॥६३॥

स स संवेगवैराग्यसिद्धले वद्धपरिच्छदः । जगत्कायस्यमावादितश्यानुष्याने मामनन् ॥६४॥

समस्त परिग्रह और वस्त्र छोड़कर विना किसी कष्टके इच्छानुसार अकेले ही विहार कर रहे हैं।।५३-५४।। ये भगवान् अपनी इच्छानुसार अनेक देशोंमें विहार करते हुए हम लोगोंके भाग्यसे ही यहाँ आये हैं इसलिए हमें इनकी वन्दना करनी चाहिए, पूजा करनी चाहिए और इनके सम्मुख जाना चाहिए, इस प्रकार कितने ही लोग प्रशंसनीय बचन कह रहे थे।।५५॥ उस समय कोई स्त्री अपनी दासीसे कह रही थी कि हे दासी, तु बालकको छेकर दुध पिछा, मैं अगवान-के चरणोंका दर्शन करनेके छिए जाती हूँ ॥५६॥ अन्य कोई स्त्री कह रही थी कि यह स्नान-की सामग्री और यह आभूषण पहननेकी सामग्री दूर रहे मैं तो भगवान के दृष्टिरूपी पवित्र जलसे स्नान करूँगी ॥५७॥ भगवानके मुखरूपी वालसूर्यके दर्शनसे हमारा यह मनरूपी कमल चिरकालतक विकासको प्राप्त रहे, चलो, आज जगद्गुर भगवान् वृषभदेवके दर्शन करें ॥५८॥ अन्य कोई स्त्री कह रही थी कि हे सस्ति, भोजन करना बन्द कर, जल्दी उठ और यह अर्घ हाथमें हे, चलकर जगत्पूज्य भगवान्की पूजा करें ॥५९॥ उस समय नगरनिवासी होग सामने रखी हुई स्नान और भोजनकी सामग्रीको दूर कर आगे जानेवाछे भगवान्के दर्शनके छिए जा रहे थे ॥६०॥ कितने ही लोग अन्य लोगोंको जाते हुए देखकर उनकी देखादेखी भगवान-के दर्शन करनेके लिए खरात हुए थे। कितने ही भक्तिकर और कितने ही कौतुकके अधीन हो जिनेन्द्रदेवको देखनेके छिए तत्पर हुए थे ॥६१॥ इस प्रकार नगरनिवासी छोग परस्परमें अनेक प्रकारकी वातचीत और आदरसहित अनेक संकल्प-विकल्प करते हुए जगतकी रक्षा करनेवाले भगवान्को दूरसे ही नमस्कार कर उनके दर्शन करने लगे।।६२॥ में पहले पहुँचूँ, मैं पहले पहुँचूं इस प्रकार विचार कर चारों ओरसे आये हुए नगरनिवासी लोगोंके द्वारा वह नगर उस समय राजमहरू तक खूब भर गया था ॥६३॥ उस समय नगरमें यह सब हो रहा था परन्तु भगवान् संवेग और वैराग्यकी सिद्धिके लिए कमर बाँधकर संसार और शरीर-के स्वभावका चिन्तवन करते हुए प्राणिमात्र, गुणाधिक, दुःस्ती और अविनयी जीवॉपर क्रमसे

१. वनम् । प्रस्थितवानिति श्रुतम् । २. अबाधः । ३. एकाकी । ४. अभिमुखं गन्तुं योग्यः । ५. काचि-दमाथत प० । ६. भोजनेनालम् । ७. शीव्रम् । ८. पूषाद्रव्यम् । ९. अवशां कृत्वा । १०. अमे स्थितमित्यर्थः । पूरोगताम् अग्रगामित्वम् । ११. आश्चर्यायीनाः । १२. पूषक्कृतैः । हिरुङ् नानार्धवर्जने । कृतशुभभावना-दिपरिकरैः । हि सत्कृतैः प० । स्वहितात्कृतैः अ० । १३. दद्षुः । १४. संभृतैः । १५. राजभवनपर्यत्तम् । १६. अनुस्मरणम् । १७. अभ्यासं कुर्वन् ।

मैत्रीप्रमीदकारुण्यमाध्यस्थान्यनुभावयन् । स्थ्यसृष्टिगुणोस्तृष्टं विछ्ष्टानिष्टानुशिष्टिषु ॥६५॥
युगप्रमितमध्यानं प्रयक्षातिविछम्बितम् । नातिष्ठृतं च विग्यस्यन् पदं गन्धेभळीळ्या ॥६६॥
तथाप्यस्मित्रनाकीणं छून्यारण्यकृतास्थयाँ । निष्यंभ्रो मगवांद्रवान्द्री ज्यर्गमाश्रित्य प्यटत् ॥६०॥
गेहं गेहं यथायोग्यं प्रविश्वन् राजमन्दिरस् । प्रवेष्टुकामो ध्रागमत् सोऽयं धर्मः सनातनः ॥६८॥
ततः सिद्धार्थनामैत्य दुतं दीवारपाछकः । मगवत्संनिधि राज्ञे सानुजाय न्यवेद्यत् ॥६९॥
अथ सोमप्रमो राजा श्रेयानिष युवा नृपः । सान्तःपुरी ससेनान्यौ सामात्यावुदतिष्ठताम् ॥७०॥
प्रस्युद्गम्य ततो भक्या यावद्राजाङ्गणाद् त्रष्टिः । दृरादवनतौ मर्तुद्रवरणौ तौ प्रणेमतः ॥७१॥
साम्यं विशे पार्थे । निष्याकृत्रयोः परीत्य च जगद्गुरुम् । तौ परं जग्मतुरतोषं निधाविच गृहागते ॥७२॥
तौ देवदर्शमात् प्रीतौ गात्रे । प्रश्वम्हतः । मलयानिकसंस्थर्शाद् सूरुहावङ्करं यथा ॥७३॥
मगवन्मुलसंप्रेक्षाविकसन्भुखपङ्कजौ । विश्वश्वकमली प्रातस्तनी पद्माकराविच ॥७४॥
प्रमोदनिर्मरी मक्तिमरानमितमस्तकी । प्रश्रयप्रश्वमा मृत्विच तौ रेजतुरतदा ॥७५॥

मैत्री, प्रमोद, कारूण्य और माध्यस्थ भावनाका विचार करते हुए चार हाथ प्रमाण मार्ग देख-कर न बहुत धीरे और न बहुत शीघ मदोन्मत्त हाथो-जैसी छीछापूर्वक पैर रखते हुए, और मनुष्यों से भरे हुए नगरको शून्य वनके समान जानते हुए निराकुछ होक्र चान्द्रीचयोका आश्रय छेकर विहार कर रहे थे अर्थात् जिस प्रकार चन्द्रमा धनवान् और निर्धन-सभी छोगों के घरपर अपनी चौँदनी फैछाता है उसी प्रकार भगवान् भी राग-द्रेपसे रहित होकर निर्धन और धनवान् सभी छोगों के घर आहार छेने के छिए जाते थे। इस प्रकार प्रत्येक घरमें यथायोग्य प्रदेश करते हुए भगवान् राजमन्दिरमें प्रवेश करने के छिए उसके सन्मुख गये सो आचार्य कहते हैं कि राग-द्रेपरित हो समतावृत्ति धारण करना ही सनातन-सर्वश्रेष्ठ प्राचीन धर्म है। १६४-६८।।

तदनन्तर सिद्धार्थ नामके द्वारपालने शीव ही जाकर अपने छोटे भाई श्रेयान्सकुमारके साथ बैठे हुए राजा सोमप्रभके लिए भगवानके समीप आनेके समाचार कहे। १६९॥ सुनते ही राजा सोमप्रभ और तरुण राजकुमार श्रेयान्स, दोनों ही, अन्तःपुर, सेनापित और मन्त्रयोंके साथ शीव ही घठे। १५०॥ उठकर वे दोनों भाई राजमहलके आँगन तक बाहर आये और दोनोंने ही दूरसे नक्षीभूत होकर भक्तिपूर्वक भगवानके चरणोंको नमस्कार किया। १५९॥ उन्होंने भगवानके चरणकमलोंमें अर्घसहित जल समर्पित किया, अर्थात् जलसे पैर धोकर अर्घ चढ़ाया, जगद्गुह भगवान वृष्ठभदेवकी प्रवृक्षिणा दी और यह सब कर वे दोनों ही इतने सन्तुष्ट हुए मानो उनके घर निश्चि ही आयी हो। १५०१। जिस प्रकार मलयानिलके स्पर्शसे वृक्ष अपने शरीरपर अकुर धारण करने लगते हैं उसी प्रकार भगवानके दर्शनसे हर्षित हुए वे दोनों भाई अपने शरीरपर सोमाच धारण कर रहे थे। १५३॥ भगवानका मुख देखकर जिनके मुसकमल विकसित हो उठे हैं ऐसे वे दोनों भाई ऐसे जान पढ़ते थे मानो जिनमें कमल पूल रहे हों ऐसे प्रातःकालके दो सरोवर ही हों। १५४॥ उस समय वे दोनों हर्षसे भरे हुए थे और भक्तिके भारसे दोनोंके मस्तक नीचेकी ओर क्षक रहे थे इसलिए ऐसे सुशोभित होते थे मानो

१. सत्त्ववर्गः । २. क्लेशित । ३. अशिक्षितेषु । ४. विहितबुद्ध्या । ५. निराकुलः । ६. चन्द्रसंय-न्धिनीम् । चन्द्रवन्मन्दामित्यर्थः । ७. गतिम् । ८. उत्तिष्ठतः स्म । ९. संमुखं गत्वा । १०. रत्नादिपदार्थम् । ११. पादाय दारि । 'पाद्यं पादाय वारिणी' इत्यभिधानात् । १२. समर्प्य । १३. रोमाञ्चम् । १४. प्रातःकाले विवासे ।

मगबच्चरणोपान्ते तो सदा मजतुः श्रियम्। सीधर्मेशानकस्पेशी विशुं द्रष्टुमिवागती ॥७६॥
पर्यन्तवर्तिनोर्मण्ये तयोर्मर्ता स्म राजते । महामहरिबोद्भूतो मध्ये निषधनीख्योः ॥७७॥
संप्रेक्ष्य भगवद्गू पं श्रेयाआतिस्मरोऽभवत् । ततो दाने मित चक्रे संस्कारः प्राक्तनेयुंतः ॥७८॥
श्रीमती वज्रजङ्गादिश्वत्तान्तं सर्वमेव तत् । तदा चरणयुग्माव दत्तं दानं च सोऽभ्यगात् ॥७९॥
अस्ती गोचार वेलेयं दानयोग्वा सुनीशनाम् । तेने मर्शे द्रदे दानमिति निश्चस्य पुण्यभीः ॥८०॥
श्रद्धादिगुणसंपद्यः पुण्यैनविभिरन्वितः । श्राद्राद्धगवते दानं श्रेयात् दानाद्वित्रीर्यकृत् ॥८०॥
श्रद्धादिगुणसंपद्यः पुण्यैनविभिरन्वितः । श्राद्राद्धगवते दानं श्रेयात् दानादित्रीर्यकृत् ॥८२॥
श्रद्धाक्तिक्यं मित्रक्षित्र विद्यानं चाप्यसुद्धभता । क्षमा त्वागश्च ससैतं श्रोक्ता दानपतेर्गुणाः ॥८२॥
श्रद्धाक्तिक्यं मनास्तिक्ये प्रदाने स्यादनादरः । मवेष्णकित्तास्कर्यं भक्तिः स्यात्तद्गुणादरः ॥८२॥
विज्ञानं स्यात् क्रमञ्चर्वं त्रेयासक्तिरस्त्रकथ्या । क्षमा तितिक्षा त्रे दृदतस्त्यागः सद्व्ययशोस्ता ॥८४॥
इति ससगुणोपेतो दाता स्यात् पात्रसंपदि । स्यपेतश्च निद्यनादेशीचिन्नश्चेयसीधतः ॥८५॥
प्रतिप्रकृषे मत्युष्यैः स्थानेऽस्य विनिवेशनम् । पाद्यभावनं । श्राची नितिः ग्रुद्धिस्त्र स्थानेऽस्य त्र्यार्थः स्थानेऽस्य स्थानेऽस्य स्थानेऽस्य स्थानेऽस्य स्थानित्र स्थानेऽस्य स्यानेऽस्य स्थानेऽस्य स्थानेऽस

मूर्तिधारी विनय और शान्ति ही हों।।७५॥ भगवान्के चरणोंके समीप वे दोनों ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानो भगवान्के दर्शन करनेके लिए आये हुए सौधर्म और ऐशान स्वर्गके इन्द्र ही हों।।७६॥ दोनों ओर खढ़े हुए सोमप्रभ और श्रेयान्सकुमारके बीचमें स्थित भगवान् वृषभदेव ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानो निषध और नील पर्वतके बीचमें लड़ा हुआ सुमेर पर्वत ही हो।।७७।

भगवानका रूप देखकर श्रेयान्सकुमारको जातिस्मरण हो गया जिससे उसने अपने पूर्व पर्यायसम्बन्धी संस्कारोंसे भगवान्के छिए आहार देनेकी बुद्धि की ॥७८॥ उसे श्रीमती और वजजंघ आदिका वह समस्त वृत्तान्त याद हो गया तथा उसी भवमें उन्होंने जो चारण ऋदि-धारी दो मुनियोंके लिए आहार दिया था उसका भी उसे स्मरण हो गया ॥७९॥ यह मुनियों-के लिए दान देने योग्य प्रात:कालका उत्तम समय है ऐसा निरुचय कर पश्चित्र बुद्धिवाले श्रेयान्स-कुमारने भगवानके लिए आहार दान दिया ॥८०॥ दानके आदि तीर्थकी प्रवृत्ति करनेवाले श्रेयान्सकुमारने श्रद्धा आदि सातों गुणसहित और पुण्यवर्धक नवधा भक्तियोंसे सहित होकर भगवान्के सिए दान दिया था।।८१॥ श्रद्धा, शक्ति, भक्ति, विश्वान, अभुव्यता, समा और त्याग ये दानपति अर्थात् दान देनेपाछेके सात गुण कह्नाते हैं।।८२।। भद्धा आस्तिक्य बुद्धिको कहते हैं, आस्तिक्य मुद्धि अर्थात् भद्धाके न होनेपर दान देनेने अनादर हो सकता है। दान देने-में आलस्य नहीं करना सो शक्ति नामका गुण है, पात्रके गुणोंमें आदर करना सो भक्ति नामका गुण है।।८३।। दान देने आदिके क्रमका ज्ञान होना सो विज्ञान नामका गुण है, दान देनेकी शक्तिको अलुब्धता कहते हैं, सहनज्ञीखता होना क्षमा गुण है और उत्तम द्रव्य दानमें देना सो त्याग है।।८४।। इस प्रकार जो दाता उपर कहे हुए सात गुणोंसे सहित और निदान आदि दोषों-से रहित होकर पात्ररूपी सम्पदामें दान देता है वह मोक्ष प्राप्त करनेके लिए तत्पर होता है।।८५।। मुनिराजका पड़गाइन करना, उन्हें ऊँचे स्थानपर विराजमान करना, उनके चरण धोना, उनकी पूजा करना, उन्हें नमस्कार करना, अपने मन, वचन, कामकी शुद्धि और आहार

१. जातिस्मरणतः । २. 'इक् स्भरणे' । 'गैत्योः इणिको लुङ गा भवति' इति गादेशः । अस्मरत् । ३. समीकीना । ४. अशनवेला । ५. कारणेन । ६. ददी अ०, प० । ७. ददी । ८. प्रथमदानतीर्थकृदित्यर्थः । ९. अस्ति पुण्यपापपरलोकादिकमिति बुद्धियस्याऽसौ आस्तिकः तस्य भावः आस्तिकम् । १०. पात्रगुणप्रीतिः । ११. वेयवस्तुषु अनासन्तिः । देयशन्तिः प०, द० । १२. क्षान्तिः । १३. पात्रसमृद्ध्यां सत्याम् । १४. स्थापनम् । १५. पात्रसमृद्ध्यां सत्याम् । १४. स्थापनम् । १५. पात्रस्य । १६. प्रक्षालनम् । १७. अर्चनम् । १८. मनोवाक्कायसंबन्धिनी ।

विद्यविद्या शनस्यति नयपुण्यानि दानिनाम्। स तानि कृशको सेते पूर्वसंस्कारचीदितः ॥८०॥ इष्टरचारं विश्विष्टरचेत्वसी नृष्टिं परां श्रितः । ददे सगवते दानं प्रासुकाहारकिएतम् ॥८८॥ संतोषो याधनापायो नैःसंग्यं स्वप्रधानता । इति सरवा गुणान् पाविषात्रेवाहारमिष्ठते ॥८९॥ तृष्टिविशिष्टपीठादिसंप्राप्तावन्यया द्विषिः । सस्वमध्य सस्वैवमिति स्थिरवाशनेषिणे ॥९०॥ कायासुलितिकार्थं सुलासक्तेश्य हानये । धर्मप्रमावनार्थं च कायक्रेशसुपेयुपे ॥९१॥ नैकिल्चन्यप्रधानं भे यत् परं निर्वाणकारणम् । हिंसारक्षणे पान्चादिदोषेरस्प्रप्रमूर्जितम् ॥९१॥ नैकिल्चन्यप्रधानं भे यत् परं निर्वाणकारणम् । हिंसारक्षणे पान्चादिदोषेरस्प्रप्रमूर्जितम् ॥९१॥ भेशाक्यं प्रधानीयरवरहितं च असमीयुषे । जातक्यं यधाजातमविकारमविष्ठवम् ॥९२॥ तेशादेयांचनं तस्य सामास्यक्षेत्रसर्ति । रागद्रेबद्वयां संगः केशजप्राविहिंसनम् ॥९४॥ इत्यादिदोषसन्त्रावादस्मानन्नसभारिके । हायनानं सनेऽप्यक्ते पुष्टि दीसि भे च विश्वते ॥९५॥ क्षुरे क्रियायां तद्योग्ये निर्मात्रस्य स्वाणं स्वाप्ति केशोत्पारमितीच्छते ॥९६॥ स्वाप्ता तद्योग्ये स्वाप्ता तद्यायं स्वाप्ता केशोत्पारमितीच्छते ॥९६॥ प्रधानः समिता विश्वते निर्मोद्वाय ताविने । महान्नताय महते निर्मोद्वाय निराक्षिपे ॥९७॥

की विशुद्धि रखना, इस प्रकार दान देनेवालेके यह नौ प्रकारका पुण्य अथवा नयधा भक्ति कहलाती हैं। अतिशय चतुर श्रेयान्सकुमारने पूर्वपर्यायके संस्कारोंसे प्रेरित होकर वे सभी भक्तियाँ की थीं ।।८६-८७। ये भगवान् अतिशय इष्ट तथा विशिष्ट पात्र हैं ऐसा विचार कर परम सन्तोषको प्राप्त हुए श्रेयान्सकुमारने भगवान् के किए प्राप्तक आहारका दान दिया था ।।८८।। जो भगवान् सन्तोष रसना, याचनाका अभाव होना, परिवहका त्याग करना, और अपने आपकी प्रधानता रहना आदि अनेक गुजाँका विचार कर पाणिपात्रसे ही अर्थात् अपने हाथोंसे ही आहार प्रहण करते थे। उत्तम आसन मिलनेसे सन्तोष होगा, यदि उत्तम आसन नहीं मिला तो द्वेष होगा और ऐसी अवस्थामें असंयम होगा ऐसा विचार कर जो भगवान खड़े होकर ही भोजन करते थे। शरीरसम्बन्धी दुःख सहन करनेके लिए, सुखकी आसक्ति दूर करनेके लिए और धर्मकी प्रभावनाके लिए जो भगवान कायक्लेशको प्राप्त होते थे। जिसमें अकिंचनताको ही प्रधानता है, जो मोक्षका साक्षात् कारण है, हिंसा, रक्षा और याचना आदि दोष जिसे छू भी नहीं सकते हैं, जो अत्यन्त बळवान हैं, साधारण मनुष्य जिसे धारण नहीं कर सकते, जिसे कोई प्राप्त नहीं करना चाहता, और जो तत्कालमें उत्पन्न हुए बाह्यक समान निर्विकार तथा उपद्रवरहित है ऐसे नग्न-दिगम्बर रूपको जो भगवान धारण इरते थे। तैल आदिकी याचना करना, उसके लाभ और अलाभमें राग-द्वेषका उत्पन्न होना. और फेज़ोंमें उत्पन्न होनेवाछे जूँ आदि जीवोंकी हिंसा होना इत्यादि अनेक दोषोंका विचार् कर जो भगवान अस्तान ब्रतको भारण करते ये अर्थात् कभी स्तान नहीं करते थे। एक वर्ष तक भोजन न करनेपर भी जो शरीरमें पुष्टि और दीप्तिको धारण कर रहे थे। यदि भूरा बादिसे बाल बनवाये जायेंने तो उसके साधन क्षरा आदि लेने पहुँगे, उनकी रक्षा करनी पहुँगी और उनके सो जानेपर चिन्ता होगी ऐसा विचार कर जो भगवान हाथसे ही केशलोंच करते है। जो भगवान पाँचों इन्द्रियोंको वश कर छेनेसे शान्त थे, तीनों गुप्तियोंसे सुरक्षित थे. सबकी

१. एषणाशुद्धिरित्यर्थः । २. पूर्वभवसंस्कारप्रेरितः । ३. देवः । ४. श्रेयान् । ५. आत्मैव प्रधानत्वम् । ६. सन्तोषः । ७. देवः । ८. शरीरसुस्तसहनार्थम् । ९. नताय । १०. नास्ति किचन यस्यासाविकचनः तस्य वाकः तत् प्रधानं यस्य तत् । ११. याच्या । १२. अग्यरनुष्ठातुमशन्यम् । १३. प्राप्तवते । रहितं च समुपेयुषे प०, व० । रहितं च समीयुषे इत्यपि ववसित् । १४. संयोगः । १५. संवत्सरोपवासेऽपि । १६. तेजः । १७. मुण्डन । १८. शस्त्रादि । १९. शमिता छ०, म० । २०. पालकाय । २१. इच्छारहिताय ।

संयमिक्रयया सर्वप्राणिभ्योऽसयदायिने । सर्वायश्चानदानाय सार्वाय प्रभविष्ण्वे ॥९८॥ दानुराहारदानस्य महानिस्तार कारमने । त्रिजगस्तर्वभूतानां हितार्थं मार्गदेशिने ॥९९॥ श्रेयान् सोमश्रमेणामा लक्ष्मीमस्या च सादरम् । स्समिक्षोरदात् प्रास् मुक्तानीकृतपाणये ॥१००॥ प्रण्डेश्वरसभारान्तां मगवस्पाणिपात्रकं । स समावर्जयन् रेजे पुण्यभारामिवामकाम् ॥१०९॥ रत्नवृष्टिरथापसदम्बरादमरेशिनाम् । करैर्मुक्तामहादानफलस्येव परम्परा ॥१०२॥ तदापसिद्वो देवकरैर्मुक्ताकिसंकुला । यृष्टिः सुमनसां दृष्टमाक्षेव विद्वीकृत्वाम् ॥१०६॥ विद्वां सुरानका मन्त्रं विधरोकृतविष्टपाः । संचचार मरूक्षीतः सुरिमर्मान्वसुन्दरः ॥१०४॥ श्रोचचार महाध्वानो देवानां भौतिमीयुषाम् १ + अहो द्वानमहो पात्रमहो दातेति खाङ्गणे ॥१०५॥ कृत्यर्थतरमाय्यानं मेने तद् श्चानुयुग्मकम् । कृतार्थोऽपि शेवमुर्थस्मार्थे पुनात् स्व ३ गृहाङ्गणम् ॥१०६॥ दानानुमोदनात् पुण्यं परोऽपि अहवोऽसजन् । यथासाच परं १ रतनं स्कटिकस्तद्वचि मजेत् ॥१०७॥ कारणं परिणामः स्याद् यन्भने पुण्यपापयोः । बाह्यं तु कारणं प्राहुराक्षाः कारणकारणम् ॥१०८॥

रक्षा करनेवार्छ थे, महात्रती थे, महान् थे, मोहरहित थे और इच्छारहित थे। जो संयम रूप कियासे सब प्राणियोंके छिए अभय दान देनेवाछे थे, सबका हित करनेवाछे थे, सर्वहितकारी ज्ञान-दान देनेमें समर्थ थे। जो आहार-दान देनेवाछेका शीव ही संसार-सागरसे पार करने-वाले थे, तीनों लोकोंके समस्त जीबोंका हित करनेके छिए मोश्रमार्गका उपदेश देनेवाले थे और जिन्होंने अपने दोनों हाथ उत्तान किये थे अर्थात् दोनों हाथोंको सीधा मिलाकर अंजली (स्रोवा) बनायी थी ऐसे भगवान् यूपभदेवके छिए श्रेयान्सकुमारने राजा सोमप्रभ और रानी लक्ष्मीमतीके साथ-साथ आदरपूर्वक ईखके प्राप्तक रसका आहार दिया था ॥८९-१००॥ वह राजकुमार श्रेयान्स भगवान्के पाणिपात्रमें पुण्यधाराके समान उज्ज्वल पौंड़े और ईसके रसकी धारा छोड़ता हुआ बहुत अच्छा सुशोभित हो रहा था।।१०१।। तदनन्तर आकाशसे महादानके फलकी परस्पराके समान देवोंके हाथसे छोड़ी हुई रत्नोंकी वर्षा होने छगी।।१०२।। उसी समय देवोंके हाथोंसे छोड़ी हुई और भ्रमरोंके समृहसे ब्याप्त फूटोंकी वर्षा आकाशसे होने छगी। वह फूलोंकी वर्षा ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो देवोंके नेत्रोंकी माला ही हो।।१०३॥ उसी समय समस्त छोकको विधर करनेवाछे देवोंके नगाई गम्भीर शब्द करने छगे और मन्द-मन्द गमन करनेसे सुन्दर शीतल तथा सुगन्धित वायु चलने लगा ॥१०४॥ उसी समय प्रीतिको प्राप्त हुए देवोंका 'धन्य यह दान, धन्य यह पात्र, और धन्य यह दाता' इस प्रकार बड़ा भारी शब्द आकाशरूपी आँगनमें हो रहा था ॥१०५॥ उस समय उन दोनों भाइयोंने अपने-आपको बहुत ही कुतकृत्य माना था क्योंकि कृतकृत्य हुए भगवान् वृपभदेवने स्वयं उनके घरके आँगनको पवित्र किया था ॥१०६॥ उस टानकी अनुमोदना करनेसे और भी बहुत-से छोग परम पुण्यको प्राप्त हुए थे सो ठीक ही है क्योंकि स्फटिक मणि किसी अन्य उत्कृष्ट रत्नको पाकर उसकी कान्ति-को प्राप्त होता ही है ॥१०७॥ यदि यहाँ कोई आशंका करे कि अनुमोदना करनेसे पुण्यकी प्राप्ति किस प्रकार होती है तो उसका समाधान यह है कि पुण्य और पापके बन्ध होनेमें केवल जीवके परिणाम ही कारण हैं बाह्य कारणोंको तो जिनेन्द्र देवने केवल कारणका कारण अर्थात

रै. सर्वजनहितीपदेशकाय । २. दानस्य ल०, द० । ३. समर्थाय । ४. संसारसमुद्रतारकः । ५. सोम-प्रभभार्यया । ६. प्रासुकम् । ७. पृष्पाणाम् । ८. ध्वनन्ति स्म । ९. महान् ध्वानो द०, ल० । १०. प्राप्तवताम् । ११. तीर्थंकरः । १२. कारणात् । १३. अस्मदीयम् । १४. अन्यम् । १५. कारणस्य कारणम् । परिणामस्य कारणं वस्तु ।

परिणामः प्रधानाङ्गं यतः पुण्यस्य साधने । मतं तितोऽनुमन्तृणामा दिण्डस्तरफलोद्यः ॥१०९॥
कृत्वा तनुस्थिति धीमान् योगीन्द्रो जातु कीतुकी । प्रणताविमनन्धेती आतरी प्रस्थिती वनम् ॥११०॥
भगवन्तमन्वज्य वजन्तं किंचिदन्तरम् । स श्रेयान् कुरुशार्त् लो न्यवृतिक्षश्चतं पुनः ॥१९१॥
निश्यंपेक्षं वजन्तं तं मगवन्तं वनान्तरम् । परावर्ष्य मुलं किंचिद् वीक्ष माणावनुक्षणम् ॥११२॥
तदुनमुली दशं चेतोवृत्ति च तमनृत्थिताम् । यावद्दरगोषरस्ताविवर्त्वित्यसमौ ॥११३॥
संकथां तद्गतामेव प्रस्तुवानी मुहुशुंदुः । स्तुवानी तद्गुणान् भूयो मन्वानी स्वां कतार्थताम् ॥११४॥
सगवत्यादसंस्वर्शपृतां समां म्यक्तकक्षणैः । तत्यदैरिद्धतां प्रीरया विश्वायन्ती कृतार्थताम् ॥११४॥
सुश्राता वक्षत्रमाथीऽयं कृतार्थः सुकृती कृती । यस्यायमीदशो आता जातो जातमहोदयः ॥११६॥
स्रेयानयं बहुश्रेयान् प्रज्ञा यस्येयमीदशी । यौरेरिखुन्मुलैरारात् कीर्त्यमागगुणोत्करी ॥११७॥
स्र्योन्मेयानि त्रित्रमान्य स्वावीयोध्वितस्ततः । संचिन्वानान् यथाकाममानन्तन्ती विश्वयक्षतान्।११८॥
विश्वयक्षरीन्मुक्तरस्त्रश्चावततान्तरम् । । ११ कान्यवा नृपाद्वणं कृष्ण्याज्ञनेराशसिती । भूतः ॥११८॥

शुभ अशुभ परिणामोंका कारण कहा है। जब कि पुण्यके साधन करनेमें जीवोंके शुभ परिणाम ही प्रधान कारण माने जाते हैं तब शुभ कार्यकी अनुमोदना करनेवाले जीवोंको भी उस शुभ फलकी प्राप्ति अवस्य होती है ।।१०८-१०९॥ इस प्रकार महाबुद्धिमान् योगिराज भगवान् वृषभदेव शरीरको स्थितिके अर्थ आहार-महण कर और जिन्हें एक प्रकारका कौतुक उत्पन्न हुआ है तथा जो अतिशय नम्रीभृत हैं ऐसे उन दोनों भाइयोंको हर्षित कर पुनः वनकी ओर प्रस्थान कर गये ॥११०॥ इस्वंक्षियोंमें सिंहके समान पराक्रमी वह राजा सोमप्रभ और श्रेयान्स कु**छ दूर तक वनको जाते हुए भगवान्के पुछि-पछि ग**ये और फिर रुक-रुककर वापिस **छोट आये ॥१११॥ वे दोनों हो भाई अपना मुख फिराकर** निर्**पेक्ष रूपसे बनको जाते** हुए भगवानको क्षण-क्षणमें देखते जाते थे ॥११२॥ जबतक वे भगवान् आँखोंसे दिखाई देते रहे तबतक वे दोनों भाई भगवान्की ओर लगी हुई अपनी दृष्टिको और उन्हींके पीछे गर्यो हुई अपनी चित्तवृत्तिको छौटानेके छिए समर्थ नहीं हो सके थे।।११३।। जो बार-बार भगवानकी ही कथा कह रहे थे, बार-बार उन्हींके गुणोंकी स्तुति कर रहे थे, अपने-आपको कृतकृत्य मान रहे थे, जो भगवान्के चरणोंके स्पर्शसे पिवत्र हुई तथा अनेक लक्षणोंसे सुशोभित और उन्हीं-के चरणोंसे चिह्नित भूमिको नमस्कार करते हुए बड़े प्रेमसे देख रहे थे। जिसके यह ऐसा महान् पुण्य उपार्जन करनेवाला भाई हुआ है ऐसा यह कुरुवंशियोंका स्वामी राजा सोमप्रभ ही उत्तम भाईसे सहित है, कृतकृत्य है, पुण्यात्मा है और कुशल है तथा जिसकी ऐसी उत्तम बुद्धि है ऐसा यह श्रेयान्सकुमार अनेक कल्याणींसे सहित है इस प्रकार सामने जाकर पुर-वासीजन जिनके गुणोंके समूहका वर्णन कर रहे थे। बड़ी-बड़ी गलियोंमें जहाँ-तहाँ विस्तरे हुए सूर्यके समान तेजस्वी रत्नीको इकट्ठे करनेवाछे साधारण जनसमूहको जो आनन्दित कर रहे थे। देवोंके द्वारा वर्षाये हुए रत्नरूपी पाषाणोंसे जिसका मध्यभाग ऊँचा-नीचा

१. कारणात् । २. अनुमितं कृतवताम् । ३. तत्ज्ञानफलम् । ४. संतोपं नीत्वा । -- नःद्येनौ प०, द० । ५. गतौ । ६. अनुगम्य । ७. कुद्वंशश्रेष्ठः । सोमप्रभ दत्यर्थः । ८. किचिदोन्नमाणा -- ल० । ९. प्रकृतं कुद्यंणौ । १०. स्वकृतार्थताम् ल०, म० । ११. विलोकयन्तौ । विष्यायन्तौ ल०, अ० । १२. शोभनो आता सस्य । १३. पुष्यवान् । १४. कुद्येलः । १५. प्रस्फोटनप्रमेयानि । प्रस्फोटनं शूर्यमस्त्री' इत्यभिधानात् । १६. साधारणजनान् । १७. नानाप्रकार । १८. विस्तृतावकाणम् । १९. अतिक्रम्य । २०. प्रयंगिताविस्यर्थः ।

पुरं पराध्यंशोभाभिः गतमन्यामिवाकृतिम् । प्राविश्वातां धृतानन्द्रं प्रेक्ष्वमाणी कुरुध्वजी ॥१२०॥ तपोवनमयो भेजे भगवान् कृतपारणः । जगरजनतवा सम्बगिनिष्टुतमहोद्दयः ॥१२१॥ अही अये हति अयस्तच्छे यश्चेस्वभूचदा । अये वक्षोमयं विश्वं सहानं हि यशःप्रदम् ॥१२२॥ तदादि तदुपज्ञं तहानं जगति पप्रथे । ततो विस्मयमासेदुः भरताचा नरेश्वराः ॥१२३॥ कथं मर्तुरिभिप्रायो विदितोऽनेन मौनिनः । कक्षयन्तिति चित्तेन मरतेशो विसिष्मये ॥१२५॥ सुराश्च विस्मयन्ते स्म ते संभूय समागताः । प्रतीताः कुरुराजं तं पूज्यामासुराद्ररात् ॥१२५॥ सुराश्च विस्मयन्ते स्म ते संभूय समागताः । प्रतीताः कुरुराजं तं पूज्यामासुराद्ररात् ॥१२५॥ ततो मरतराजेन श्रेयानप्रच्छि साद्रस्य । महाद्रावपते बृद्धि क्यं ज्ञातसिदं स्वया ॥१२६॥ अदृष्टपूर्वं लोकेऽस्मिन् दानं कोऽद्दति विद्युत् । मगवानित पूज्योजि कुरुराज स्वमच नः ॥१२७॥ त्वं दानतीर्थकृष्ण्ये वात् स्व महापुण्यमागसि । ततस्त्वामिति पृथ्वामि बस्तस्यं क्थवाच मे ॥१२८॥ इत्यसौ तेन संपृष्टः श्रेयान् प्रस्ववविद्यम् । द्वावासुक्कापेन ज्वोरस्नां तन्वविद्यम् । ११२०॥ स्वाहरिमवासाच सामयः पर्याविद्यम् । दिवासितो विद्यस्यास्त्राह्मकृति । सोरपलं सरः ॥१३०॥ स्वाहरिमवासाच सामयः पर्याविद्यम् । दिवासितो विद्यस्य स्वाहर्यकृति । सोरपलं सरः ॥१३०॥

हो गया है ऐसे राजांगणको बड़ी कठिनाईसे उल्लंघन कर भीतर पहुँचे हुए अनेक छोग बार-बार जिनकी प्रशंसा कर रहे हों और जिन्हें नगर-निवासी जन बड़े आनन्दसे देख रहे थे ऐसे उन दोनों कुरुबंशी भाइयोंने उल्कुष्ट सजाबटसे अन्य आकृतिको प्राप्त हुएके समान सुशोभित होनेबाछे नगरमें प्रवेश किया ॥११४-१२०॥

अयानन्तर-संसारके सभी लोग उत्तम प्रकारसे जिनके बढे भारी अध्यदयकी प्रशंसा करते हैं ऐसे भगवाम् वृषभदेव पारणा करके दनको चले गये।।१२१।। उस समय 'अहो कल्याण. ऐसा कल्याण, और उस प्रकारका कल्याण' इस तरह समस्त संसार राजकुमार श्रेयान्सके यशसे भर गया था सो ठीक ही है क्योंकि उत्तम दान यशको देनेवाला होता ही है ॥१२२॥ संसारमें दान देनेकी प्रथा उसी समयसे प्रचलित हुई और दान देनेकी विधि भी सबसे पहले राजकुमार श्रेयान्सने ही जान पायी थी। दानकी इस विधिसे भरत आदि राजाओंको वडा आइचर्य हुआ था ।।१२३।। महाराज भरत अपने मनमें यही सोचते हुए आइचर्य कर रहे है कि इसने मौन धारण करनेबाले भगवानका अभिप्राय कैसे जान लिया ॥१२४॥ देवोंको भी उससे वहा आह्वर्य हुआ था, जिन्हें श्रेवान्सपर बड़ा भारी विश्वास उत्पन्न हुआ था ऐसे उन देवोंने एक साथ आकर बड़े आदरसे उसकी पूजा की थी ॥१२५॥ तदनन्तर महाराज भरतने आदरसहित राजकुमार भेवान्ससे पूछा कि है महादामपते, कहो तो सही तुमने भगवान्का यह अभिशाय किस प्रकार जान लिया ॥१२६॥ इस संसारमें पहले कभी नहीं देखी हुई इस दानकी विधिको कौन जान सकता है ? हे कुरुराज, आज तुम हमारे लिए भगवानके समान ही पूज्य हुए हो ॥१२७॥ हे राजकुमार श्रेयान्स, तुम दान-तीर्थकी प्रवृत्ति करनेवाले हो. और महापुण्यवान हो इसलिए में तुमसे यह सब पूछ रहा हूँ कि जो सत्य हो वह आज मुझसे कहो ॥१२८॥ इस प्रकार महाराज भरत-द्वारा पृष्ठे गये श्रेयान्सक्रमार अपने वाता-की वि गोंके समृहसे बीचमें चाँदनीको फैंखाते हुएके समान नीचे लिखे अनुसार उत्तर देने ुने ॥१२९॥ कि जिस प्रकार रोगी मनुष्य रोगको दूर करनेवाली किसी उत्कृष्ट ओपधिको पाकर प्रसन्न होता है अथवा प्यासा मनुष्य स्वच्छ जलसे भरे हुए और कमलोंसे

१. विहितसंतोषं यथा भवति तथा। २. प्रेक्षमाणौ द०। ३. कुरुमुख्यौ। ४. बारुचर्यश्रेयोऽभूत्। ५. ईदृक्श्रेयोऽभूत्। ६. तादृक्श्रेयोऽभूत्। ७. 'श्रेयः प्रकर्षेण स्वातिः' इति विश्वम् । यशोमयं श्रेयोऽभूत्। ८. तत्कालमादि कृत्वा। ९. तेन श्रेयोराजेन प्रवमोपक्रान्तम्। १०. विचारयन्। ११. बार्च्यं करोति स्म। १२. पृच्छचते स्म। १३. समर्थौ भवति। १४. मध्ये। १५. व्याधिसहितः। १६. तृषितः। १७. युक्तम्।

दहा भागवतं स्वं परं प्रीतोऽस्म्यतं सम । जातिस्मरत्य मुन्भूते नाशुस्ति गुरोमंतम् ॥१६१॥
धरं हि श्रीमता नाम वज्ञज्ञह्व भवे विमोः । विदेहे पुण्डरीकिण्यामभूवं प्राणवह्यमा ॥१६१॥
समं भगवतानेन विश्वता वज्जज्ञत्वाम् । तदा चारणयुग्माय द्वं दानमभूम्मया ॥१६१॥
विज्ञज्ञत्समुष्य स्कार्ण स्वातिकारणम् । महदानं च कान्यं च पुण्याह्यभ्यमित्रं द्वयम् ॥१६॥।
का चेदानस्य संज्ञुद्धिः श्रणु मो भरवाधिष । आदुर्वेयस्य दातारं पुनीते पात्रमप्यदः ॥१६॥।
दातुर्विज्ञद्धता देवं पात्रं च प्रपुत्ताति सा । अदिर्वेयस्य दातारं पुनीते पात्रमप्यदः ॥१६॥।
पात्रस्य अदिर्विधारं देवं चैव पुनारयदः । भनवकोदिविश्वदं तदानं भूरिफकोद्यम् ॥१६॥।
दाता भदादिमिर्जुन्ते गुण्डेः पुण्यस्य साधवैः । देवमाहारभैषभ्यक्षाक्षानयविकस्पितम् ॥१६८॥।
पात्रं रागादिमिर्जुन्ते गुण्डेः पुण्यस्य साधवैः । देवमाहारभैषभ्यक्षाक्षानयविकस्पितम् ॥१६८॥।
ज्ञयन्यं सीकवान् मिथ्यादिहस्य पुरुषो भवेत् । सद्दहर्मध्यमं पात्रं निःश्रीकृतसावनः ॥१४०॥
सद्दहः शोकसंपन्नः पात्रमुत्तममिष्यते । कृद्दिर्थो विशीकह्य नैव<sup>3</sup> पात्रमसौ मतः ॥१४॥।

सुरोभित तालावको देखकर प्रसन्न होता है छसी प्रकार भगवान्के उत्कृष्ट रूपको देखकर मैं अतिशय प्रसन्न हुआ था और इसी कारण मुझे जातिस्मरण हो गया था जिससे मैंने भगवान्-का अभिप्राय जान लिया था ॥१३०-१३१॥ पूर्वभवमें जब भगवान् वश्रजंघकी पर्यायमें ये तब विदेह-क्षेत्रकी पुण्डरीकिणी नगरीमें मैं इनकी श्रीमती नामकी प्रिय स्त्री हुआ था ॥१३२॥ उस समय बजाजंबकी पर्यायको धारण करनेबाछ इन भगवानके साथ-साथ मैंने हो चारणमुनियों-के लिए दान दिवा था।। १३३॥ अतिशव विशुद्ध, दोषरहित और प्रसिद्धिका कारण ऐसा महावान देना और कान्य करना ये दोनों ही वस्तुएँ बड़े पुण्यसे प्राप्त होती हैं ॥१३४॥ हे भरत-क्षेत्रके स्वामी भरत महाराज, दानकी विशुद्धिका कुछ थोड़ा-सा वर्णन आप भी सुनिए-स्व और परके उपकारके लिए मन-वचन-कायको विशुद्धतापूर्वक जो अपना धन दिया जाता है उसे दान कहते हैं ॥१३५॥ दान देनेवाले (दाता) की विशुद्धता दानमें दी जानेवाली बस्तु तथा दान छेनेवाछे पात्रको पवित्र करती है। दी जानेवाछी वस्तुकी पवित्रता देनेवाछे और छेने-बालेको पवित्र करती है और इसी प्रकार लेनेवालेकी विशुद्धि देनेवाले पुरुषको तथा दी जानेयाकी वस्तुको पवित्र करती है इसिलिए जो दान नौ प्रकारकी विशुद्धतापूर्वक दिया जाता है वहां अनेक कुछ देनेवासा होता है। भावार्ध-दान देनेमें दाता, देय और पात्रकी शुद्धिका होना आवश्यक है ॥१३६-१३७॥ पुण्य प्राप्तिके कारण स्वरूप, श्रद्धा आहि गुणोंसे सहित पुरुष दाता कहलाता है और अपहार, ओषधि, शास तथा अभयसे चार प्रकारकी वस्तुएँ देय कहळाती हैं ॥१३८॥ जो रागा<u>दि दौबोंसे खुआ</u> भी नहीं गया हो और जो अनेक गुणोंसे सहित हो ऐसा पुरुष पात्र कहलाता है, वह पात्र जधन्य, मध्यम और उत्तमके भेदसे तीन प्रकारका होता है। हे राजन, यह सब मैंने पूर्वभवके स्मरणसे जाना है।।१३९॥ जो पुरुष मिध्यावृष्टि है परन्तु मन्दकपाय होनेसे त्रत, शील आदिका पालन करता है वह जयन्य पात्र कहलाता है और जो वत, शील आदिकी भावनासे रहित सम्यग्दृष्टि है वह मध्यम पात्र कहा जाता है।।१४०।। जो त्रत, शील आदिसे सहित सम्यग्द्रष्टि है वह उत्तम पात्र कहलाता है और जो त्रत, शील आहि

१. भगवतः संबन्धि । २. अनन्तरम् । ३. जातिस्मरणेन । ४. जानामि स्म । ५. काखिद् दातस्य संशुद्धिः अ० । काखिद् दानस्य संशुद्धिम् छ० । ६. स्थपरोपकाराय । ७. भनस्य । ८. त्यागः । ९. मनोबाक्काय- शुद्धिमत् । १०. नवसंख्या । ११. भेदैरिदमुपेयिवान् छ०, अ०, म० । १२. प्राप्तम् । १३. अपाक्रमिस्यर्थः ।

से रहित मिध्यादृष्टि है वह पात्रनहीं माना गया है अर्थात् अपात्र है ॥१४१॥ जो मनुष्य अपात्र-के लिए दान देता है वह कुमनुष्य योनि (कुभोगभूमि) में उत्पन्न होता है क्योंकि जिस प्रकार बिना शृद्धि की हुई तुँबी अपनेमें रखे हुए द्ध आदिको दुषित कर देती है उसी प्रकार अपात्र अपने लिए दिये हुए दानको दृषित कर देता है ॥१४२॥ जिस प्रकार कच्चे बरतनमें रसा हुआ ईखका रस अथवा दूध स्वयं नष्ट हो जाता है और उस बरतनको भी नष्ट कर देता है उसी प्रकार अपात्रके लिए दिया हुआ दान स्थयं नष्ट हो जाता है-ज्यर्थ जाता है और छेनेवाले पात्रको भी नष्ट कर देता है-अहंकारादिसे युक्त बनाकर विषय-वासनाओं में फँसा देता है ॥१४२॥ जो अनेक विशुद्ध गुणोंको धारण करनेसे पात्रके समान हो वही पात्र कहलाता है। इसी प्रकार जो जहांजके समान इष्ट स्थानमें पहुँचानेवाला हो। वही पात्र कहलाता है।।१४४॥ जिस प्रकार लोहेकी बनी हुई नाव समुद्रसे दृसरेको पार नहीं कर सकतो (और न स्वयं ही पार हो सकती है) इसी प्रकार कर्मीके भारसे दबा हुआ दोषवान् पात्र किसीको संसार-समुद्रसे पार नहीं कर सकता (और न स्वयं ही पार हो सकता है) ॥१४५॥ इसलिए, जो मोक्षके साधन-स्वरूप दिगम्बर वेषको धारण करते हैं, जो शरीरकी स्थिति और झानादि गुणौंकी सिद्धिके छिए आहारकी इच्छा करते हैं, जो बल, आयु, स्वाद अथवा शरीरको पुष्ट करनेकी **इच्छा नहीं** करते. जो केवल प्राणधारण करनेके लिए थोड़े-से प्रासोंसे ही सन्तृष्ट हो जाते हैं, और जो निज तथा परको तारनेवाले हैं ऐसे ऊपर लिखे हुए गुणोंसे सहित मुनिराज ही पात्र हो सकते हैं उनके लिए दिया हुआ आहार अपुनर्भव अर्थात् मोक्षका कारण है ॥१४६-१४८॥ दानरूपी पुण्यके माहात्म्यको प्रकट करनेके लिए सबसे बड़ा और पुष्ट उदाहरण यही है कि मैंने दानके माहात्म्यसे ही पश्चारचर्य प्राप्त किये हैं॥ १४९॥ इस्टिए हे राजर्षि भरत, हम सबको उत्तम दान देना चाहिए। अब भगवान् वृषभदेवके तीर्थके समय सब जगह पात्र फैछ जायेंगे। भावार्थ-भगवान्के सद्पदेशसे अनेक मनुष्य मुनिव्रत धारण करेंगे, उन सभीके छिए हमें आहार आदि दान देना चाहिए।।१५०॥ राजकुमार श्रेयान्सने उन सब सदस्योंके लिए अपने स्वामी भगवान् वृषभदेवके पूर्वभव विस्तारके साथ कहे जिससे उन सबके उत्तम दान देनेमें रुचि उत्पन्न

१. कुमोगभूमिमनुष्यत्वम् । २. दुष्टो भवति । ३. सपि । ४. दत्तद्रव्यम् । ५. पात्रमि । ६. भाजन-वत् । ७. –देशस— व०, प० । ८. रुचिम् । ९. पवित्रयति । १०. ननूदाहरणं अ०, प०, द०, ल० । ११. परि-पूर्णम् । १२. पञ्चाध्ययं मयापि यत् अ०, प०, ल०, द० । १३. ततः कारणात् । १४. भो भरतराज । १५. प्रसुतानि मविष्यन्ति । १६. –यानयाचस्यौ स० । १७. स्वरच मती च स्वभतीरौ तयोभविवस्तरस्तम् । १८. सम्याः ।

इति प्रद्वादिनीं वाचं तस्य पुण्यानुबन्धिनीम् । अश्रुवान् मरताश्रीतः परां प्रीतिमवाप सः ॥१५२॥ प्रीतः संपूज्य तं भूयः परं रेसीहार्यमुद्धहृत् । गुरोर्गुणाननुष्यायन् प्रत्यगात् स स्वमाख्यम् ॥१५३॥ भगवान्य संजातं बखवीयों महाधितः । भेजे परं तपोयोगं योगविज्जैनं किस्पतम् ॥१५४॥ मं।इ।न्धतमसध्वंसकल्पा सन्माग्वित्तंनी । दिदीपेऽस्य मनोऽगारे समिद्धा बोधदीपिका ॥१५५॥ गुणान् गुणाम्थया परयेदोषान् दोषधियापि यः । देयोपादेयवित् स स्यात् क्वाकस्य गतिरीद्द्यो ॥१५६॥ ततस्तरवपरिक्तानात् गुणागुणविभागवित् । गुणेध्वासजितं समासौ हिस्वा दोषानद्येषतः ॥१५७॥ सावधिवर् तिं कृत्स्ताम्री कृत्य प्रषुद्धाः । तद्भेदान् पाष्टयामास अतसंक्षविद्यात् ॥१५८॥ स्याक्रनापरिष्यक्षः वे नित्यानुरक्ततः । अस्तयक्रतात्पर्यं अद्यावयामास आवयानः ॥१५८॥ परिप्रदेखना संगो विकाला मनवर्जनम् । अतान्यमृति तिस्तद्धी भाषयामास भावनाः । १६०॥ मनोगुहिवंबोगुहिरीयां कायनियन्त्रणे । ।

हुई थी। १९४१।। इस प्रकार आनन्द उत्पन्न करनेवाले और पुण्य बदानेवाले श्रेयान्सके वजन सुनकर भरत महाराज परमगीतिको प्राप्त हुए। १९४२।। अतिशय प्रसम हुए महाराज भरतने राजा सोमप्रभ और श्रेयान्सकुमारका खूब सम्मान किया, उनपर बढ़ा स्नेह प्रकट किया और फिर गुरुदेव-धूबभनाथके गुणोंका चिन्तवन करते हुए अपने घरके किए वापिस गये। १९४३।।

अथानन्तर आहार प्रहण करनेसे जिनके बल और बीर्यकी एलिस हुई है जो महा घीर-बीर और योगविद्यांके जाननेवाळे हैं ऐसे भगवान पृथमदेव जिनेन्द्रदेवके द्वारा कहे हुए उत्कृष्ट तपोयोगको धारण करने छगे ॥१५४॥ इनके मनरूपी मन्दिरमें मोहरूपी सचन अन्धकारको नष्ट करनेवाला, समीचीन मार्ग दिखलानेवाला और अतिशय देवीप्यमान झानरूपी दीपक प्रकाशमान हो रहा था ॥१५५॥ जो पुरुष गुणोंको गुण-बुद्धिसे और दोषोंको दोष-बुद्धिसे देखता है अर्थात् गुणोंको गुण और दोषोंको दोष समझता है वही हेय (छोड़ने योग्य) और उपादेय (प्रहण करने योग्य) वस्तुओंका जानकार हो सकता है। अझानी पुरुषकी ऐसी अवस्था कहाँ हो सकती है ? ॥१५६॥ वे भगवान तत्त्वोंका ठीक-ठीक परिज्ञान होनेसे गुण और दोषोंके विभागको अच्छी तरह जानते थे इसलिए वे दोषोंको पूर्ण रूपसे छोड़कर केवल गुणोंमें ही आसफ रहते थे ॥१५७॥

अतिक्य बुद्धिमान् भगवान् वृषभदेवने पापक्षी योगोंसे पूर्ण विरक्ति धारण की थी तथा उसके भेद जो कि व्रत कहळाते हैं उनका भी वे पाछन करते थे।।१५८।। द्याक्ष्मी स्नीका आर्लिंगन करना, सत्यव्रतमें सदा अनुरक्त रहना, अचौयव्रतमें तत्पर रहना, व्रह्मचर्यको ही अपना सर्वस्व समझना, परिष्रहमें आसक्त नहीं होना और असमयमें भोजनका परित्याग करना; भगवान् इन व्रतीको धारण करते थे और उनकी सिद्धिके लिए निरन्तर नीचे लिखी हुई भावनाओंका चिन्तवन करते थे।।१५९-१६०।। मनोगुप्ति, वचनगुप्ति, ईर्यासमिति, काचिनयन्त्रण अर्थात् देखभाल कर किसी वस्तुका रखना-उठाना और विष्वाणसमिति अर्थात् आलोकतपानभोजन ये पाँच प्रथम-अहिंसा, व्रतकी भावनाएँ हैं।।१६१॥ क्रोध

१. भूपः छ०। २. सुहृदयत्वम् । ३. आहारअनिता शक्तिः । ४. जिनानां संबन्धि कल्पः जिनकलः स्तव भवम् । ५. सभद्धाः 'कल्पा सण्जा निरामया' इत्यभिधानात् । ६. गुणबुद्ध्या । ७. आसक्तो मवति सम । ८. निवृत्तिम् । ९. अंगोकृत्य । १०. सावधिवरितमेदान् । ११. आलिङ्गनम् । १२. अनम्यवृत्तिताः । 'एकतानोऽनन्यवृत्तिरेकाग्रैकायनाविप' इत्यभिधानात् । १३. अनासिकतः । १४. रात्रियोजनम् । १५. व्रतः सिद्ध्यर्थम् । १६. ईर्यामितिः कायगुप्तिरित्यर्थः । १७. एषणासमितिः ।

कोषकोसमयस्थामा हास्यासंगै विसर्जनम् । स्त्रानुता च वाणीति द्वितीयव्रतभावनाः ॥१६२॥ मितोचिता स्यु ज्ञातप्रहणास्य प्रहोऽस्यथा । संतोषो मक्त्याने च तृतीयव्रतभावनाः ॥१६३॥ क्षि कथाकोकसंसग्रेप्राप्तत्स्मृतयोजनाः । वज्यी वृष्य रसेनामा चतुर्यव्रतभावनाः ॥१६४॥ वाद्यास्यन्तरभेदेषु सचिवाचित्तवस्तुषु । हन्द्रियार्थेस्वना संगो वे नैस्संस्वतभावनाः ॥१६५॥ धतिमत्ती असावचा ध्यानयोगकतानता । परीवहरमञ्ज्ञ व्रतानां सावनोत्तरा ॥१६६॥ सावनासंस्कृतान्येवं व्रतान्ययमपाख्यत् । श्रीक्षक्षते विद्यागसी सर्वप्रजानमनुपाककः ॥१६७॥ समातृकापदान्येवं सहोत्तरपदानि च । व्रतानि सावनीयानि सनीविभिरत्रविद्वसम् ॥१६८॥ यानि कान्यपि शस्यानि गहितानि जिनागमे । स्तुत्सुज्य ताति सर्वाचि भिन्तविद्वसम् ॥१६८॥ इति विद्वस्थाने व्यानकपरान्येवं सहोत्तरपदानि । स्यानमामि । स्तुत्सुज्य ताति सर्वाचि भिन्तविद्वसम् ॥१६८॥ इति विद्वस्थाने व्यानकपरिवाने विद्वस्थाने विद्वस्थाने । यथानमि । होष्यस्य विद्वस्थाने विद्वस्थाने वात्राम्य वात्राम्य वात्राम्याने वात्राम्य वात्राम्

छोभ, भय और हास्यका परित्याग करना तथा शासके अनुसार वचन कहना ये पाँच द्वितीय सत्यव्रतको भावनाएँ हैं ॥१६२॥ परिमित-थोडा आहार लेना, तपश्चरणके योग्य आहार छेना, श्रावकके प्रार्थना करनेपर आहार छेना, योग्यविधिके विकृद्ध आहार नहीं छेना तथा प्राप्त हुए भोजन-पानमें सन्तोप रखना ये पाँच तृतीय अचौर्यव्रतकी भावनाएँ हैं ॥१६३॥ स्त्रियों-की कथाका त्याग, उनके सुन्दर अंगोपांगोंके देखनेका त्याग, उनके साथ रहनेका त्याग, पहले भोगे हुए भोगोंके स्मरणका त्याग और गरिष्ठ रसका त्याग इस प्रकार ये पाँच चतुर्थ ब्रध्नचर्य-बतकी भावनाएँ हैं ॥१६४॥ जिनके बाह्य आभ्यन्तर इस प्रकार हो भेद हैं ऐसे पाँचों इन्द्रियों के विषयभूत सचित्त अचित्त पदार्थोंमें आसक्तिका त्याग करना सी पाँचवें परिष्रह त्याग व्रतको पाँच भावनाएँ हैं ।।१६५।। धैर्य धारण करना, क्षमा रखना, ध्यान धारण करनेमें निरन्तर तत्पर रहना और परीपहोंके आनेपर मार्गसे च्यत नहीं होना ये चार उक्त व्रतोंकी उत्तर भावनाएँ हैं ।।१६६।। समस्त जीवींकी रक्षा करनेवाले भगवान वृषभदेव अपने पापोंको नष्ट करनेके छिए उपर छिखी हुई भावनाओंसे सुसंस्कृत ( शुद्ध ) ऐसे व्रतोंका पालन करते थे ।।१६७। इसी प्रकार अन्य बुद्धिमान मनुष्योंको भी आलस्य छोड्कर मात्कापद अर्थान् पाँच समिति और तीन गुप्तियोंसे युक्त तथा चौरासी लाख उत्तरगुणोंसे सहित अहिंसा आदि पाँचों महात्रतोंका पालन करना चाहिए।।१६८।। इसी प्रकार जैनशास्त्रोंमें जो निन्दनीय माया मिध्यात्व और निदान ऐसी तीन शल्य कही है उन सबको छोडकर और निश्नल्य होकर ही मुनियोंको विष्ठार करना चाहिए।।१६९।। इस प्रकार उपर कहे हुए व्रतोंका पाछन करना स्थविर कल्प है, इसे जिनकल्पमें भी लगा लेना चाहिए। आगमानुसार स्थविर कल्प घारण कर जिनकल्प धारण करना चाहिए। भावार्थ-उपर कहे हुए व्रतींका पालन करते हुए मुनियोंके साथ रहना, उपदेश देना, नवीन शिष्योंको दीक्षा देना आदि स्थिवरकल्प कहलाता है और व्रतोंका पालन करते हुए अकेले रहना, हमेशा आत्मचिन्तवनमें ही लगे रहना जिनकल्प कहलाता

१. हास्यस्यासक्तेस्त्यागः । —िववर्जनम् अ०, प०, द०, छ०। २. परमागमानुगता वाक् । ३. परि-मित । ४. स्वयोग्य । ५. दात्रनुमितप्रायित । ६. जस्वीकारः । ७. उक्तप्रकारादितरप्रकारेण । ८. स्त्रीकथा-छापतन्मनोहराङ्गनिरोक्षणतस्यंगपूर्वरतानुस्मरणयोजनाः । ९. त्याज्याः । १०. वोर्यवद्धंनकरक्षीरादिरसेन सह । ११. अनासिक्तः । १२. निःपरिग्रहस्रतः । १३. धर्यवस्त्यम् । १४. ध्यानयोजनानन्यवृत्तिता । १५. प्रका-छननियसम् । १६. निजकर्मणाम् । १७. अष्टप्रवचनमातृकापदसितानि । पञ्चसमितित्रिगुप्तीनां प्रवचन-मातृकेति संज्ञा । १८. उत्तरगुणसिहतानि । षट्त्रिश्चदृणुणयुक्तानीत्यर्थः । १९. आचरेत् । २०. सकल्ञानि-रहितकालः । २१. स्यविरकल्पे । २२. संगृह्यं । निःहोपेत्य छ० । २३. जिनकल्पः । जिनकल्पो—छ०,अ०,म०। २४. अनुज्ञायताम् ।

अप्रतिक्रमणे धर्मे जिनाः सामाजिकाङ्क्षे । चरम्थंकवर्मे प्रायद्दवुर्ज्ञानविकोचनाः ॥१७१॥
केदोपस्थापनाभेदप्रपञ्चोऽम्योन्य योगिनाम् । द्वित्तर्ते पंथाकालं वलायुर्ज्ञानविकाया ॥१७२॥
ज्ञानदर्शनचारित्रतपोवीर्यविद्येषितम् । चारित्रं संयम् त्राणं पम्बधोक्तं जिनाधिपः ॥१७३॥
ततः संयमसिद्ध्यर्थं स तपो द्वाद्यात्मकम् । ज्ञानधे र्थंवलोपेतदच्चार परमः पुमान् ॥१७४॥
ततोऽनशनमस्युग्रं तेपे द्वासतया भुनिः । अवमोद्यंमप्यंकिर्म स्थादंत्याचरत्तपः ॥१७५॥
कदाचिद् वृत्तिसंक्यामं तपोऽतस स दुर्दरम् । वीथीचर्यादयो बस्य विश्वेषा बहुभेदकाः ॥१७६॥
रसस्यागं तपो घोरं तेपे निस्वमतन्द्रतः । श्रीरसर्पिगुंबादीनि परित्यज्वाग्रिमः पुमान् ॥१७७॥
त्रिष्ठ कालेषु योगी सचसी कायमचिक्कशत् । कायस्य निग्रहं प्राहुः तपः परमदुक्वरम् ॥१७८॥
निगृहीतश्चरीरेणे निगृहीतान्यसंश्रमम् । चक्षुरादीनि रुद्धेष तेष् रुद्धं मनो भवेत् ॥१७९॥
मनोरोधः परं ध्यानं तस्कर्म ने क्षायसाधनम् । क्षुरादीनि रुद्धेष तेष् रुद्धं मनो भवेत् ॥१७९॥

है। तीर्यंकर भगवान् जिनकस्पी होते हैं और यही बास्तवमें उपादेय हैं। साधारण मुनियोंको यद्यपि प्रारम्भ अवस्थामें स्थविरकल्पी होना पढ़ता है परन्तु उन्हें भी अन्तमें जिनकल्पी होनेके लिए उद्योग करते रहना चाहिए।।१७०॥ मति, श्रुत, अवधि और मनःपर्यय इस प्रकार चार शानरूपी नेत्रोंको धारण करनेवाले तीर्थंकर परमदेख प्रायः प्रतिक्रमणरहित एक सामा-यिक नामके चारित्रमें ही रत रहते हैं। भाषार्थ-सीर्थंकर भगवानके किसी प्रकारका दोष नहीं लगता इसलिए उन्हें प्रतिक्रमण छेड़ोपस्थापना चारित्र धारण करनेकी आवश्यकता नहीं पहती, वे केवछ सामायिक चारित्र ही भारण करते हैं।।१७१।। परन्तु उन्हीं तीर्थंकर देवने बल, आयु और ज्ञानकी हीनाधिकता देखकर अन्य साधारण मुनियोंके लिए यथाकाल छेरोपस्थापना चारित्रके अनेक भेद दिखलाये हैं-उनका निरूपण किया है।।१७२॥ ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप और वीर्यकी विशेषतासे संयमकी रक्षा करनेवाला चारित्र भी जिनेन्द्र-देवने पाँच प्रकारका कहा है। भावार्थ-चारित्रके पाँच भेद हैं-१ ज्ञानाचार, २ दर्शनाचार, ३ चारित्राचार, ४ तपआचार और ५ बीर्याचार ॥१७३॥ तदनन्तर ज्ञान, धेर्य और बरुसे सहित पर्म पुरुष-भगवान् वृषभदेवने संयमकी सिद्धिके छिए बारह प्रकारका तपश्चरण किया था ॥१७४३ अतिशय उप्र तपश्चरणको धारण करनेवाले वे यूवभदेव मुनिराख अनशन नामका अत्यन्त कठिन तप वपते वे और एक सीथ (क्रम) आविका नियम छेकर अवमौदर्य (उनोदर) नामक तप्रचरण करते थे ॥१७५॥ वे अगवाम् कथी अत्यन्त कठिन वृत्तिपरि-संख्यान नामका तप तपते थे जिसके कि बीथी, चर्चा आदि अनेक भेद हैं ॥१७६॥ इसके सियाय वे आदि पुरुष आलस्यरिह्व हो हूम, भी, गुड़ आदि रसोंका परित्याग कर नित्य ही रस-परित्याग नामका घोर तपश्चरण करते थे ॥१७७॥ वे योगिराज वर्षा, शीत और मीष्म इस प्रकार तीनों कालोंमें सरीरको क्लेश देते थे अर्थात् कायक्लेश नामका तप तपते थे। वास्तवमें गणधर देवने शरीरके निम्नह करने अर्थात् कायक्छेश करनेको ही उत्कृष्ट और कठिन तप कहा है।।१७८।। क्योंकि इसमें कुछ भी सन्देह नहीं है कि शरीरका निमह होनेसे चक्षु आदि सभी इन्द्रियोंका निम्रह हो जाता है और इन्द्रियोंका निम्रह होनेसे मनका निरोध हो जाता है अर्थात

१. नियमरहिते । २. एकथते । ३. चतुर्ज्ञानधरिजनादम्ययोगिनाम् । ४. चतुर्ज्ञानधरिजनैः । ५. बालोकनेन । ६. संयमरक्षणम् । ७. मतोबलम् । ८. सिक्यादीन्या—प०, अ०, द० । ९. हेमन्तभीष्मप्रावृद्धकालेषु । १०. 'विलिश बलेशे' उत्तस्तमकरोत् । ११. निगृहोतदारीरेण पुरुषेण । १२. कर्मक्षयहेतुम् । १३. कर्मक्षयात् । १४. तस्मात् कारणात् । १५. प्रकर्षेण कृशोकुर्यात् ।

गर्मात् प्रस्रुत्यसी देवो शानवितयमुद्दहन् । दीक्षानन्तरमेवासमनःपर्ययवोषनः ॥१८१॥
तथाप्युमं तपोऽतस संद्रस्ये भुवमाविति । स शानकोषनो भीरः सहस्रं वार्षिकं परम् ॥१८२॥
तिनामीष्टं मुनीन्द्राणां कायकवेशाद्वयं तपः । तपोऽक्षेषु प्रधानाक्षमुत्तमाक्षमिवाक्षिनाम् ॥१८३॥
तत्तदातस योगीन्द्रः सोढाशेषपरीषदः । तपस्मुदुस्सहतरं परं निर्वाणसाधनम् ॥१८४॥
कर्मेन्धनानि निर्देश्युमुद्यतः स तपोऽग्निना । दिदीपे नित्ररां भीरः प्रज्वक्रन्निय प्रविकः ॥१८५॥
असंक्यातगुर्यक्षेण्या धुन्तन् कर्मतमोषनम् । तपोदीप्रयातिदीसाक्षः सोऽञ्जमानिव दिद्युते ॥१८६॥
शास्यास्य विजने देशे जागरूकस्य योगनः । कदाविदासनं चासीष्ठ्युची निर्जन्तुकान्तरं ॥१८७॥
न शिश्ये जागरूकोऽसी नासीनश्यामवद्भृश्यम् । प्रयतो विजहारोधी भ्रत्यन्तभुक्तिर्जिन्द्रयः ॥१८८॥

संकल्प-विकल्प दूर होकर चित्त स्थित हो जाता है। मनका निरोध हो जाना ही उत्कृष्ट ध्यान कहलाता है तथा यह ध्यान ही समस्त कर्मांके क्षय हो जानेका साधन है और समस्त कर्मोंका क्षय हो जानेसे अनन्त सुखकी प्राप्ति होती है इसलिए शरीरको कुश करना चाहिए।।१७९-१८०।। यद्यपि ने भगवान् वृषभदेव मति, श्रुत अवधि और मनःपर्यय इन तीन ज्ञानोंको गर्भसे ही धारण करते थें और मनःपर्यय झान उन्हें दीक्षाके याद ही प्राप्त हो गया था इसके सिवाय सिद्धत्व पद उन्हें अवस्य ही प्राप्त होनेबाला था तथापि सम्यक्तानरूपी नेत्रोंको धारण करने-वाले धीर-वीर भगवानने हजार वर्ष तक अतिशय उत्कृष्ट और उन्न तप तपा था इससे मालुम होता है कि महामुनियोंको कायक्लेश नामका तप अतिशय अभीष्ट है-उसे वे अवश्य करते हैं। जिस प्रकार प्राणियोंके जरीरमें मस्तक प्रधान होता है उसी प्रकार कायक्लेज नामका तप समस्त बाह्य तपञ्चरणोंमें प्रधान होता है।।१८१-१८३॥ इसीलिए उस समय समस्त परीपहोंको सहन करनेवाले योगिराज भगवान वृषभदेव मोखका उत्तम साधन और अतिशय कठिन कायक्लेश नामका तप तपते थे।।१८४॥ तपरूपी अग्निसे कर्मरूपी इन्धनको जलानेके लिए तैयार हुए वे धीर-बीर भगवान प्रज्वलित हुई अग्निके समान अत्यन्त देदीप्यमान हो रहे थे ॥१८५॥ उस समय ने असंख्यात गुणश्रेणी निर्जराके द्वारा कर्मरूपी गाढ अन्धकारको नष्ट कर रहे ये और उनका शरीर तपश्चरणको कान्तिसे अतिशय देदीप्यमान हो रहा था इसलिए वे ठीक सूर्यके समान सुरोभित हो रहे थे ॥१८६। सद्या जागृत रहनेवाले इन योगिराजकी शय्या निर्जन एकान्त स्थानमें ही होती थी और जब कभी आसन भी पवित्र तथा निर्जीव स्थानमें ही होता था। सदा जागृत रहनेवाले और इन्द्रियोंको जीतनेवाले वे भगवान न तो कभी स्रोते थे और न एक स्थानपर बहुत बैठते ही थे फिन्तु भोगोपभोगका त्याग कर प्रयत्नपूर्वक अर्थात् ईर्यासमितिका पालन करते हुए समस्त पृथिवीमें विहार करते रहते थे। भावार्थ-भगवान सदा जागृत रहते थे इसिछए उन्हें शय्याकी नित्य आवश्यकता नहीं पहती थी परन्तु जब कभी विश्रामके लिए लेटते भी थे तो किसी पवित्र और एकान्त स्थानमें ही शच्या लगाते थे। इसी प्रकार विहारके अतिरिक्त ध्यान आदिके समय एकान्त और पवित्र स्थानमें ही आसन लगाते थे। कहनेका तात्पर्य यह है कि भगवान् विविक्तशय्यासन नामका तपश्चरण करते थे

१. स्वयं साध्ये सित । साधितुं योग्ये । सिद्धत्वे प०, छ०, द०, म० । २. नित्ये । निमित्तसप्तमी । ३. सण्झान-छ०, म० । ४. वर्षसंबन्धि । ५. तेन कारणेन । ६. कायक्छेश्चम् । ७. वीरः ६० । ८. प्रति-समयसंख्यातगुणितक्रमेण कर्मणां निर्जरागुणयोणस्तया । ९. जागरणशीलस्य । १०. अवकाश्चे । ११. 'व्यक्तभृक्त-जितेन्द्रयः' इत्यपि क्वचित् पाटः ।

इति बाह्यं तपः घोडा चरन् परमदुश्चरम् । आभ्यन्तरं च घड्मेदं तपा भेजे स योगिराट् ॥१८९॥ प्रायश्चित्तं तपस्तिस्मन् सुनौ निरित्तचारकं । चित्तिर्थमभूत् कि नु मानोरस्त्यान्तरं तमः ॥१९०॥ प्रश्नयश्च तदास्यासीत् प्रश्नितोऽन्तिनिकांगताम् । चिनेताँ वित्तयं दस्य स कुर्याद्विमः पुमान् ॥१९१॥ अथवा प्रश्नयी सिद्धानसौ भेजे सिधित्सयाँ । नमः सिद्धेभ्य इत्येव यतो दीक्षासुपायतः ॥१९२॥ ज्ञानदर्शनचारित्रतपोधीर्थगुणेषु च । यथाई विनयोऽस्यासीद् यतमानस्य तस्वतः ॥१९३॥ धैयावृत्यं च तस्यासी नमार्गक्यापृति मात्रकम् । भगवान् परमेकी हि क्वान्यत्र व्यापृती मेनेत् ॥१९४॥ इदमश्च तु तात्ययं प्रायदिचतादिकं त्रये । तपस्यस्मित्त्यम्त्रकं न नियम्य अवसीतितः ॥१९५॥

॥१८७-१८८॥ इस प्रकार वे योगिराज अतिशय कठिन छह प्रकारके बाह्य तपश्चरणका पालन करते हुए आगे कहे जानेवाले छह प्रकारके अन्तरंग तपका भी पालन करते थे ॥१८९॥ निरित्ता प्रवृत्ति करनेवाले मुनिराज वृषभदेवमें प्रायश्चित्त नामका तप चिरतार्थ अर्थात् कृतकार्य हो चुका था सो ठीक ही है क्योंकि सूर्यके शीचमें भी क्या कभी अन्धकार रहता है ? अर्थात् कभी नहीं। भावार्थ-अतिचार लग जानेपर उसकी शुद्धता करना प्रायश्चित्त कहलाता है। भगवान्के कभी कोई अतिचार लगता ही नहीं था अर्थात् उनका चारित्र सदा निमल रहता था इसिलए यथार्थमें उनके निमल चारित्रमें ही प्रायश्चित्त तप कृतकृत्य हो चुका था। जिस प्रकार कि सूर्यका काम अन्धकारको नष्ट करना है जहाँ अन्धकार होता है वहाँ सूर्यको अपना प्रकाश-पुख फैलानेको आवश्यकता होती है परन्तु सूर्यके वीचमें अन्धकार नहीं होता इसिलए सूर्य अपने विषयमें चिरतार्थ अथवा कृतकृत्य होता है।।१९०॥

इसी प्रकार इनका विनय नामका तप भी अन्तर्निलीनताको प्राप्त हुआ था अर्थात् उन्होंमें अन्तर्भूत हो गया था क्योंकि वे प्रधान पुरुष सबको नम्न करनेवाले थे फिर भला वे किसकी विनय करते ? अथवा उन्होंने सिद्ध होनेकी इच्छासे विनयी होकर सिद्ध भगवानको आराधना की थी क्योंकि 'सिद्धोंके लिए नमस्कार हो' ऐसा कहकर ही उन्होंने दीक्षा धारण की थी। अथवा यथार्थ प्रवृत्ति करनेवाले भगवानको झान दर्शन चारित्र तप और वीर्य आदि गुणोंमें बयायोग्य विनय थी इसलिए उनके विनय नामका तप सिद्ध हुआ था।।१९९-१९३॥ रत्नत्रय इस मार्गमें न्यापार करना ही उनका वैयावृत्त्य तप कहलाता था क्योंकि वे परमेष्ठी भगवान रत्नत्रयको छोड़कर और किसमें न्यावृत्त्य कहते हैं परन्तु यह मुभ क्यायका तीन्न उदय होते ही हो सकता है। भगवानकी गुभकवाय भी अतिक्रय मन्द हो गयी थी इसलिए उनको प्रवृत्ति बाद्य व्यापारसे इटकर रत्नत्रय हम मार्गमें हो रहती थी। अतः उसीकी अपेक्षा उनके वैयावृत्त्य तप सिद्ध हुआ था।।१९४॥ यहाँ तात्पर्य यह है कि स्वामी वृपभदेवके इन प्रायश्चित्त, विनय और वैयावृत्त्य नामक तीन तपोंके विषयमें केवल नियन्तापन हो था अर्थात् वे इनका दूसरोंके लिए उपदेश देते थे, स्वयं किसीके नियम्य नहीं थे अर्थात् दूसरोंसे उपदेश महण कर इनका पालन नहीं करते थे। भावार्थ—भगवान इन तीनों तपोंके स्वामी थे न कि अन्य मुनियोंके

१. कृतार्थम् । २. रस्यन्तरं इ० । ३. विनयः । ४. जनान् विनयवतः कुर्वशिरयर्थः । ५. सेद्धृमिण्झ्या । ६. 'अस्य गतौ' इति धातुः, उपागमत् स्वोकृतवानित्यर्थः । ७. प्रयत्नं कुर्वाणस्य । ८. रत्नत्रयस्थापारमाणकम् । ९. स्थावृति इ०, स०, प०, ल० । न्यावृति न्नज०, द० । १०. परं पदे तिष्ठतीति । ११. वैद्यावृत्यकृतः । स्यावृती इ०, अ०, प०, स०, ल० । १२. नायकत्वम् । १३. नेयस्वम् ।

यावान् धर्ममयः सर्गस्तं कृत्स्नं स समातनः । युगारी प्रध्यामास स्वानुष्टानैनिर्देशनैः ॥१९६॥

रवधितिनोऽपि तस्यासीत् स्वाध्यायः ग्रुद्धं धियः । सीवाध्यायिकतां प्रापन् यतोऽश्यःवेऽपि संवताः ॥

न बाह्याभ्यन्तरे चास्मिन् तपसि द्वादशान्धनि । न भविष्यति नैवास्ति स्वाध्यायेन समं तपः ॥१९८॥

स्वाध्यायेऽभिरतो मिश्रुनिभृतः संवृतिनिद्धः । भवेदेकामधीधीमान् विनयेन समाहितः ॥१९९॥

विविक्तेषु वनावादिकुअप्रेतवनादिषु । मुहुष्कुंत्सृष्टकावस्य स्वुत्सर्गाव्यमभूत्तः ॥१९०॥

देहाद् विविक्तं मारमानं पद्यन् गृतिव्रवी भितः । स्वुत्सर्गं स सपी मेजे स्वस्मिन् नाक्षेऽपि निस्पृहः ॥२०१॥

ततो स्युत्सर्गप्वोऽस्य ध्यानवोगोऽमवद् विमोः । मुनिस्युंत्त्वस्यकावो हि स्वामी सद्यानसंपदः ॥२०१॥

ध्यानाभ्यासं ततः । कृतंन् योगी सुनिवृतो भवेत् । देषः । परिकरः सर्वो ध्यानमेवोक्तमं तपः ॥२०१॥

समान पालन करते हुए इनके अधीन रहते थे ॥१९५॥ इस संसारमें जो कुछ धर्म-सृष्टि थी सनातन भगवान् वृषभदेवने वह सब उदाहरणस्वरूप स्वयं धारण कर इस युगके आदिमें प्रसिद्ध की थी। भावार्थ-भगवान् धार्मिक कार्योका स्वयं पाळन करके ही दूसरोंके लिए उपदेश देते ये ॥१९६॥ यद्यपि भगवान् स्वयं अनेक शास्त्रों (द्वादशाङ्क ) के जाननेवाले थे तथापि वे बुद्धिकी मुद्धिके लिए निरन्तर स्वाध्याय करते थे क्योंकि इन्हींका स्वाध्याय देखकर मुनि लोग आज भी स्वाध्याय करते हैं। भावार्थ-यद्यपि उनके छिए स्वाध्याय करना अत्यावश्यक नहीं था क्योंकि वे स्वाध्यायके विना भी द्वादशाङ्गके जानकार थे तथापि वे अन्य साधारण मुनियों-के हितके लिए स्वाध्यायकी प्रवृत्ति चलाना चाहते थे इसलिए स्वयं भी स्वाध्याय करते थे। उन्हें स्वाध्याय करते देखकर ही अन्य मुनियोंमें स्वाध्यायकी परिपाटी चली थी जो कि आज-कल भी प्रचलित है।।१९७। बाह्य और आभ्यन्तर भेदसदित बारह प्रकारके तपश्चरणमें स्वाध्यायके समान द्सरा तप न तो है और न आगे ही होगा ॥१९८॥ क्योंकि विनयसहित स्वाध्यायमें तल्लीन हुआ बुद्धिमान् मुनि मनके संकल्प-विकल्प दूर हो जानेसे निश्चल हो जाता है, उसकी सब इन्द्रियाँ बशीभूत हो जाती हैं और उसकी चित्त-वृत्ति किसी एक पदार्थके चिन्तवनमें ही स्थिर हो जाती है। भाषार्थ-स्वाध्याय करनेवार मुनिको ध्यानकी प्राप्ति अनायास ही हो जाती है ॥१९९॥ वनके प्रदेश, पर्वत, छतागृह और समशानभूमि आदि एकान्त प्रदेशोंमें शरीरसे ममत्व छोड्कर काबोल्सर्ग करनेवाले भगवानके व्युत्सर्ग नामका पाँचवाँ तपश्चरण भी हुआ या ॥२००॥ वे भगवान् आत्माको शरीरसे भिन्न देखते थे और मनोगुप्ति, वचनगुप्ति और कायगुप्ति इन तीनों गुप्तियोंका पालन करते थे। इस प्रकार अपने शरीरमें भी नि:स्पृष्ट रहनेवाले भगवान न्युत्सर्ग नामक तपका अच्छी तरह पालन करते थे ॥२०१॥ तदनन्तर स्वामी धृपभदेषके ज्युत्सर्गतपश्चरणपूर्वक ध्यान नामका तप भी हुआ था, सो ठीक ही है क़रीरसे ममत्व छोड़ देनेवाला मुनि ही उत्तम ध्यानरूपी सम्पदा-का स्वामी होता है ॥२०२॥ योगिराज वृषभदेव ध्यानाभ्यासरूप तपश्चरण करते हुए ही कृतकृत्य हुए थे क्योंकि ध्यान ही उत्तम तप कहलाता है उसके सिवाय बाकी सब उसीके साधन मात्र कहलाते हैं। भावार्थ - सबसे उत्तम तप ध्यान ही है क्योंकि कमींकी साक्षात निर्जरा ध्यानसे ही होती है। शेष ग्यारह प्रकारके तप ध्यानके सहायक कारण हैं।।१०३॥

१. कृष्णुं लक्, म०। २. --निदेशनैः अ०, इ०, स०। ३. सुष्णु अधीतमनेनेति स्वधीती तस्य। ४. स्वाध्वायप्रवृत्तताम्। ५. प्राप्ताः। ६. इदानीन्तनकालेऽपि। ७. द्वादसारमने ल०, इ०, म०, द०, अ०, प०। ८. भिन्नम्। ९. ध्यानयोजनम्। १०. तपः ल०। ११. सुनिवृत्तोऽभवत् ल०, म०, अ०, स०। सुनिभृतो भवेत् इ०। सुनिभृतोऽभवत् प०, द०। १२. ध्यानावन्यदेकादशविधं तपः।

मनोऽक्षत्रामकायानां तपनात् सिक्षरोष्ट्रनात् । तपो निरुच्यते तज्जैस्तिहिहं हाद्द्राध्यकम् ॥२०४॥ वियुक्तं निर्जरामिच्छन् महोदकं च संवरम् । यतते सम तपस्यस्मिन् हिपड्भेहं विदावरः ॥२०५॥ सगुप्तिसमिती धर्मं सानुप्रेक्षं क्षमादिकम् । परीषहांजयन् सम्यक्त्वारित्रं चावरिच्यस्म् ॥२०६॥ ततो दिश्यासुनानेन योग्या देशाः सिषेविरे । विविक्ता सम्पीया य विभुक्ता रागकारणः ॥२००॥ गृहापुक्तिनिर्वयर्गाणींद्यानवनाद्यः । नात्युक्णशीतसम्पाता देशाः साधारणाश्च ये ॥२००॥ कालश्च नातिशोतोक्ण सूथियो जनतासुवः । सावश्च जानवैराग्यधितश्चान्त्यादिलश्चाः ॥२०९॥ वृह्याण्यप्यनुक्कानि यानि संक्लेशहानये । प्रमित्रक्णूनि वानीशः सिषेवे ध्यानसिद्धये ॥२१९॥ वृह्याण्यप्यनुक्कानि यानि संक्लेशहानये । प्रमित्रक्णूनि वानीशः सिषेवे ध्यानसिद्धये ॥२१९॥ वृह्याच्य गिरिकुन्वेपु कदाचिद् गिरिकुन्वेपु शिरिकन्दरे । कदाचिद्वादिश्यक्ष्मेषु द्रथ्यावध्यास्मतस्वित् ॥२११॥ विद्विद् विहिन्तर्वेषु कदाचिद् शारिषु । गिर्यप्रेषु क्षिकापटान विक्रेश्यस्यास्मक्षद्वये ॥२१२॥ अगो विद्विद्वर्थयेषु कदाचिद्वपुष्यं वृह्ये । निर्वन्तुकं वि विवित्ते च स्था विद्विदेशस्यात् समाध्ये ॥२१२॥

मन इन्द्रियोंका समूह और काय इनके तपन तथा निम्नह करनेसे हो तप होता है ऐसा तपके जाननेवाले राणधरादि देव कहते हैं और वह तप अनशन आदिके भेदसे बारह प्रकारका होता है।।२०४।। बिद्वानोंमें अतिशय श्रेष्ठ वे भगवान् कर्मोंकी बढ़ी भारी निर्जरा और उत्तम फल देनेवाले संवरकी इच्छा करते हुए इन बारह प्रकारके तपोंमें सदा प्रयत्नशील रहते थे ॥२०५॥ वे भगवान् परीपहोंको जीतते हुए गुप्ति, समिति, अनुप्रेक्षा, झमा आदि धर्म और सम्यक् चारित्र-का चिरकाल तक पालन करते रहे थे। भावार्थ-गुप्ति, समिति धर्म, अनुप्रेक्षा, परीपह जय और चारित्र इन पाँच कारणोंसे नवीन आते हुए कर्मीका आसव रुककर संवर होता है। जिनेन्द्र देवने इन पाँचों ही कारणोंको चिरकाल तक धारण किया था।।२०६।। तदनन्तर ध्यान-धारण करनेकी इच्छा करनेवाछे अगवान् ध्यामके योग्य उन-उन प्रदेशोंमें निवास करते थे जो कि एकान्त थे, मनोहर थे और राग-द्वेप उत्पन्न करनेवाली सामग्रीसे रहित थे ॥२०७॥ जहाँ न अधिक गरमी पड़ती हो और न अधिक शीत ही होता हो जहाँ साधारण गरमी-सर्दी रहती हो अथवा जहाँ समान रूपसे सभी आ-जा सकते हो ऐसे गुफा, निद्योंके किनारे, पर्वतके शिखर, जीर्ण उद्यान और वन आदि प्रदेश ध्यानके योग्य क्षेत्र कहलाते हैं। इसी प्रकार जिसमें न बहुत गरमी और न बहुत सर्दी पड़ती हो तथा जो प्राणियोंको दुःखदायी भी न हो ऐसा काल अवासके बोर्च काल कहलाता है। मान, बैराग्य, धैर्य और क्षमा आदि भाव ध्यानके योग्य भाव कहलाते हैं और जो चढ़ार्च भूषा आदिसे उत्पन्न हुए संक्लेशको दूर करनेमें समर्थ हैं ऐसे पटार्थ ध्यानके योग्य दृज्य कहुँ लाते हैं। स्वामी कृषभदेष ध्यानकी सिद्धिके लिए अनुकूल दृज्य क्षेत्र काल और भावका ही सेवन इस्ते थे। ॥२०८-२१०॥ अध्यातम तत्त्वको जाननेवाले वे भगवान् कभी तो पर्वतपर-के इतागृहोंमें, कभी पर्वतकी गुफाओं में और कभी पर्वतके शिखरों-पर ध्यान लगाते थे ॥२११॥ वे भगवान् अध्यात्मकी शुद्धिके लिए कभी तो ऐसे-ऐसे सुन्दर पहाड़ोंके शिखरोंपर पड़े हुए क्षिलातलोंपर आरूढ़ होते थे कि जिनके समीप भाग मयूरोंके शब्दोंसे बड़े ही मनोहर हो रहे थे ॥२१२॥ कमी-कभी समाधि (ध्यान) लगानेके लिए वे भगवान जहाँ गायोंके खुरों तकके चिह्न नहीं थे ऐसे अगन्य वनोंमें उपद्रवज्ञन्य जीवरहित

१. महोत्तरफलम् । २. व्यातुमिच्छुता । ३. संप्राप्तिः । ४. न पराघोनाः । सर्वः सेव्या इत्यर्थः । ५. अत्यर्थशीतोष्णबाहुल्यरहितः । ६. आहारादीनि । ७. सक्लेशिवनाशाय । ८. समर्यानि । ९. प्रभुः । १०. रुतादिपिहिनोदरे प्रदेशे । ११. दर्याम् । १२. कदाभित् । १३. शिलापट्टेषु । १४. अध्यासते स्म । १५. मानरहितेषु, अगोगम्येषु वा । 'गोष्परं गोत्तुरस्वभ्रे मानगोगम्य्योरिष' इत्यभियानात् । १६. उपद्रव-रहिते । १७. पूर्व । १८. सुद्रवाषाणभूमौ ।

कदाचित् प्रान्तपर्यस्त निर्झ रेस्ततशोकरैः । कृतशैर्य नगोरसक्गे सोऽगाद् योगैक तानताम् ॥२१४॥ वन्ततं नक्त अरैमीमेः स्वरमारक्षताण्डवे । विशुः पितृवनोपान्ते ध्यायन् सोऽस्थात् कदाचन ॥२१५॥ कदाचित्रिम्नगातीरे शुचितैकत्वारुणि । कदाचित्र्य सरस्तीरे वनोद्देशेषु हारिषु ॥२१६॥ मनोव्या क्षेपहीनेषु देशेष्वम्येषु च क्षमी । ध्वानाध्यासमसौ कुर्यन् विज्ञहार महीमिमाम् ॥२१७॥ मौनी ध्यानी स निर्मानो देशात् प्रविहरम् सनैः । पुरं पुरिमतालाक्यं सुधोरम्येषुरासदत् ॥२१८॥ नास्यासमविवृरेऽ समावुषाने सकटाह्वये। अपने निराक्तके रम्ये विवि इतेऽस्थात् विजन्तके ॥२१९॥ विद्यामे प्रविद्याधः शिकापृष्टं श्रुपि प्रथुष्ट्य । सोऽध्यासीनः समाधानमधाद् ध्यानाय श्रुद्धभीः ॥२२०॥ वित्र पूर्वमुसं स्थित्वा कृतपे स्वश्चयम्भनः । ध्याने प्रणिद्धौ चित्तं लेश्याश्चित्रं परां द्षम् ॥२२१॥ चेतसा सोऽभिसं धाय परं प्रविन्तुक्तरम् । द्यौ सिद्धगुणानष्टी प्रागेय सुविश्चद्धभीः ॥२२२॥ सम्यक्तवं दर्शनं क्रानमनन्तं वीयेमद्भुतम् । सौक्षमा वगाद्यो क्यावाधाः सहागुरुलस्रास्वाः ॥२२३॥ सम्यक्तवं दर्शनं क्रानमनन्तं वीयेमद्भुतम् । सौक्षमा वगाद्या क्रावाधाः सहागुरुलस्रास्वाः ॥२२३॥

और एकान्त विषम भूमिपर विराजमान होते थे 112 १२१। कभी-कभी पानीके छींदे उड़ाते हुए समीपमें वहनेवाले निर्मरनोंसे जहाँ बहुत ठण्ड पड़ रही थी ऐसे पर्वतके ऊपरी मागपर वे ध्यानमें तल्लीनताको प्राप्त होते थे 112 १४॥ कभी-कभी रातके समय जहाँ अनेक राक्षस अपनी इच्छानुसार नृत्य किया करते वे ऐसी इमझान भूमिमें वे भगवान ध्यान करते हुए विराजमान होते थे 112 १५॥ कभी शुक्छ अथवा पवित्र बालूसे सुन्दर नदीके किनारेपर, कभी सरोवरके किनारे, कभी मनोहर बनके प्रदेशोंमें और कभी मनकी व्याकुलता न करनेवाले अन्य कितने ही देशोंमें ध्यानका अध्यास करते हुए उन क्षमाधारी भगवानने इस समस्त प्रथिवीमें विहार किया था 112 १६-२१ आ मौनी, ध्यानी और मानसे रहित वे अतिशय बुद्धिमान भगवान धीरे-धीरे अनेक देशोंमें विहार करते हुए किसी दिन पुरिमताल नामके नगरके समीप जा पहुँचे 112 १८॥ उसी नगरके समीप एक शकट नामका उद्यान था जो कि उस नगरसे न तो अधिक समीप था और न अधिक दूर ही था। उसी पवित्र, आकुलतारहित, रमणीय, एकान्त और जीवरहित वनमें भगवाम ठहर गये 112 १९॥ शुद्ध बुद्धिवाले भगवानने वहाँ ध्यानकी सिद्धिके छिए वटवृक्षके नीचे एक पवित्र तथा छन्वी-चौड़ी शिलापर विराजमान होकर चित्तकी एकामता धारण की 112 २०॥ वहाँ पूर्व विशाकी ओर मुख कर पद्मासनसे बैठे हुए तथा लेश्याओंकी उत्कृष्ट शुद्धको धारण करते हुए भगवानने ध्यानमें अपना चित्त लगाया 112 २१॥ लेश्याओंकी उत्कृष्ट शुद्धको घारण करते हुए भगवानने ध्यानमें अपना चित्त लगाया 112 २१॥

अतिशय विशुद्ध बुद्धिको धारण करनेवाले भगवान् वृषभदेवने सबसे पहले सर्वश्रेष्ठ मोक्ष-पदमें अपना चित्त लगाया और सिद्ध परमेष्ठींके आठ गुणोंका चिन्तवन किया ॥२२२॥ अनन्त सम्यक्त्व, अनन्तदर्शन, अनन्तक्षान, अनन्त और अद्गुत वीर्य, सृहमत्व, अवगाहनत्व, अल्याबाधत्व और अगुरुल्युत्व ये आठ सिद्धपरमेष्ठीके गुण कहे गये हैं, सिद्धि प्राप्त करनेकी इच्छा करनेवालोंको इन गुणोंका अवश्य ध्यान करना चाहिए। इसी प्रकार द्रव्य, क्षेत्र, काल

१. व्याप्त । २. व्यानैकाम्रतानताम् । ३. रात्रो । ४. राक्षसैः । ५. व्याकुल । ६. अस्मात् पुरात् । ७. 'पुमांश्चान्यतोऽम्यणि'ति सूत्रेण पुंबद्मावः । ८. विजने । 'विविनतौ पूत्तिवजनो' इत्यभिधामात् । ९. वटः । १०. आधात् इति पाठे अकरोत् । अधाविति पाठे घरति स्म । ११. शिलापट्टे । १२. स्पर्येक्ट्र-ल०, म०, द०, स०, अ० । १३. अभिप्रायगतं कृत्वा । १४. अक्षयस्थानम् । १५. सूक्ष्मत्व । ९६. अवगाहित्व ।

प्रोक्ताः सिद्धगुणा हाष्टी ध्येयाः सिद्धिममीप्युना । विष्यतः क्षेत्रतः काकाद् मावतद् च तया परे॥२२४॥ गुणेद्वाद् मिर्युक्तो मुक्तः स्था निरम्बनः । स ध्येयो योगिमिर्ध्यक्तो नित्यः शुद्धो मुमुश्विमः॥२२५॥ ततो दध्यावनुप्रेक्षा "दिध्यासुर्धम्यं मुक्तममू । पारि कर्ममितास्तस्य श्रुमा द्वादशमावनाः ॥२२६॥ सासां नामस्वरूपं च पूर्वमेवानुवर्णितम् । ततो धम्यमसौ ध्यानं प्रपेदे भीद्धे शुद्धिकः ॥२२०॥ आज्ञाविच्यमाधं तदपाय विषयं तथा । विषाक विषयं चाम्यत् संस्थानविषयं परम् ॥२२०॥ स्वनामन्यक्तत्वयो नि धम्यंध्यानानि सोऽध्यमात् । यतो महस्तमं पुत्रवं स्वर्गाध्रसुलसाधनम् ॥२२०॥ सालितागःपरागस्य विरागस्यास्य योगिनः । प्रमादः क्वाप्यभून्नेते स्तदा जानादिशक्तिभः॥२३०॥ ज्ञानादिशिकामेषु परा शुद्धिसुपेयुषः । हेशतोऽप्यस्य नाभूवन् दुर्लेश्याः क्लेशहेतवः ॥२३॥ सदा ध्यानमर्थो शक्तः स्फुरन्ती दृदशे विमोः । मोहारिनाशिक्षुना महोस्केव विवृश्मिता ॥२३२॥

तथा भावकी अपेक्षा उनके और भी चार साधारण गुणोंका चिन्तवन करना चाहिए। इस तरह जो ऊपर कहे हुए बारह गुणोंसे युक्त हैं, कमबन्धनसे रहित हैं, सूक्ष्म हैं, निरद्धन हैं-रागादि भाव कमोंसे रहित हैं, ज्यक्त हैं, नित्य हैं और शुद्ध हैं ऐसे सिद्ध भगवान्का मोखा-भिलापी मुनियोंको अवस्य ही ध्यान करना चाहिए।।२२३-२२५। परचात् उत्तम धर्मध्यानकी इच्छा करनेवाले भगवान्ने अनुप्रेक्षाओंका चिन्तवन किया क्योंकि शुभ बारह अनुप्रेक्षाएँ ध्यानकी परिवार अवस्थाको ही प्राप्त हैं अर्थात् ध्यानका ही अंग कहलाती हैं ॥२२६॥ उन बारह अनुप्रेक्षाओं के नाम और स्वरूपका वर्णन पहले ही किया जा चुका है। तदनन्तर बुद्धिकी अतिशय विशुद्धिको धारण करनेवाले भगवान् धर्मध्यानको प्राप्त हुए।।२२०॥ आज्ञाविचय, अपायविचय, विपाकविचय और संस्थानविचय इस प्रकार धर्मध्यानके चार भेद हैं। जिनका स्वरूप अपने नामसे प्रकट हो रहा है ऐसे ऊपर कहे हुए चारों धर्मध्यान जिनेन्द्रदेवने धारण किये थे क्योंकि उनसे स्वर्ग लोकके श्रेष्ठ सुस्तोंके कारणस्वरूप बड़े भारी पुण्यकी प्राप्ति होती है ॥२२८-२२९॥ जिनका पापरूपी पराग (धूलि) धुल गया है और राग-द्वेष आदि विभाव नष्ट हो गये हैं ऐसे योगिराज बृषभदेवके अन्तः करणमें उस समय झान, दर्शन आदि सक्तियोंके कारण किसी भी जगह प्रमाद नहीं रह सका था। भावार्थ-धर्मध्यानके समय जिनेन्द्रदेव श्रामादरद्दित हो 'अप्रमत्त संयत' नामके सातमें गुणस्थानमें विद्यमान थे ॥९३०॥ ज्ञान आदि परिणामोंमें परम विशुद्धताको प्राप्त हुए जिनेन्द्रदेवके क्लेश उत्पन्न करनेवाली अशुभ लेश्याएँ अंशमात्र भी नहीं थी। भावार्थ-उस समय भगवान्के शुक्ल लेश्या ही थीं ॥२३१॥ उस समय देवीप्यमान हुई भगवान्की ध्यानरूपी शक्ति ऐसी विसाई देवी थी मानो मोहरूपी शत्रुके नाशकी सूचित करनेवाली बढ़ी हुई बड़ी भारी उल्का ही हो ॥२३२॥

१. द्रव्यमाश्चित्य चेतनत्वादयः । २. क्षेत्रमाश्चित्य असंख्यातप्रदेशित्वादयः । ३. कालमाश्चित्य त्रिकालं व्यापित्वादयः । ४. भावमाश्चित्य परिणामिकादयः । ५. साधारणगुणाः । ६. सम्यक्त्वाद्यप्टी, द्रव्याश्चयत्वचत्वार \_ इति द्वादशगुणेः । ७. व्यातुमिच्छुः । ८. —धर्ममुत्तमम् ल०, म० । धमादपेतम् । १. परिकरत्वम् । १०. शुद्धा इत्यपि नवचित् । ११. वियः इद्धा प्रवृद्धा सुद्धिर्यस्य सः । १२. आज्ञा आगमस्तद्गदितवस्तुविचारो विचयः सोऽत्रास्तीति । अपायविचयं वर्मणाम् । १३. शुभागुभकमोदयजनितसुखदुःसमेदप्रभेदचिन्ता । १४. स्वस्पाणि । १५. ध्यायति स्म । १६. इतः प्राप्तः । —प्यभून्नान्तस्तदा इ०, द०, ल०, स०, अ०, प०, स०। १७. ज्ञान-सम्यगत्वचारित्र । १८. नध्यत्वाः ।

श्वारचय्य तदा कृत्सनं ेविशुद्धियलमग्रतः । निकृष्टमध्यमेगकृष्टविभागन त्रिधा कृतम् ॥२३३॥
कृतान्तः अद्विद्ध्यृत कृतान्तकृतविक्रियः । उत्तरथे सर्वसामग्रयो मोहारिष्टतनाजये ॥२३४॥
विरस्त्राणं तनुत्रं च तस्यासीत् संयमद्वयम् । जैत्रमस्त्रं च सद्ध्यानं मोहाराति विमित्सतः ॥२३५॥
वलस्यसनरक्षार्थं च ज्ञानामात्याः पुरस्कृताः । विशुद्धपरिणामश्च सैनापत्ये चित्रयोजितः ॥२३६॥
गुणाः सैनिकतां नीता दुर्भेदां अध्ययोधिनः तिषा है हन्तत्वप्रक्षे च रागाचाः प्रतिचित्रतः ॥२३०॥
इत्यायोजितसैन्यस्य जयोगीने जगद्गुरोः । गुणश्रेणिवसार्धाणं च किमसन्त्रं ने शस्करः ॥२३०॥
वया यथासराशुद्धिरस्किन्दति तथा तथा । कर्मसैन्यस्थितं क्रंकः संजातस्य समक्षयः ॥२३०॥

जिस प्रकार कोई राजा अपनी अन्तःप्रकृति अर्थान् मन्त्री आदिको शुद्ध कर-उनकी जाँचकर अपनी सेनाके जबन्य, मध्यम और उत्तम ऐसे तीन भेंद करता है और उनकी आगे कर मरणभयसे रहित हो सब सामग्रीके साथ शबुकी सेनाको जीतनेके छिए उठ खड़ा होता है उसी प्रकार भगवान वृषभदेवने भी अपनी अन्तःप्रकृति-अर्थान् मनको शुद्ध कर--संकल्प-विकल्प हुर कर अपनी विशुद्धिरूपी सेनाके जन्नन्य, मध्यम और उत्क्रुण्ट<sup>े</sup>एसे तीन भेद किये और फिर उस तीनों प्रकारकी विशुद्धिरूपी सेनाको आगे कर यमराज-द्वारा की हुई विकिया (मृत्यु-भय ) को दूर करते हुए सब सामग्रीके साथ मोहरूपी शत्रुकी सेना अर्थान् मोहनीय कर्मके अहाईस अवान्तर भेदोंको जीतनेके छिए तत्पर हो गय ॥२३३-२३४॥ मोहरूपी शत्रुको भेदन करनेकी इच्छा करनेवाले भगवान्ने इन्द्रियसंयम और प्राणिसंयम रूप दो प्रकारके संयमको क्रमसे शिरकी रक्षा करनेवाला ट्रोप और शरीरकी रक्षा करनेवाला कवच बनाया था तथा उत्तम ध्यानको जयशोल अस्त्र बनाया था ॥२३५॥ विशुद्धिरूपी सेनाकी आपित्तसे रक्षा करनेके छिए उन्होंने ज्ञानरूपी मन्त्रियोंको नियुक्त किया था और विशुद्ध परिणामको सेनापतिके पदपर नियुक्त किया था ॥२३६॥ जिनका कोई भेदन नहीं कर सकता और जो निरन्तर युद्ध करनेवाले थे ऐसे गुणोंको उन्होंने सैनिक बनाया तथा राग आदि शत्रुओंको उनके हस्तत्य पक्षमें रखा ॥२३०॥ इस प्रकार समस्त सेनाकी त्यवस्था कर जगद्गुक भगवान्ने ज्यों ही कमेंकि जीतनेका उद्योग किया त्यों ही भगवान्की गुण-श्रेणी निर्जराके बससे कर्मरूपी सेना खण्ड-खण्ड होकर नष्ट होने लगी ॥२३८॥ ज्यों-ज्यों भगवानकी विशुद्धि आगे-आगे बढ़ती जाती थी त्यों-त्यों कर्मरूपी सेनाका भंग और रस अर्थान फल देनेकी शक्ति

१. परिणामशक्तिः । पक्षे विश्वसिहेतुभूतसैन्यं च । २. प्रथमं पुराभागे च । ३. विहितान्तःकरणशुद्धः । पक्षे कृतसेनान्तः गृद्धः । ४. उद्यादा निरस्ता कृतान्तेन यमेन कृता विक्रिया विकारो येनासौ । ५. उद्योद्यो- ऽभूत् । उत्तस्थौ द०, अ०, प०, द०, स०, छ०, म० । ई. मोहनीयशत्रुसेनाविजयार्थम् । ७. शिरःकयचम् । ८. कवचम् । वर्म दंशनम् । 'उरच्छदः कङ्कालोऽजगरः कवचोऽस्त्रियाम् ।' इत्यभिधानात् । ९. इन्द्रियसंयम- प्राणिसंयमग्रयम् । उपेक्षासंयमापहृतसंयमग्रयं वा । १०. भेनुभिच्छतः । ११. विशुद्धशन्ते भ्रंतपरिहारार्थम् । पक्षे सेनाभ्रंशपरिहारार्थम् । १२. सेनापितत्वे । १३. सेनाचरत्वम् । १४. दुःखेन भेगाः । १५. नियमेन योद्धारः । १६. भटानाम् । १७. विश्वतः । १८. विदारितं मिलतं वा । १९. गुणसेनाभिः । २०. इव । २१. मण्डशः । 'श्रुके शक्तव्यत्वले' इत्यभिधानात् । २२. गच्छितं, वर्षते । २३. शवितक्षयः, पक्षे हर्षक्षयः ।

परप्रकृति संक्रान्तः श्थितेमें दो स्सच्युतिः । जैनजीणिश्च गुणश्रेण्या तदासीत् कर्मवेश्णिम् ॥२४०॥ प्रन्तः प्रकृतिसंश्रोभं मूलोहतं च कर्मणाम् । योगशस्त्या स योगीन्द्रो विजिगीपुरिवातनीत् ॥२४९॥ भूयांऽप्रमत्ततां प्राप्य मावयन् शुद्धिसुद्धुराम् । आरुश्चत् अपकश्रेणीं निश्चेणीं मोक्षसद्मनः ॥२४९॥ प्रथःप्रवृत्तकरणमप्रमादेन मावयन् । अपूर्वकरणीं भूत्वाऽनिवृत्तिकरणोऽभवत् ॥२४६॥ विवायं शुक्लमापूर्य ध्यानेद्ध्या नित्रशुद्धिकः । मोहराजवलं कृत्स्नमपातयदसाध्यसः ॥२४४॥ विवायं शुक्लमापूर्य ध्यानेद्ध्या नित्रशुद्धिकः । मोहराजवलं कृत्स्नमपातयदसाध्यसः ॥२४४॥ विवाद्यानेविवास्याद्या कथायानिविधिषेष्य सः । वेद्ये श्वावतिस्त्रशे नो कपायाद्धयानमदान् ॥२४५॥ ततः संज्वलनकार्थं महानायकमग्रहम् । मानमप्यस्य पाइचार्यं मायां लोभं च बादरम् ॥२४६॥ विवादनान्ते महाध्यानरङ्गे चारित्रसद्ध्वजः । निशातज्ञाननिस्त्रिक्षो द्याकवचवर्मितः ॥ ॥२४५॥

का विनाश होता जाता था ॥२३९॥ उस समय भगवानके कर्मरूपी शत्रुओंमें परप्रकृतिरूप संक्रमण हो रहा था अर्थान् कर्मोंकी एक प्रकृति अन्य प्रकृति रूप बदल रही थी, उनकी स्थिति घट रही थी, रस अर्थान् फल देनेकी शक्ति क्षीण हो रही थी और गुण-श्रेणी निर्जरा हो रही थी ॥२४०॥ जिस प्रकार कोई विजयाभिलापी राजा शत्रुओंकी मन्त्री आदि अन्तरङ्ग प्रकृतिमें श्लोभ पैदा करता है और फिर शत्रुओंको जड़से उखाड़ देता है उसी प्रकार योगिराज भगवान् वृष्भदेवने भी अपने योगवलसे पहले कर्मोकी उत्तर प्रकृतियोंमें स्रोभ उत्पन्न किया था और फिर उन्हें जड़सहित उलाड़ फेंकनेका उपक्रम किया था अथवा मूल प्रकृतियों में उद्वर्तन (उद्वेलन आदि संक्रमणिबरोप ) किया था ॥२४१॥ तदनन्तर उत्कृष्ट विशुद्धिकी भावना करते हुए भगवान अग्रमस अवस्थाको प्राप्त होकर मोक्षरूपी महत्रकी सीदीके समान क्षपक श्रेणीपर आरूद हुए ॥२४२॥ प्रथम ही उन्होंने प्रमादरहित हो अप्रमत्तसंयत नामके सातवें गुणस्थान-में अधःकरणकी भावना की और फिर अपूर्वकरण नामक आठवें गुणस्थानमें प्राप्त होकर अनिवृत्तिकरण नामक नौंवें गुणस्थानमें प्राप्त हुए ॥२४३॥ वहाँ उन्होंने पृथक्त्ववितर्क नामका पहला हुक्लध्यान धारण किया और उसके प्रवाहसे विशृद्धि प्राप्त कर निर्भय हो मोहरूपी राजाकी समस्त सेनाको पछाड़ दिया ॥२४४॥ प्रथम ही उन्होंने मोहरूपी राजाके अंगरक्षकके समान अप्रत्याख्यानावरण और प्रत्याख्यानावरणसम्बन्धी आठ कपायोंको चूर्ण किया फिर नपुंसकबेद, स्त्रीवेद और पुरुषवेद ऐसे तीन प्रकारके वेदोंको तथा नौ कपाय नामके हास्यादि छह योद्धाओं को नष्ट किया था।।२४५॥ तवनन्तर सबसे मुख्य और सबके आगे चलनेवाले संज्वलन क्रोधको, उसके बाद मानको, मायाको और बादर छोभको भी नष्ट किया था। इस प्रकार इन कर्म-शत्रुओंको नष्ट कर महाध्यानरूपी रंगभूमिमें चारित्ररूपी ध्वज फहराते हुए ज्ञानरूपी तीक्ष्य हथिया<u>र बाँचे हुए और स्</u>यारूपी कवचको धारण किये हुए महायोद्धा भगवान्ने अनिवृत्ति अर्थात् जिससे पीछे नहीं हटना पढ़े ऐसी नवम गुणस्थान रूप

१. अप्रसस्तानां बन्धोजिज्ञतानां प्रकृतीनां द्रव्यस्य प्रतिसमयसंख्येयगुणं सजातीयप्रकृतिषु संक्रमणम् । पक्षे श्रयुसेनासंक्रमणम् । २. अनुभागतानिः, पक्षे हर्पक्षयः । ३. निर्जरा । ४. भावकर्मः, पक्षे आप्तबलम् । ५. मूलप्रकृतिमर्दनम्, पक्षे मूलवलमर्दनम् । ६. ममुत्तराम् म० । ७. अपूर्वकरणगुणस्थानवर्ती भूत्वा । ८. गुणस्थाने । ९. ज्ञानदीप्त्या । स्व्यानात्त्रजृद्धिकः द०, प०, अ०, इ०, स०, ल०, म० । १०. मोहराजस्याञ्गर्नरक्षकान् । ११. चूर्णीचकार । १२. पुंचेदादिशवतीः, पक्षे प्रभुमन्त्रोत्साहशक्तीः । १३. दुर्णाह्मम् । स्मग्रनम् द०, इ०, अ०, प०, ल०, म० । १४. पश्चाद्भवम् । १५. चूर्णीकृत्य । प्रमृत्तैतान् ल०, म०, ६०, अ०, स० । १६. सज्वलनकोधादिचतुरः । १७. सज्जः । 'सन्नद्भी विभितः सज्जो दक्षितो व्यूक्षण्टकः ।' इत्यभिषानात्

जग्राह जयभूमि तामितवृत्ति महामटः । मटानां श्वानिकृतीनां परकीयं म बाग्रतः ॥३४८॥ करणत्रययाथारम्यस्यक्रसयेऽर्थपदानि व । ज्ञेयान्यमूनि सृत्रार्थसज्ञावज्ञेरनुक्रमास् ॥२४९॥ करणाः परिणामा ये विसक्ताः प्रथमक्षणे । ते अवेबुद्धितौ वस्मिन् क्षणेऽन्ये च पृथिविधाः ॥२५०॥ द्वितीयक्षणसंविध्यरिणामकदम्बकम् । तच्चान्यच तृतीये स्वादेवमाचरमक्षणात् ॥२५९॥ ततक्ष्याधः प्रवृत्तास्यं करणं तिब्रह्म्यते । अपूर्वकरणेनैवं ते अपूर्वाः प्रतिक्षणम् ॥२५२॥ करणे व्यनिवृत्ता देश्व न निवृत्ति रिहाक्षिनाम् । परिणामिनिधस्ते हि सम्मावाः प्रतिक्षणम् ॥२५२॥ विद्यतिवाताखुषक्रमः । विद्यात्रिक्षणम् । देशवावी करणे नास्ति स्थितवाताखुषक्रमः । विद्याद्यं गुणक्षेण्यो कृत्वन् सक्रमी निर्जरे ॥२५५॥ अपूर्वकरणेऽप्येवं कि तु स्थित्यनुभागयोः । हन्याद्यं गुणक्षेण्यो कृत्वन् सक्रमी निर्जरे ॥२५५॥ नृत्रीयं करणेऽप्येवं घटमानः पटिक्ष्योः । अकृत्या निर्जरम् चिक्रन्थात् कर्मारीन् क्षेत्रगान्य च ॥२५६॥

अनिवृत्ति नामकी जयभूमि प्राप्त की सो ठीक ही है क्योंकि पीछे नहीं हटनेवाछे शुर-वीर योद्धाओं के आगे शत्रकी सेना आदि नहीं ठहर सकती ॥२४६-२४८॥ अब अधःकरण, अपूर्व-करण और अनिवृत्तिकरण इन तीनों करणोंका यथार्थ स्वरूप प्रकट करनेके छिए आगमके यथार्थ भावको जाननेवाले गणधरादि देवोंने जो ये अर्थसहित पट कहे हैं वे अनुक्रमसे जानने योग्य हैं अर्थात् उनका झान प्राप्त करना चाहिए ॥२४९॥ अधःप्रवृत्तिकरणके प्रथम क्षणमें जो परिणाम होते हैं वे ही परिणाम दूसरे क्षणमें होते हैं तथा इसी दूसरे क्षणमें पूर्व परिणामोंसे भिन्न और भी परिणाम होते हैं। इसी प्रकार द्वितीय झणसम्बन्धी परिणामोंका जो समृह है वही तृतीय क्षणमें होता है तथा उससे भिन्न जातिके और भी परिणाम होते हैं, यही क्रम चतुर्थ आदि अन्तिम समय तक होता है इसीलिए इस करणका अधःप्रवृत्तिकरण ऐसा सार्थक नाम कहा जाता है। परन्तु अपूर्वकरणमें यह बात नहीं है क्योंकि वहाँ प्रत्येक अपूर्व ही परिणाम होते रहते हैं इसिछए इस करणका भी अपूर्वकरण यह सार्थक नाम है। अनिवृत्तिकरणमें जीवोंको निवृत्ति अर्थात् विभिन्नता नहीं होती क्योंकि इसके प्रत्येक क्षणमें रहनेवाले सभी जीव परिणामोंकी अपेक्षा परस्परमें समान ही होते हैं इसलिए इस करणका भी अनिवृत्तिकरण यह सार्थक नाम है ॥२५०-२५३॥ इन तीनों करणोंमें-से प्रथम करणमें स्थिति घात आदिका उपक्रम नहीं होता, किन्तु इसमें रहनेवाला जीव शुद्ध होता हुआ केवल स्थिति बन्ध और अनुभाग-बन्धको कम करता रहता है ॥२५४॥ दूसरे अपूर्वकरणमें भी यही व्यवस्था है किन्तु विशेषता इतनी है कि इस करणमें रहनेवाला जीव गुण-श्रेणीके द्वारा स्थितिबन्ध और अनुभागबन्धका संक्रमण तथा निर्जरा करता हुआ उन दोनोंके अमभागको नष्ट कर देता है।।२५५।। इसी प्रकार तीसरे अनिवृत्तिकरणमें प्रवृत्ति करनेवाला कर्मरूपी अतिशय बुद्धिमान् जीव भी परिणामोंकी विश्वद्धिमें अन्तर न डालकर सोलह और आठ शत्रओंको उखाड फेंकता है ॥२५६॥

१. जयस्यानम् । २. अनिवृत्तिकरणस्यानम् । --मनिवर्ती महा अ०, प०, द०, ६०, स० । --मनिवृत्ति-महा व० । ३. परबलम् । ४. अर्थमनुगतानि पदानि । ५. वश्यमाणानि । ६. प्रथमे क्षणे प०, द०, म०, ल० । ७. द्वितीयोऽहिमन् प०, ६० । ८. अपरमपि । ९. अवःप्रवृत्तकरणचरमसमयपर्यन्तम् । १०. निरुवितरूपेण निग-द्यते । ११. अधःप्रवृत्तिकरणलक्षणवत् परिणामाः । १२. --वृत्त्यास्ये ल०, म०, । १३. भेदः । १४. अधः-प्रवृत्तादित्रये । १५. अधःप्रवृत्तकरणे । १६. हापनां हानि कुर्यात् । १७. गुणश्रेण्योः द०, ६० । १८. प्रशस्तानां बन्धोज्जितानां प्रकृतीनां द्रव्यस्य प्रतिसमयमसंख्येयगुणैः वन्ध्यमानसजातीयप्रवृत्तिषु संक्रमणं गुणसंक्रमः । १९. अतिश्येन पटुयोः । २०. अकृत्तान्तर प० ।

गत्योरथाद्ययोनांमे प्रकृतीनियतोदयाः । स्त्यानगृद्धित्रकं चा स्थेद् घातेनेकन योगिराद् ॥२५०॥ सतोऽष्टी च कषायांस्तान् हन्यादध्यात्मतस्विद् । पुनः कृतान्तरः शेषाः प्रकृतीरप्यनुक्रमात् ॥२५८॥ अद्दक्णंक्रियाकृष्टिकरणादिद्व यो विधिः । सोऽत्र वाष्यस्ततः सूक्ष्मसाम्परायत्वसंश्रयः ॥२५०॥ सूक्ष्मीकृतं ततो लोगं जयन्मोहं व्यजेष्ट सः । किर्वतो द्यारक्ष्मोऽपि सुजयो विजिगीषुणा ॥२६०॥ स्वां ज्वलक्षसौ श्रेणीरक्ने मोहारिनिर्जयात् । ज्येष्ठो मस्ल इषायस्यान् मुनिरप्रतिमस्लकः ॥२६१॥ सतः क्षीणकषायत्वमक्षीणगुणसंग्रहः । प्राप्य तत्र रजोशेषमधुनात् स्नातको मवन् ॥२६२॥ ज्ञानदर्शनं वीर्यादिविध्ना ये केचितुद्वताः । तानशेषान् द्वितीयेन श्रुक्लध्यानेन चिष्छिदे ॥२६३॥ चतन्नः कदुकाः कमंत्रकृतीध्यनिविद्वाः । तानशेषान् द्वितीयेन श्रुक्लध्यानेन चिष्छिदे ॥२६३॥ सनस्तज्ञानद्विदितिः ग्रुद्धितीध्यनिविद्वाः । दान्छामौ च मोगोपमोगावानन्त्यमाश्रिताः ॥२६५॥ सनस्तज्ञानद्वीर्यविरतिः ग्रुद्धदर्शनम् । दान्छामौ च मोगोपमोगावानन्त्यमाश्रिताः ॥२६५॥

अथानन्तर योगिराज भगवान् वृषभदेवने नरक और तिर्यक्कगतिमें नियमसे उदय आनेबाली नामकर्मकी तेरह ( १ नरकगित, २ नरकगित प्रायोग्यानुपूर्वी, ३ तिर्यग्गित, ४ तिर्यमाति प्रायोग्यानपूर्वी, ५ एकेन्द्रिय जाति, ६ द्वीन्द्रियजाति, ७ त्रीन्द्रियजाति, ८ चतुरि-न्द्रिय जाति, ९ आतप, १० उद्योत, ११ स्थावर, १२ सूक्ष्म और १३ साधारण ) और स्त्यान-गृद्धि आदि तीन (१ स्त्यानगृद्धि, २ निद्रानिद्रा और ३ प्रचलाप्रचला ) इस प्रकार सोलह प्रकृतियोंको एक ही प्रहारसे नष्ट किया ॥२५७॥ तदनन्तर अध्यात्मतस्वके जाननेवाले भगवान्-ने आठ कवायों (अप्रत्याख्यानावरण और प्रत्याख्यानावरणसम्बन्धी कोध, मान, माया, लोभ) को नष्ट किया और फिर कुछ अन्तर छेकर शेष बची हुई ( नपुंसक वेद, स्त्री वेद, पुरुष नेद, हास्य, रति, अरति, शोक, भय, जुगुप्सा, संज्यस्न क्रोध, मान और माया ) प्रकृतियोंको भी नष्ट किया ।।२५८॥ अश्वकर्ण क्रिया और कृष्टिकरण आदि जो कुछ विधि होती है वह सब भगवानने इसी अनिवृत्तिकरण गुणस्थानमें की और फिर वे सूक्ष्मसाम्पराय नामके दसवें गुणस्थानमें जा पहुँचे ॥२५९॥ वहाँ उन्होंने अतिशय सूक्ष्म छोभको भी जीत छिया और इस तरह समस्त मोहनीय कर्मपर विजय प्राप्त कर ली सो ठीक ही है क्योंकि बलवान शत्र भी दुर्बे हो जानेपर विजिगीषु पुरुष-द्वारा अनायास ही जीत छिया जाता है।।२६०।। उस समय झपकन्नेजीरूपी रंगभूमिमें मोहरूपी शत्रुके नष्ट हो जानेसे अतिशय देदीप्यमान होते हुए मुनिराज वृषमदेव ऐसे सुझोमित हो रहे थे जैसे किसी कुरतीके मैदानसे प्रतिमल्छ (विरोधी मल्ल ) के भाग जानेपर विजयी मल्ल सुशोभित होता है।।२६१। तदनन्तर अविनाशी गुणोंका संग्रह करनेवाले भगवान् क्षीणकवाय नामके बारहवें गुण-स्थानमें प्राप्त हुए। वहाँ उन्होंने सम्पूर्ण मोहनीय कर्मकी धू<del>छि इका दी अर्थात् उसे विस्कुर</del> ही नष्ट कर दिया और स्वयं स्नातक अवस्थाको प्राप्त हो गये ॥२६२॥ तदनस्तर ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय कर्मकी जो कुछ उद्धत प्रकृतियाँ थी उन सबको उन्होंने एकत्ववितर्क नामके दूसरे शुक्लध्यानसे नष्ट कर डाला और इस प्रकार वे मुनिराज ध्यानरूपी अग्निके द्वारा अतिशय दुःखदायी चारी घातिया कर्मीको जलाकर केवल्झानी हो लोकालोकके देखनेवाले सर्वज्ञ हो गवे ॥२६३-२६४॥ इस प्रकार समस्त जगत्को प्रकाशित करते हुए और भव्य जीवरूपी

१. नरकद्विकतिर्यकृद्विकविकलत्रयोद्योतातपैकेन्द्रियसाधारणसूक्ष्मस्यावराः । २. प्रतिक्षिपैत् । ३. विधेः व०, व० । ४. समाप्तवेदः, सम्पूर्णज्ञान इत्यर्थः । ५. स्नातकोऽभवत् द०, ल०, म०, ६० । ६. निद्रा, ज्ञानावरणादिपञ्चकम्, दर्शनावरणचतुष्कम्, निद्रा, प्रथला, अन्तरायपञ्चकञ्चेति षोडशः । ७. घातिकर्मा-णीत्यर्थः । ८. चारित्राणि ।

नवकेश्वल्रुव्यस्ति। जिनमास्यान् वृतीरित्र । स भेजे जगतुर्मासी मन्यारमोजाति बोधयन् ॥२६६॥ इति ध्यानाग्नितिरंग्धकमेन्धनचयो जिनः । बमाबुर्भूतकैदस्यविभवो विभवोद्धवः ॥२६७॥ फाल्गुने मासि वामिस्रपक्षस्यकार्दातियौ । उत्तराबादनक्षत्रे कैदस्यसुद्भूद् विभोः ॥२६८॥

## मासिनी च्छन्दः

भगवति जित्तमोहे केवकशानलक्ष्म्या

स्फुरति सति सुरेन्द्राः प्राथमन्त्रकिरमीरति ।

नमसि जयनिनादी विद्यदिक्कं जजुरभे

सुरपटहर**पैश्चारुद्ध**मासीत् लरनप्रम् ॥२६९॥

सुरकुञकुसुमानां वृष्टिरापप्तदुष्यै-

र्भ्रमरमुखरितथौः शारयन्ती दिगन्तान् ।

<sup>४</sup>विरसमयतर**दिर्माकमा**जी विमाने-

गंगनजलधिरुवकौरिवाभूत् समन्तात् ॥२७०॥

मद्कलहतभूक्षेरन्वितः स्वः स्रवस्त्याः

शिक्षिरतरतरङ्गानास्युवान्मातरिवज्ञा ।

धुतसुरभिवनान्तःपद्मक्तिशक्कवन्धु-

र्म्युत्तरमभितो <sup>द</sup>वान् स्थानशे दिक्मुलानि ॥२७१॥

कमलोंको प्रफुल्लित करते हुए वे वृषभ-जिनेन्द्ररूपी सूर्य किरणोंके समान अनन्त झान दर्जन, वीर्य, चारित्र, शुद्ध सम्यक्त्व, दान, लाभ, भोग और उपभोग इन अनन्त नौ छिध्योंको प्राप्त हुए ॥२६५-२६६॥ इस प्रकार जिन्होंने ध्यानरूपी अग्निके द्वारा कर्मरूपी ईंधनके समृहको जला दिया है, जिनके केवलज्ञानरूपी विभूति उत्पन्न हुई है और जिन्हें समद-सरणका वैभव प्राप्त हुआ है ऐसे वे जिनेन्द्र भगवान् बहुत ही सुशोभित हो रहे थे।।२६७। फाल्गुन मासके कृष्ण पक्षकी एकादशीके दिन उत्तरापाद नक्षत्रमें भगवानको केवलज्ञान उत्पन्न हुआ था।।२६८।। मोहनीय कर्मको जीतनेवाले मगवान् वृषभदेव ज्यों ही केवलज्ञान-रूपी छहमीसे देदीप्यमान हुए त्यों ही समस्त देवोंके इन्द्र भक्तिके भारसे नम्रीभूत हो गये अर्थात् उन्होंने भगवान्को सिर झुकाकर नमस्कार किया, आकाशमें सभी ओर जय-जय शब्द बढ़ने लगा और आकाशका विवर देवोंके नगाड़ोंके शब्दोंसे ज्याप्त हो गया ॥२६९॥ उसी समय भ्रमरोंके शब्दोंसे आकाशको शब्दायमान करती हुई तथा दिशाओंके अन्तको संकुचित करती हुई कल्पवृक्षके पुष्पोंकी वर्षा बड़े ऊँचेसे होने छगी और विरल-विरल रूपसे उतरते हुए देवोंके विमानोंसे आकाशरूपी समुद्र ऐसा हो गया मानो उसमें चारों ओर नौकाएँ ही तैर रही हों ।।२७०।। उसी समय मदसे मनोहर शब्द करनेवाले भ्रमरोंसे सहित, गङ्गा नदीकी अत्यन्त शीतल तरङ्गोंका स्पर्श करता हुआ और हिलते हुए सुगन्धित वनके मध्य भागमें स्थित कमलोंकी परागसे भरा हुआ बायु चारों ओर धीरे-धीरे बहता हुआ दिशाओंमें त्याप्त हो

१. केवलज्ञानसंपत्तिः । २, समबसरणबहिर्भूतीनाम् उद्भवो यस्य । ३. नानावर्णान् कुर्बन्ती । ४. तत्र सत्र व्याप्तं यथा भवति तथा । ५. सुरनिम्नगायाः । ६. वातीति वान् ।

युगपद्ध<sup>े</sup>नभस्तोऽनभ्रिताद् बृष्टिपातो

<sup>3</sup>विरस्रयति तदा स्म प्राङ्गणं कोकनास्याः ।
समवसरस्रभूमेः सोधना येन निष्वग्
विसतसस्रिकविन्दुर्विद्यभर्तुजिनेशः ॥२७२॥

वसन्ततिलकम्

इत्थं तहा त्रिभुवने प्रमदं वितन्वन्

उद्भूतकेवसरवेर्चुवभोदयाद्येः ।

ब्रासीत्रज्ञगञ्जनद्विताय जिनाधिपत्य-

्र प्रख्यापकः सपदि तीर्थंकरानुभावः ॥२७३॥

इत्यार्षे भगविष्यनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलक्षणमहापुराणसंपहे भगवत्कैवल्योत्पत्तिवर्णनं नाम विशतितमं पर्व ॥२०॥

रहा था। १९०१।। जिस समय यह सब हो रहा था उसी समय आकाशसे बादलों के बिना ही होनेवाली मन्द-मन्द बृष्टि लोकनाड़ी के आँगनको घूलिरहित कर रही थी। उस वृष्टिकी वृँदें चारों ओर फैल रही थीं जिससे ऐसी जान पड़तो थीं मानो जगत्के स्वामी बृषभ-जिनेन्द्रके समवसरणकी भूमिको शुद्ध करनेके लिए ही फैल रही हों। १९०२।। इस प्रकार उस समय भगवान वृषभदेवरूपो उदयाचलसे उत्पन्न हुआ केवल्झानरूपी सूर्य जगत्के जीवोंके हितके सिद्ध हुआ था। वह केवल्झानरूपी सूर्य तीनों लोकोंमें आनन्दको विस्तृत कर रहा था, जिनेन्द्र अगवान्के आधिपत्यको प्रसिद्ध कर रहा था और उनके तीर्यकरोचित प्रभावको वतला रहा था। १९०३।।

इस प्रकार मगविक्वनसेनाचार्य प्रयाति त्रिषष्टिलक्त्या महायुराणसंग्रहमें भगवान्के कैवल्योत्पत्तिका वर्णन करनेवाला बीसवाँ पर्व समाप्त हुआ ॥२०॥

र. गगनात् । २. मेधरहितात् । ३. मेधरहितं करोति स्म । ४. जिनेन्द्रस्य । ५. प्रत्यायकः प० ।
 तीर्थकरनामकर्मानुभावः ।

## एकविंशं पर्व

ष्यातः श्रेणिको नम्रो मुनि पत्रच्छ गौतमम् । भगवत् षोद्धुमिष्छामि स्वसो ध्यानस्य विस्तरम् ॥१॥ किमस्य छक्षणं योगिन् के मेदाः कि च निर्वचः । किं स्वामिकं कियस्वालं कि हेतुँ फलमप्यदः ॥२॥ कोऽस्य मावो मवेत् किं वा स्याद्धिष्ठानमीकितः । भेदानां कानि नामानि कर्वे वामर्यनिरुषयः ॥३॥ किमालस्यनमेतस्य व्यक्षाधानं च किं मवेत् । विदेषं सर्वमेवाहं वुसुस्य वदतां वर ॥४॥ परं साधनमाम्नातं ध्यानं मोक्षस्य साधने । ततोऽस्य भगवन् मृहि तस्य गोप्य यतीकिनाम् ॥५॥ इति पृथ्ववते तस्य भगवान् गौतमोऽम्बति । प्रसरदशनामीषु अल्लस्नित्तसन्तः ॥६॥ यत्कमंभपणे साध्ये साधनं परमं तपः । तत्ते ध्यानाद्ध्यं सम्यगनुशास्मि यथाश्रुतम् ॥७॥ ऐकाप्रयेण निरोधो महिचतस्यकत्र वस्तुनि । तद्ध्यानं वज्रकं वस्य सवेदान्तम् । ॥७॥ स्थिरमध्ययं सानं यसद्धानं यच्चलावलम् । विद्यानं वज्रकं वस्त्र मावना चित्तमेव वा ॥९॥ छद्मस्येषु मवेदेतस्लक्षणं विश्वदहवनाम् । योगास्रवस्य अस्य सवेदान्तम् भावना चित्तमेव वा ॥९॥ छद्मस्येषु मवेदेतस्लक्षणं विश्वदहवनाम् । योगास्रवस्य ।

अथानन्तर-श्रेणिक राजाने नम्र होकर महामुनि गौतम गणधरसे पूछा कि हे भगवन्, में आपसे ध्यानका विस्तार जानना चाहता हूँ ॥१॥ हे थोगिराज, इस ध्यानका छम्नण क्या है ? इसके कितने भेद हैं ? इसकी निरुक्ति ( शब्दार्थ ) क्या है ? इसके स्थामी कीन हैं ? इसका समय कितना है ? इसका हेतु क्या है ? और इसका फल क्या है ? ॥२॥ हे स्थामिन, इसका भाव क्या है ? इसका आधार क्या है ? इसके भेदोंके क्या-क्या नाम हैं ? और उन सबका क्या-क्या अभिप्राय है ? ॥२॥ इसका आलम्बन क्या है और इसमें बल पहुँचाने-वाला क्या है ? हे बक्ताओं में श्रेष्ठ, यह सब में जानना चाहता हूँ ॥ ४॥ मोक्षके साधनों में ध्यान ही सबसे उत्तम साधन माना गया है इसलिए हे भगवन, इसका यथार्थ स्वरूप कहिए जो कि वड़े-बड़े मुनियों के लिए भी गोप्य है ॥५॥ इस प्रकार पूलनेवाले राजा-श्रेणिकसे भगवान् गौतमगणधर अपने दाँतोंकी फलती हुई किरणों स्पी जलसे उसके शरीरका अभिवेक करते हुए कहने लगे ॥ ६॥ कि हे राजन, जो कमीके क्षय करने हुए का मार्थ मार्थ साधन है ऐसे ध्यान नामके उत्कृष्ट तपका में तुम्हारे लिए आगमके अनुसार अच्छी तरह उपदेश देता हूँ ॥॥

तन्मय होकर किसी एक ही वस्तुमें जो चित्तका निरोध कर छिया जाता है उसे ध्यान कहते हैं। वह ध्यान वजवृषमनाराचसंहननवाछोंके अधिकसे-अधिक अन्तर्मुहूर्त तक ही रहता है।।।। जो चित्तका परिणाम स्थिर होता है उसे ध्यान कहते हैं और जो चब्च्च रहता है उसे अनुप्रेक्षा, चिन्ता, भावना अथवा चित्त कहते हैं।।९।। यह ध्यान छबास्थ अर्थात् बारहवें गुणस्थानवर्ती जीवों तकके होता है और तेरहवें गुणस्थानवर्ती सर्वेझ देवके भी योगके बछ

१. अथ । २. किम्भेदाः त०, ब० । ३. कीदृक् स्वामी यस्य तत् । ४. कीदृशे हेतुफले यस्य तत् । ५. ध्यानम् । ६. भो स्वामिन् । ७. नाम्नाम् । ८. बलजूम्भणम् । ९. बोद्धृतिच्छामि । १०. कारणात् । ११. ध्यानस्य । १२. रक्षणीयम् । ज्ञेयं अ० । १३. यदीशिनाम् प० । १४. किरण । १५. तव । १६. आगमान्तुसारेण । १७. अनन्यमनोवृत्त्या । १८. वक्षवृषभनाराचसंहननस्य । १९. अन्तमुहूर्तपर्यन्तम् । २०. परिणामः । २१. बक्षवृषम् । २२. सिवचारा । २३. कामवाङ्मनःकर्मकपास्रवस्य ।

धीर्व कायसवृत्तित्वाद् ध्यानं तज्ञैनिंद्रस्यते । यथार्थमभि संभानाद्यध्याँ नमतो उन्यथा । १९॥ योगो ध्यानं समाधिद्व धोरोधःस्वान्तिन्मद्दः । धन्तःसंकीनता चेति तत्यर्थायाः स्मृता हुधैः ॥१२॥ ध्यायत्यस्यर्थाननेनेति ध्यानं करणसाधनम् । ध्यायतीति च कर्तृत्वं द्याष्ट्यं स्वातन्त्र्यसंभवात् ॥१३॥ मावमात्रामिधित्सायां ध्यातिर्घा ध्यानमिद्यते । शक्तिभेदाउज्ञतत्त्र्वं स्य युक्तमेकत्रे तत् त्र्यम् ।१४॥ यद्यपि ज्ञानपर्यायो ध्यानास्यो ध्येयगोचरः । तथाप्येकाग्रसंद्यो असे बोधादि वान्यताम् ॥१५॥

से होनेवार्छ आस्रवका निरोध करनेके छिए उपचारसे माना जाता है ॥१०॥ घ्यानके स्वरूपको जाननेवाले बुद्धिमान पुरुष ध्यान उसीको कहते हैं जिसकी वृत्ति अपने बुद्धि-बलके अधीन होती है क्योंकि ऐसा ध्यान ही यथार्थमें ध्यान कहा जा सकता है इससे विपरीत ध्यान अप-ध्यान कहळाता है।।११। योग, ध्यान, समाधि, घोरोध अर्थात् बुद्धिकी चञ्चळता रोकना, स्वान्त निप्रह अर्थात मनको वरामें करना, और अन्तःसंछीनता अर्थात आत्माके स्वरूपमें छीन होना आदि सब ध्यानके ही पर्यायवाचक शब्द हैं-ऐसा विद्वान छोग मानते हैं।।१२।। आत्मा जिस परिणामसे पदार्थका चिन्तवन करता है उस परिणामको ध्यान कहते हैं यह करण-साधनकी अपेक्षा ध्यान शब्दकी निरुक्ति है। आत्माका जो परिणाम पदार्थोंका चिन्तवन करता है उस परिणामको ध्यान कहते हैं यह कर्तृ-वाच्यकी अपेक्षा ध्यान झन्दकी निरुक्ति है क्योंकि जो परिणाम पहले आत्मा रूप कर्ताके परतन्त्र होनेसे करण कहलाता था वही अब स्वतन्त्र होनेसे कर्ता कहा जा सकता है। और भाव-बाच्यकी अपेक्षा करनेपर चिम्तवन करना ही ध्यानकी निरुक्ति है। इस प्रकार शक्तिके भेदसे ज्ञान-स्वरूप आत्माके एक ही विषयमें तीन भेद होना उचित हो है। भावार्थ-व्याकरणमें कितने ही शब्दोंकी निरुक्ति करण-साधन, कर्तृसाधन और भावसाधनको अपेक्षा तीन-तीन प्रकारसे की जाती है। जहाँ करणकी मुख्यता होती है उसे करण-साधन कहते हैं, जहाँ कर्ताकी मुख्यता है उसे कर्ट-साधन कहते हैं और जहाँ क्रियाकी मुख्यता होती है उसे भाव साधन कहते हैं। यहाँ आचार्यने आत्मा, आत्माके परिगाम और चिन्तवन रूप कियामें नय विवक्षासे भेदाभेद रूपकी विवक्षा कर एक ही ध्यान शब्दकी तीनों साधनों-द्वारा निरुक्ति की है, जिस समय आत्मा और परिणाममें भेद-विवक्षा की जाती है उस समय आत्मा जिस परिणामसे ध्यान करे वह परिणाम ध्यान कहलाता है ऐसी करणसाधनसे निरुक्ति होती है। जिस समय आत्मा और परिणाममें अभेद विवक्षा की जाती है उस समय जो परिणाम घ्यान करे यही ध्यान कहलाता है, ऐसी कर्ट-साधनसे निरुक्ति होती है और जहाँ आत्मा तथा उसके प्रदेशोंमें होनेवाली ध्यान रूप किया में अभेद माना जाता है उस समय ध्यान करना ही ध्यान कहलाता है ऐसी भावसाधनसे निरुक्ति सिद्ध होती है ॥१३-१४॥ यद्यपि ज्यान ज्ञानकी ही पर्याय है और ध्येय अर्थात् ध्यान करने योग्य पदार्थीको ही विषय करनेवाला है तथापि एक जगह एकत्रित रूपसे देखा जानेके कारण ज्ञान, दुईन, सुख-और वीर्य रूप-ब्यवहारको भी धारण कर छेता है। भाषार्थ-स्थिर रूपसे पदार्थको जानना ध्यान कहलाता है इसलिए ध्यान ज्ञानकी एक पर्याय विशेष है। आत्माके जो प्रदेश ज्ञान रूप हैं वे ही प्रदेश दर्शन, सुख और वीर्य रूप भी हैं इसलिए एक ही जगह रहनेके कारण ध्यानमें दर्शन सुख आदिका भी व्यवहार किया जाता है।। १५॥

१. कायवल । २. व्यानलक्षणयुक्तम् । ३. अभिष्रायमाश्रित्य । ४. विन्तादिक्ष्पम् । ५. उक्तलक्षण• व्यानात् । ६. घीवलायत्तवृत्तिभावाज्जातम् । ७. व्यानपर्यायाः । ८. करणब्युत्पस्या निव्यक्षम् । ९. सत्तामात्र-मभिधातुनिच्छायां सत्याम् । १०. आत्मस्वरूपस्य । ११. व्याने । १२. करणकर्तृभावसाधनानां त्रयम् । १३. संबद्धो भूत्या । –संदृष्टो ल०, प० । –संदिष्टो द० । १४. एव इत्यर्थः । –वाच्यताम् ल०, म०, द० ।

हर्षामर्षाद्वित् सोऽयं चिद्रमोंऽप्यत्रकोधितः । प्रकाशते विभिन्नारमा कथंषित् हितमितारमकः ॥१६॥ ध्यानस्यालम्बनं कृत्समं जगत्तरं यथास्थितम् । विनारमार्थ्मायमंकल्यादीदासीम्ये निवेशितम् ॥१७॥ श्रथ्या ध्येयमध्यारमे तस्तं मुक्ते तरात्मकम् । तत्तस्यिक्तनं ध्यातुरुपयोगं स्य ग्रुद्धये ॥१८॥ अपयोगिविश्चद्धौ च बन्धहेतृत् "स्युद्स्यत् । संवरो निर्जरा चैव ततो मुक्तिरसंशयम् ॥१९॥ समुक्षोध्यातुकामस्य सर्वमालम्यनं जगत् । यद्यद्यधास्थितं वस्तु तथा तत्तद्भववे स्यतः ॥२०॥ समुक्षोध्यातुकामस्य सर्वमालम्यनं जगत् । यद्यद्यधास्थितं वस्तु तथा तत्तद्भववे स्यतः ॥२०॥ किमत्र बहुना यो यः कश्चित् मावः सर्पर्ययः । स सर्वोऽपि यथान्यार्थं ध्येयक्कित् ॥२१॥ ग्रुभामिसन्धि तो ध्याने स्यादेवं ध्येयकक्त्यना । प्रीरयप्रीत्यभिसंधानादसद्ध्याने विषययः "॥२२॥ अत्रतिद्यतस्यको वैषरित्येन मावयन् । प्रीरयप्रीती समाधायः स्यविद्यं ध्यानमुख्यति ॥२१॥

जिस प्रकार सुख तथा क्रोध आदि भाव चैतन्यके ही परिणाम कहे जाते हैं परन्तु वे उससे भिन रूप होकर प्रकाशमान होते हैं-अनुभवमें आते हैं इसी प्रकार अन्तःकरणका संकोच करने रूप ध्यान भी यद्यपि चैतन्य (ज्ञान) का परिणाम बतलाया गया है तथापि वह उससे भिन्न रूप होकर प्रकाशमान होता है। भावार्थ-पर्याय और पर्यायीमें कथंचिद् भेदको विवक्षा कर यह कथन किया गया है।।१६।। जगतके समस्त तत्त्व जो जिस रूपसे अवस्थित हैं और जिनमें यह मेरे हैं और मैं इनका स्वामी हूँ ऐसा संकल्प न होनेसे जो उदासीन रूपसे विद्यमान हैं वे सब ध्यानके आरूम्बन (विषय) हैं। भावार्थ-ध्यानमें उदासीन रूपसे समस्त पटार्थोंका चिन्तवन किया जा सकता है।।१७। अथवा संसारी और मुक्त इस प्रकार दो भेदवाले आत्म तस्वका चिन्तवन करना चाहिए क्योंकि आत्मतस्वका चिन्तवन ध्यान करनेबाले जीवके उपयोगकी विशुद्धिके लिए होता है।।१=।। उपयोगकी विशुद्धि होनेसे यह जीब बन्धके कारणोंको नष्ट कर देता है, बन्धके कारण नष्ट होनेसे उसके संवर और निजेरा होने लगती है तथा संवर और निर्जराके होनेसे इस जीवको निःसन्देह मुक्तिकी प्राप्ति हो जाती है ॥१९॥ जो-जो पदार्थ जिस-जिस प्रकारसे अवस्थित हैं उसको उसी-उसी प्रकारसे निश्चय करनेवाछे तथा ध्यानको इच्छा रखनेवाले मोक्षाभिलाषी पुरुषके यह समस्त संसार आलम्बन है। भावार्थ-राग-देवसे रहित होकर किसी भी वस्तका ध्यान कर मोक्ष प्राप्त किया जा सकता है।।२०॥ अथवा इस विषयमें बहुत कहनेसे क्या लाभ है संक्षेपमें इतना ही समझ लेना चाहिए कि इस संसारमें अपनी-अपनी पर्यायों सहित जो-जो पदार्थ हैं वे सब आम्नायके अनुसार ध्येय कोटिमें प्रवेश करते हैं अर्थात् उन सभीका ध्यान किया जा सकता है।।२१।। इस प्रकार जो ऊपर ध्यान करने योग्य पदार्थीका वर्णन किया गया है वह सब शुभ पदार्थका चिन्तवन करने-वाले ध्यानमें ही समझना चाहिए। यदि इष्ट अनिष्ट वस्तुओंका चिन्तवन किया जायेगा तो वह असद्ध्यान कहलायेगा और उसमें ध्येयकी कोई कल्पना नहीं की जाती अर्थात् असद्-ध्यानका कुछ भी विषय नहीं है-कभी असद्ध्यान नहीं करना चाहिए।।२२।। जो मनुष्य तस्योंका यथार्थ स्वरूप नहीं समझता वह विपरीत भावसे अतद्रूप वस्तुको भी तद्रूप चिन्तवन करने लगता है और पदार्थोंमें इष्ट अनिष्ट बुद्धि कर केवल संकलेश सहित ध्यान धारण

१. वैभिन्नातमा इति ववचित् । २. आत्मतत्त्वम् । ३. मुक्तजीवसंसारजीवस्वरूपम् । ४. ज्ञानस्य । ५. निरस्यतः पुंसः । —नुदस्तः ल०, म० । ६. निश्चिन्वतः । ७. पदार्थः । ८. यथाप्रमाणम् । यथाम्नायं ल०, म०, द०, अ०, ६०, स० । ९. पुंभाभिप्रायमाध्यत्य । श्रुभाभिसन्धिन ल०, म०, द० । १०. घ्येयकल्पना भवतीत्यर्थः । ११. आधित्य ।

संकल्पवस्तां मृदो विश्विष्टानिष्टतां नयेत् । रागद्वेषो तते स्ताभ्यां बन्धं तुर्मोवमञ्जुतं ॥२४॥
संकल्पो मानसी वृत्तिविषयेप्वनुत्विर्णो । सैव दुष्यिणधानं याद्रपथ्यानमतो विदुः ॥२५॥
तरमादाशयशुद्धश्यमिष्टा तस्त्रार्थभावना । ज्ञानशुद्धिरतस्तस्यां ध्यानशुद्धिरदाहता ॥२६॥
प्रशस्तमप्रशस्तं च ध्यानं संस्मर्थते द्विधा । शुमाशुभाभिसंधानात् प्रत्येकं तद्द्वयं द्विधा ॥२०॥
चतुर्धा तत्त्वलु ध्यानमिस्याप्तरनुवर्षितम् । आतं रीद्रं च धम्यं च शुक्लं चेति विकल्पतः ॥२८॥
हेयमार्थं द्वयं विद्धि दुध्यानं मववर्धतम् । उत्तरं द्वितयं ध्यानसुपादेयं तु योगिनाम् ॥२९॥
तेषामन्तर्भिदा वश्ये कक्ष्म निर्वचनं तथा । विलाधानमधिष्टानं कालमावफलान्यपि ॥३०॥
कतं भवनयार्णं स्याद् ध्यानमार्थं चतुर्विधम् । इष्टानवाप्यनिष्टासिनिद्रानासात् हेतुकम् ॥३२॥
विप्रयोगं मनोज्ञस्य तत्संयोगानु तर्पणम् । अमनोशार्थसंयोगं तद्वियोगानुचिन्तनम् ॥३२॥
निदानं भोगकाङ्कोरथं संक्लिप्टस्यान्यभोगतः । स्मृत्यन्याहरणं चैव वेदनार्तस्य तत्क्षयं ॥३३॥

करता है।।२३।। संकल्प-विकल्पके वशीभृत हुआ मूर्ख प्राणी पदार्थोंको इष्ट-अनिष्ट समझने लगता है उससे उसके राग-द्वेष उत्पन्न होते हैं और राग-द्वेषसे जो कठिनतासे छट सके ऐसे कर्मबन्धको प्राप्त होता है ॥२४॥ विषयोंमें तृष्णा बढानेवाली जो मनकी प्रवृत्ति है वह संकल्प कहरूति है उसी संकल्पको दुष्प्रणिधान कहते हैं और दुष्प्रणिधानसे अपध्यान होता है ॥२५॥ इसलिए चित्तको शद्धिके लिए तत्त्वार्थको भावना करनी चाहिए क्योंकि तस्वार्थकी भावना करनेसे ज्ञानकी शुद्धि होती है और ज्ञानकी शुद्धि होनेसे ध्यानकी शुद्धि होती है ॥२६॥ शुभ और अञ्चम चिन्तवन करनेसे वह ध्यान प्रशस्त तथा अप्रशस्तके भेदसे हो प्रकारका स्मरण किया जाता है। उस प्रशस्त तथा अप्रशस्त ध्यानमें से भी प्रत्येकके दो दो भेद हैं। भावार्थ-जो ध्यान शुभ परिणामोंसे किया जाता है उसे प्रशस्त ध्यान कहते हैं और जो अश्भ परिणामोंसे किया जाता है उसे अप्रशस्त ध्यान कहते हैं। प्रशस्त ध्यानके धर्म्य और शक्छ ऐसे दो भेद हैं तथा अप्रशस्त ध्यानके आर्त और रौद्र ऐसे दो भेद हैं ॥२७॥ इस प्रकार जिनेन्द्र भगवानने बह ध्यान आर्त, रौद्र, धर्म्य और शुक्छके भेदसे चार प्रकारका वर्णन किया है ॥२८॥ इन चारों ध्यानोंमें-से पहलेके दो अर्थात् आर्त और रीद्र ध्यान छोड़नेके योग्य हैं क्योंकि वे खोटे ध्यान हैं और संसारको बढ़ानेवाले हैं तथा आगेके दो अर्थान् धर्म्य और शुक्ल ध्यान मुनियांको भी मह्य करने योग्य हैं।।२९।। अब इन ध्यानोंके अन्तर्भेद, उनके लक्षण, उनकी निरुक्ति, उनके पछाधान, आधार, काल, भाव और फलका निरूपण करेंगे ॥३०॥

जो ऋत अर्थात् दुःसमें हो यह पहला आर्त्तध्यान है यह चार प्रकारका होता है—पहला इष्ट वस्तुके न मिलनेसे, द्सरा अनिष्ट वस्तुके मिलनेसे, तीसरा निदानसे और चौथा राग आदिके निमित्तसे उत्पन्न हुआ ॥३ (॥ किसी इष्ट वस्तुके वियोग होनेपर उनके संयोगके लिए बार-बार चिन्तवन करना सो पहला आर्त्तध्यान है। इसी प्रकार किसी अनिष्ट वस्तुके संयोग होनेपर उसके वियोगके लिए निरन्तर चिन्तवन करना सो दूसरा आर्त्रध्यान है।।३२॥ भोगोंकी आकांक्षासे जो ध्यान होता है वह तीसरा निदान नामका आर्त्रध्यान कहलाता है। यह ध्यान दूसरे पुरुपोंकी भोगोपभोगकी सामग्री देखनेसे संविलष्ट चित्तवाले जीवके होता है और किसी वेदनासे पीडित मनुष्यका उस वेदनाको नष्ट करनेके लिए जो बार-बार चिन्तवन

१. इष्टानिष्टनयनात् । २. वाञ्छावती । ३. दुष्टचिन्ता । दुःप्रणिधानं अ०, प० । ४. अवान्तर-भेदान् । -- नन्तिभदां ल०, म०, इ०, अ०, प०, स० । ५. वलज्ञम्भणम् । ६. इष्टिवियोगहेतुकमिति । ७. -- नाधानहे -- ल०, म० । ८. वाञ्छा । ९. स्मृत्यविष्ण्यस्यवर्तनम् । चिन्ताप्रवन्त्वमित्यर्थः ।

कते विना मनोक्षार्थात् भविमष्टवियोगजम् । निदानं प्रस्थवं चैवसप्राप्तेष्टार्थिचन्तनात् ॥३४॥ कतेऽप्यु पगतेऽनिष्टे भवमातं द्वितोयकम् । भवेच्चतुर्थमप्येवं वेदनोपगमोज्ञवम् ॥३५॥ प्राप्त्यप्राप्त्योगनं नोज्ञेतरार्थयोः स्मृतियोजने । निदानवेदना पायविषये चानुचिन्तने ॥३६॥ इस्युक्तमातंशातिमचिन्त्यं ध्यानं चनुविधम् । प्रमादाधिष्ठतं तत्तुं पद्गुसस्थानसंश्चितम् ॥३७॥ श्वप्रवास्तातमं लेदयात्रयमाश्चित्य ज्ञिमतम् । अन्तर्मृहृतकालं विद्यात्रयस्थानसंश्चितम् ॥३८॥ श्वप्रवास्तात्रसं लेदप्रवास्तावलम्बनम् ॥३८॥ श्वप्रवास्तिकाऽस्य स्याद् मावस्तियंगातिः प्रसम् । तस्माद् दुष्वानमात्रीस्यं हेयं श्रेयोऽधिनानिद्म्॥३९॥ स्याये कोर्तालयं केनाश्ये कौसीद्यो न्यतिगृष्तुत्रो । भयोद्वे गानुसोकाश्च किङ्गा नियाते स्मृतानि व ॥ वाद्यं च लिङ्गमार्तस्य गात्रग्ला विविवर्णता । इस्तम्यस्तकपोलस्य वेद्यान्यस्य ताद्वाम् ॥४१॥ प्रायिनां रोदनाद् रहतः कृतः स्वत्ये विर्वर्णता । युमास्तत्र सर्वं वीदं विद्यान चनुविधम् ॥४२॥ प्रायिनां रोदनाद् रहतः कृतः सत्वेपु निर्वर्णतः । प्रमास्तत्र सर्वं वीदं विद्यान चनुविधम् ॥४२॥

होता है वह चौथा आर्त्तध्यान कहलाता है ॥३३॥ इष्ट वस्तुओं के बिना होनेवाले दुःखके समय जो ध्यान होता है वह इष्टवियोगज नामका पहला आर्तध्यान कहलाता है, इसी प्रकार प्राप्त नहीं हुए इष्ट पदार्थके चिन्तवनसे जो आर्तध्यान होता है वह निदानप्रत्यय नामका तीसरा आर्तथ्यान कहलाता है ॥३४॥ अनिष्ट वस्तुके संयोगके होनेपर जो ध्यान होता है वह अनिष्ट-संयोगज नामका तीसरा आर्तध्यान कहलाता है और वेदना उत्पन्न होनेपर जो ध्यान होता हे यह वेदनोपगमोद्भव नामका चौथा आर्तध्यान कहलाता है ॥३५॥ इप्र बस्तुकी प्राप्तिके लिए, अनिष्ट वस्तुको अप्राप्तिक लिए, भोगोपभोगकी इच्छाके लिए और वेदना दूर करनेके लिए जी बार-बार चिन्तवन किया जाता है उसी समय जपर कहा हुआ चार प्रकारका आर्वध्यान होता है ।।३६।। इस प्रकार आर्त अर्थान् पीड़ित आत्मावाले जीवोंके द्वारा चिन्तवन करने योग्य चार प्रकारके आर्तध्यानका निरूपण किया । यह कपाय आदि प्रमादसे अधिष्ठित होता है और प्रमत्तसंयत नामक छठवें गुणस्थान तक होता है।।३७।। यह चारों प्रकारका आर्तध्यान अत्यन्त अशुभ, कृष्ण, नील और कापोत छेश्याका आश्रय कर उत्पन्न होता है, इसका काल अन्तर्भुहुर्त हैं और आसम्बन अग्नुभ है ॥३८॥ इस आर्तध्यानमें आयोपशमिक भाव होता है और तिर्येक्न गति इसका फल हैं इसलिए यह आर्त नामका खोटा ध्यान कल्याण चाहनेवाले पुरुषों-द्वारा छोड़ने योग्य हैं ॥३९॥ परित्रहमें अत्यन्त आसक्त होना, कुशील रूप प्रवृत्ति करना, कुपणता करना, ज्याज छेकर आजीविका करना, अत्यन्त होम करना, भय करना, उद्वेग करना और अतिशय शोक करना ये आर्तभ्यानके चिह्न हैं ॥४०॥ इसी प्रकार शरीरका क्षीण हो जाना, शरीरकी कान्ति नष्ट हो जाना, हाथोंपर कपोछ रखकर पश्चासाप करना, आँसू डालना तथा इसी प्रकार और और भी अनेक कार्य आर्वध्यानके बाह्य चिह्न कहलाते हैं ॥४१॥ इस प्रकार आर्तध्यानका वर्णन पूर्ण हुआ, अव रौद्र ध्यानका निरूपण करते हैं—जो पुरुष प्राणियोंको रुलाता है वह रुद्र अध्या सब जीवोंमें निर्देश कहलाता

१. निदानहेतुकम् । २. अनिष्टे वस्तुनि समागते इति भावः । ह्युपगते छ०, ग० । ३. द्वितीयार्त्तध्याः नीक्तप्रकारेण । ४. मनोज्ञार्थप्राप्तौ । समृतियोजनम् । ५. निदानां च वेदनाषायानुचिन्तनिमत्यर्थः । ७. ध्यानम् । पर्याप्ति विषयो ययोगते निदानवेदनाषायांवपये । ६. निदानानुचिन्तनं वेदनाषायानुचिन्तनिमत्यर्थः । ७. ध्यानम् । ८. पर्युणस्थानसंश्रितिमत्यनेन किस्वामिकमिति पदं व्यास्थातम् । ९. छैद्यावयमाश्रित्य जुम्भितिमत्यनेन बलाधानमुक्तम् । १०. अप्रशस्तपरिणामावलम्बनम् । अनेन किमालम्बनमिति पदं प्राप्तम् । ११. परिम्रहः । १२. कुशिलत्व । १२. छुश्यत्य अथवा कृतध्यत्व । १४. आलस्य । १५. अत्यभिलापिता । १६. इष्टवियोगेषु विकलवभाव एवोहेगः । चित्तचलन । १७. चित्नानि । १८. गात्रम्लानिः ८० । दारीरपोषणम् । १९. वाण्यवारि-सहितम् । २०. रादनकारित्यात् ।

हिंसानन्दम्यानन्दस्तेयसंरक्षणात्मकम् । यद्वानु तद्गुणस्थानात् प्राक् पञ्चगुणभूभिकम् ॥४३॥ प्रकृष्टतरदुर्लेक्यात्रयोपो द्वलवृहितम् । अन्तर्मृहृतंकालोरथं पूर्ववद्वाव दृष्यते ॥४४॥ वधनन्धामि संधानमङ्गच्छेदोपतापने । दृण्डपारूष्यमित्यादि हिंसानन्दः समतो वुधैः ॥४५॥ हिंसानन्दं समाधाय हिंसः प्राणिपु निर्धृणः । हिनस्त्यात्मानमेव प्राक् पश्चाद् हन्याद्य वा परान् ॥४६ सिक्यमत्स्यः किलैकोऽसौ स्वयम्भूरमणाम्बुधौ । महामत्स्यसमान्दोषानवाप स्मृतिदोषतः ॥४०॥ पुरा किलारविन्दाख्यः प्रख्यातः खचराधिपः । रुधिरस्नानरौद्राभिसंधिः द्वाभ्री विवेश सः ॥४८॥ अनानृशंस्यं हिंसोपकरयादान्तत्कथाः । निसर्गहिंस्यते चेति लिङ्गान्यस्य परानि वे ॥४६॥ स्थानन्दो सृषावादैरतिसन्धानचिन्तनम् । वाक्पारूष्यदिलिङ्गं तद् दे हितीयं रौद्रमिद्यते ॥५०॥

है ऐसे पुरुषमें जो ध्यान होता है उसे रौद्रध्यान कहते हैं यह रौद्रध्यान भी चार प्रकारका होता है ॥४२॥ हिंसानन्द अर्थात् हिंसामें आनन्द मानना, मृषानन्द अर्थात् झूठ वोलनेमें आनन्द मानना, स्तेयानन्द अर्थात् चोरी करनेमें आनन्द मानना और संरक्षणानन्द अर्थात् परिष्रहकी रक्षामें ही रात-दिन लगा रहकर आनन्द मानना ये रौद्रध्यानके चार भेद हैं। यह घ्यान छठे गुणस्थानके पहले-पहले पाँच गुणस्थानोंमें होता है ॥४३॥ यह रौद्रध्यान अत्यम्त अशुभ, कृष्ण आदि तीन स्रोटी छेश्याओं के बलसे उत्पन्न होता है, अन्तर्मुहर्त काल-तक रहता है और पहले आर्तध्यानके समान इसका क्षायोपशमिक भाव होता है।।४४॥ मारने और बाँधने आदिकी इच्छा रखना, अंग-उपागोंको छेदमा, सन्ताप देना तथा कठोर दण्ड देना आदिको बिद्वान लोग हिंसानन्द नामका आर्तभ्यान कहते हैं ॥४५॥ जीवींपर दया न करने-बाला हिंसक पुरुष हिंसानन्द नामके रौद्रभ्यानको धारण कर पहले अपने-आपका घात करता है पीछे अन्य जीवोंका घात करे अथवा न करे। भावार्थ-अन्य जीवोंका मारा जाना उनके आयुं कर्मके अधीन है परन्तु मारनेका संकल्प करनेवाला हिंसक पुरुष तीत्र कषाय उत्पन्न होनेसे अपने आत्माकी हिंसा अवश्य कर लेता है अर्थात् अपने क्षमा आदि गुणोंको नष्ट कर भाव हिंसाका अपराधी अवश्य हो जाता है ॥४६॥ स्वयंभूरमण समुद्रमें जो तन्दुछ नामका छोटा मत्स्य रहता है वह केवल स्मृतिदोषसे ही महामत्स्यके समान दोषोंको प्राप्त होता है। भावार्थ-रायव मत्स्यके कानमें जो तन्तुल मत्स्य रहता है वह यद्यपि जीवोंकी हिंसा नहीं कर पाता है केवल वर्षे मत्स्यके मुखविवरमें आये हुए जीवोंको देखकर उसके मनमें उन्हें मारनेका भाव उत्पन्न होता है तथापि वह उस भाव-हिंसाके कारण मरकर राधव मत्स्यके समान ही सातवें नरकमें जाता है।।४०। इसी प्रकार पूर्वकालमें अरविन्द नामका प्रसिद्ध विद्याधर केवल रुधिरमें स्नान करने रूप रौद्र ध्यानसे ही नरक गया था ॥४८॥ कर होना, हिंसाके उपकरण तलवार आदिको घारण करना, हिंसाको हो कथा करना और स्वभावसे ही हिंसक होना ये हिंसानन्द रौद्रध्यानके चिह्न माने गये हैं।।४९।। झुठ बोळकर छोगोंको घोसा देनेका चिन्तवन करना सो मृपानन्द नामका दूसरा रौद्रध्यान है तथा कठोर वचन बोलना

१. सहाय । २. कायोपशमिकभावः । -भावमिष्यते छ०, म०, व०, प०, स०, ६०, ६० । ३. अभिप्रायः । ४. बाह्यछिङ्गोपलक्षितवषवन्षादिनैष्ठुर्यम् । ५. अवलम्ब्यः । ६. अभिप्रायः । ७. नरकमितम् । ८. अनृशंस्यं हि सो --छ०, म०, द०, प० । न नृशंसः अनृशंसः अनृशंसस्य भावः आनृशंस्यम् अनानृशंस्यम् , अक्षीर्यम् । 'नृशंसो घातृकः कूरः' इत्यर्थः । ९. स्वैभावहिंसनशीलता । १०. रौद्रस्य । ११. अतिवक्ष्यनम् । १२. ध्यानम् ।

स्तेयानन्दः परद्रव्यहरणे स्मृतियोजनम् । सवेत् संरक्षणानन्दः स्मृतिरथांअंनादिषु ॥५२॥ प्रतीतिलिङ्गमंनैतद् रीद्रध्यानद्वयं स्रृति । नारकं दुःलमस्यादुः फलं रीवस्य दुस्तरम् ॥५२॥ बाह्यं तु लिङ्गमस्यादुःभू मङ्गं मुखविकियाम् । प्रस्वेद्रमङ्गकं पञ्च नेत्रयोद्दवातितास्रताम् ॥५६॥ प्रयानद्वयं विस्तृत्याद्यमस् रसंसारकारणम् । यदोत्तरं द्वयं ध्यानं सुनिनाभ्यसिसिध्यते ॥५५॥ ध्यानद्वयं विस्तृत्याद्यमस् रसंसारकारणम् । यदोत्तरं द्वयं ध्यानं सुनिनाभ्यसिसिध्यते ॥५५॥ विदेदं परिकर्मेष्टं देशा वस्थाधुपाध्रयस् । बहिःसामग्यूभीनं हि फलमत्र द्वयास्यकम् ॥५६॥ सून्यालयं दमशाने वा जरदुधानकेऽपि वा । सरिष्ठिलिगिर्यप्रगद्धरे दुमकोटरे ॥५७॥ सुनावस्यतमे देशे विस्तृतारिण्यपातकं । नारयुष्यशिकिरे नापि प्रवृत्तरमारुते ॥५८॥ विसुक्तवर्धसंवाधे सूक्ष्मजन्दवनुपद्वते । जलसंपातिनर्भुकते मन्दमन्दनभस्वति ॥५८॥ पर्व्यक्कमासनं तद्ध्वा सुनिविष्टो महीतले । समसृज्वायतं विस्तृत्वात्रमस्तव्ये वृत्तिकम् ॥६०॥ ध्वपद्वस्यक्ते करं वामं न्यस्योत्तानतलं पुनः । तस्योपरोतरं धाणिमपि विन्यस्य तस्समम् ॥६९॥ ध्वपद्वात्रिके करं वामं न्यस्योत्तानतलं पुनः । तस्योपरोतरं धाणिमपि विन्यस्य तस्समम् ॥६९॥

आदि इसके बाह्य चिह्न हैं।।५०।। दूसरेके दृज्यके हरण करने अर्थात् चोरी करनेमें अपना चित्त लगाना-उसीका चिन्तवन करना सो स्तेयानन्द नामका तीसरा रौद्रध्यान है और धनके उपार्जन करने आदिका चिन्तवन करना सो संरक्षणानन्द नामका चौथा रौद्रध्यान है। (संर-क्षणानन्दका दूसरा नाम परित्रहानन्द भी है ) ॥५१॥ स्तेयानन्द और संरक्षणानन्द इन दोनों रौद्रध्यानोंके बाह्य चिह्न संसारमें प्रसिद्ध हैं। गणधरदेवने इस रौद्रध्यानका फल अतिशय कठिन नरकगतिके दुःस्त प्राप्त होना वतलाया है ॥५२॥ भौंह टेढ़ी हो जाना, मुसका विकृत हो जाना, पसीना आने छगना, शरीर कॅपने छगना और नेत्रोंका अतिशय छाछ हो जाना आदि रीद्रध्यानके बाह्य चिह्न कहलाते हैं ॥५३॥ अनादिकालकी वासनासे उत्पन्न होनेवाले ये दोनों (आर्त और रौद्र) ध्यान विना प्रयत्नके ही हो जाते हैं इसिछए मुनियोंको इन दोनोंका ही त्याग करना चाहिए।।५४।। संसारके कारणस्वरूप पहले कहे हुए दोनों खोटे ध्यानोंका परि-त्याग कर मुनि छोग अन्तके जिन दो ध्यानोंका अभ्यास करते हैं वे उत्तम हैं, देश तथा अवस्था आदिकी अपेक्षा रखते हैं, बाह्य सामग्रीके अधीन हैं और इन दोनोंका फल भी गीण तथा मुख्यकी अपेक्षा दो प्रकारका है ॥५५-५६॥ अध्यास्मके स्वरूपको जाननेवाला मुनि, सूने घरमें, इसशानमें, जीर्ण बनमें, नदीके किनारे, पर्वतके शिखरपर, गुफामें, युक्षकी कोटरमें अथवा और भी किसी ऐसे पवित्र तथा मनोहर प्रदेशमें, जहाँ आतप न हो, अतिशय गरमी और सर्दी न हो, तेज बायु न चलता हो, वर्षा न हो रही हो, सूक्ष्म जीवोंका उपद्रव न हो, जलका प्रपात न हो और मन्द-मन्द वायु बह रही हो, पर्यंक आसन बाँधकर प्रथिबीतलपर विराजमान हो, उस समय अपने शरीरको सम सरल और निश्चल रखे, अपने पर्यक्रमें बाँया हाथ इस प्रकार रखे कि जिससे उसकी हथेली उपरकी ओर हो,इसी प्रकार दाहिने हाथको भी बाँया हाथपर रखे, आँसोंको न तो अधिक स्रोले ही और न अधिक वन्द ही रखे, धीरे-धीरे

१. विकारम् । २. आतेरौद्रहयम् । ३. असाधु । ४, यदुत्तरं ल०, म०, इ०, अ०, स० । ५. अम्यसिन्तुमिन्छतं । ६. तदिदं ल०, म०, इ०, अ०, स० । ७ देश।सनभेदादिवस्यमाणलक्षणः । ८. निश्वयन्यवहारा-रमकम् । अथवा मुख्यामुख्यात्मकम् । ९. पुराणोद्याने । १०. संबन्धे ल०, म०। ११. जनसंपात-द०, इ०। १२. सममृज्यागति अ०, इ०। सममृज्यायति प०, ल०, म०। १३. प्रयत्नपरवृत्तिकम् । १४. दक्षिणहस्तम् ।

नात्युन्मिषकं चात्यन्तं निमियनमन्द्रमुक्क्ष्यसम् । दन्तेर्यन्तामसंधानयरो धीरो विरुद्धधीः ॥६२॥
हृदि मूर्णि छळाटे वा नाभेरूष्यं परश्च वा । स्वाभ्यासवशतिश्चतं निधायाध्यात्मिविन्मुनिः ॥६३॥
ध्यायेद् वृष्यादियाथात्म्यमागमार्थानुसारतः । परीषहोत्थिता बाधाः सहमानो निराकुळः ॥६४॥
अप्राणायामऽतितीवे स्याद्वश्च स्याकुळं मनः । स्याकुळस्य समाधानभङ्गाक ध्यानसंभवः ॥६३॥
अप्रि स्युत्स्य ध्टकायस्य समाधिप्रतिपत्तये । मन्दोष्क्र्वासनिमेषादिष्ठतेर्नास्ति निषेधनम् ॥६६॥
समावस्थितकायस्य स्यात् समाधानमङ्गिनः । दुःस्थिताङ्गस्य तद्भङ्गाद् मवेदाकुळता थियः ॥६७॥
ततो यथोक्तप्रस्यङ्कक्षणासनमास्थितः । ध्यानाभ्यासं प्रकृति योगी व्याक्षेपमुत्स्वजन् ॥६८॥
पत्त्रमङ्ग इव दिध्यासोः कायोस्सर्गीऽपि सम्मतः । समप्रयुक्तसर्वाङ्गो द्वाविश्वाक्षेतः ॥६९॥
विसंस्थुलासनस्यस्य ध्रुवं गात्रस्य निम्नदः । तक्षिमहान्मनःपीडा ततद्व विमनस्कता ॥७०॥
वैमनस्ये च कि ध्यायेत् तस्माविष्टं सुखासनम् । कायोत्सर्गद्व भेष्यङ्कस्ततोऽन्यद्विषमासनम् ॥७३॥
भेष्यद्वस्थाद्वयस्यैव प्राधान्यं ध्यायतो वतः । प्रायस्तवापि पत्त्यङ्कमामनन्ति सुखासनम् ॥७२॥

उच्छ्वास छे,ऊपर और नोचेकी दोनों दाँतोंकी पंक्तियोंको मिलाकर रखे और धीर-बीर हो मन-की स्वच्छन्द्र गतिको रोके। फिर अपने अभ्यासके अनुसार मनको हृद्यमें, मस्तकपर, लखाटमें, नाभिके ऊपर अथवा और भी किसी जगह रखकर परीवहोंसे उत्पन्न हुई बाधाओंको सहता हुआ निराकुल हो आगमके अनुसार जीव-अजीव आदि द्रव्योंके यथार्थस्वरूपका चिन्तवन करे ॥५७-६४॥ अतिशय तीत्र प्राणायाम होनेसे अर्थात् बहुत देर तक श्वासीच्छ्वासके रोक रसनेसे इन्द्रियोंको पूर्ण रूपसे बशमें न करनेबाहे पुरुषका मन व्याकुछ हो जाता है। जिसका मन व्याकुछ हो गया है उसके चित्तकी एक प्रता नष्ट हो जाती है और ऐसा होनेसे उसका ध्यान भी दूट जाता है। इसिछए शरीरसे ममत्व छोड़नेवाले मुनिके ध्यानकी सिद्धिके छिए मन्द-मन्द उच्छवास लेना और पलकोंके लगने, उयड्ने आदिका निषेध नहीं है ॥६५-६६॥ ै ध्यानके समय जिसका शरीर समरूपसे स्थित होता है अर्थात् ऊँचा-नीचा नहीं होता है उसके समाधान अर्थान चित्तको स्थिरता रहतो है और जिसका शरीर विषम रूपसे स्थित है उसके समाधानका भंग हो जाता है और समाधानके भंग हो जानेसे बुद्धिमें आकुलता उत्पन्न हो जाती है इसिक्ट मुनियोंको उपर कहे हुए पर्यंक आसनसे बैठकर और चित्तकी चञ्चलता छोडकर ध्यानका अध्यास करना चाहिए।।६७-६८।। ध्यान करनेकी इच्छा करनेवाले मुनिको पर्यंक आसनके समान कायोत्सर्ग आसन करनेकी भी आज्ञा है। कायोत्सर्गके समय शरीरके समस्त अंगोंको सम रखना चाहिए और आचार शास्त्रमें कहे हुए बसीस दोशोंका बचाव करना चाहिए।।६९॥ जो मनुष्य ध्यातके समय विषम ( ऊँचे-नीचे ) आसनसे बैठता है उसके शरीरमें अवश्य ही पीड़ा होने लगती है, शरीरमें पीड़ा होनेसे मनमें पीड़ा होती है और मनमें पोड़ा होनेसे आकुलता बत्पन्न हो जाती है। आकुलता उत्पन्न होनेपर कुछ भी ध्यान नहीं किया जा सकता इसलिए ध्यानके समय सुखासन छगाना ही अच्छा है। कायोत्सर्ग और पर्यंक ये दो सुलासन हैं इनके सिवाय बाकी सब विषम अर्थात दुःस करनेवाले आसन हैं ॥७०-७१। ध्यान करनेवाले मुनिके प्रायः इन्हीं दो आसनोंकी प्रधानता रहती है और उन दोनोंमें भः

१. निरुद्धमनः । २. कण्ठादौ । ३. योगनिग्रहे, आनस्य प्राणस्य दैर्ध्ये । ४. असमर्थस्य । ५ त्यक्त-शरीरममकारस्य । ६. निरुचयाय । ७. समानस्थितशरीरस्य । ८. कार्यान्तरपारश्वयम् । ९. पर्यंक ल०, म०, ६० । १०. विषमोत्रतासनस्यस्य, अथवा यज्जवीरासनकुक्कुटासनादिविषमासनस्य । विसंश्ठुला-ल०, म० । ११. कायोश्सर्यपद्धान्याम् । १२. कायोत्सर्गपर्याञ्चानतद्वयकपरयेव ।

वज्रकाया मह।सत्त्वाः सर्वावस्थान्तरस्थिताः । भूयन्ते ध्यानयोगन् संप्राप्ताः पदमन्ययम् ॥७३॥ बाहुष्यापेक्षया तस्माव्यस्या द्वयसंगरः । सक्तानां सूपसर्गाग्रेस्तद्वे चित्र्यं न दुष्यति ॥७४॥ देहायस्था पुनर्येषं न स्याद् ध्यानोपरोधिनी । तद्वस्थो सुनिध्ययित् स्थिता सिखाधिशस्य वा ॥७५॥ देशादिनियमोऽप्येशं प्रायो स्विध्यपाश्रयः । कृतात्मनां तु सर्वोऽपि देशादिध्यानसिद्धये ॥७६॥ स्त्रीपश्चवलीबसंसक्तरहितं विजनं सुनेः । सर्वदैयांचितं स्थानं ध्यानकाले विशेषतः ॥७७॥ वसतोऽस्य जनाकोणे विश्वयानिमपस्यतः । बाहुस्यादिनिद्यार्थानां जातु विश्वयानिमपस्यतः । बाहुस्यादिनिद्वयार्थानां जातु विश्वयामनेन्यनाः ॥७८॥

पर्यंक आसन अधिक सुस्तकर माना जाता है । १७२। आगममें ऐसा भी सुना जाता है कि जिनका शरीर वजमयी है और जो महाक्षक्तिशाली हैं ऐसे पुरुष सभी आसनोंसे विराजमान होकर ध्यानके वलसे अविनाशी पद ( मोक्ष ) को प्राप्त हुए हैं ।।७३।। इसलिए कायोत्सर्ग और पर्यंक ऐसे दो आसनोंका निरूपण असमर्थ जीवोंकी अधिकतासे किया गया है। जो उपसर्ग आदिके सहन करनेमें अतिशय समर्थ हैं ऐसे मुनियोंके छिए अनेक प्रकारके आसनोंके लगानेमें दोष नहीं है। भावार्थ-वीरासन, वजासन, गोदोहासन, धनुरासन आदि अनेक आसन लगानेसे कायक्लेश नामक तपकी सिद्धि होती अवश्य है पर हमेशा तप शक्तिके अनुसार ही किया जाता है। यदि शक्तिन रहते हुए भी ध्यानके समय दुःखकर आसन लगाया जाये तो उससे चित्त चंचल हो जानेसे मुल तत्त्व-ध्यानको सिद्धि नहीं हो सकेगी इसलिए आचार्यने यहाँपर अशक्त पुरुषोंकी बहुँछता देख कायोत्सर्ग और पर्यंक इन्हीं दो सुखासनोंका वर्णन किया है परन्तु जिनके शरीरमें शक्ति है, जो निषद्या आदि परीषहोंके सहन करनेमें समर्थ हैं उन्हें विचित्र-विचित्र प्रकारके आसनोंके छगानेका निपेध भी नहीं किया है। आसन लगाते समय इस बातका स्मरण रखना आवश्यक है कि वह केवल बाह्य प्रदर्शनके लिए न हो किन्तु कायक्छेश तपश्चरणके साथ-साथ ध्यानकी सिद्धिका प्रयोजन होना चाहिए। क्योंकि जैन शास्त्रोंमें मात्र बाह्य प्रदर्शनके लिए कुछ भी स्थान नहीं है और न उस आसन लगानेवालेके लिए कुछ आत्मलाभ ही होता है।।७४॥

अथवा शरीरकी जो-जो अवस्था (आसन) ध्यानका विरोध करनेवाली न हो उसी-उसी अवस्थामें स्थित होकर सुनियोंको ध्यान करना चाहिए। चाहें तो वे बैठकर ध्यान कर सकते हैं, सके होकर ध्यान कर सकते हैं और छेटकर भी ध्यान कर सकते हैं ॥७५॥ इसी प्रकार देश आदिका जो नियम कहा गया है वह भी प्रायोष्ट्रिको लिये हुए है अर्थान हीन शक्तिके धारक ध्यान करनेवालोंके लिए हो देश आदिका नियम है, पूर्ण शक्तिके धारण करनेवालोंके लिए हो सभी देश और सभी काल आदि ध्यानके साधन हैं ॥७६॥ जो स्थान स्त्री, पशु और नपुंसक जीवोंके संसर्गसे रहित हो या एकान्त हो वही स्थान मुनियोंके सदा निवास करनेके योग्य होता है और ध्यानके सस्य तो विशेष कर ऐसा ही स्थान योग्य समझा जाता है॥७९॥ जो मुनि मनुष्योंसे भरे हुए शहर आदिमें निवास करते हैं और निरन्तर विषयोंको देखा करते हैं ऐसे मुनियोंका चित्त इन्द्रियोंके विषयोंको अधिकता होनेसे। कदाचित् ज्याकुल हो सकता है

१. महामनोबलाः । २.-स्थिराः ट० । सर्वासनान्तरस्थिरा । ३. व्यानयोजनेन । ४. कायोरसर्गपर्यङ्का-सनद्वयप्रतिज्ञा । ५. तत्कायोरसर्गविरहासनादिविचित्रताः । ६. दुष्टो न भवति । ७. उपविदय । ८. प्रचुरवृत्ति-समाश्रयः । ९. निश्चितात्मनाम् । १० संसर्गरहितं रागिजनरहितं या । ११. व्यानरहितसर्वकालेऽपि । १२. कदाचित् ।

ततो विविकतशायिकं वने वासश्च योगिनाम् । इति साधारणो मार्गी जिनस्यविरक्षणयोः ॥७९॥ इत्यमुष्यां ध्यवस्थायां सत्यां घोरास्तु केंचन । विहरन्ति जनाकीर्णे अपूर्णे च समद्शिनः ॥८०॥ न चाहोरात्रसंध्यादिलक्षणः कालपर्ययः । नियतोऽस्थास्ति द्विध्यासोस्तक्थानं सार्वकालिकम् ॥८९॥ वहं शकालचेष्टासु सर्वास्थेव समाहिताः । सिकाः सिक्यिनित सेरस्यन्ति नात्र विश्वभमोऽस्यतः॥८२॥ यदा यत्र यथावस्थो योगी ध्यानमदाष्त्रपात् । स कालः स च देशः स्थाद्ध्यानावस्था च सा मता ॥८३॥ प्रोक्ता ध्यातुरवस्थेयमिदानीं तस्य लक्षणम् । ध्येयं ध्यानं पत्नं चेति विध्यमेतष्वतुष्टयम् ॥८४॥ वक्षसंहननं कायमुद्दहन् वलवस्तमम् । ओधे अपूरस्तपोयोगे स्वम्यस्तश्चतविस्तरः ॥८५॥ दूरोत्सारितदुष्यांनो दुर्लेक्याः परिवर्जयन् । छेश्याविद्यद्विमालक्ष्य भावयस्त्रमस्ततम् ॥८६॥ प्रज्ञापारमितो योगी ध्याता स्याद्वावलान्वितः । विश्वाविद्यद्विमालक्षय भावयस्त्रमस्ततम् ॥८६॥ प्रज्ञापारमितो योगी ध्याता स्याद्वावलान्वितः । विश्वाविद्यावलक्षत्र विदः सोद्वावेषपरीषदः ॥८७॥

(त्रिभिविंशेषकम्)

॥७८॥ इसिलए मुनियोंको एकान्त स्थानमें ही शयन करना चाहिए और वनमें ही रहना चाहिए। यह जिनकल्पी और स्थिवरकल्पी दोनों प्रकारके मुनियोंका साधारण मार्ग है।।७९॥ यद्यपि मुनियोंके निवास करनेके लिए यह साधारण व्यवस्था कही गयी है तथापि कितने ही समद्शीं धीर-चीर मुनिराज मनुष्योंसे भरे हुए शहर आदि तथा बन आदि झून्य (निर्जन) स्थानोंमें विहार करते हैं।।८०॥ इसी प्रकार ध्यान करनेके इच्छुक घीर-वीर मुनियोंके लिए दिन-रात और सन्ध्याकाल आदि काल भी निश्चित नहीं है अर्थान् उनके लिए समयका कुल भी नियम नहीं है क्योंकि वह ध्यानक्ष्पी धन सभी समयमें उपयोग करने योग्य है अर्थात् ध्यान इच्छानुसार सभी समयोंमें किया जा सकता है।।८१॥ क्योंकि सभी देश, सभी काल और सभी चेष्टाओं (आसनों) में ध्यान धारण करनेवाले अनेक मुनिराज आज तक सिद्ध हो चुके हैं, अब हो रहे हैं और आगे भी होते रहेंगे इंसलिए ध्यानके लिए देश, काल और आसन वगैरहका कोई ख़ास नियम नहीं है।।८२॥ जो मुनि जिस समय, जिस देशमें और जिस आसनसे ध्यानको प्राप्त हो सकता है उस मुनिके ध्यानके लिए वही समय, वही देश और बही आसन उपयुक्त माना गया है।८३॥ इस प्रकार यह ध्यान करनेवालेकी अवस्थाका निरूपण किया। अब ध्यान करनेवालेका लक्षण, ध्येय अर्थान् ध्यान करने योग्य पदार्थ, ध्यान और ध्यानका फल ये चारों ही पदार्थ निरूपण करने योग्य हैं।।८४॥

जो वज्रवृषभनाराचसंहनन नामक अतिशय बखवान शरीरका धारक है, जो तपश्चरण करनेमें अत्यन्त शूर-वीर है, जिसने अनेक शासोंका अच्छी तरहसे अभ्यास किया है, जिसने आर्त और रींद्र नामके खोटे ध्यानोंको दूर हटा दिया है, जो अशुभ छेश्याओंसे बचता रहता है, जो छेश्याओंकी विशुद्धताका अवलम्बन कर प्रमादरहित अवस्थाका चिन्तवन करता है, जो बुद्धिके पारको प्राप्त हुआ है अर्थान् जो अतिशय बुद्धिमान् है, योगी है, जो बुद्धिबलसे सहित है, शासोंके अर्थका आलम्बन करनेवाला है, जो धीर-वीर है और जिसने समस्त परीषहों-

१. कारणात् । २. एकान्तप्रदेश । ३. जनभरितप्रदेशे । ४. ब्यातुमिन्छोः । ५. तद्धनम् म०, छ० । ६. यस्मात् कारणात् । ७. समावानयुवताः । ८. सिद्वपरमेष्टिनो अभूबुरित्यर्थः । ९. सिद्धाः मविष्यन्ति । १०. तद्देशकालादिनियमः । ११. आसनभेदः । १२. वक्तव्यम् । १३. समूहे शूरः । मूनिसमूहे शूरः । संपत्समृद्ध इत्यर्थः । उद्यत्सुरः छ०, म०, द० । उद्यसूरः इ० । १४. आगमार्थाश्रयः ।

अपि चोद्भूतसंवेगः प्राप्तनिर्वेदमावनः । वेराग्यमावनोरकर्षात् पश्यन् भोगानतपंकान् ॥८८॥ सिउकानभावनापास्तिमध्याकानसमा वनः । विद्युद्धकर्तनापोढगाढमिध्यात्वकाष्ट्यकः ॥८९॥ कियानिःश्रेयसोदकाः प्रप्योजिकतदुष्कियः । प्रोह्गतः करणीयेषु व्युत्सृष्टाकरणीयकः ॥९०॥ व्रवानां प्रत्य नीका ये दोषा हिंसानृतादयः । तानशेषाधिराकृत्य व्रतश्चित्रप्रुपेयियान् ॥९१॥ स्वैरुद्दार तरेः श्चान्तिमार्द्वार्जवलावयः । कषाययैरिणस्तीवान् क्रोधादीन् विनिवर्तयन् ॥९२॥ श्वनित्यात्रश्चान् पश्चम् भावा नारमकान् । वपुरायुर्वकारोग्ययोजनातिवकिष्णतान् ॥९३॥ समुत्युज्य चिरा भ्यस्तान् भावान् रागादिकक्षणात् । भावयन् ज्ञानवैराग्यभावनाः प्रागमाविताः ।९४॥ समुत्युज्य चिरा भूनिध्यानस्थितेष्यरोभवेत् । ज्ञानदर्शनचारिप्रवैराग्योपगतात्र ताः ॥९५॥ भावनामिरसंभूदो भूनिध्यानस्थिरोभवेत् । ज्ञानदर्शनचारिप्रवैराग्योपगतात्र ताः ॥९५॥ विवर्वानिध्यरोभवेत् । सदर्भदेशनं चेति ज्ञातस्या ज्ञानमावनाः ॥९६॥ संवेग भीनिध्यानस्थित् । अस्ति विवर्वानम् विवर्वानस्थि । सदर्भदेशनं चेति ज्ञातस्या ज्ञानमावनाः ॥९६॥ संवेग भीनिध्यसंसम्द्रत्यसम्यः । आस्ति विवर्वानम् विवर्वान ज्ञानमावनाः ॥९६॥ संवेग भीनिध्यसंसम्बर्वान सम्यन्यनावनाः ॥९६॥

को सह लिया है ऐसे उत्तम मुनिको ध्याता कहते हैं।।८५-८०। इसके सिवाय जिसके संसारसे भय उत्पन्न हुआ है, जिसे वैराग्यकी भावनाएँ प्राप्त हुई हैं, जो वैराग्य-भावनाओं के उत्कर्षसे भोगोपभोगको सामग्रीको अतृप्ति करनेवाछी देखता है, जिसने सम्यम्झानकी भावनासे मिथ्याज्ञानरूपी गाढ़ अन्धकारको नष्ट कर दिया है, जिसने विशुद्ध सम्यग्दर्शनके द्वारा गाढ़ मिथ्यात्वरूपी शल्यको निकाल दिया है, जिसने मोक्षरूपी फल देनेवाली उत्तम क्रियाओंको प्राप्त कर समस्त अशुभ कियाएँ छोड़ दी हैं, जो करने योग्य उत्तम कार्योंमें सदा तत्पर रहता है, जिसने नहीं करने योग्य कार्योंका परित्याग कर दिया है, हिंसा, झूठ आदि जो व्रतोंके विरोधी दोष हैं उन सबको दूर कर जिसने त्रतोंकी परम शुद्धिको प्राप्त किया है, जो अत्यन्त उत्कृष्ट अपने क्षमा, मार्दव, आर्जव और लाघव रूप धर्मीके द्वारा अतिशय प्रवल कोध, मान, माया और लोभ इन कषायरूपी शंत्रुओंका परिहार करता रहता है। जो शरीर, आयु, बढ़, आरोग्य और यौवन आदि अनेक पदार्थांको अनित्य, अपवित्र, दुःखदायी तथा आत्मस्वभावः से अत्यन्त भिन्न देखा करता है, जिनका चिरकालसे अभ्यास हो रहा है ऐसे राग, द्वेष आदि भावोंको छोड़कर जो पहले कभी चिन्तवनमें न आयी हुई ज्ञान तथा वैराग्य रूप भावनाओं का चिन्तवन करता रहता है और जो आगे कही जानेवाली भावनाओं के द्वारा कभी मोहको प्राप्त नहीं होता ऐसा मुनि ही ध्यानमें स्थिर हो सकता है। जिन भावनाओं के द्वारा वह मनि मोहको प्राप्त नहीं होता वे भावनाएँ ज्ञान, दर्शन, चारित्र और वैराग्यकी भावनाएँ कहलाती हैं ॥८८-९५॥

जैन शास्त्रोंका स्वयं पढ़ना, दूसरोंसे पूछना, पदार्थके स्वरूपका चिन्तवन करना, रह्णोक आदि कण्ठ करना तथा समीचीन धर्मका उपदेश देना ये पाँच ज्ञानको भावनाएँ जाननी चाहिए ॥९६॥ संसारसे भय होना, शान्त परिणाम होना, धीरता रखना, मूढ़ताओंका त्याग करना, गर्व नहीं करना, श्रद्धा रखना और दया करना ये सात सम्यग्दर्शनकी भावनाएँ जानने-

१. अतृष्तिकरान् । २. संज्ञान-द०, ६० । सज्ञान-ल०, म० । ३. तमोबाहुल्यम् । ४. कर्तुं योग्येषु । ५. प्रतिकूलाः । ६. अत्युत्तमैः । ७. शौचैः । ८. पर्यायरूपान्मिन् । ९. आत्मस्वरूपादग्यान् । १०. अनादि-वासितान् । ११. पर्यायान् । १२. अक्षुभितः । १३. स्थिरो भवेत् ल०, म० । १४. पठनम् । १५. प्रश्नः । १६. विचारसहितम् । चानुप्रेक्षणम् ल०, म० । १७. परिचिन्तनम् । १८. संसारभोहत्वम् । १९. रागादीनां विगमः । २०. अखिलतत्त्वमतिः । २१. अखिलसत्त्वकृषा ।

ईपादि विषया याना मनोबाक्कायगुर्सयः। परीषहसहिष्णुरविस्ति चारित्रभावनाः ॥९८॥
विषयेश्वनभिष्यंगः कायत्रवानुचिन्तनम्। जगरस्वभावचिन्त्येति वैराग्यस्थैयंभावनाः ॥९८॥
एवं भावयतो सस्य ज्ञानचर्यादिसंपद्दि । तस्वज्ञस्य विरागस्य भवेद्वयप्रता थियः॥१००॥
स चतुर्वशपूर्वज्ञां दशपूर्वथरोऽपि वा। नवपूर्वथरो वा स्याद् ध्याता सम्पूर्णलक्षणः ॥१०३॥
अतंन विकलेनापि स्याद् ध्याता सुनिसत्तमः। प्रवुद्धशिरभःश्रेण्यां धर्मध्यानस्य सुश्रुतः ॥१०२॥
स एवं लक्षणो ध्याता सामग्री प्राप्य पुष्कलाम् । अपकोपश्रमश्रेण्यां धर्मध्यानस्य सुश्रुतः ॥१०२॥
साधासंहननेनेव अपकश्रेण्यधिश्रितः। त्रिभिराधौर्भजेन्छ्रं चीभितरां श्रुतत्तस्यवित् ॥१०४॥
किचिद्दश्चिमुपावर्त्यं विहर्यकद्भवकात् । स्मृतिमात्मनि संधाय ध्यायेद्रध्यात्मविन्युनिः ॥१०५॥
हचीकाणि तद्रथेन्द्रश्येकद्भवकात् । समृतिमात्मनि संधाय ध्यायेद्रध्यात्मविन्युनिः ॥१०५॥
ध्येयमध्यात्मतस्यं २ स्थात् पुरुषार्थोपयोगि । यत्। पुरुषार्थश्च निर्मोक्षो भे मवेत्तरसाधनानि । च ॥१०७॥

के योग्य हैं ॥९७॥ चलने आदिके विषयमें यस रखना अर्थात् ईर्या, भाषा, एषणा, आदान, निक्षेपण और प्रतिष्ठापन इन पाँच समितियोंका पालन करना, मनोगुप्ति, वचनगुप्ति और कायगुप्तिका पालन करना तथा परीषहोंको सहन करना ये चारित्रको भावनाएँ जानना चाहिए ॥९८॥ विषयोंमें आसक्त न होना, शरीरके स्वरूपका बाप-बार चिम्तवन करना, और जगत्के स्वभावका विचार करना ये वैराग्यको स्थिर रखनेबाछी भावनाएँ हैं।। ९९ ।। इस प्रकार उत्तर कही हुई भावनाओंका चिन्तवन करनेवाले, तस्वोंको जाननेवाले और राग-द्वेषसे रहित मुनिकी बुद्धि झान और चारित्र आदि सम्पदामें स्थिर हो जाती है ॥१००॥ यदि ध्यान करनेवाला मुनि चौदह पूर्वका जाननेवाला हो, दस पूर्वका जाननेवाला हो अथवा नी पूर्वका जाननेवाला हो तो वह ध्याता सम्पूर्ण लक्षणोंसे युक्त कहलाता है।। १०१।। इसके सिवाय अल्प-श्रत ज्ञानी अतिराय बुद्धिमान् और श्रेणीके पहले-पहले धर्मध्यान धारण करनेवाला उत्कृष्ट मुनि भी उत्तम ध्याता कहलाता है।।१०२।। इस प्रकार ऊपर कहे हुए लक्षणोंसे सहित ध्यान करनेवाला सुनि ध्यानकी बहुत-सी सामग्री प्राप्त कर उपशम अथवा अपक श्रेणीमें उत्कृष्ट **ध्यानको** प्राप्त होता है। भावार्थ-उत्कृष्ट ध्यान शुक्रध्यान कहलाता है और वह उपशम अबदा सपकश्रेणीमें ही होता है।।१०३॥ श्रुतक्कानके द्वारा तस्वोंको जाननेवाला मुनि पहले वज्जवसभनाराचसंहमनसे सहित होनेपर ही अपक्रश्रेणीपर चढ़ सकता है तथा दूसरी उपशम श्रेणीको पहलेके तीन संहननों ( चजबूषभनाराच, वजनाराच और नाराच ) वाला मुनि भी प्राप्त कर सकता है।।१०४।। अध्यात्मको जाननेवाला मुनि बाह्य पदार्थीके समृहसे अपनी दृष्टिको कुछ हटाकर और अप<u>नी</u> स्युतिको अपने-आपमें ही छगाकर ध्यान करे।। १०५॥ प्रथम तो स्पर्शन आदि इन्द्रियोंको उनके स्पर्श आदि विषयोंसे हटाने और फिर मनको मनके विषयसे हटाकर स्थिर् बुद्धिको स्थान करने योग्य पदार्थमें धारण करे-छगावे ॥१०६॥

जी पुरुषार्थका उपयोगी है ऐसा अध्यात्मतत्त्व ध्यान करने योग्य है। मोक्ष प्राप्त होना ही पुरुषार्थ कहलाता है और सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान तथा सम्यक्चारित्र उसके साधन कहलाते

१. ईर्या आदयो विषयाः येषां ते यरनाः । पञ्चसमितय इत्यर्थः । २. चारित्रम् । ३. असम्पूर्ण-धुतेनापि युत इत्यर्थः । ४. श्रेणिद्धयादयः । असंयतादिचतुर्गुणस्थानेषु धर्म्यस्यानस्य स्याता भवतीत्यर्थः । ५. सम्पूर्णाम् । ६. शुक्लस्यानम् । ७. गच्छति । ८. अन्तद् ध्टिम्, ज्ञानदृष्टिमित्यर्थः । ९. समीपे वर्तयिक्षा । १०. इन्द्रियविषयेम्यः । ११. लयं नीत्वा । १२. आत्मस्वरूपम् । १३. उपकारि । १४. कर्मणां निरवशेषसयः । १५. तन्निमाक्षस्यधनानि सम्यग्दर्शनादीनि च ।

हैं। ये सब भी ध्यान करने योग्य हैं।।१०७। मैं अर्थात् जीव और मेरे अजीव आस्नव बन्ध संबर निर्जरा तथा कर्मीका क्षय होते रूप मोक्ष इस प्रकार ये सात तत्त्व ध्यान करने योग्य हैं अथवा इन्हीं सात तत्त्वोंमें पुण्य और पाप मिला देनेपर नौ पदार्थ घ्यान करने योग्य हैं।।१०८।। क्योंकि छह नयोंके द्वारा प्रहण किये हुए जीव आदि छह द्रव्यों और उनकी पर्यायोंके यथार्थ स्वरूपका बार-बार चिन्तवन करना ही ध्यान कहलाता है, इसलिए छह द्रव्योंका समस्त विस्तार भी ध्यान करने योग्य है।।१०९।। नय, प्रमाण, जीव, अजीव आदि पदार्थ और सप्तमंगी रूप न्यायसे देवीप्यमान होनेवाली तथा जिनेन्द्रदेवके मुखसे प्रकट हुई सिद्धान्तशाखोंकी परिपाटी भी ध्यान करने योग्य है अर्थान् जैन शास्त्रोंमें कहे गये समस्त पदार्थ ध्यान करनेके योग्य हैं ॥१९०॥ शब्द, अर्थ और ज्ञान इस प्रकार तीन प्रकारका ध्येय कहलाता है। इस तीन प्रकार-के ध्येयमें ही जगत्के समस्तपदार्थ ध्येयकोटिको प्राप्त हो जाते हैं। भावार्थ-जगतके समस्त पदार्थ शब्द, अर्थ और ज्ञान इन तीनों भेदोंमें विभक्त हैं इसलिए शब्द, अर्थ और ज्ञानके ध्येय (ध्यान करने योग्य ) होनेपर जगत्के समस्त पदार्थ ध्येय हो जाते हैं ॥१११॥ अथवा पुरुपार्थकी परम काष्टाको प्राप्त हुए, कर्मरूपी शत्रुओंको जीतनेवाले, कृतकृत्य और रागादि कर्ममलसे रहित सिद्ध परमेष्ठी ध्यान करने योग्य हैं।। ११२।। क्योंकि वे सिद्ध परमेष्ठी कर्म-रूपी मलके दूर हो जानेसे अविनाशी विशुद्धिको प्राप्त हुए हैं और रोगादि क्लेशोंसे रहित हैं इसलिए ध्यान करनेवाले पुरुषोंको अपने भाषोंको शुद्धिके लिए उनका अवश्य ही ध्यान करना चाहिए । ।।११३।। वे सिद्ध भगवान् कर्मीके क्षयसे होनेवाले अनन्तदर्शन, अनन्तज्ञान, अनन्त सुख और अनन्त नीर्य आदि गुणोंसे सहित हैं और उनके यथार्थस्वरूपको केवल योगी लोग ही जान सकते हैं। यद्यपि वे सुक्ष्म हैं तथापि उनके छक्षण प्रकट हैं।। ११४।। यद्यपि वे भगवान् अमूर्त और अशरीर हैं तथापि योगी लोगोंके ध्यानके विषय हैं अर्थात योगी लोग उनका ध्यान करते हैं। उनका आकार अन्तिम शरीरसे कुछ कम केवल जीव प्रदेशरूप है।।११५॥ मोक्षकी इच्छा करनेवाले भव्य जीवोंको उन्हींसे मोक्षकी प्राप्ति होती है। वे स्वयं कल्याण रूप हैं, कल्याण करनेवाले हैं, सबका हित करनेवाले हैं, सर्वदर्शी हैं और सब पदार्थीको जाननेवाले

१, आत्मा । २, मम संबन्धि ममकारः । जीवाजीवावित्यर्थः । अहं ममेत्येतद्द्वयमध्ययपदम् । ३. पुण्य-पापसिहता एते नवपदार्थाः । ४. षड्नय अ०, प०, ल० । षड्रूप द० । षट्प्रकार । ५. यस्मात् कारणात् । ६. व्ययं ल०, इ०, म० । ७. सप्तप्रङ्किष्यविचारैमस्थिराः । ८. वचनरचनाः । ९. शब्दः । १०. ज्ञानम् । ११. अवस्थाम् । १२. कृतकृत्यः । १३. जिनः । १४. –शुद्धये अ०, प०, नि०, म०, द०, इ०, स० । १५. अश्वरीरः । १६. व्ययोने-ल०, म०, द०, प० । १७. सर्वहितः । १८. सर्वदर्शी । १९. पदार्थ ।

स साकारोऽप्यनाकारो निराकारोऽपि साकृतिः । रेससारकृतासिष्ठक्रेयः सुक्रानो क्रानसञ्जूषाम् ॥११७॥
मिगदर्पणसंकान्तरकायारमध स्पु टाकृतिम् । द्रथ्यीवधनाकारममृतौऽप्यस्वलस्थितिः ॥११८॥
वीतरागोऽप्यसी ध्येयो मन्यानां मयविध्विदे । विश्विष्ठस्वन्धनस्यास्य ताहानैसगिकी गुणाः ॥११९॥
सथवा स्नातकावस्थां प्राप्तो चातिक्यपायतः । जिनोऽहंन् केवली ध्येयो विश्वत्तेजोमयं वपुः ॥१२०॥
रागाधविद्या जयनाजिनोऽहंन् धातिनां हतेः । स्वारमोपछव्धितः सिद्धो बुद्धस्त्रैलोक्यबोधनात् ॥१२९॥
त्रिकालगोचरानन्तपर्यायो पिवतार्थह्म् । विश्वज्ञो विश्वदर्शी च विश्वसाद्भृत्विद्गुणः ॥१२२॥
केवली केवलालोकविद्यालामलकोचनः । चातिकर्मक्षयादाविभूतानन्तचतुष्टयः ॥१२२॥
दिष्वे दुभेदगणाकीणां समावनिमधिक्वितः । प्रातिहायैरिमन्यक्तिज्ञगरप्रामवो विश्वः ॥१२४॥

अर्थात् सर्वज्ञ हैं ॥११६॥ वे भगवान् साकार होकर भी निराकार हैं और निराकार होकर भी साकार हैं। यद्यपि उन्होंने जगत्के समस्त पदार्थोंको अपने अधीन कर लिया है अर्थान वे जगतके समस्त पदार्थीको जानते हैं परन्तु उन्हें ज्ञानरूप नेत्रोंके धारण करनेवाले ही जान सकते हैं। भावार्थ—वे सिद्ध भगवान कुछ कम अन्तिम शरीरके आकार होते हैं इसलिए साकार कहलाते हैं परन्तु उनका वह आकार इन्द्रियझानगम्य नहीं है इसलिए निराकार भी कहलाते हैं। शरीररहित होनेके कारण स्थूछदृष्टि पुरुष उन्हें यद्यपि देख नहीं पाते हैं इसिछिए दे निराकार हैं, परन्तु प्रत्यक्ष ज्ञानी जीव कुछ कम अन्तिम शरीरके आकार परिणत हुए उनके असंख्य जीव प्रदेशोंको स्पष्ट जानते हैं इसिक्षप साकार भी कहलाते हैं। यद्यपि वे संसारके सब पदार्थोंको जानते हैं परन्तु उन्हें संसारके सभी लोग नहीं जान सकते, वे मात्र ज्ञानरूप नेत्रके द्वारा ही जाने जा सकते हैं ॥११७॥ रज्ञमय दर्पणमें पढ़े हुए प्रतिविस्वके समान उनका आकार अतिशय स्पष्ट है। यद्यपि वे अमूर्तिक हैं तथापि चैतन्यरूप घनाकारको धारण करनेवाले हैं और सदा स्थिर हैं ॥११८॥ यद्यपि वे भगवान स्वयं वीतराग हैं तथापि ध्यान किये जानेपर भन्य जीवोंके संसारको अवश्य नष्ट कर देते हैं। कमोंके बन्धनको छिन्न-भिन्न करनेवाले उन सिद्ध भगवान्का वह उस प्रकारका एक स्वाभाविक गुण ही समझना चाहिए।।११९।। अथवा घातिया कर्मीके नष्ट हो जानेसे जो स्नातक अवस्थाको प्राप्त हुए हैं और जो तेजोमय परमौदारिक शरीरको धारण किये दुए हैं ऐसे केवलज्ञानी अर्हन्त जिनेन्द्र भी ध्यान करने योग्य हैं।।१२०।। राग आदि अविद्याओंको जीत छेनेसे जो जिन कहलाते हैं, घातिया कर्मोंके नष्ट होनेसे जो अईन्त (अरिइन्त ) कहलाते हैं शुद्ध आत्मस्वरूपकी प्राप्ति होनेसे जो सिद्ध कहलाते हैं और त्रैलोक्यके समस्त पदार्थीको जाननेसे जो बुद्ध कहलाते हैं, जो तीनों कालोंमें होनेवाली अनन्त पर्यायोंसे सहित समस्त पदार्थोंको देखते हैं इसलिए विश्व-दर्शी (सबको देखनेवाले) कहलाते हैं और जो अपने ज्ञानरूप चैतन्य गुणसे संसारके सब पदार्थीको जानते हैं इसलिए विश्वत (सर्वत ) कहलाते हैं। जो केवलज्ञानी हैं, केवलज्ञान ही जिनका बिशाल और निर्मल नेत्र है, तथा घातिया कर्मीके क्षय होनेसे जिनके अनन्तचतुष्ट्रय प्रकट हुआ है, जो बारह प्रकारके जीवोंके समृहसे भरी हुई सभाभूमि (समवसरण) में विराजमान हैं, अष्ट प्रातिहार्यों के द्वारा जिनकी तीनों जगत्की प्रभुतों प्रकट हो रही है, जो

१. स्वाधीनीक्षतिनिख्लिक्षेयपदार्थः । २. सुक्षातो छ०, म० । शोभनकानः अयवा सुजाता । ३. छाया-स्वरूपित । ४. स्फुटाकृतिः द०, छ०, म०, प० । ५. समूर्तोऽपीत्यत्र परमतकथितवाटवादीनाममूर्तत्ववरणा-समक्षानिरासार्थमचलस्थितिरित्युवतम् । ६. ल्ब्यातो भव्याल द०, छ०, म०, अ०, प० । ७. परिपूर्णकानपरिण-तिम् । ८. सक्षान । ९. गुणपर्यायवद्द्रस्थम् । १०. द्वादशभेद ।

नियताकृतिरत्येष विश्वस्थः स्विविद्गुणैः । संक्रान्ता शेष विज्ञेयप्रतिविश्वसानुकारतः ॥१२५॥ विश्वस्थापं स विश्वार्थव्यापि विज्ञानयोगतः । विश्वास्यो विश्वतश्वश्चविश्वलोकशिखामणिः ॥१२६॥ संसारसागराद् वृरमुर्त्ताणैः सुखसाद्भवः । विध्यसक्ष्वककोशो विव्धिक्षमवबन्धनः ॥१२७॥ विभंयश्च विराकाक्श्रो निरावोधो विराकुलः । विश्वपंक्षो विरातक्को विरावोधो विराक्षाः ॥१२८॥ विक्षेत्रकल्पादिगुणारव्धवपुष्टरः । अभेग्न संहतिर्वज्ञशिकोकोणं इवाचलः ॥१२९॥ स एवं लक्षणो ध्येयः परमात्मा परः पुमान् । परमेष्ठी परं तत्त्वं परमञ्चोतिरक्षरम् ॥१३०॥ साधारणमिदं ध्येषं ध्यानयोधम्यं त्रुक्लयोः । विश्वदि स्वामिभेदात्तु तिद्वशेषोऽवधार्यताम् ॥१३१॥ प्रशस्तप्रणिधानं विश्व द्वासिभेदात्तु तिद्वशेषोऽवधार्यताम् ॥१३१॥ प्रशस्तप्रणिधानं विश्व द्वासिभेदात्तु वस्तुनि । वद्ध्यानमुक्तं मुक्त्यक्षं धर्म्यं शुक्लमिति द्विधा ॥१३२॥

सर्वसामर्थ्यवान् हैं, जो यद्यपि निश्चित आकारवाले हैं तथापि अपने चैतन्यरूप गुणोंके द्वारा प्रतिबिम्बित हुए समस्त पदार्थीके प्रतिबिम्ब रूप होनेसे विश्वरूप हैं अर्थात् संसारके सभी पदार्थीके आकार धारण करनेवाले हैं, जो समस्त पदार्थीमें व्याप्त होनेवाले केवलज्ञानके सम्बन्धसे विश्वव्यापी कहलाते हैं, समवसरण-भूमिमें चारों ओर मुख देखनेके कारण जो विश्वास्य (विश्वतोमुख) कहलाते हैं, संसारके सब पदार्थीको देखनेके कारण जो विश्वतइचक्ष (सब ओर हैं नेत्र जिनके ऐसे ) कंहजाते हैं, तथा सब्श्रेष्ठ होनेके कारण जो समस्त होकके शिलामणि कहलाते हैं, जो संसाररूपी समुद्रसे शीव ही पार होनेवाले हैं, जो सुलमय हैं. जिनके समस्त क्लेश नष्ट हो गये हैं और जिनके संसाररूपी बन्धन कट चुके हैं, जो निर्भय हैं, निःस्पृह हैं, बाधारहित हैं, आकुछतारहित हैं, अपेक्षारहित हैं, नीरोग हैं, नित्य हैं, और कर्मरूपी कालिमासे रहित हैं; क्षायिक, ज्ञान, दर्शन, लाभ, भोग, उपभोग, वीर्य, सम्यक्त्व और चारित्र इन नौ केवललब्धि आदि अनेक गुणोंसे जिनका शरीर अतिशय उत्कृष्ट है, जिनका कोई भेदन नहीं कर सकता और जो वज्रकी शिलामें उकेरे हुए अथवा वज्रकी शिलाओंसे व्याप्त हुए पर्वतके समान निश्चल हैं--स्थिर हैं, इस प्रकार जो ऊपर कहे हुए लक्षणोंसे सहित हैं. परमात्मा हैं, परम पुरुष रूप हैं, परमेष्ठी हैं, परम तत्त्वस्वरूप हैं, परमज्योति (केवलज्ञान) रूप हैं और अविनाशी हैं ऐसे अईन्तदेव ध्यान करने योग्य हैं ॥१२१-१३०॥ अभीतक जिन ध्यान करने योग्य पदार्थीका वर्णन किया गया है ने सब धर्म्यध्यान और शुक्ल ध्यान इन दोनों ही ध्यानोंके साधारण ध्येय हैं अर्थात् ऊपर कहे हुए पदार्थीका दोनों ही ध्यानोंमें चिन्तवन किया जा सकता है। इन दोनों ध्यानोंमें विशुद्धि और स्वामीके भेदसे हो परस्परमें विशेषता समझनी चाहिए। भावार्थ-धर्मध्यानकी अपेक्षा शुक्छध्यानमें विशृद्धिके अंश बहुत अधिक होते हैं, धर्म्य ध्यान चौथे गुणस्थानसे लेकर श्रेणी चढ़नेके पहले-पहले तक ही रहता है और शुक्लध्यान श्रेणियोंमें ही होता है। इन्हीं सब बातोंसे उक्त दोनों ध्यानोंमें विशेषता रहती है ।।१३९।। जो किसी एक ही वस्तुमें परिणामोंकी स्थिर और प्रशंसनीय एकाग्रता होती है उसे ही ध्यान कहते हैं, ऐसा ध्यान हो मुक्तिका कारण होता है। वह ध्यान धर्म्यध्यान और

१. संलग्न । २. निःशेषक्षेयवस्तु । ३. विश्वतोमुखः । ४. मुखाधीनभूतः । मुखसाद्भवन् ल०, म०, द० । ५. धनादिवाञ्छारहितः । ६. किमप्यनपेक्य मक्तानां सुलकारीत्यर्थः । ७. कर्ममलरहितः । ८. अतिशय-वपुः 'अतिशयार्थे तरप् भवति' । ९. अभेद्यशरीरः । १०. सकवायस्वरूपा वक्षायस्वरूपा च विशुद्धिः । अथवा परिणामः, स्वामी कर्ता विशुद्धिश्च स्वामी च तयोर्भेदात् । ११. व्यानविशेषः । १२. परिणामः ।

तत्रानपतं यद्धमात्तद्ध्यानं धर्म्यमिध्यते । धर्मो हि वस्तृयाश्रात्म्यसुत्पादादि त्रयाशमकस् ॥१३३॥
तदाज्ञापायसंस्थानिवपाकविचयात्मकस् । चतुर्विकस्पमानातं ध्यानमारमाय वेदिमिः ॥१३४॥
तत्राज्ञेत्यागमः स्ट्रमविषयः प्रणिगद्यते । वद्यानुसेयवज्ये हि श्रद्धेयांसे गितिः श्रुतेः ॥१३५॥
श्रुतिः स्नृतमाज्ञाप्तवचो वेदाक्रमागमः । आम्नायद्द्षेति पर्ययैः सोऽधिगम्यो मनीषिमः ॥१३६॥
भनादिनिधनं स्ट्रम् तार्थप्रकाशनम् । पुरुषार्थोपदेशित्वाद् यद्भृतहितम् जितम् ॥१३७॥
अजय्यममितं तार्थ्यस्याद्वेद्वस् । महानुमायमर्थावं गादं गर्मारसासनम् ॥१३८॥
परं प्रवचनं भक्तमासोपज्ञमनन्ययां । मन्यमानो सुनिध्ययिद् मावानाज्ञाविमावितान् ।॥१३८॥
जैनी प्रमाणयक्वाज्ञां योगी योगविदां वर । ध्यायदम्भित्तकायादीन् भावान् सूक्षमान् यथागमम् ॥१४०॥
आज्ञाविचय एष स्थादपायविचयः पुनः । भे तापत्रयादिजन्मास्थिगतापायविचिन्तनम् ॥१४१॥

शुक्छ ध्यानके भेदसे दो प्रकारका होता है।।१३२।। उन दोंनोमें-से जो ध्यान धर्मसे सहित होता हैं वह धर्म्यध्यान कहलाता है। उत्पाद, व्यय और धीव्य इन तीनों सहित जो वस्तुका यथार्थ स्वरूप है वही धर्म कहलाता है। भाषार्थ-वस्तुके स्वभावको धर्म कहते हैं और जिस ध्यान में बस्तके स्वभावका चिन्तवन किया जाता है उसे धर्म्यध्यान कहते हैं ॥१३३॥ आगमकी परम्पराको जाननेवाले ऋषियोंने उस धर्म्यध्यानके आझाविचय, अपायविचय, संस्थान-विचय और विपाकविचय इस प्रकार चार भेद माने हैं।।१३४।। उनमें-से अत्यन्त सुक्ष्म पदार्थ को विषय करनेवाला जो आगम है उसे आहा कहते हैं क्योंकि प्रत्यक्ष और अनुमानके विषय-से रहित केवल श्रद्धान करने योग्य पदार्थमें एक आगमकी ही गति होती है। भावार्थ-संसार-में कितने ही पदार्थ ऐसे हैं जो न तो प्रत्यक्षसे जाने जा सकते हैं और न अनुमानसे ही। ऐसे सुरुम, अन्तरित और दूरवर्ती पदार्थीका ज्ञान सिर्फ आगमके द्वारा ही होता है अर्थात् आप्त प्रणीत आगममें ऐसा छिस्ना है इसिछए ही वे माने जाते हैं ॥ १३५ ॥ श्रुति, सूनृत, आज्ञा, आप्त वचन, बेट्रांग, आगम और आम्नाय इन पर्यायवाचक शब्दोंसे बुद्धिमान् पुरुष उस आगम को जानते हैं।।१३६॥ जो आदि और अन्तसे रहित है, सूक्ष्म है, यथार्थ अर्थको प्रकाशित करने-वाला है, जो मोक्षरूप पुरुषार्थका उपदेशक होनेके कारण संसारके समस्त जीवोंका हित करने-बाला है, युक्तियोंसे प्रवल है, जो किसीके द्वारा जीता नहीं जा सकता, जो अपरिमित है, परवादी लोग जिसके माहात्म्यको छू भी नहीं सकते हैं, जो अत्यन्त प्रभावशाली है, जीव अजीब आहि पदार्थींसे भरा हुआ है, जिसका झासन अतिशय गंभीर है, जो परम उत्कृष्ट है, सूक्ष्म है और आप्तके द्वारा कहा हुआ है ऐसे प्रवचन अर्थात् आगमको सत्यार्थ रूप मानता हुआ मुनि आगम-में कहे हुए पदार्थीका ध्यान करे।।१३७-१३९।। योगके जाननेवालोंमें श्रेष्ठ योगी जिनेन्द्र भगवानकी आज्ञाको प्रमाण मानता हुआ धुर्मास्तिकाय आदि सुक्ष्म पदार्थीका आगममें कहे अनुसार ध्यान करे ॥१४०॥ इस प्रकारके ध्यान करनेको आज्ञाविचय नामका घर्म्यध्यान कहते हैं। अब आगे अपुत्रविचय नामके धर्म्यध्यानका वर्णन किया जाता है। तीन प्रकारके संताप आदिसे भरे हुए संसाररूपी समुद्रमें जो प्राणीपड़े हुए हैं उनके अपायका चिन्तवन करना सो अपायविचय नामका धर्म्यध्यान है। भावार्थ-यह संसाररूपी समुद्र मानसिकः

१. व्यानद्वये । २. उत्पादव्ययध्नीव्यस्वरूपम् । ३. परमागमवेदिभिः । ४. प्रत्यक्षानुमानरहिते । ५. अवगमनम् । ६. आगमस्य । ७. सत्यस्वरूपः । ८. परवादिभिः । ९. तलस्पर्शरहितम् । १०. आजा । ११. सूक्ष्म प०, ल०, म०, द०, इ० । १२. विपरीताभावेन । १३. आगमेन ज्ञातान् । १४. जातिजरामरणस्य, अथवा रागद्वेषमोहरूप, अथवा आधिदैविकं दैवमधिकृत्य प्रवृत्तम्, आधिभौतिकं भूतग्रह्मभिकृत्य प्रवृत्तम्, आध्यात्मिकरूपम् आत्मानमधिकृत्य प्रवृत्तम् ।

तद्या यम्रतीकारचि त्रोपायानुचिन्तनम् । अत्रैवान्तर्गतं ध्ये वमनुष्रेक्षादिछक्षणम् ॥१४२॥

शुमाशुमविभवतानां कर्मणां परिपाकतः । मवावर्तस्य वैचित्र्यमिन संद्धतो सुनेः ॥१४३॥
विपाकविचयं धम्यमामनन्ति कृता गमाः । विपाकद्य द्विधाम्नातः कर्मणामासस् किषु ॥१४४॥

यथाकालसुपायाच्च फलप किर्वनस्पतेः । यथा तथैव कर्मापि फलं दत्ते शुमाशुमम् ॥१४४॥

मूलोत्तरप्रकृत्यादिवन्धस वायुपाश्रयः । कर्मणासुद्यदिचत्रः प्राप्य विद्यादिसिष्ठिम् ॥१४४॥

मूलोत्तरप्रकृत्यादिवन्धस वायुपाश्रयः । कर्मणासुद्यदिचत्रः प्राप्य विद्यादिसिष्ठिम् ॥१४६॥

वैपाद्य विद्याकज्ञस्तद्पायाय विद्यतम् । कदन्तर्भूतजीवादितस्वान् विश्वणक्षत्रितम् ॥१४८॥

संस्थानविचयं प्राहुलोकाकारानुचिन्तनम् । तदन्तर्भूतजीवादितस्वान् विश्वणक्षत्रितम् ॥१४८॥

द्वीपाव्धिवलयानदीन् सरितस्य सरासि च । विमानमदनश्वन्तरावासनस्कक्षितीः ॥१४९॥

तिजगत्सिष्ठिवेते सममेतान्यथागमम् । भावान् सुनिरनुध्यायेत् संस्थानविचयोपगः विद्याणान् ॥१५१॥

जीवभेदांश्च तत्रस्यान् ध्यायेन्सुक्तेतरास्मकान् । ज्ञत्वकर्मत्वावनस्वद्यवद्यद्वद्वद्वस्थानिक्षयोगम् ॥१५१॥

वाचनिक, कायिक अथवा जन्म-जरा-मरणसे होनेवाले, तीन प्रकारके सन्तापाँसे भरा हुआ है। इसमें पड़े हुए जीव निरन्तर दुःस भोगते रहते हैं। उनके दुःसका बार-बार चिन्तवन करना सो अपायविचय नामका धर्म्यध्यान है ॥१४१॥ अथवा उन अपायों (दु:खों) के दुर करनेकी चिन्तासे उन्हें दूर करनेवाले अनेक उपायोंका चिन्तवन करना भी अपायिचये कहलाता है। बारह अनुप्रेक्षा तथा दश धर्म आदिका चिन्तवन करना इसी अपायविचय नामके धर्म्य-ध्यानमें शामिल समझना चाहिए ॥१४२॥ शुभ और अशुभ भेदोंमें विभक्त हुए कर्मीके उदय-से संसाररूपी आवर्तकी विचित्रताका चिन्तवन करनेवाले मुनिके जो ध्यान होता है उसे आगमके जाननेवाले गणधरादि देव विपाकविचय नामका धर्म्यध्यान मानते हैं। जैन शास्त्रीमें कर्मीका उदय दो प्रकारका माना गया है। जिस प्रकार किसी बुक्षके फल एक तो समय पाकर अपने आप पक जाते हैं और दूसरे किन्हीं कृत्रिम उपायोंसे पकाये जाते हैं उसी प्रकार कर्म भी अपने सुभ अथवा असुभ फल देते हैं अर्थात् एक तो स्थिति पूर्ण होनेपर स्वयं फल देते हैं और दूसरे तपरचरण आदिके द्वारा स्थिति पूर्ण होनेसे पहले ही अपना फल देने लगते हैं।।१४३-१४५॥ मूळ और उत्तर प्रकृतियोंके बन्ध तथा सत्ता आदिका आश्रय टेकर द्रव्य क्षेत्र काल भावके निमित्तसे कर्मीका उदय अनेक प्रकारका होता है ॥१४६॥ क्योंकि कर्मीके विपाक (उदय) को जाननेवाला मुनि उन्हें नष्ट करनेके लिए प्रयत्न करता है इसलिए मोक्षाभिलाघी मुनियोंको मोक्षके उपायभूत इस विपाकविचय नामके धर्म्यध्यानका अवस्य ही चिन्तवन करना चाहिए।।१४७। होकके आकारका बार-बार चिन्तवन करना तथा होकके अन्तर्गत रहनेबाहे जीव अजीव आदि तत्त्वोंका विचार करना सो संस्थानविचय नामका धर्म्यध्यान है ॥१४८॥ संस्थानविचय धर्म्यध्यानको प्राप्त हुआ मुनि तीनों लोकोंकी रचनाके साथ-साथ द्वीप, समुद्र, पर्वत, नदी, सरोवर, विमानवासी, भवनवासी तथा व्यन्तरोंके रहनेके स्थान और नरकोंकी भूमियाँ आदि पदार्थोका भी शास्त्रानुसार चिन्तवन करे।।१४९-१५०।। इसके सिवाय उस लोकमें रहनेवाले संसारी और मुक्त ऐसे दो प्रकार बाले जीवोंके भेदोंका जानना, कर्ता-

१. तापत्रयाद्यपायप्रतीकार । २. चिन्तो छ०, म०, इ०, अ०, प०, स० । ३. जेयम् । ४. संजातस्य इति होषः । ५. ध्यायतः । अपि छ०, म० । ६. संपूर्णागमाः । ७. परमागमेषु । ८. पाकः । ९. सत्ताद्युपान् इ० । १०. द्रव्यक्षेत्रकालमात्रः । ११. यस्मात् कारणात् । १२. कर्मणामुदयवित् पुनान् । १३. कर्मापाया । १४. ततः कारणात् । १५. विचार । १६. लक्षणम् छ०, म०, इ०, अ०, स० । १७. संस्थानविचयकः । १८. तत्र त्रिजगित भवान् । १९. जोवगणान । यद्गुणान् छ० ।

तेषां स्वकृतकर्मानुमावोत्थमतिवुस्तरम् । भवान्धि स्यसनावर्तं दोषयादः कुळाकुळम् ॥१५२॥ सज्ज्ञाननावा संतार्थमतार्थं प्रन्थिकात्ममिः । अपारमतिगम्भीरं ध्यायेद्ध्यात्मविद् यतिः ॥१५३॥ किमत्र बहुनोक्तेन सर्वोऽप्यागमविस्तरः । वस्यस्यक्षाताकोणों ध्येयोऽध्यात्मविद्यदे ॥१५४॥ तद्ममत्तताळम्बं स्थितिमान्तर्भुद्वतिकोम् । द्भानमप्रमत्तेषु परां कोटिमधिष्ठितम् ॥१५५॥ सद्दष्टिषु यथाम्नायं रोषेप्विष कृतस्थिति । प्रकृष्टग्रुद्धिमन्त्वेद्द्यात्रयोपोद्वळ वृहितम् ॥१५६॥ क्षायोपद्यमिकं भावं स्वसाद्धस्य विज्ञानिकत् । महोदकं महाप्रक्रेमेहधिमक्यासितम् ॥१५६॥ क्षायोपद्यमिकं भावं स्वसाद्धस्य विज्ञानिकत्वम् । अर्थं ध्यानमनुष्येयं यथोक्तध्येयविस्तरम् ॥५५८॥ प्रसम्वनित्ता धर्मसंवेगः शुन्योगता । सुश्रुत्रवं समाधानमाज्ञाधिगमजा । किचः ॥१५९॥ मवन्त्वेतानि किक्गानि धर्मस्यान्तर्गतानि वै। सानुप्रेक्षाद्व प्रोक्त विविधाः शुन्यानवाः ॥१६०॥

पना, भोक्तापना और दर्शन आदि जीवोंके गुणोंका भी ध्यान करे ॥१५१॥ अध्यात्मको जाननेवाला मुनि इस संसाररूपी समुद्रका भी ध्यान करे जो कि जीवोंके स्वयं किये हुए कर्मों-के माहात्म्यसे उत्पन्न हुआ है, अत्यन्त दुस्तर है, व्यसनरूपी भँवरोंसे भरा हुआ है, दोषरूपी जल-जन्तुओंसे व्याप्त हैं, सम्यग्ज्ञानरूपी नावसे तैरनेके योग्य है, परिष्रही साधु जिसे कभी नहीं तैर सकते, जिसका पार नहीं है और जो अतिशय गम्भीर है।।१५२-१५३॥ अथवा इस विषयमें अधिक कहतेसे क्या छाम है ? नयोंके सैकड़ों भंगीसे भरा हुआ जो कुछ आगमका विस्तार है वह सब अन्तरात्माकी शृद्धिके छिए ध्यान करने योग्य है ॥१५४॥ यह धर्माध्यान अप्रमत्त अवस्थाका आलम्बन कर अन्तर्सुहुर्त तक स्थित रहता है और प्रमादरहित ( सप्तम-गुणस्थानवर्ती ) जीवोंमें ही अतिशय उत्कृष्टताको प्राप्त होता है ॥१५५॥ इसके सिवाय अति-शय शुद्धिको धारण करनेवाला और पीत, पद्म तथा शुक्ल ऐसी तीन शुभ लेश्याओंके बलसे वृद्धिको प्राप्त हुआ यह धर्म्यध्यान शास्त्रानुसार सम्यग्दर्शनसे सहित चौथे गुणस्थानमें तथा रोषके पाँचवें और छठे गुणस्थानमें भी होता है। भावार्थ-इन गुणस्थानोंमें धर्म्यध्यान हीनाधिक भावसे रहता है। धर्म्यध्यान धारण करनेके छिए कमसे-कम सम्यग्दृष्टि अवश्य होना चाहिए क्योंकि सम्यन्दर्शनके बिना पदार्थोंके यथार्थस्वरूपका श्रद्धान और निर्णय नहीं होता। मन्दकषायी मिध्यादृष्टि जीवोंके जो ध्यान होता है उसे शुभ भावना कहते हैं ॥१५६॥ यह धर्म्यध्यान क्षायोपरामिक भावोंको स्वाधीन कर बढ्ता है। इसका फल भी बहुत उत्तम होता है और अतिशय बुद्धिमान महर्षि लोग भी इसे धारण करते हैं। ११५७। वस्तुओं के धर्मका अनुयायी होनेके कारण जिसे धर्म्यध्यान ऐसा सार्थक नाम प्राप्त हुआ है और जिसमें ध्यान करने योग्य पदार्थीका उपर विस्तारसे वर्णन किया जा चुका है ऐसे इस धर्म्यध्यानका बार-बार चिन्तवन करना चाहिए।।१५८॥ प्रसन्नचित्त रहना, धर्मसे प्रेम करना, शुभ योग रखना, उत्तम शास्त्रोंका अभ्यास करना, चित्त स्थिर रखना और आझा (शास्त्रका कथन) तथा रबकीय ज्ञानसे एक प्रकारकी विशेष रुचि ( प्रीति अथवा श्रद्धा ) उत्पन्न होना न्ये धर्मध्यानके बाह्य चिह्न हैं और अनुप्रेक्षाएँ तथा पहले कही हुई अनेक प्रकारको सुभ भावनाएँ उसके

१. जलजन्तुसमूहः । २. परिग्रहबद्भिः । ३. नयभेद- । ४. धम्यंघ्यानम् । ५. परमप्रकर्षम् । ६. असंयतदेशसंयतप्रमत्तेषु । ७. सहायविज्ञम्भितम् । ८. महाप्राज्ञै- छ०, म०, द०, ६०, प० । ९. वस्तुयद्यास्वरूप । १०. शुभपरिणाम । ११. आज्ञा नान्यधावादिनो जिना इति श्रद्घानम् । अधिगर्मः प्रवचनपरिज्ञानम् ताम्यां जाता रुचिः ।

बाब व किक्रमक्षानां संनिवेशः पुरादितः । प्रसम्बन्द्रता सौग्या दृष्टिश्वेश्यादि छश्यताम् ॥१६१॥ फर्ळ ध्यानवरस्यास्य विपुन्न निर्ज रनसाम् । ग्रुमकमोद्द्योद्द्भूतं सुन्न च वित्रधेशिनाम् ॥१६२॥ स्वर्गापवर्गसंप्राप्तिः फर्जमस्य प्रवक्षते । साक्षारस्वर्गपरिप्राक्षिः वारम्पर्यात् परंपदम् ॥१६२॥ ध्यानेऽप्युपरते धीमानमीक्ष्णे मावयेनमुनिः । सानुप्रेक्षाः ग्रुमोदक् मवामावाय मावनाः ॥१६४॥ ध्यानेऽप्युपरते धीमानमीक्ष्णे मावयेनमुनिः । सानुप्रेक्षाः ग्रुमोदक् मवामावाय मावनाः ॥१६४॥ ध्यानेऽप्युपरते धीमानमीक्ष्णे निरुचन् । ग्रुक्षध्यानमितो वक्ष्ये साक्षान्मुक्त्यक्षमङ्गनाम् ॥१६५॥ कषायमकविक्षेषात् ग्रुक्षध्यानिधेयताम् । उपेविषदिदं ध्यानं सान्तमेदं निनेष मे ॥१६५॥ ग्रुक्षं परमञ्जवले चेत्यामनाये तद्द्विधोदितम् । ग्रुद्धमस्यस्यामिकं पूर्वं परं वेविनिगेमतम् ॥१६०॥ द्वेषाये स्थात् पृथक्त्यादि विवासम्ववित्रकंणम् । तद्र्यस्यवत्यविचारपदान्तं च वित्रकंणम् ॥१६८॥ द्वस्याद्यस्य मिद्रे स्थातामन्वर्था विवासम्ववित्रकंणम् । तद्र्यस्यवत्यवे चैतत् तक्षामद्वयनिर्वचः ॥१६९॥ पृथक्त्वाद्वयः वितर्कस्य वीवारो यत्र तद्विद्वः । सवितर्कं सर्वाचारं पृथक्त्वाद्वयम् ॥१७९॥

अन्तरक चिह्न हैं ॥१५९-१६०॥ पहले कहा हुआ अङ्गोका सन्निवेश होना अर्थात पहले जिन पर्यक्क आदि आसनोंका वर्णन कर चुके हैं उन आसनोंको धारण करना, मुखकी प्रसन्नता होना और दृष्टिका सौम्य होना आदि सब भी धर्म्यध्यानके बाह्यचिह्न समझना चाहिए॥१६१॥ अशुभ कर्मोंकी अधिक निर्जरा होना और शुभ कर्मोंके उदयसे उत्पन्न हुआ इन्द्र आदिका सुख प्राप्त होना यह सब इस उत्तम धर्म्यध्यानका फल है।।१६२।। अथवा स्वर्ग और मोक्षकी प्राप्ति होना इस धर्म्यध्यानका फल कहा जाता है। इस धर्म्यध्यानसे स्वर्गकी प्राप्ति तो साक्षात् होती है परन्तु परम पद अर्थात् मोक्सकी प्राप्ति परम्परासे होती है ॥१६३॥ ध्यान छूट जानेपर भी बुद्धिमान् मुनिको चाहिए कि वह संसारका अभाव करनेके लिए अनुप्रेक्षाओंसहित शुभ फल देनेवाली उत्तम-उत्तम भावनाओंका चिन्तवन करे ॥१६४॥ गीतम स्वामी राजा श्रेणिकसे कहते हैं कि हे मगधाधीश, इस प्रकार जिसका रुक्षण कहा जा चुका है ऐसे इस धर्म्यध्यानका त् निश्चय कर-उसपर विश्वास ला। अब आगे शुक्लध्यानका निरूपण करूँगा जो कि जीवोंके मोक्ष प्राप्त होनेका साक्षात् कारण है।।१६५॥ कषायरूपी मलके नष्ट होनेसे जो शुक्ल ऐसे नामको प्राप्त हुआ है ऐसे इस शुक्छध्यानका अवान्तर भेदोंसे सहित वर्णन करता हूँ सो त् चसे मुझसे अच्छी तरह समझ छ।।१६६॥ वह शुक्छ ध्यान शुक्छ और परम शुक्छके भेदसे आगममें दो प्रकारका कहा गया है, उनमें से पहला शुक्लध्यान तो छदास्य मुनियोंके होता है और दूसरा परम शुक्लध्यान केवली भगवान (अरहन्तदेव) के होता है।।१६७। पहले शुक्लध्यानके दो भेद हैं, एक पृथक्तवितर्कवीचार और दूसरा एकत्ववितर्कवीचार ॥१६८॥ इस प्रकार पहले शुक्लध्यानके जो ये दो भेद हैं, वे सार्थक नामवाले हैं। इनका अर्थ स्पष्ट करनेके छिए दोनों नामोंकी निरुक्ति (ज्युत्पत्ति-शब्दार्थ) इस प्रकार समझना चाहिए॥१६९॥ जिस ध्यानमें वितर्क अर्थात् शास्त्रके पदींका पृथक्-पृथक् रूपसे वीचार अर्थात् संक्रमण होता रहे उसे प्रथक्तवितर्कवीचार नामका शुक्छध्यान कहते हैं। भावार्थ-जिसमें अर्थ व्यंजन और योगोंका पृथक्-पृथक् संक्रमण होता रहे अर्थात् अर्थको छोडकर व्यंजन ( झब्द ) का और व्यंजनको छोड़कर अर्थका चिन्तवन होने लगे अथवा इसी प्रकार मन. वचन और काय इन तीनों योगोंका परिवर्तन होता रहे उसे पृथक्तवितर्कवीचार कहते

१. पल्यङ्कादि । २. संप्राप्तिः इ० । ३. प्रचक्ष्यते इ० । ४. सम्पूर्णे सित । ५. मुहुर्मुद्धः । ६. मोक्षकारणम् । ७. प्राप्तम् । ८. मध्ये भेदम् । ९. निबोध जानीहि, मे मम संबन्धि ध्यानम् । निबोधये इति पाठे ज्ञापयामि । १०. परमागमे । ११. शुक्लम् । १२. शुक्लम् । १३. पृथक्त्वितकंवीचारम् । १४. एकत्वितकंवीचारम् । १४. भेदौ । १६. संज्ञाम् ।

प्रकार वितर्कस्य स्याद् यत्रातिचिरिष्णुता । सवितर्कमवीचारमेकस्वादिपदामिश्राम् ॥१७१॥
प्रथक्त विद्धि नानास्यं वितर्कः श्रुतसुष्यते । वर्षश्यम्जनयोशानां वीचारः संक्रमो मतः ॥१७२॥
अर्थाद्रयांत्रतं गच्छन् स्यम्जनात्र् स्थन्त्रनान्तरम् । योगाद्योगान्तरं गच्छन् स्थायतात्रं वशीसुनिः॥१७३॥
वित्रयोगः वप्वविद् यस्माद् स्यायस्येन स्भुनीश्वरः । सवितर्कं सवीचारमतः स्याच्छुक्छमादिमम् ॥१७४॥
स्यमस्य श्रुतस्कन्श्रवार्श्वांगर्शविस्तरः । फर्ल स्यान्मोहनीयस्य प्रक्षमाः प्रश्नमोऽपि वा ॥१७५॥
हदमत्र तु तास्त्रयं श्रुतस्कन्श्रमष्टाणंवात् । क्रथंमकं समादाय स्थायक्तर्यान्तरं क्रजेत् ॥१७६॥
कान्द्राच्छन्दान्तरं यायाद् योगं योगान्तराद्रपि । सवीचारमिदं तस्मात् सवितर्कं च छक्ष्यते ॥१७७॥
वागर्थरलसंपूर्णं नय मङ्गतरङ्गकम् । प्रस्तरे स्वानगम्भीरं वदवाक्यमहाजलम् ॥१७८॥
विवारवित्रयोद्धेलं सक्षमङ्गीवृहद्धवनिम् । पूर्वपक्षवशायातमतयादःकुळाकुळम् । १७९॥

हैं।।१७०। जिस ध्यानमें वितर्कके एकरूप होनेके कारण वीचार नहीं होता अर्थात् जिसमें अर्थ ब्यंजन और योगोंका संक्रमण नहीं होता उसे एकत्ववितर्कवीचार नामका शुक्छध्यान फहते हैं ॥१७१॥ अनेक प्रकारताको प्रथक्त समझो, श्रुत अर्थात् शास्त्रको वितर्के कहते हैं और अर्थ व्यंजन तथा योगोंका संक्रमण (परिवर्तन ) बीचार माना गया है ॥१७२॥ इन्द्रियों-को वश करनेवाला मुनि, एक अर्थसे दूसरे अर्थको, एक शब्दसे दूसरे शब्दको और एक योगसे दूसरे योगको प्राप्त होता हुआ इस पहुछे पृथक्त्ववितर्कवीचार नामके शुक्छध्यानका चिन्तवन करता है ॥१७३॥ क्योंकि मन, वचन, काय इन तीनों योगोंको धारण करनेवाले और चौट्रह पूर्वीके जाननेवाले मुनिराज ही इस पहले शुक्लध्यानका चिन्तवन करते हैं इसलिए ही यह पहला गुक्लध्यान सवितर्क और सबीचार कहा जाता है।।१७४।। श्रुतस्कन्धरूपी समुद्रके शब्द और अथोंका जितना विस्तार है वह सब इस प्रथम शुक्लध्यानका ध्येय अर्थात् ध्यान करने योग्य विषय है और मोहनीय कर्मका क्षय अथवा उपराम होना इसका फल है। भावार्थ-यह अक्लध्यान उपशमश्रेणी और अपकश्रेणी दोनों प्रकारकी श्रेणियोंमें होता है। उपशमश्रेणी-वाला मुनि इस ध्यानके प्रभावसे मोहनीय कर्मका उपशम करता है और क्षपक श्रेणीमें आरूढ हुआ मुनि इस ध्यानके प्रतापसे मोहनीय कर्मका क्षय करता है इसलिए सामान्य रूपसे उपशम और अब दोनों ही इस ध्यानके फल कहे गये हैं ॥१७५॥ यहाँ ऐसा तात्पर्य समझना चाहिए कि भ्यान करनेवाला मुनि अतस्कन्धरूपी महासमुद्रसे कोई एक पदार्थ लेकर उसका ध्यान करता हुआ किसी दूसरे पदार्थको प्राप्त हो जाता है अर्थात् पहले प्रहण किये हुए पदार्थको छोड़कर दूसरे पदार्थका ध्यान करने छगता है। एक शब्दसे दूसरे शब्दको प्राप्त हो जाता है और इसी प्रकार एक योगसे दूसरे योगको प्राप्त हो जाता है इसीलिए इस ध्यानको सवीचार और सवितर्क कहते हैं 1189६-१७७॥ जो शब्द और अर्थरूपी रत्नोंसे भरा हुआ है, जिसमें अमेक नयभगरूपी तरंगें उठ रही हैं, जो विस्तृत ध्यानसे गम्भीर है, जो पद और वाक्यरूपी अगाध जलसे सहित है, जो उत्पाद, ज्यय और ध्रीव्यके द्वारा उद्वेल (ज्वार-भाटाओंसे सहित) हो रहा है, स्यात् अस्ति, स्यात् नास्ति आदि सप्त भंग ही जिसके विशास शब्द (गर्जना) है,

१. अविचारशोलता । २. व्यक्ति । ३. मनोवाक्तायकर्म । ४. शब्दाच्छव्दान्तरम् । ५. मनोवाक्काय-कर्मवान् । ६. पूर्वश्चतवेदी । ७. शुक्लव्यानम् । —त्येतन्मुनीश्वराः द० । ८. गच्छेत् । ९. शब्द । १०. नय-विकल्प । ११. ऋषिगणमुखप्रसृतशब्देन गम्भीरम् । प्रसृतव्यान—ल०, म० । १२. 'वर्णसमुदायः पदम्' । 'पदकदम्बकं वाक्यम्' । १३. उत्पादव्ययध्नौव्यत्रय— । १४. बौद्धादिमतजलल्परसमूह ।

ेकृतावतारसुद्धोधयानपात्रैर्सहिसिः । गणाधीशमहा सार्धवाहैरचारित्रकेतनैः ॥१८०॥

उनयोपनयसंपातमहावातिववृणितम् । ररनत्रयमयैद्वी पैरवगातमनेकधा ॥१८१॥

श्रुतस्कन्धमहासिन्धुमवगात्र महासुनिः । ध्यायेत् पृथक्ष्वसत्तर्कवीचारं ध्यानमित्रमम् ॥१८२॥

प्रशान्तक्षीयामोहेषु श्रेप्योः शेषगुणेषु च । यथाम्नायित्र ध्यानमामनन्ति मनीषित्रः ॥१८३॥

दितीयमाचयण्येयं विशेषस्त्वेकयोगिनः । प्रक्षीणमोहनीयस्य पूर्वज्ञस्यामित्रसुतेः ॥१८३॥

सिवित्रकंमवीचारमेकरवे ध्यानमित्रतम् । ध्यायस्यस्तक्ष्यायोऽसी धातिकर्माण शात्यन् । ॥१८५॥

फलमस्य भवेद् धातिश्रितयप्रक्षयोज्ञवम् । कैश्वयं प्रमित्ताशेषपदार्थं ज्योतिरक्षणम् ॥१८६॥

ततः पूर्वविदामाचे शुक्ले श्रेण्योर्ययायथम् । विशेषे प्र्येकयोगाना । यथाक्त्रक्षायोगिनी ॥१८७॥

जो पूर्वपक्ष करनेके लिए आये हुए अनेक परमतरूपी जलजन्तुओंसे भरा हुआ है, बड़ी-बड़ी सिद्धियोंके धारण करनेवाले गणधरदेवरूपी मुख्य व्यापारियोंने चारित्ररूपी पताकाओंसे सुशोभित सम्यक्तानरूपी जहाजोंके द्वारा जिसमें अवतरण किया है, जो नय और उपनयोंके वर्णनरूप महावायुसे क्षोभित हो रहा है और जो रत्नत्रयरूपी अनेक प्रकारके द्वीपोंसे भरा हुआ है, ऐसे श्रुतस्कन्धरूपी महासागरमें अवगाहन कर महामुनि पृथक्तवितर्कवीचार नामके पहले शुक्लध्यानका चिन्तवन करे। भावार्थ-ग्यारह अंग और चौदह पूर्वके जाननेवाले मुनिराज हो प्रथम शुक्लध्यानको धारण कर सकते हैं ॥१७८-१८२॥ यह ध्यान प्रशान्तमोह अर्थात् ग्यारहवें गुणस्थान, क्षोणमोह अर्थात् बारहवें गुणस्थान और उपशमक तथा क्षपक इन दोनों प्रकारकी श्रेणियोंके शेष आठवें, नौबें तथा दसवें गुणस्थानमें भी हीनाधिक रूपसे होता है ऐसा बुद्धिमान् महर्षि लोग मानते हैं ॥१८३॥

दूसरा एकत्विवर्क नामका शुक्छध्यान भी पहले शुक्छध्यानके समान हो जानना चाहिए किन्तु विशेषता इतनी है कि जिसका मोहनीय कर्म नष्ट हो गया हो, जो पूर्वोका जानने वाला हो, जिसका आत्मतेज अपरिमित हो और जो तीन योगोंमें के किसी एक योगका धारण करनेवाला हो ऐसे महामुनिका ही यह दूसरा शुक्छध्यान होता है।।१८४।। जिसकी कषाय नष्ट हो चुकी है और जो घातिया कर्मोंको नष्ट कर रहा है ऐसा शुनि सवितर्क अर्थात् शुतझानसहित और अवीचार अर्थात् अर्थ व्यंजन तथा योगोंके संक्रमणसे रहित दूसरे एकत्व- वितर्क नामके बल्छ शुक्छध्यानका चिन्तवन करता है।।१८५।। झानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय इन तीन घातिया कर्मोंके क्षयसे उत्पन्न होनेवाला तथा समस्त पदार्थोंको जानने- वाला अविनाशीक ज्योतिःस्वरूप केबलझानका उत्पन्न होना ही इस शुक्छध्यानका पल है।।१८६।। इस प्रकार उत्पर कहे अनुसार फलको देनेवाले पहलेके दोनों शुक्छध्यान ग्यारह अंग तथा चौदह पूर्वके जाननेवाले और तीन तथा तीनमें से किसी एक योगका अवलम्बन करनेवाले मुनियोंके दोनों प्रकारकी श्रेणियोंमें यथायोग्य रूपसे होते हैं। भावार्थ-पहला शुक्छध्यान उपश्म अथवा क्षपक दोनों ही श्रेणियोंमें द्वाता है परन्तु दूसरा शुक्छध्यान क्षणमोह नामक बारहवें गुणस्थानमें ही होता है। पहला शुक्छध्यान तीनों योगोंको धारण करनेवालेके होता है, मले ही ता है परन्तु दूसरा शुक्छध्यान एक योगको धारण करनेवालेके ही होता है, भले ही

१. अवतरणम् । २. महासार्थवाहो वृहच्छ्रेष्ठो एषां महासार्थवाहास्तैः । ३. नयद्रव्याधिकपर्यायाधिक । उपनय नैगमादि । संपात संप्राप्ति । ४. बडवागिनिवासकुष्डैः । ५. प्रथमम् । ६. अपूर्वकरणानिवृत्तिकरण-सूक्ष्मसाम्परायेषु । ७. मनोवाक्कायेष्वेकत्वमयोगतः । ८. पूर्वश्रुतवेदिनः । ९. उपमारहिततेजसः । १०. –मेकत्व-ध्यान-अ०, प०, स०, इ०, ल०, म० । ११. निपातयन् । १२. त्रियोगानामेकयोगानाम् । पुंसामित्यर्थः । १३. पूर्वोक्तकलस्थयोगो ययोस्ते ।

देनातकः कर्मवैश्वरात् केत्रत्यं पदमापिषात् । स्वामी परमशुक्तस्य द्विधा भेदमुप्युपः ॥१८८॥ स हि योगिनरोधार्यमुख्यः केवली जिनः । समुद्धातिविधि पूर्वमाविः कुर्याक्षिसगेतः ॥१८९॥ दण्डमुष्यैः कवादं च प्रतरं लोकप्रणम् । चनुमिः समयैः कुर्वं ल्लोकमापूर्यं तिष्ठति ॥६९०॥ तदा सर्वगतः सार्वः सर्ववित् प्रको मवेत् । तदन्ते रं चकावस्थामधितिष्ठन्महीयते ॥१९१॥ जगदापूर्यं विश्वणः समयात् प्रतरं श्रितः । ततः कवाददण्डं च क्रमणैवोपसंहरन् ॥१९२॥ तत्राधातिस्थितेमांगानसंख्येयाक्षिद्वन्त्यसी । अनुमागस्य चानन्तान् मागानशुभकर्मणाम् ॥१९३॥ प्रतरन्तर्मुद्वन्ते निरुत्धन् योगमास्रवस् । दृत्वा वाङ्मनसे सूक्ष्मे काययोगन्यपाश्रयात् ॥१९४॥ सूक्ष्मीकृत्य पुनः काययोगं च तद् पाश्रयम् । ध्वायेत् मृक्षमिक्रयं ध्यानं प्रतिपातपराङ्मुखम् ॥१९५॥ तते निरुद्धयोगः सम्बयोगी विगतास्त्रः । समुष्टिक्षक्रियं ध्यानमिविति तत्रा सजेत् ॥१९६॥ अन्तर्मुहुर्तमातन्वन् तद्ध्यानमतिनिर्मलम् । विश्वेताश्रयकर्माशो जिनो निर्वात्यनन्तरम् ॥१९७॥

वह एक योग तीन योगोंमें-से कोई भी हो ॥१८७॥ घातिया कर्मी के नष्ट होनेसै जो उत्कृष्ट केवल्झानको प्राप्त हुआ है ऐसा स्नातक मुनि ही दोनों प्रकारके परम शुक्लध्यानोंका स्त्रामी होता है। भावार्थ-परम शुक्लध्यान केवली भगवान्के ही होता है।।१८८।। वे केवलझानी जिनेन्द्रदेव जब योगोंका निरोध करनेके छिए तत्पर होते हैं तब वे उसके पहले स्वभावसे ही समुद्धातकी विधि प्रकट करते हैं ॥१८९॥ पहले समयमें उनके आत्माके प्रदेश चौदह राज् ऊँचे दण्डके आकार होते हैं, दूसरे समयमें किवाइके आकार होते हैं, तीसरे समयमें प्रतर रूप होते हैं और चौथे समयमें समस्त छोकमें भर जाते हैं। इस प्रकार वे चार समयमें समस्त लोकाकाशको ल्याप्त कर स्थित होते हैं।।१९०॥ उस समय समस्त लोकमें ज्याप्त हुए, सबका हित करनेवाले और सब पदार्थों को जाननेवाले वे केवली जिनेन्द्र पूरक कहलाते हैं। उसके बाद वे रेचक अवस्थाको प्राप्त होते हैं अर्थान् आत्माके प्रदेशोंका संकोच करते हैं और यह सव करते हुए वे अतिशय पूज्य गिने जाते हैं।।१९१।। वे सर्वज्ञ भगवान समस्त लोकको पूर्ण कर उसके एक-एक समय बाद ही प्रतर अवस्थाको और फिर क्रमसे एक-एक समय बाद संकोच करते हुए कपाट तथा दण्ड अवस्थाको प्राप्त होकर स्वशरीरमें प्रविष्ट हो जाते हैं।।१९२॥ उस समय वे फेबली भगवान अधातिया कमोंकी स्थितिके असंख्यात भागोंको नष्ट कर देते हैं और इसी प्रकार अञ्चम कर्मीके अनुभाग अर्थात् फड देनेकी शक्तिके भी अनन्त भाग नष्ट कर देते हैं ।।१९३॥ तदनन्तर अन्तर्मुहर्तमें योगरूपी आस्त्रवका निरोध करते हुए काययोग-के आश्रयसे बचनयोग और मनोयोगको सूक्ष्म करते हैं और फिर काययोगको भी सूक्ष्म कर उसके आश्रयसे होनेवाले सूक्ष्म कियापाति नामक तीसरे शुक्लध्यानका चिन्तवन करते हैं ॥१९४-१९५॥ तदनन्तर जिनके समस्त योगोंका बिलकुल ही निरोध हो गया है ऐसे वे योगि-राज हरप्रकारके आसर्वोंसे रहित होकर समुच्छिन्नकियानिवर्ति नामके चौथे शुक्छध्यानको प्राप्त होते हैं ॥१९६॥ जिनेन्द्र भगवान् उस अतिशय निर्मछ चौथे शुक्छध्यानको अन्त-र्मुहूर्त तक धारण करते हैं और फिर समस्त कर्मीके अंशोंको नष्ट कर निर्वाण अवस्थाको प्राप्त

१. सम्पूर्णज्ञानी । २. लोकपूरणानन्तरे । ३. उपसंहारावस्थाम् । ४. कवार्ट दण्डं च प०, द०, ल०, म०, इ०, स० । कपाटदण्डं च अ०, १ ५. वाक् च मनदच बाङ्मनसे ते । (चिन्त्योऽयं प्रयोगः ) वाङ्मनसी ल०, म० । ६. बादरकाययोगाश्रयात् । तमाश्रित्य इत्यर्थः । ७. वाङ्मनससूक्ष्मोकरणे आश्रयभूतं बादरकाय-योगमित्यर्थः । ८. स्वकालपर्यन्तिबनाशरिहतम् । ९. — योगः योगी स विगतास्रवः स०, म० । १०. नाशरिहतम् । ११. विध्ता ल०, म० । १२. मुक्तो भवति ।

त्रयोदशास्य प्रश्लीणाः कर्माशाद्द्रवर्मः श्रणे । द्वासस्तिक्यान्ते स्युरयोगपरमेष्ठितः ॥१९८॥
निर्लेषो निष्कलः ग्रुद्धो निष्यांत्राधो निरामयः । स्ट्मोऽध्यक्तस्त्याध्यक्तो सुक्तो लोकान्तमावसन् ॥१९९॥
कर्ष्वज्ञज्यास्वभावत्वात् समयेनैव नीरजाः । लोकान्तं प्राप्य ग्रुद्धात्मा सिद्धद्द्य्डामणीयते ॥२००॥
तत्र कर्ममलापायात् ग्रुद्धिरात्यन्तिकी मता । शरीरापायतोऽनन्तं भनेत् सुलमतीन्द्रियम् ॥२०९॥
निष्कर्मा विश्वताशेषसांसारिकसुलासुलः । चरमाक्गात् किमप्यूनपरिमाणस्तदाकृतिः ॥२०२॥
अमृतोऽप्ययमस्या इसमाकारोपलक्षणात् । म्यागर्मनिरुद्धस्य स्थितं व्योग्नः परामुक्तन् ॥२०२॥
शारीरमानसाशेषदुःस्वन्धनवर्जितः । पनिर्वन्द्रो निष्क्रयः ग्रुद्धो गुणैरप्टामिरन्वितः ॥२०४॥
अभेधयंहतिलोकशिलाकेशिलामणः । ज्योतिर्मयः परिप्राप्तस्वात्मा सिद्धः वस्यायते ॥२०५॥
कृतार्था निष्ठिताः सिद्धाः वस्त्रक्षयक्षयम् । तदेव हि परं प्राहुः सुलमानन्त्यवेदिनः । । १०७॥
विधानतीन्द्रयं सीलयं दुःलप्रक्षयलक्षयम् । तदेव हि परं प्राहुः सुलमानन्त्यवेदिनः ।

हो जाते हैं ॥१९७॥ इन अयोगी परमेष्ठीके चौदहवें गुणस्थानके उपान्त्य समयमें बहत्तर और अन्तिम समयमें तेरह कर्मप्रकृतियोंका नाश होता है ॥१९८॥ वे जिनेन्द्रदेव चौदहवें गुणस्थानके अनन्तर छेपरहित, शरीररहित, शुद्ध, अन्याबाध, रोगरहित, सूक्ष्म, अन्यक्त, व्यक्त और मुक्त होते हुए छोकके अन्तभागमें निवास करते हैं ॥१९९॥ कर्मरूपी रजसे रहित होतेके कारण जिनकी आत्मा अतिशय शुद्ध हो गयी है ऐसे वे सिद्ध भगवान् उर्ध्वगमन स्वभाव होनेके कारण एक समयमें ही छोकके अन्तभागको प्राप्त हो जाते हैं और वहाँपर चुडामणि रत्नके समान सुशोभित होने लगते हैं ॥२००॥ जो हर प्रकारके कर्मों से रहित हैं, जिन्होंने संसार सम्बन्धों सुख और दुःख नष्ट कर दिये हैं, जिनके आत्मप्रदेशोंका आकार अन्तिम शरीरके तुल्य है और परिमाण अन्तिम शरीरसे कुछ कम है, जो अमूर्तिक होनेपर भी अन्तिम शरीरका आकार होनेके कारण उपचारसे साँ चेके भीतर रुके हुए आकाशकी उपमा-को प्राप्त हो रहे हैं, जो शरीर और मनसम्बन्धी समस्त दुःखरूपी बन्धनोंसे रहित हैं, द्वन्द्व-रहित हैं, कियारहित हैं, शुद्ध हैं, सम्यक्त्व आदि आठ गुणोंसे सहित हैं, जिनके आत्मप्रदेशों-का समुदाय भेदन करने योग्य नहीं है, जो छोकके शिखरपर मुख्य शिरोमणिके समान सुशो-भित हैं, जो ज्योतिस्वरूप हैं, और जिन्होंने अपने शुद्ध आत्मतस्वको प्राप्त कर लिया है ऐसे वे सिद्ध भगवान् अनन्त काछ तक सुस्ती रहते हैं ॥२०१-२०५॥ कृतार्थ, निष्ठित, सिद्ध, कृतकृत्य, निरामय, सृक्ष्म और निरञ्जन ये सब मुक्तिको प्राप्त होनेवाले जीवोंके पर्यायवाचक शब्द हैं, ॥२०६॥ उन सिद्धोंके समस्त दुःखोंके क्षयसे होनेवाला अतीन्द्रिय सुख होता है और

१. चरमक्षणे ट०। सातासातयोरन्यतमम् १, मनुष्यगित १, पञ्चेन्द्रियनामकर्स १, सुभग १, त्रस १, बादर १, पर्याप्तक १, बादेय १, यशस्कीति १, तीर्थकरत्व १, मनुष्यायु १, उच्चेगाँत्र १, मनुष्यानुष्य्यं १, इति त्रयोदश कमौशाः प्रक्षीणा बभूवः। २. द्वितरमसमये शरीरपञ्चकक्षन्यनपञ्चकसंधातपञ्चकसंस्थानषट्कः संहतनषट्काञ्जोपाञ्चत्रयवर्षपञ्चकप्त्यद्वयरसपञ्चकस्पशिष्ठकिस्यरास्यिरश्चभाशुभसुस्वरदुस्वरदेवगितदेवगस्यानुपूर्वीप्रशस्त-विहायोगित—अप्रशस्तविद्वायोगित—दुर्भगिनमिण—अयशस्कीति—अनादेय—प्रत्येक—प्रत्येकापर्याप्ता गृष्क्लघूपघाता परघातोच्छ्वासा सत्त्वक्षपदेवनीयनीचैगौत्राणि इति द्वासप्तितिकमौशा नष्टा बभूवः। ३. अर्ध्वगिति-स्वभावत्वात्। ४. एकसमयेन। ५. चरमाञ्जाकृतिः। ६. चरमाञ्जसमाकारग्राहकात्। ७. अनुकुर्वन्।
८. निःपरिग्रहः। ९. स्वस्वरूपः। १०. सुल्यमनुभवति, सुस्रकृषण परिणमत इत्यर्थः। ११. निष्पन्नाः।
१२. स्वारमोपलव्यम्। सिद्धिमीयुषाम् प०, ल०, म०, ६०, ६०, स०। शुद्धिमीयुषाम् अ०। १३. प्राप्तवताम्।
१४. केवलज्ञानिनः।

श्चरादिवेदनाभावाश्चेषां विषयकामिता । किसु सेवेत भैपःशं स्वस्थावस्थः सुधीः पुमान् ॥२०८॥
न तस्सुलं परद्रव्यतंवन्थादुपजायते । नित्यमव्ययमक्षय्यमारमात्थं हि परं शिवम् ॥२०९॥
हिवास्थ्यं चेत्सुलामेतेषामदोऽस्त्यानन्त्यमाश्चितम् । ततोऽन्यच्चेत् सुलं नाम न किंचिद् भुवनोदरे॥२९०॥
सकलप्रेशनिर्मुको निर्मोहो निरुपद्भवः । केनासौ बाध्यते सुक्ष्मस्तदस्यात्यन्तिकं सुलम् ॥२९९॥
इदं ध्यानफ्लं शाहुरानन्त्यमृथिपुक्षवाः । तद्रश्रं हि तपस्यन्ति सुनयो वातवहक्रलः । २९२॥
यद्भद् वाताहृताः सयो विलीयन्ते घनावनाः । तद्भक्षमं बना यान्ति लयं ध्यानानिलाहृताः ॥२५३॥
सर्वाङ्गीणं विषं यद्भमन्त्रशक्त्या प्रकृत्यते । तद्भक्षमं विषं कृत्स्नं ध्यानशक्त्यापसायते ॥२९४॥
ध्यानस्यैव तपोयोगाः दोषाः परिकरा मताः । ध्यानाभ्यासे ततो यन्तः शह्यत्कार्यो सुमुश्चभिः ॥२९५॥
इति ध्यानविधि श्रुत्वा तुतोप मगधाधिषः । तद्ग विबुद्धमस्यासीत्तमोऽपायानम् नोऽम्बुत्रम् ॥२९६॥

यथार्थमें केवली भगवान् उस अतीन्द्रिय सुस्तकी ही उत्कृष्ट सुख बतलाते हैं।।२०७। क्षुधा आदि वेदनाओंका अभाव होनेसे उनके विषयोंकी इच्छा नहीं होती सो ठीक ही है क्योंकि ऐसा कीन बुद्धिमान् पुरुष होगा जो स्वस्थ होनेपर भी ओपधियोंका सेवन करता हो ॥२०८॥ जो सुख पर-पदार्थीके सम्बन्धसे होता है वह सुख नहीं है, किन्तु जो शुद्ध आत्मासे उत्पन्न होता है, नित्य है, अविनाझी है और क्ष्यरहित है वही वास्तवमें उत्तम सुख है।।२०९।। यदि स्वास्थ्य (समस्त इच्छाओंका अपनी आत्मामें ही समावेश रहना-इच्छाजन्य आकुछताका अभाव होना ) हो सुख कहलाता है तो वह अनन्त सुख सिद्ध भगवान्के रहता ही है और यदि स्वारथ्यके सिवाय किसी अन्य वस्तुका नाम सुख है तो वह सुख छोक्कके भीतर कुछ भी नहीं हैं। भावार्थ-विषयोंकी इच्छा अर्थात् आकुलताका न होना ही सुख कहलाता है सो ऐसा सुख सिद्ध परमेष्टीके सदा विद्यमान रहता है। इसके सिवाय यदि किसी अन्य वस्तुका नाम सुख माना जाये तो वह सुख नामका पदार्थ छोकमें किसी जगह भी नहीं है ऐसा समझना चाहिए ॥२१०॥ वे सिद्ध भगवान् समस्त क्लेशोंसे रहित हैं, मोहरहित हैं, उपद्रवरहित हैं और सुरूम हैं इसलिए वे किसके द्वारा वीधित हो सकते हैं-उन्हें कौन बाधा पहुँचा सकता है अर्थात् कोई नहीं । इसीलिए उनका सुख अन्तरहित कहा जाता है ॥२११॥ ऋपियोंमें श्रेष्ठ गणधरादि देव इस अनन्त सुखको हो ध्यानका फल कहते हैं और उसी सुखके लिए ही सुनि लोग दिगम्बर होकर तपरचरण करते हैं ॥२१२॥ जिस प्रकार वायुसे टकराये हुए मेब शीव ही विलोन हो जाते हैं उसी प्रकार ध्यानरूपी वायुसे दकराये हुए कर्मरूपी मेघ शीघ्र ही विलीन हो जाते हैं-नष्ट हो जाते हैं। भावार्थ-उत्तम ध्यानसे ही कमौका क्षय होता है।।२१३।। जिस प्रकार मन्त्रकी शक्तिसे समस्त अरीरमें ज्याप्त हुआ विष खींच छिया जाता है उसी प्रकार ध्यानकी शक्तिसे समस्त कर्मरूपी विष दूर हटा दिया जाता है ॥२१४॥ बाकीके ग्यारह तप एक ध्यानके ही परिकर-सहायक माने गये हैं इसलिए मोक्षाभिलापी जीवोंको निरन्तर ध्यानका अभ्यास करनेमें ही प्रयत्न करना चाहिए ॥२१५॥ इस प्रकार ध्यानकी विधि सुनकर मगधेरवर राजा श्रेणिक बहुत ही सन्तुष्ट हुए, और उस समय अज्ञानरूपी अन्धकारके नष्ट हो जानेसे उनका मनरूपी कमल भी प्रफुल्लित हो उठा था ॥२१६॥

१. विषयैषिता । २. मुखम् । ३. स्वस्वकावस्थायित्वम् । ४. सृत्वतः । ५. दिगम्बराः । बान्तवत्कलाः ल•, ई• । ६. निरस्यते । ७. विकसितम् । ८. अज्ञान ।

सतस्तम् वयो मक्त्या गौतमं कृतवन्द्नाः । पप्रच्छुरिनि योगीन्द्रं योगद्विधानि कानिसित् ॥२१०॥
भगवन् योगशास्त्रस्य तस्त्रं त्वसः श्रुतं मुद्दुः । इदानीं बोद्धमिन्छामस्त्रं दिगन्तरशोधनम् ॥२१०॥
तदस्य ध्यानशास्त्रस्य यास्ता विप्रतिपत्तयः । निराकुरुष्व ता देव भास्त्रानिव तमस्ततीः ॥२१९॥
ऋदिप्राप्तेक्ष्रस्य हि रवं हि प्रत्यक्षविन्मुनिः । अनशारोऽस्य संगत्वाद् यतिः श्रेणीद्वयोन्मुखः ॥२२०॥
ततो भागवतादीनां योगानामिभभूत्र्ये । ब्रुहि नो योगबीजानि हेस्वाज्ञाभ्यां यथाश्रुतम् ॥२२१॥
इति तद्भ्यनं श्रुरवा भगवान् स्माह गौतमः । यस्त्रप्टं योगतस्त्रं वः कथिष्ट्याम् तम्ब्रुटम् ॥२२२॥
वद्भेदं योगवादी यः सोऽनुयोज्यः समाहितैः । योगः कः कि समाधाने प्राणायामश्च कीदशः ॥२२३॥
का धारणा किमाध्यानं कि ध्येयं कीदशो स्मृतिः । कि फलं कानि बीजानि प्रत्याहारोऽस्य कीदशः ॥
कायवाक्मनसां कर्म योगो योगविदां मतः । सर्व श्रुभाश्चभभदेन भिन्नो द्वैविध्यमञ्जते ॥२२५॥
यस्तम्यक्षरिणामेषु चित्तस्या धानमञ्जसा । स समाधिरिति ज्ञेयः स्मृतिर्वा परमिष्टनाम् ॥२२६॥
प्राणायामी भवेद् योगनिष्रहः श्रुभमावनः । धारणा श्रुतनिर्विष्टवीजानामवधारणम् ॥२२०॥

तदनन्तर भक्तिपूर्वक वन्दना करनेवाले ऋषियोंने योगिराज गीतम गणधरसे नीचे लिखे अनुसार और भी कुछ ध्यानके भेद पूछे।।२१७। कि हे भगवन, हम लोगोंने आपसे योगशास्त्रका रहस्य अनेक बार सुना है, अब इस समय आपसे अन्य प्रकारके ध्यानोंका निराक्तरण जानना चाहते हैं।।२१८।। हे देव, जिस प्रकार सूर्य अन्धकारके समूहको नष्ट कर देता है उसी प्रकार आप भी इस ध्यानशासके विषयमें जो कुछ भी विप्रतिपत्तियाँ (वाधाएँ) हैं उन सबको नष्ट कर दीजिए।।२१९।। हे स्वास्तिन, अनेक ऋद्वियाँ प्राप्त होनेसे आप ऋषि कहलाते हैं, आप अनेक पदार्थोंको प्रत्यक्ष जाननेवाले सुनि हैं, परिश्रहरहित होनेके कारण आप अनगार कहलाते हैं और दोनों श्रेणियोंके सम्मुख हैं इसलिए यति कहलाते हैं।।२२०। इसलिए भागवत आदिमें कहे हुए योगोंका पराभव (निराकरण) करनेके लिए युक्ति और शास्त्रके अनुसार आपने जैसा सुना है वैसा ही हम लोगोंके लिए योग (ध्यान) के समस्त बीजों (कारणों अथवा बीजाक्षरों) का निरूपण कीजिए।।२२१।। इस प्रकार उन ऋषियोंके ये वाक्य सुनकर भगवान गीतम स्वामी कहने लगे कि आप लोगोंने जो योगशास्त्रका तत्त्व अथवा रहस्य पूछा है उसे मैं स्पष्ट रूपसे कहुँगा।।२२२।।

जो छह प्रकारसे योगोंका निरूपण करता है ऐसे योगवादीसे विद्वान पुरुषोंको पूछना चाहिए कि योग क्या है ? समाधान क्या है ? प्राणायाम कैसा है ? धारणा क्या है ? आध्यान (चिन्तवन) क्या है ? ध्येय क्या है ? स्मृति कैसी है ? ध्यानका फल क्या है ? ध्यानके बीज क्या है ? और इसका प्रत्याहार कैसा ? है ॥२२३-२२४॥ योगके जाननेवाले विद्वान काय, वचन और मनकी कियाको योग मानते हैं, वह योग शुभ और अशुभके भेदसे दो भेदोंको प्राप्त होता है ॥ २२५ ॥ उत्तम परिणामोंमें जो चित्तका स्थिर रखना है वही यथार्थमें समाधि या समाधान कहलाता है अथवा पंच परमेष्ठियोंके स्मरणको भी समाधि कहते हैं । एक्सा वचन और काय इन तीनों योगोंका निम्नह करना तथा शुभभावना रखना प्राणायाम कहलाता है और शास्त्रोंमें बतलाये हुए बीजाह्मरीका अवधारण करना धारणा

१. घ्यानभेदान् । २. घ्यान । ३. स्वरूपम् । ४. योगमार्गान्तरितराकरणम् । ५. तत् कारणात् । ६. प्रतिकूलाः । ७. हि पादपूरणे । ८. वैष्णवादीनाम् । ९. ध्यानानाम् । १०. ध्यानिमित्तानि । ११. युक्त्याः गमपरमागमाभ्याम् । १२. च ल०, म०, अ० । १३. संयोगः, संयुक्तसम्वायः, संयुक्तसमवेतसमवायः, सम्बत्समवेतसमवायः, सम्बत्समवायः, विशेषणविशेष्यभावश्चेति घड्पकारयोगान् वदतीति । १४. योगः । १५. प्रष्टव्यः । १६. समाधिः । १७. योगस्य । योगादेविध्यमाणलक्षणलक्षितत्वात् तस्र तव संभवतीति स्वमतं प्रतिष्ठापयितुः माह । १८. योगः । १९. धारणाः ।

भाव्यानं स्यादनुश्यानसनित्यत्वादिचिन्तनैः । ध्येयं स्यात् परसं तेश्वसवाङ् सनसगोवरस् ॥२२८॥ स्मृतिजीवादितस्वानां याथात्म्यानुस्सृतिः स्मृता । गुणानुस्सरणं वा स्यात् सिद्धाईत्परमेष्टिनास् ॥२२९॥ फलं यथोक्तं विज्ञानि वद्धमाणान्यनुष्ठमात् । प्रत्याद्दारस्तु तिस्थोपसंद्धतौ विज्ञानि वद्धमाणान्यनुष्ठमात् । प्रत्याद्दारस्तु तिस्थोपसंद्धतौ विज्ञानिवृतिः ॥२३०॥ भकारादिहकारान्तरं तमध्यान्तविन्दुकम् । ध्यायन् परिमदं बीजं मुक्त्यर्थां नावसीदित ॥२३१॥ पद्धश्वरायमं बीजिनवादेज्यो नमोऽस्थिति । ध्यायन् परिमदं बीजं मुक्त्यर्थां नावसीदित ॥२३१॥ नमः सिद्धेभ्य इत्येतद्शार्धस्तं वनाक्षरम् । जपअप्येषु भव्यारमा स्त्रेष्टाम् कामानवापस्यति ॥२३३॥ भष्टाक्षरं परं बीजं नमोऽर्हत्यरमेष्टिने । इतीदमनुसस्यत्य पुनर्दुःखं न पद्यति ॥२३५॥ यत्योधकाक्षरं वीजं सर्ववीजपदान्वितम् । तत्विचत्रद्रमुख्यायन् भुनमेष सुमुक्षते ॥२३५॥ विज्ञवानिक्तस्यनिष्कलम् वीत्रवानिकल्यम् । तत्वविचत्रमुख्यायन् प्रोगी स्याद् वद्धौ तत्ववित्॥२३६॥ योगिनः परमानन्त्री योऽस्य स्याचिक्तः। स एवैद्यर्यं व्यंन्तो योगजाः किमुतर्दयः ॥ ॥२३७॥ योगिनः परमानन्त्री योऽस्य स्याचिक्तः। स एवैद्यर्यं व्यंन्तो योगजाः किमुतर्दयः ॥ ॥२३७॥

कहलाती है ॥२२७॥ अनित्यत्य आदि भावनाओंका बार-बार चिन्तवन करना आध्यान कह-लाता है तथा मन और वचनके अगोचर जो अतिशय उत्कृष्ट शुद्ध आत्मतत्त्व है वह ध्येय कहलाता है ॥२२८॥ जीव आदि तत्त्वोंके यथार्थ स्वरूपका स्मरण करना स्मृति कहलाती है अथवा सिद्ध और अर्हन्त परमेष्ठीके गुणोंका स्मरण करना भी स्मृति कहलाती है।।२२९।। ध्यानका फल जपर कहा जा चुका है, बीजाक्षर आगे कहे जायेंगे और मनकी प्रवृत्तिका संकोच कर हेनेपर जो मानसिक सन्तीय प्राप्त होता है उसे प्रत्याहार कहते हैं ॥२३०॥ जिसके आदि-में अकार है अन्तमें हकार है मध्यमें रेफ है और अन्तमें बिन्दु है ऐसे अहं इस उत्छष्ट बीजा-क्षरका ध्यान करता हुआ मुमुख्रु पुरुप कभी भी दुःखी नहीं होता ॥२३१॥ अथवा 'अईद्भरो नमः' अर्थात् 'अर्हन्तीके लिए नमस्कार हो' इस प्रकार छह अक्षरवाला जो बीजाक्षर है उसका ध्यान कर मोक्षाभिलापी मुनि अनन्त गुणयुक्त अर्हन्त अवस्थाको प्राप्त होता है ॥२३२॥ अथवा जप करने योग्य पदार्थों में-से 'नमः सिद्धेभ्यः' अर्थात् 'सिद्धोंके लिए नमस्कार हो' इस प्रकार सिद्धोंके स्तवन स्वरूप पाँच अक्षरोंका जो भव्य जीव जप करता है वह अपने इच्छित पदार्थीको प्राप्त होता है अर्थात् उसके सब मनोरथ पूर्ण होते हैं।।२३३॥ अथवा 'नमोऽहत्यरमेष्ठिने' अर्थात् 'आहुन्त परमेष्ठीके लिए नमस्कार हो' यह जो आठ अक्षरवाला परमंगीजाक्षर है उसका विस्तवन करके भी यह जीव फिर दुःखोंको नहीं देखता है अर्थात् मुक्त हो जाता है।।२३४॥ तथा 'अहं त्सिद्धाचार्योपाध्यायसर्वसाधुभ्यो नमः' अर्थात् 'अरहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्व साधु इन पाँचों परमेष्ठियोंके लिए नमस्कार हो' इस प्रकार सब बीज परोंसे सहित जो सोलह अक्षरवाला बीजाक्षर है उसका ध्यान करनेवाला तस्वकानी मुनि अवश्य ही मोक्षको प्राप्त होता है ॥२३५॥ अरहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्वसाधु इस प्रकार पंचन्नहा-स्वरूप मन्त्रोंके द्वारा जो योगिराज शरीररहित परमतस्व परमात्माको शरीरसहित कल्पना कर उसका बार-बार ध्यान करता है वही ब्रह्मतत्त्वको जाननेवाला कहलाता है ॥२३६॥ ध्यान करनेवाले योगीके चित्तके सन्तुष्ट होनेसे जो परम आनन्द होता है वही सबसे अधिक ऐश्वर्य है फिर योगसे होनेवाली अनेक ऋद्भियोंका तो कहना ही क्या है ? भावार्थ-ध्यानके प्रभावसे इत्यमें जो अलौकिक आनन्द प्राप्त होता है वही ध्यानका सबसे उत्कृष्ट फल है और अनेक

१. आत्मतत्त्वम् । २. अवाङ्मानस ल०, म० । ३. धर्म्यव्यानादौ प्रोक्तम् । ४. योगस्य । ५. चित्त-प्रसादः, प्रसन्नता । ६. अकारादि इत्यतेन वास्येन अर्हम् इति बीजपदं ज्ञातन्यम् । ७. सक्लिष्टो न भवति । ८. पञ्चाक्षरबीजम् । ९. 'अर्हतसिद्ध आइरियजवज्ञायसाह्' इति । १०. मोबतुमिच्छति । ११. पंचपरमेष्टि-स्वरूपैः । १२. सगरीरीकृत्य । १३. अशरीरम् । आत्मानम् । १४. परब्रह्मस्वरूपवेदो । १५. चित्तप्रसाहाद् । १६. ऐइवर्यपरमाविधः । १७. अत्यत्वा इत्यर्यः ।

अणिमादिगुणयुंक्तमैश्वर्यं परमोद्यम् । अस्त्वेहैव पुनमुंक्त्वा मुनिर्निवाति योगवित् ॥२६८॥ बीजान्येतान्यज्ञानानो नाममान्नेण मन्त्रवित् । मिथ्याभिमानोपहतो वध्यते कर्मबन्धनैः ॥२६९॥ नित्योवा स्यादनित्यो वा जीवो योगामि मानिनाम् । नित्यश्वरेदि कार्यत्वाक्ष ध्ययध्यानसंगतिः ॥२४०॥ सुलासुलानुभवनस्मरणेच्छाधसंभवात् । प्रागेवास्य न दिध्यासा दूराक्तत्वानुचिन्तनम् ॥२४१॥ तिश्वरेष्ट्रतौ कुतो ध्यानं कृतस्त्यो वा फलोदयः । बन्धमोक्षाचिष्टाना प्रक्रियाप्यफला ततः । २४२॥ सिणकानी च वित्तानां सन्ततौ कानु मा बना । ध्यानस्य स्वानुभूतार्थस्मृतिरैवान्ने दुर्घटा ॥२४३॥ वित्तानान्तरवत्तस्मा श्रीक्ष दिध्यासादिसंभवः । ने ध्यानं व च निर्मोक्षो १ नाप्य स्वाद्यक्षमावना ॥२४४॥

ऋदियोंकी प्राप्ति होना गौण फरू है ॥२३७॥ योगको जाननेवाला मुनि अणिमा आदि गुणोंसे युक्त तथा उत्कृष्ट उदयसे सुशोभित इन्द्र आदिके ऐश्वर्यका इसी संसारमें उपभोग करता है और बादमें कर्मबन्धनसे छूटकर निर्वाण स्थानको प्राप्त होता है।।२३८।। इन ऊपर कहे हुए बीजोंको न जानकर जो नाम मात्रसे ही मन्त्रवित् ( मन्त्रोंको जाननेवाला ) कहलाता है और सूठे अभिमानसे दग्ध होता है वह सदा कर्मरूपी बन्धनोंसे बँधता रहता है ॥२३९॥ अब यहाँसे अन्य महाबल्डम्बी लोगोंके द्वारा माने गये योगका निराकरण करते हैं-योगका अभि-मान करनेवाले अर्थात मिथ्या योगको भी यथार्थ योग माननेवालोंके मतमें जीव पदार्थ नित्य है ? अथवा अनित्य ? यदि नित्य है तो वह अविकार्य अर्थात् विकार (परिणमन ) से रहित होगा और ऐसी अवस्थामें उसके ध्येयके ध्यानरूपसे परिणमन नहीं हो सकेगा। इसके सिवाय नित्य जीवके सुख-दुःखका अनुभव स्मरण और इच्छा आदि परिणमनोंका होना भी असम्भव है इसलिए जब इस जीवके सर्वप्रथम ध्यानकी इच्छा ही नहीं हो सकती तब तस्वोंका चिन्तन तो दूर ही रहा। और तत्त्व-चिन्तनके बिना ध्यान कैसे हो सकता है ? ध्यानके बिना फलकी प्राप्ति कैसे हो सकती है ? और उसके बिना बन्ध तथा मोक्षके कारणभूत समस्त क्रियाकलाप भी निष्फल हो जाते हैं ॥२४०-२४२॥ यदि जीवको अनित्य माना जाये तो क्षण-क्षणमें नवीन उत्पन्न होनेबाली चितोंकी सन्ततिमें ध्यानकी भावना ही नहीं हो सकेगी क्योंकि इस क्षणिक वृत्तिमें अपने-द्वारा अनुभव किये हुए पदार्थोंका स्मरण होना अशक्य है। भावार्थ-यदि जीवको सर्वथा असित्य माना जाये तो ध्यानकी भावना ही नहीं हो सकती क्योंकि ध्यान करनेवाला जीव क्षण-क्षणमें नष्ट होता रहता है। यदि यह कहो कि जीव अनित्य है किन्तु यह नष्ट होते समय अपनी सन्तान छोड़ जाता है इसलिए कोई बाधा नहीं आती परन्तु यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि जब जीवका निरन्ध्य नाश हो जाता है तब यह उसकी सन्तान है, ऐसा व्यवहार नहीं हो सकता और किसी तरह उसकी सन्तान है ऐसा व्यवहार मान भी लिया जाये तो 'सब क्षणिक है' इस

१. कर्ममलैर्मुक्तवा । २. मुक्तो भवति । ३. नाममात्राणि द० । ४. अयोगे योगबुद्धिः योगाभिमानः तद्वतां योगानाम् । ५. सर्वषा नित्यः । ६. अपरिणामित्वात् । ध्येषध्यानसंयोगाभावमेव प्रतिपादयति । ७. मुखदुःखानुभवनमनुभूतार्थे स्मृतिरिति वचनात्, स्मरणमपि मुखाभिलाषिप्रभृतिकम् , नित्यस्यासंभवात् । ८. सर्वधानित्यजीवतत्त्वस्य । ९. ध्यातुमिच्छा । १०. तत्त्वानुचिन्तनाभावे । ११. कृत आगतः । १२. शुभा- शुभकर्मविवरणम् । १३. कारणात् । १४. सामध्यम् । १५. क्षिणकरूपचित्ते । १६. देवदत्तचित्ततन्तानं प्रति यज्ञदत्तचित्ततन्त्वत् । १७. कारणात् । १८. दिध्यासाद्यभावात् ध्यानमपि न संभवति । १९. ज्ञानाभावात् मोक्षोऽपि न संभवति । २० मोक्षस्य । २१. सम्यवत्वसंज्ञा, संज्ञिवावकायकर्मान्तव्यायामस्मृतिकृपाणामध्याङ्गानां भावनापि न संभवति । चार्वाकमते ध्यानं न संगच्छत इत्याह ।

ैतस्तपुर्गकवादेऽपि देह<sup>2</sup>पुर्गकतस्त्रयोः । <sup>3</sup>तस्तान्यस्त्राध्यक्तस्यसंगराद्ध्यातुरस्थितेः ।।२४५॥ दिभ्यासापूर्विकाध्यानप्रकृत्तिर्नात्र युज्यते । न चासतः तपुष्पस्य काचिद् गन्धादिकस्पना ॥२४६॥ <sup>अ</sup>विक्रसिमात्रवादे च ज्ञन्तेर्नास्त्येव गोचरः । ततो निर्विषयाज्ञसिः स्वास्मानं विभृयात् कथम् ॥२४७॥

नियममें जीवकी सन्तानोंका समुदाय भी श्राणिक ही होगा इसलिए उस दशामें भी ध्यान सिद्ध नहीं हो सकता। इसके सिवाय ध्यान उस पदार्थका किया जाता है जिसका पहले कभी अनुभव प्राप्त किया हो, परन्तु श्राणिक पक्षमें अनुभव करनेवाला जीव और अनुभूत पदार्थ दोनों ही नष्ट हो जाते हैं अतः पुनः स्मरण कौन करेगा और किसका करेगा इन सब आप- त्रियोंको लक्ष्य कर ही आचार्य महाराजने कहा है कि श्राणिकैकान्त पक्षमें ध्यानको भावना ही नहीं हो सकती।

जिस प्रकार एक पुरुपके द्वारा अनुभव किये हुए पदार्थका स्मरण दूसरे पुरुपको नहीं हो सकता क्योंकि वह उससे सर्वथा भिन्न है इसी प्रकार अनुभव करनेवाले मूलभूत जीवके नष्ट हो जानेपर उसके द्वारा अनुभव किये हुए पदार्थका स्मरण उनकी सन्तान प्रतिसन्तानको नहीं हो सकता क्योंकि मूल पदार्थका निरन्वय नाइ। माननेपर सन्तान प्रतिसन्तानके साथ खसका कुछ भी सम्बन्ध नहीं रह जाता। अनुभूत पदार्थके स्मरणके विना ध्यान करनेकी इच्छाका होना असम्भव है, ध्यानकी इच्छाके बिनो ध्यान नहीं हो सकता, और ध्यानके बिना उसके फछस्वरूप मोसकी प्राप्ति भी नहीं हो सकती। तथा सम्यक्ट्डि, सम्यक्संकल्प, सम्यक्-वचन, सन्यक्कर्मान्त, सन्यक्ञाजीव, सन्यक्त्यायाम, सन्यक्सृष्टित और सन्यक्समाधि इन आठ अंगोंकी भावना भी नहीं हो सकती। इसलिए जीवको अनित्य माननेसे भी ध्यान-(योग) की सिद्धि नहीं हो सकती ॥२४३-२४४॥ इसी प्रकार पुद्गळवाद आत्माको पुद्गळ-रूप माननेवाले वात्सीपुत्रियोंके मतमें देह और पुदुगलतत्त्वके भेद-अभेद और अवकतत्त्व पक्षोंमें ध्याताकी सिद्धि नहीं हो पाती। अतः ध्यानकी इच्छापूर्वक ध्यानप्रवृत्ति नहीं बन सकती। सर्वथा असत् आकाशपुष्पमें गन्ध आदिकी कल्पना नहीं हो सकती। तात्पर्य यह कि पुदुगलरूप आत्मा यदि देहसे भिन्न है तो पृथक् आत्मतत्त्व सिद्ध हो जाता है। यदि अभिन है तो देहात्मवादके दूषण आते हैं। यदि अवक्तन्य है तो उसके किसी रूपका निर्णय महीं हो सकता और उसे 'अवक्तव्य' इस शब्दसे भी नहीं कह सकेंगे। ऐसी दशामें ध्यानकी इच्छा प्रदृत्ति आदि नहीं बन सकते । इसी प्रकार विज्ञानाहैतवादियोंके मतमें भी ध्यानकी सिद्धि नहीं हो सकती क्योंकि उनका सिद्धान्त है कि संसारमें विज्ञानको छोड़कर अन्य कुछ भी नहीं है। परन्तु उनके इस सिद्धान्तमें विज्ञानका कुछ भी विषय शेष नहीं रहता। इसलिए विषयके अभावमें विज्ञान स्व स्व स्वक्षको कहाँ धारण कर सकेगा ? भावार्थ-विज्ञान उसीको कहते हैं जो किसी झेय (पदार्थ) को जाने परन्तु विज्ञान। हैतवादी विज्ञानको छोड़कर और किसी पदार्थकी सत्ता स्वीकृत नहीं करते इसलिए ज्ञेय (जानने योग्य )-पदार्थिक बिना

रै. जीवभूतचतुष्टयबादे भूतचतुष्टयसमध्टिरेव नान्यो जीव इति वाथे। तथा अ०, प०, ल०, म०, द०, द०, स०। तथिति पाठान्तरमिति 'त' पुस्तकस्यापि टिप्पण्यो छिखितम्। २. देहि व०। ३. एकरवनामात्व-बस्तुत्वप्रमेयस्वादीनामवन्तव्यप्रतिज्ञायाः। ४. अभावात्। ५. भूतचतुष्टयवादे। ६. अविद्यमानस्य गमनार-विद्यस्य। अर्थ घातुरस्थितैः दृष्टान्तः। ७. विज्ञानाद्वैतवादिनो ध्यानं न संगच्छत इत्याहः। ८. -वादेऽपि द०। ९. विवयः। १०. स्वम्। ज्ञानमित्यर्थः।

ैतदमाने च न ध्यानं न ध्येयं मोश्च एव वा । प्रदीपार्कंदुता शादी सध्यथे चार्यमासनम् ॥२४८॥ र्नेरात्म्यवादपश्चेऽपि किं तु केन प्रमीयते । कच्छपा हगरहेस्तत् स्यात् खपुष्पापीर बन्धनम् ॥२४९॥ ध्येयतस्वेऽपि नेतच्या विक्षाद्वययोजना । अनादे याप्रहेपातिशये स्थास्नी न किंचने । ॥२५०॥ मुक्तात्मनोऽपि चैते न्यविरहास्कक्षणे अतेः । नध्येयं कापिछानां स्थासिर्गुणस्वाध्ये खाडजवत् ।॥२५१॥

निर्विषय विज्ञानस्वरूप लाभ नहीं कर सकता अर्थात विज्ञानका अभाव हो जाता है।।२४५-२४७। और विज्ञानका अभाव होनेपर न ध्यान, न ध्येय, और न सोक्ष कुछ भी सिद्ध नहीं हो सकता क्योंकि दीपक, सूर्य, अग्नि आहि प्रकाशक और घट, पट आदि प्रकाश्य (प्रकाशित होने योग्य) पदार्थीके रहते हुए हो पदार्थीका प्रकाशन हो सकता है अन्य प्रकारसे नहीं। भावार्थ-जिस प्रकार प्रकाशक और प्रकाश्य दोनों प्रकारके पदार्थीका सदभाव होनेपर ही वस्तुतत्त्वका प्रकाश हो पाता है उसी प्रकार विज्ञान और विज्ञेय दोनों प्रकारके पदार्थीका सद्भाव होनेपर ही ध्यान, ध्येय और मोक्ष आदि बस्तुओंकी सत्ता सिद्ध हो सकतो है परन्तु विज्ञानाद्वेतवादी केवल प्रकाशक अर्थात् विज्ञानको ही मोनते हैं प्रकाश्य अर्थात् विज्ञेय पदार्थीको नहीं मानते और युक्तिपूर्वक बिचार करनेपर उनके उस विज्ञानको भी सिद्धि नहीं हो पाती ऐसी दशामें ध्यानकी सिद्धि तो दर ही रही ॥२४८॥ इसी प्रकार जो आत्माको नहीं मानते ऐसे शुन्यवादी बौद्धोंके मतमें भी ध्यान सिद्ध नहीं हो सकता क्योंकि जब सब कुछ शून्यरूप ही है तत्र कौन किसको जानेगा-कौन किसका ध्यान करेगा, उनके इस मतमें ध्यानकी कल्पना करना कछुएके बार्लीसे आकाशके फुलोका सेहरा बाँधनेके समान है। भावार्थ-शन्यवादी छोग न तो ध्यान करनेवाछे आत्माको मानते हैं और न ध्यान करने योग्य पदार्थको ही मानते हैं ऐसी दशामें उनके यहाँ ध्यानकी कल्पना ठीक उसी प्रकार असम्भव है जिस प्रकार कि कछ्पके बालोंके द्वारा आकाशके फूलोंका सेहरा बाँधा जाना ॥२४९॥ इसके सिवाय शन्यवादियोंके मतमें ध्येयतत्त्वकी भी सिद्धि नहीं हो सकती क्यों कि ध्येयतत्त्वमें दो प्रकारके विकल्प होते हैं, एक ग्रहण करने योग्य और दूसरा त्याग करने योग्य। जब शुन्यवादी मूलभूत किसी पदार्थको ही नहीं मानते तब उसमें हेय और उपादेयका विकल्प किस प्रकार किया जा सकता है? अर्थात नहीं किया जा सकता ॥२५०॥ सांख्य मुक्तात्माका स्वरूप चैतन्यरहित मानते हैं परन्तु उनकी इस मान्यतामें चैतन्यरूप उक्षणका अभाव होनेसे आत्मारूप उक्ष्यकी भी सिद्धि नहीं हो पाती। जिस प्रकार रूपत्व और सुगन्धि आदि गुणोंका अभाव होनेसे आकाशकमळको सिद्धि नहीं हो सकती ठीक उसी प्रकार चैतन्यरूप विशेष गुणोंका अभाव होनेसे मुक्तात्माकी भी सिद्धि

१. ज्ञानाभावे । २. नाध्यानम् इत्थिष पाठः । अध्यानं ध्यानाभावे सित । ३. अभिन । आदिश्व देन रत्नादि । शूर्यवादे ध्यानं नास्तीत्यर्थः । ४. शूर्यवाद । ५. कूर्मशरीररोमिभः । ६. नैरात्म्यम् । ७. शेखर । सर्वे शूर्यमिति वदतो ध्यानावलम्बनं किविदिष नास्तीति भावः । ८. आदेयं प्रहेयमिति योजना नेत्रध्या प्रष्टस्या इति भावः । ९. अनादेयमप्रहेयमिति शूर्यवादिना परिहारो दत्तः एतस्मिन्नन्तरे काषिलः स्वमतं प्रतिष्ठापिनुकाम आह । एवं चेन् अनादेयाप्रहेयातिशये अनादेयाप्रत्युक्तातिशये । १०. अपरिणामिनि नित्ये वस्तुनि । ध्यानं संभवति इत्युक्तं सित सिद्धान्ती समाचप्ट । ११. किचिदिष ध्येषध्यानादिकं न स्यात् तदेव आह । १२. चेतन्यविरहात् न केवलं संसारिणा बुद्धस्वसितमर्थं पृष्यस्चेतेत् । इत्यर्थस्याभावात् मुक्तात्मनोऽगित । १३. ध्यानविषयीभवच्चेतन्यात्मकलक्षणस्य क्षयात् । १४. चेतयत इति चेतना इत्यस्य गुणान्भावाच्च । १५. यथा गगनारिवन्दं सीरभादिगुणाभावात् स्वयमित न दृश्यते तद्वत् ।

सुप्रसद्देशो मुक्तः स्थादित्येवं युवाणकः । सुप्रप्तत्येष मृदारमा ध्येयतत्त्वविचारणे ॥२५२॥ क्षेषेप्वपि प्रवादेषु न ध्यानध्येयनिर्णयः । एकान्तदोषदुष्टरवाद् द्वेता द्वेतादिवादिनाम् ॥२५३॥ निरयानिरयात्मकं जीवतत्त्यमभ्युपगच्छताम् । ध्यानं स्थाद्वादिनामेव घटते नान्यवादिनाम् ॥२५४॥ विरुद्ध धर्मयोरेकं वस्तु नाधारतां वजेत् । इति चेक्कापंणा भेदादिवरोधप्रसिद्धितः ॥२५५॥ निरयो द्वध्यापंग्रादारमा न पर्यायभिद्धाः पेणात् । भनित्यः पर्यथोत्पादिनाशोर्द्रश्चरतो न तु ॥२५६॥ वेवद्त्यः पिता च स्यात् पुत्रश्चेवापंणावकात् । विषक्षेत्रत्योपानः स्याद् वस्तुन्युमयात्मनि ॥२५६॥ जिनप्रवचनाभ्यासप्रसरद्वोधसंपदाम् । युक्तं स्याद्वादिनां ध्यानं नान्येषां दुर्धशामिदम् ॥२५८॥ जिनो मोहारिविजयादाक्षः स्याद् वीत्रधोमकः । वाचस्पतिरसी वाग्यः सन्मागंप्रतिबोधनात् ॥२५९॥

नहीं हो सकती, और ऐसी दशामें वह मुक्तात्मा ध्येय भी नहीं कहला सकता तथा ध्येयके बिना ध्यान भी सिद्ध नहीं हो सकता ॥२५१॥ जो सांख्यमतावल्म्बी ऐसा कहते हैं कि मुक्त जीव गाढ निद्रामें सोये हुए पुरुषके समान अचेत रहता है, मालूम होता है कि वे ध्येय-तत्त्वका विचार करते समय स्वयं सोना चाहते हैं अर्थान् अझानी बने रहना चाहते हैं इस तरह सांख्यमतमें ध्यानकी सिद्धि नहीं हो सकती ॥२५२॥ इसी प्रकार द्वेतवादी तथा अद्वेत-बादी छोगोंके जो मत शेष रह गये हैं वे सभी एकान्तरूपी दोषसे दृषित हैं इसिछए उन सभीमें ध्यान और ध्येयका कुछ भी निर्णय नहीं हो सकता है।।२५३।। इसछिए जीवतत्त्वको नित्य और अनित्य दोनों ही रूपसे माननेवाले स्याद्वादी छोगोंके मतमें ही ध्यानकी सिद्धि हो सकती है अन्य एकान्तवादी छोगोंके मतमें नहीं हो सकती ॥२५४॥ कटाचित् यहाँ कोई कहे कि एक ही वस्तु दो विरुद्ध धर्मोका आधार नहीं हो सकती अर्थात् एक ही जीव नित्य और अनित्य नहीं हो सकता तो उसका यह कहना ठीक नहीं है क्योंकि विषधाके भेदसे वैसा कहनेमें कोई विरोध नहीं आता। यदि एक ही विवक्षासे दोनों विरुद्ध धर्म कहे जाते तो अवस्य ही विरोध आता परन्तु यहाँ अनेक विवक्षाओं से अनेक धर्म कहे जाते हैं इसलिए कोई विरोध नहीं मालम होता। जीवतत्त्व द्रव्यकी विवक्षासे नित्य है न कि पर्यायके भेदोंकी विवक्षासे भी। इस प्रकार वही जीवतत्त्व पर्यायोंके उत्पाद और विनाशकी अपेक्षा अनित्य है न कि द्वयकी अपेक्षासे भी। जिस प्रकार एक ही देवदत्त विवक्षाके वहासे पिता और प्रत्र दोनों ही रूप होता है इसी प्रकार एक ही वस्स विवक्षांके वशसे नित्य तथा अनित्य दोनों रूप ही होती है। देवदत्त अपने पुत्रकी अपेक्षा पिता है और अपने पिताकी अपेक्षा पुत्र है इसी प्रकार संसारकी प्रत्येक वस्तु द्रव्यकी अपेक्षा नित्य है और पर्यायकी अपेक्षा अनित्य है। इससे सिद्ध होता है कि वस्तुमें दोनों विरुद्ध धर्म पाये जाते हैं परन्तु उनका समावेश विवक्षा और अविवक्षाके वजसे ही होता है ॥२५५=२५७॥ इसलिए जैन ज्ञास्त्रोंके अभ्याससे जिनकी ज्ञान-ह्मपी सम्पदा सभी ओर फैल रही है ऐसे स्याद्वादी लोगोंके मतमें ही ध्यानकी सिद्धि हो सकती. है अन्य सिध्यादृष्टियों के सबसें नहीं ॥२५८॥ भगवान अरहन्त देवने मोहरूपी शत्रपर विजय बाप कर की है इसिक्टिए वे जिन कहलाते हैं उनकी बुद्धिका समस्त मल नष्ट हो गया है इसलिए वे आप्न कहलाते हैं और उन्होंने अपने बचनों-द्वारा सर्वश्रेष्ट मोक्षमार्गका उपदेश

१. भृदां निद्रावश्यतसदृशः । २. कुत्सितं बुवाणः सांस्यः । ३, स्विपितुमिच्छति । ४. परमतेषु । ५. सर्वधाऽभेदवादिनामादिशम्दात्नुस्तानामपि शून्यवादिनाम् । ६. अनुमन्त्रिणाम् । ७. शीतोष्णवत् नित्या-नित्यक्ष्ययोरिति । ८. 'सिहो माणवकः' इत्यर्पणाभेदात् । ९. द्रव्यनिकपणात् । १०. द्रव्यापणाच्चात्मा द०, छ०, म० । ११. भेद । १२. नित्यानित्ययोः । १३. नित्यानित्यात्मनि ।

स्यादश्रं सरियातादिगुणैरपरगोषरः । बुद्धस्त्रेलोक्यविद्वार्थकोश्रमाद् विद्वसृद्विभुः ॥२६०॥ स विष्णुद्रच विक्तसृद्धिः विक्रियाचिद्र । शिवः सनातनः सिद्धो ज्योतिः परममक्षरम् ॥२६१॥ श्रस्यन्वर्थानि नामानि यस्य लोकेशिनः प्रमोः । विदुषां हृद्येष्वासृद्धिं कर्नुमलंतराम् ॥२६६॥ यस्य रूपमधिज्योति रनम्बरविभूषणम् । वशास्ति कामज्वरापायमकटाक्षनिरोक्षणम् ॥२६६॥ निरायुध्यवाक्षिर्यृतमयकोष्ठमकोपनात् । अरक्तनयनं सौम्यं सदा प्रष्टसितायितम् ॥२६४॥ रागायशेषदाषाणां निर्जयादितमानुषम् । मुखाव्जं यस्य वशास्त्रक्षमनुशास्ति सुमेशसः ॥२६५॥ रागायशेषदाषाणां निर्जयादितमानुषम् । सुखाव्जं यस्य वशास्त्रक्षमनुशास्ति सुमेशसः ॥२६५॥ स्यानं श्रेषे वशास्त्रक्षमनुशास्ति सुमेशसः ॥२६५॥ स्वाप्ता जगद्वजासन्त्रानवरायवैभवः । तदुषन्तमतो वश्रस्य श्रेषे वश्रस्य ।

## मालिनीचुन्दः ---

इति गद्ति गणेन्द्रे ध्यानतस्त्री भहद्गी मुनिसद्क्षि सुनीन्द्राः "प्रातुषन्मक्तिभाजः ।

दिया है इसलिए वे वाचरपति कहलाते हैं ॥२५९॥ अन्य किसीमें नहीं पाये जानेवाले, राग-देष आदि कर्मशत्रुओंको घात करना आदि गुणोंके कारण वे अर्हत् अथवा अरिहन्त कहलाते हैं। तीन लोकके समस्त पदार्थीको जाननेक कारण दे बुद्ध कहलाते हैं और वे समस्त जीबोंकी रक्षा करनेवाले हैं इसलिए विसु कहलाते हैं ॥२६०॥ इसी प्रकार वे समस्त संसारमें व्याप्त होनेसे 'विष्णु', कर्मरूपी शत्रुऑको जीतनेसे 'विजिष्णु', शान्ति करनेसे 'शंकर', सब जीवोंको अभय देनेसे 'अभयंकर', ऑनन्द्रूप होनेसे 'शिव' आदि अन्तरहित होनेके कारण 'सनातन', कृतकृत्य होनेके कारण 'सिद्ध', केवलज्ञानरूप होनेसे 'ज्योति', अनन्तचतुष्ट्रयरूप लक्ष्मीसे सहित होनेके कारण 'परम' और अविनाशी होनेसे 'अक्षर' कहलाते हैं ।।२६१।। इस प्रकार जिस त्रेलोक्यनाथ प्रभुके अनेक सार्थक नाम हैं वही अरहन्तदेव विद्वानोंके हृदयमें आप्तबृद्धि करनेके छिए समर्थ हैं अर्थात् विद्वान् पुरुष उन्हें ही आप्त मान सकते हैं ॥२६२॥ जिनका रूप वस्त्र और आभूषणोंसे रहित होनेपर भी अतिशय प्रकाशमान है और जिनका कटाक्षरहित देखना कामरूपी ज्वरके अभावको सूचित करता है।।२६३।। शस्त्ररहित होनेके कारण जो भय और क्रोधसे रहित है तथा क्रोधका अभाव होनेसे जिसके नेत्र छाल नहीं हैं, जो सदा सौम्य और मन्द्र मुसकानसे पूर्ण रहता है, राग आदि समस्त दोषोंके जीत छेनेसे जो समस्त अन्य पुरुषोंके मुखोंसे बदकर है ऐसा जिनका मुखकमल ही विद्वानोंके लिए उत्तम शासक-पनाका उपदेश देता है अर्थात् विद्वान् छोग जिनका मुख-कमछ देखकर ही जिन्हें उत्तम शासक समझ छेते हैं।।२६४-२६५।। इसके सिवाय जिनके ज्ञान और वैराग्यका वैभव समस्त जगत्में फैडा हुआ है ऐसे अरहन्तदेव ही आप्त हैं। यह ध्यानका स्वरूप उन्होंके द्वारा कहा हुआ है। इसलिए कल्याण चाहनेवालोंके लिए कल्याणस्वरूप है। १२६६॥

इस प्रकार वड़ी-बड़ी ऋद्धियोंको धारण करनेवाले गौतम गणधरने जब मुनियोंकी सभामें ध्यानतत्त्वका निरूपण किया तब भक्तिको धारण करनेवाले वे मुनिराज बहुत ही

१. अर्ग्यपामित्रपर्यः । २. विश्वं बोधयतीति । ३. वेवेण्टि इति, ज्ञानस्पेण लोकालोकं वेवेण्टि इति विष्णुरित्यर्थः । ४. अविनश्वरम् । ५. अतिश्येन समर्थानि । ६. अधिकं ज्योतिस्तेजो यस्य तत् । ७. उपदिश्वति । ८. प्रहसितासितम् व० । ९. मानुषमतीतम्, दिव्यमित्यर्थः । १०. शिक्षकत्वम् । ११. सर्वज्ञेन प्रथममृपक्रान्तम् । १२. श्रेयणीयम् । १३. वदति सति । १४. स्वरूपम् । १५. तुष्टवन्तः ।

धनपुरुकितम्हुगांत्रमाविर्मुखान्तं

दिनकरकरयोगादाकरा वाम्युजानाम् ॥२६०॥
स्तुतिमुखरमुखास्ते योगिनो योगिमुख्यं

क्षणमित्र जिनसेनार्थाह्वरं व प्रशुख्य ।

प्रणिद्धुरथ चेतः श्रोतुमाईन्यवरुक्षमीं
समित्रिगतसमग्रजानधामनः स्वधामनः ॥२६८॥

इत्यापे भगवज्जिनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलज्जणमहापुराणसंग्रहे भ्यानतत्त्वानुवर्णनं नाम एकविशं पर्व ॥२१॥

सन्तुष्ट हुए। उनके शरीर हर्पसे रोमंचित हो उठे और जिस प्रकार सूर्यकी किरणोंके सम्पर्कसे कमलोंका समृह प्रफुक्षित हो जाता है उसी प्रकार हर्पसे उनके मुखकमल भी प्रफुक्षित हो गये थे।।२६७।। अथानन्तर स्तुति करनेसे जिनके मुख वाचालित हो रहे हैं ऐसे उन सभी योगियोंने योगियोंमें मुख्य और जिनसेनाधीहवर अर्थात् जिनेन्द्र भगवान्की चार संघरूपी सेनाके अथवा आचार्य जिनसेनके स्वामी गौतमगणधरकी थोडी देर तक स्तुति कर, जिन्हें समस्त झानका तेज प्राप्त हुआ है और जो अपने आत्मस्वरूपमें ही स्थिर हैं ऐसे भगवान् यूपभदेवकी आईन्त्य लक्ष्मीको सुननेके लिए चित्त स्थिर किया।।२६८॥

इस प्रकार भगविज्ञनसेनाचार्थ प्रणीत त्रिषष्टिलक्काण महापुराण संमहके हिन्दी भाषानुषादमें ध्यानतत्त्वका वर्णन करनेवाला इकीसवाँ पर्व समाप्त हुन्या ॥२१॥

१. किरणसंयोगात् । २. वा इव । ३. क्षणपर्यन्तिमत्यर्थः । ४. जिनसेमाधार्यस्वामिनम्, अयवा जिनस्य सेना जिनसेना समयसरणस्यभव्यसन्तितिस्तस्या अधीदवरस्तम् । ५. अवधानयुक्तमकार्युः । ६. ज्ञाम-तेजसः । ७. स्वारमैव धाम स्वानं यस्य तस्य स्वस्वक्षपादवस्थितस्यस्यरं ।

## द्वाविंशं पर्व

अध घातिजये जिल्लोस्तुर्ब्याकृतिविष्टपे । त्रिलोक्याममवत् क्षोमः कैयस्यारपित्तवारयया ॥१॥ तदा प्रश्चामिताम्मोधि वेलाध्यानानुकारिली । घण्टा मुखरयामास जगत्कल्यामरेशिनाम् ॥२॥ ज्योतिलोके महान्सिहप्रणादोऽभूत् समुस्थितः । येनाजु विमर्शमावैमवापन्मुरवारखाः ॥३॥ द्रश्वान ध्वनदम्भोद् ध्वनितानि तिरोत्धन् । बैयन्तरेपु गेहंषु महानानकिनःस्वनः ॥४॥ शंखः शं खन्दैः सार्द यूयमेत जिल्लाकः । इतीव घोषयन्तुरुवः फर्लान्द्रमवनेऽध्वनत् ॥५॥ शंखः शं खन्दैः सार्द यूयमेत जिल्लाकः । इतीव घोषयन्तुरुवः फर्लान्द्रमवनेऽध्वनत् ॥५॥ विष्टराण्यमरेशानामश्रनः प्रचक्तिरदे । अक्षमाणीय तद्गर्यं सोद्धं जिन्जयोत्सवे ॥६॥ भिष्टराण्यमरेशानामश्रनः प्रचक्तिरदे । अक्षमाणीय तद्गर्यं सोद्धं जिन्जयोत्सवे ॥६॥ भिष्टराण्याक्षित्रसपुष्टराः । स्वल्लाखाकरेदिधिविग्रलःकुसुमोत्करेः ॥८॥ पुष्पाक्षित्रिवातेतुः समन्तात् सुरभूददाः । स्वल्लाखाकरेदिधिविग्रलःकुसुमोत्करेः ॥८॥ दिशः प्रसक्तिमासेदुः यञ्जाके व्यञ्जसम्बरम् । विरजीकृतभूलोकः शिक्षिरो महदाववा ॥९॥

अथानन्तर जब जिनेन्द्र भगवान्ने घातिया कर्मोपर विजय प्राप्त की तब समस्त संसार-का सन्ताप नष्ट हो गया—सारे संसारमें ज्ञान्ति छा गयी और केवलज्ञानकी उत्पत्तिरूप वायुके समृहसे तीनों लोकोंमें श्रीभ उत्पन्न हो गया ॥१॥ उस समय श्रीभको प्राप्त हुए समुद्रकी लहरोंके शब्दका अनुकरण करता हुआ कल्पवासी देवोंका घण्टा समस्त संसारको वाचा-छित कर रहा था।। २॥ ज्योतिषी देवोंके छोकमें बड़ा भारी सिंहनाद हो रहा था जिससे देवताओं के हाथी भी मदरहित अवस्थाको प्राप्त हो गये थे।। ३।। व्यन्तर देवों के घरोंमें नगाड़ोंके ऐसे जोरदार शब्द हो रहेथे जो कि गरजते हुए मेघोंके शब्दोंको भी तिरस्कृत कर रहे थे।। ४॥ 'मो भवनवासी देवो. तुम भी आकाशमें चलनेवाले कल्प-वासी देवोंके साथ-साथ भगवानके दर्शनसे उत्पन्न हुए सुख अथवा शान्तिको महण करनेके लिए आओ' इस प्रकार जोर-जोरसे घोषणा करता हुआ शंख मवनवासी देवोंके भवनोंमें अपने आप शब्द करने खगा था॥ ५॥ उसी समय समस्त इन्द्रोंके आसन भी शीच ही कम्यायमान हो गये थे मानी जिनेन्द्रदेवको धातिया कर्मीके जीत लेनेसे जो गर्व हुआ था उसे वे सहन करनेके लिए असमर्थ होकर ही कम्पायमान होने लगे थे।। ६।। जिन्होंने अपनी-अपनी सूड़ोंके अमभागोंसे पकड़कर कमलरूपी अर्घ ऊपरको उठाये हैं और जो पर्वतों के समान ऊँ ने हैं ऐसे देवों के हाथी नृत्य कर रहे थे तथा ने ऐसे मालूम होते थे मानो बड़े-बड़े सर्पोसहित पर्वत ही नृत्य कर रहे हों।। ७।। अपनी लम्बी-लम्बी शासाओं रूपी हाथोंसे चारों ओर फूछ वरसाते हुए कल्पपृक्ष ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानी भगवान्के छिए पुष्पाजिल ही समर्पित कर रहे हों।। ८॥ समस्त दिशाएँ प्रसन्नताको प्राप्त हो रही थीं, आकाश मेघोंसे रहित होकर सुशोभित हो रहा था और जिसने पृथ्वीलोकको धूलिरहित

१. वायुसमूहेन । 'पाशादेश्च यः' इति सूत्रात् समूहार्थे यप्रत्ययः । २. नम्मोधेवेला अ०, ल०, म० । ३. वाचालं चकार । ४. मदरहितत्वम् । ५. ध्वनित स्म । ६. मेधरवाणि । ७. आच्छादयन् । ८. व्यन्तरः सम्बन्धिषु । ९. सुखम् । १०. खेचरैः ल०, म० । शाखचरैः ट० । शाखचरैः कल्पवासिभिः । भो भवनवासिनः, यूयम् एत आगच्छत । ११. गृहीतुमिच्छवः । १२. ध्वनित स्म । १३. शोध्रम् । १४. हस्ताग्रैः । १५. उद्धृत- शतपत्रपुलाद्वव्याः ।

इति प्रमोदमातन्त्रक्षकस्मार् भुवनोदरे । केवलज्ञानपूर्णेन्दुर्जगद्धिभवीनृभ्ये ॥१०॥
चिद्धैरमीमिरद्वाय सुरेन्द्रोऽबोधि सायधिः । वैसवं भुवनन्यापि वै मवध्वंसिवैमवम् ॥११॥
प्रभोत्थायासनादाशु प्रमोदं परमुद्वहन् । तद्वरादिव नम्रोऽभूषतमूर्था श्रचीपतिः ॥१२॥
किमेतदिति पृच्छन्ती पौलोमोमितसंभ्रमात् । इरिः प्रबोधयामास विमोः कैव्रुवसंभवम् ॥१३॥
प्रयाणपटहेषूच्चैः प्रध्वनस्सु शताध्वरः । मर्तुः कैव्रुवपपूजाये निश्चकाम सुरेष्ट्रंतः ॥१४॥
ततो बलाहकाकार विमानं कामगाद्वयम् । चक्रे बलाहको देवो अम्बूद्वीपप्रमान्वतम् ।॥१५॥
सुक्तालम्बनसंशोमि वद्यमाद् रस्निर्मितम् । तोषात्प्रहासमातन्वदिव विद्विणिकास्वनैः ॥१६॥
शारदाभ्रमिवादभं वितितालिलदिक्मुलम् । नगदत्तामियोग्येशो वागमैरावतं व्यधात् ॥१०॥
ततस्तद्विकियारच्यमारूदो दिव्यवाहनम् । हरिवाहः सहैशानः प्रतस्य सपुलोमजः ॥१८॥
इन्द्रसामानिकश्रायस्त्रिश्चरापरिवदामराः । साध्मरक्षजगत्वालाः सानीकाः सप्रकीर्णकाः ॥१९॥

कर दिया है ऐसी ठण्डी-ठण्डी हवा चल रही थी ॥९॥ इस प्रकार संसारके भीतर अकस्मात् आनन्दको विस्तृत करता हुआ केवछझानरूपी पूर्ण चन्द्रमा संसाररूपी समुद्रको बढ़ा रहा था अर्थात् आनन्दित कर रहा था ॥१०॥ अवधिझानी इन्द्रने इन सब चिह्नांसे संसारमें र्व्याप्त हुए और संसारको नष्ट करनेवाले, भगवान् वृषभदेवके केवळ्यानरूपी वैभवको शीघ ही जान लिया था। ॥११॥ तदनन्तर परंभे आनन्दको घारण करता हुआ इन्द्र शीघ ही आसनसे उठा और उस आनन्दके भारसे ही मानी नतमस्तक होकर उसने भगवान्के लिए नमस्कार किया था ॥१२॥ 'यह क्या है' इस प्रकार बड़े आञ्चर्यसे पूछती हुई इन्द्राणीके लिए भी इन्द्रने भगवान्के केवलज्ञानकी उत्पत्तिका समाचार बतलाया था।।१३॥ अथानन्तर जब प्रस्थानकालकी सूचना देनेवाले नगाड़े जोर-जोरसे शब्द कर रहे थे तब इन्द्र अनेक देवोंसे परिवृत होकर भगवान्के केवछज्ञानकी पूजा करनेके छिए निकछा ॥१४॥ उसी समय बलाहकदेवने एक कामग नामका विमान बनाया जिसका आकार बलाहक अर्थात् मेघके समान था और जो जम्बूद्वीपके प्रमाण था ॥१५॥ वह विमान रत्नोंका बना हुआ था और मोतियोंकी लटकती हुई मालाओं से सुशोभित हो रहा था तथा उसपर जो किंकिणियांके शब्द हो रहे थे उनसे वह ऐसा जान पड़ता था मानो सन्तोषसे हँस ही रहा हो ॥१६॥ जो आमियोग्य जातिके देवोंमें मुख्य था ऐसे नागदत्त नामके देवने विक्रिया ऋद्भिसे एक ऐरावत हाथी बनाया। वह हाथी शरद्ऋतुके वादलोंके समान सफेद था, बहुत बढ़ा था और उसने अपनी सफेदीसे समस्त दिशाओंको सफेद कर दिया या ॥१अ। तदनन्तर सौधर्मेन्द्रने अपनी इन्द्राणी और ऐशान इन्द्रके साथ-साथ विक्रिया ऋद्विसे बने हुए उस दिव्यवाहनपर आरूद होकर प्रस्थान किया ॥१८॥ सबसे आगे किल्यिषक जातिके देव जोर-जोरसे सुन्दर नगाड़ोंके शब्द करते जाते थे और उनके पीछे इन्द्र, सामाजिक, श्रायस्त्रिश, पारिषद, आत्मरक्ष, छोकपाछ, अनीक और

१. वर्धयित स्म । २. सपित । ३. विगलों भवः विभवः विभवे भवं वैभवम् । संसारच्युतौ जातमिति यावत् । ४. स्फुटम् । ५. पुरुषरमेश्वरवैभवम् । ६. शचीम् । ७. निर्गच्छिति स्म । ८. मेघाकारम् । ०. काम-काह्वयम् छ०, म०, इ० । कामुकाह्वयम् द० । १०. वलाहकनामा । ११. प्रमाणान्वितम् । १२. तदभावात् छ०, म०, द०, द०, अ०, व०, स० । १३. क्षुद्रघण्टिका । १४. पृथुलम् । १५. वाहनदेवमुख्यः । १६. गजम् । १७. इन्द्रः । १८. इन्द्रः ।

पुरः किल्विषकंष्यभैरातन्वरस्थानकस्वनान् । स्वैरं स्वैर्वाह्नैः सकं अजन्तमनुवन्नश्चः ॥२०॥ अप्सरस्यु नदन्तीषु गन्धवित्रोधवादनैः । किसरेषु च गायरस्य चुनाक सुरवाहिनी ॥२३॥ इन्द्रवित्रामधैतेषां कक्ष्म किंचिद्रम् यते । उद्दर्शनायश्चिमाचण्यगुणैरिन्द्रो झनन्यजेः ॥२२॥ आक्रैक्ववाद् विनाम्येस्तु गुणैरिन्द्रेण संसिताः । सामानिका मवेयुस्ते सक्षेणापि गुरुकृताः ॥२६॥ पितृमातृगुरुप्रक्याः संमतास्ते सुरेशिनाम् । लमन्ते समिनन्द्रेच सरकारं मान्यतोचितम् ॥२६॥ प्राचित्रशास्त्रवित्राधित्रम् ॥२६॥ श्रावस्त्रित्रास्त्रवित्राधित्रम् स्वराः प्रकीर्तिताः । पुरोभोमन्त्र्यमास्यानां सदशास्ते दिवीशि नाम् ॥२५॥ भवाः परिषदीत्यासन् सुराः परिषद्राह्याः । ते पीठमद्रसद्याः सुरेन्द्रेस्प लालिताः ॥२६॥ भाष्मरक्षाः शिरोरं क्षसमानाः प्रोचतासयः । विभवायेव पर्यदन्ते पर्यदन्ते स्वराम् ॥२०॥ लोकपालास्तु लोकान्तपालका दुर्गपालवत् । पदात्यादीन्यनीकानि दण्डकल्पानि अस्त नै ॥२८॥ पौरजानपद्रप्रस्याः, सुरेन्द्रेस्प स्वराधिनाम् ॥२९॥ पौरजानपद्रप्रस्याः, सुरेन्द्रेस्प स्वराधिनाः ॥२९॥ पौरजानपद्रप्रस्याः, सुरा जैया प्रकीर्णकाः । मवेयुराभियोग्यास्या दासकर्मकरोपमाः ॥२९॥ मताः भेकिल्विषयमस्येषामिति किल्विषकामराः । बाद्याः प्रजा इत्र स्वर्या दासकर्मकरोपमाः ॥२९॥ मताः भेकिल्विषकामस्योमिति किल्विषकामराः । बाद्याः प्रजा इत्र स्वर्या इत्रस्वपुण्योदितद्वं वः॥६०॥

प्रकीर्णक जातिके देव अपनी-अपनी सवारियोंपर आरुद्ध हो इच्छानुसार जाते हुए सीधर्मेन्द्रके पीछे-पीछे जा रहे थे ।।१९-२०।। उस समय अप्सराएँ तृत्य कर रही थीं, गन्धर्व देव बाजे बजा रहे थे और किन्नरी जातिकी देवियाँ गीत गा रही थीं, इस प्रकार वह देवोंकी सेना बढ़े वैभवके साथ जा रही थी ।।२१।। अब यहाँपर इन्द्र आदि देवोंके कुछ लक्षण लिखे जाते हैं-अन्य देवोंमें न पाये जानेवांले अणिमा महिमा आदि गुणोंसे जो परम ऐश्वर्यको प्राप्त हों उन्हें इन्द्र सहते हैं।।२२।। जो आज्ञा और ऐश्वर्यके बिना अन्य सब गुणोंसे इन्द्रके समान हों और इन्द्र भी जिन्हें वहा सानता हो वे सामानिकदेव कहलाते हैं ॥२३॥ के सामानिक जातिके देव इन्द्रोंके पिता माता और गुरुके तुल्य होते हैं तथा ये अपनी मान्यतंकि अनुसार इन्होंके समान ही सत्कार प्राप्त करते हैं ॥२४॥ इन्होंके परोहित मन्त्री और अमात्यों ( सदा साथमें रहनेवाले मन्त्री ) के समान जो देव होते हैं वे त्रायस्त्रिश कहलाते हैं। ये देव एक-एक इन्द्रकी सभामें गिनतीके तैंतीस-तेंतीस ही होते हैं ॥२५॥ जो इन्द्रकी सभामें उपस्थित रहते हैं उन्हें पारिषद कहते हैं। ये पारिषद जातिके देव इन्द्रोंके पीठमई अर्थात् मित्रोंके तुल्य होते हैं और इन्द्र उनपर अतिशय प्रेम रखता है।।२६।। जो देव अंगरक्षक के समान तस्रवार कँची उठाकर इन्द्रके चारों ओर घूमते रहते हैं उन्हें आत्मरक्ष कहते हैं। यद्यपि इन्द्रको कुछ भय नहीं रहता तथापि ये देव इन्द्रका वैभव दिखलानेके लिए ही उसके पास ही पास घुमा करते हैं । २७। जो दुर्गरक्षकके समान स्वर्गलोककी रक्षा करते हैं उन्हें छोडाए कहते हैं और सेनाफे समान पियादे आदि जो सात प्रकारके देव हैं उन्हें अनीक अहर्द हैं (हाथी, घोड़े, रथ, पियादे, बैल, गन्धर्व और नृत्य करनेवाली देवियाँ यह सात प्रकारकी वेवोंकी सेना है ) ॥२८॥ नगर तथा देशोंमें रहनेवाले लोगोंके समान जो देव हैं उन्हें प्रकीर्णक ज्ञानना चाहिए और जो नीकर-चाकरोंके समान हैं वे आभियोग्य कहलाते हैं।।२९॥ जिनके किल्बिष अर्थात् पापकर्मका उदय हो उन्हें किल्बिषक देव कहते हैं । ये देव अन्त्यजोंकी तरह अन्य देवोंसे बाहर रहते हैं। उनके जो क्रछ थोडा-सा प्ण्यका उदय होता

१. किन्नरीषु छ०, म० । २. अनुबक्धते । ३. परमैश्वर्धात् । ४. समानीकृताः । ५. इतरसुरैः कृत-सरकारम् । ६. नाकेशिनाम् । ७. उपनायकभेदसंधानकारिपुरुषसदृश इत्थर्थः । ८.-रतिलालिताः छ०, म० । ९. अङ्गरससदृशाः । अथवा सेवकसमानाः । १०. प्रोद्यतस्वद्गाः । ११. पर्यन्तात् । १२. सीमान्तवर्तिदुर्गपाल-सदृशा इत्यर्थः । १३. सेनासदृशानि । १४. समानाः । १५. पापम् । १६. चाण्डालादिबाह्यप्रजावत् ।

प्केकिश्मिक्षकार्ये स्युर्दश भेदाः सुरास्त्वमे । ध्यन्तरा ज्योतिषद्भायस्विश्वकोध्यविद्धाः ॥३१॥ इन्द्रस्तम्बेरमः कोद्दगित चेत् सोऽनुवण्यते । सुन्नवंशो महावध्मा सुवृक्षोक्षतमस्तकः ॥३२॥ वह्नाननो बहुरदो बहुदोविंदुलासनः । "लक्षणेव्यंअनेर्युक्तः "सास्वको जवनो वर्छा" ॥३३॥ कामगः ने कामरूपी च श्रूरः सद्वृत्तकन्धरः । समसंवन्धनो धुर्यो ने मधुस्तिग्धरदेशणः । ॥३४॥ विर्यंग्लोलावतस्थृलसमवृत्तर्ज्ञस्तः । स्निग्धाताम्रपृथुस्रोतो ने दीर्घाद्दगुलिसपुष्करः । ॥३४॥ वृत्तगात्रापरः स्थेयान् देर्घमेह नेवालिधः । ब्यूक्षोरस्को ने महाध्यानकर्णः स्तरूपंपल्लवः ॥३६॥ स्रभेन्दुनिभसुक्लिष्टविद्यमामनस्रोत्करः । विष्वायस्ताम्रतास्वास्त्रास्त्राम् सोऽभिताषुः कृष्ठोदरः ॥३८॥ सराहजवनः अभिनत् दीर्घोद्या दुन्दुनिस्तवनः । सुगन्धदीर्घनिःश्वासः सोऽभिताषुः कृष्ठोदरः "॥३८॥ सराहजवनः अभिनत् दीर्घोद्या दुन्दुनिस्तवनः । सुगन्धदीर्घनिःश्वासः सोऽभिताषुः कृष्ठोदरः "॥३८॥

हैं उसीके अनुरूप उनके थोड़ी-सी ऋद्वियाँ होती हैं।।३०।। इस प्रकार प्रत्येक निकायमें ये जपर कहे हुए दश-दश प्रकारके देव होते हैं परन्तु ज्यन्तर और ज्योतिधीदेव त्रायिक्षंश तथा लोकपालभेदसे रहित होते हैं।।३१।। अब इन्द्रके ऐरावत हाथीका भी वर्णन करते हैं-उसका वंश अर्थान् पीठपरकी हड्डी बहुत ऊँची थी, उसका शरीर बहुत बड़ा था, मस्तक अतिशय गोल और ऊँचा था। उसके अनेक मुख थे, अनेक दाँत थे, अनेक सूँड़ें थीं, उसका आसन बहुत बड़ा था, वह अनेक लक्षण और व्यंजनोंसे सहित था, शक्तिशाली था, शीव गमन करनेवाला था, बलवान था, वह इच्छानुसार चाहे जहाँ गमन कर सकता था, इच्छानुसार चाहे जैसा रूप बना सकता था, अतिशय शूरबीर था। उसके कन्धे अतिशय गोल थे, वह सम अर्थात् समचतुरस्र संस्थानका धारी था, उसके शरीरके बन्धन उत्तम थे, वह धुरन्धर था, उसके दाँत और नेत्र मनोहर तथा चिकने थे। उसकी उत्तम मूँड नीचेकी ओर तिरछी छटकती हुई चक्रल, लम्बी, मोटी तथा अनुक्रमसे पतली होती हुई गोल और सीधी थी; पुष्कर अर्थात् सूँड़का अग्रभाग चिकना और लाल था, उसमें बड़े-बड़े छेट थे और बड़ी-बड़ों अंगुलियों के समान चिह्न थे। उसके शरीरका पिछला हिस्सा गोल था, वह हाथी अतिशय गम्भीर और स्थिर था, उसकी पूँछ और लिंग दोनों ही बड़े थे, उसका बझ:स्थल बहुत ही चौड़ा और मजबूत था, उसके कान बड़ा भारी शब्द कर रहे थे, उसके कानरूपी पल्छव बहुत ही मनोहर थे। उसके नसोंका समृह अर्ध चन्द्रमाके आकारका था, अंगुलियोंमें ख्य जड़ा हुआ था और मुँगाफे समान कुछ-कुछ छाल वर्णका था, उसकी कान्ति उत्तम थी। उसका मुख और ताल दोनों ही लाल थे, वह पर्वतके समान ऊँचा था, उसके गण्डस्थल भी बहुत बड़े थे। उसके जघन सुअरके समान थे, वह अतिशय लक्ष्मीमान् था, उसके ओठ वढ़े-बड़े थे, उसका शब्द दुन्दुभी शब्दके समान था, उच्छ<u>वास सुग्रन्थित तथा दोर्घ था. उसकी आय</u> अपरिमित

१. चतुर्निकायेषु एकैकस्मिन्निकाये । २. सुरा इमे छ०, म०, इ०, अ० । ३. त्रायस्त्रिशैः छोकपाछैश्च रहिताः । ४: प्रेन्द्रं इति पाठान्तरम् । ऐन्द्रः इन्द्रसम्बन्धी । ५. बहुकरः । ६. पृथुस्कन्धप्रदेशः । 'शासनः स्कन्धदेशः स्याद्ं इत्यमिधानात् । ७. सूक्ष्मशुभिविह्नाः । ८. आस्मशिवितकः । ९. त्रेगी । 'तरस्वित् त्वरितो वेगी प्रजवी जवनो जवः' इत्यमिधानात् । १०. कायबलवान् । ११. स्वेच्छानुगामी । १२. समानदेहबन्धनः । समः संबन्धनो छ०, म० । १३. धुरन्धरः । १४. क्षौद्रवन्मसूण । १५. तिर्यग्लोकायत-अ०, इ० । तिर्यग्दोला-यित-व० । १६. अवणविपुलकरान्तराः । 'प्रवाहेन्द्रियगजकरान्तरेषु स्रोतः' इत्यभिधानात् । पृथुस्रोताः इ० । १७. आयताङ्गुलिद्वययुतकरागः । स्निग्धं चिवकणम् आताम्नं पृथु स्रोतो यस्य तत् दीर्घाङ्गुलि समं पृष्कर शुण्डागः दोर्घाङ्गुलिसपुक्करम्, स्निग्धाताम्रपृथुस्रोतः दीर्घाङ्गुलिसपुक्करं यस्य सः इति 'द' टीकायाम् । १८. वर्तुलापरकायः । १९. स्थिरतरः । २०. मेढ् । २१.विशालवक्षःस्थलः । २२. महाध्वनियुतस्रवणः । वत्यव्व सरकणपुत्लवः । २३. प्रशस्तवर्णः । २४. कपालः । २५. होर्घायव्यः । २७. हतादरः ।

ेअन्वर्धवेदो करुवाणः करुवाणप्रकृतिः ग्रेअः । श्रवोनिजः सुजातक्षे सस्या सुप्रतिष्ठितः ॥३९॥ मद्निर्भरमंसिक्तकर्णचामरलम्बिनीः । मद्सुतीरिवाबिश्रद्यराः षट्पदावली ॥४०॥ सुर्वैर्बहुभिराकीर्णो गजराजः स्म राजते । सेब्यमाम इवाबातैर्मक्रया विस्वैरनेकपैः ॥४९॥

[ दशिमः कुळकम् ]

स्रशोकपर्कवाताज्ञतालुम्हायाछ्छेन यः । वहुन्सुहुरिवारूच्याँ पर्कवान् क्वकीकृतान् ॥४२॥
स्रदङ्गमन्द्रनिर्धोपैः कर्णतास्त्राह्मदेः । त्याक्रिवीमार्क्तेह्रं शैरारम्थातोष्ठविश्रमः ॥४२॥
करं सुदीर्घनिःश्वासं भदवेखीं च यो वहुन् । सनिर्धारस्य सश्चोः विभित्ते स्म गिरेः शिवम् ॥४४॥
दन्तालग्नैर्मृयाल्येषी राजते स्मायतैर्भृशम् । विभिन्नेत्रिय दन्तानां शशाक्कशक्कामलेः ॥४५॥
पद्माकर इव श्रीमान् द्धानः पुष्करश्चियम् । क्क्यह्म इव भेशांशु दीनार्थिमिक्पासितः ॥४६॥

थी और उसका सभी कोई आदर करता था। वह सार्थक शब्दार्थका जाननेवाला था, स्वयं मङ्गलरूप था, उसका स्वभाव भी मङ्गलरूप था, वह शुभ था, विना योनिके उत्पन्न हुआ था, उसकी जाति उत्तम थी अथवा उसका जन्म सबसे उत्तम था, यह पराक्रम, तेज, बल, शूरता, शक्ति, संहनन और वेग इन सात प्रकारकी प्रतिष्ठाओंसे सहित था। वह अपने कोनोंके समीप वैठी हुई उन अमरोंकी पंक्तियोंको भारण कर रहा था जो कि गण्डस्थलोंसे निकलते हुए मदरूपी जलके निर्श्वरनोंसे भींग गयी थीं और ऐसी जान पढ़ती थीं मानो मदकी दूसरी धाराएँ ही हों। इस प्रकार अनेक मुखोंसे व्याप्त हुआ वह गजराज ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो भक्तिपूर्वक आये हुए संसारके समस्त हाथी ही उसकी सेवा कर रहे हो ॥६२-४१॥ उस हार्थाका तालु अशोकवृक्षके पल्लबके समान अतिशय छाल था। इसलिए यह ऐसा जान पड़ना था मानो लाल लाल तालुकी छायाके बहानेसे खाये हुए पल्लवोंको अच्छे न लगनेके कारण वार-वार उगल ही रहा हो ॥४२॥ उस हाथीके कर्णस्पी तालोंकी ताड़नासे मृद्क्कि समान गम्भीर शब्द हो रहा था और वहींपर जो भ्रमर बैठे हुए थे वे बीणाके समान शब्द कर रहे थे, उन दोनोंसे बह हाथी ऐसा जान पड़ता था मानो उसने बाजा बजाना ही प्रारम्भ किया हो ॥४३॥ वह हाथी, जिससे बड़ी छम्बी श्वास निकल रही है ऐसी शुण्ड तथा मद-जलकी घाराको धारण कर रहा था और उन दोनोंसे ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो निर्झरने और सर्पसे सहित किसी पर्वतकी ही शोभा धारण कर रहा हो ॥४४॥ इसके दाँतोंमें जो मृणाल लगे हुए थे उनसे वह ऐसा अच्छा जान पड़ता था मानी चन्द्रमाके दुकड़ोंके समान उज्ज्वल दाँतोंके अँकुरोंसे ही सुझोभित हो रहा हो ॥४५॥ वह शोभायमान हाथी एक सरोवरके समान माळूम होता था क्योंकि जिस प्रकार सरोवर पुष्कर अर्थात् कमलौकी शोभा धारण करता है उसी प्रकार वह हाथी भी पुष्कर अर्थात् सूँड्के अप्रभागकी शोभा धारण कर रहा था, अथवा वह हाथी एक ऊँचे कल्पपृक्षके समान जान पड़ताथा क्योंकि जिस प्रकार कल्पवृक्ष दान अर्थात् अभिरुपित बस्तुओंकी इच्छा करनेवाले मनुष्योंके द्वारा उपासित होता है उसी प्रकार वह हाथी भी दान अर्थात् मदजलके

१. अनुगतसाक्षरवेदी । २. मङ्गलमूर्तिः । ३. स्वभावः । ४. श्रेयोवान् । ५. शोभनजातिः 'जातस्तु कुलजे बुधे ।' ६. सप्तविवमदाविष्टः । ७. –रिवारुच्यान् द०, म० । –रिवारुच्यम् ल०, म० । ८. अलिबीणा-रवसहितैः । ९. सदघाराम् । १०. अजगरसहितस्य । ११. शिकाभिः । १२. उन्नतः । १३. पक्षे भ्रमरैः ।

रेजे 'सहमकक्ष्योऽसाँ हेमवल्लीवृताद्गिवत् । नक्षत्रमालयाक्षित्रं शरदम्बरविश्रमः ॥४०॥

[पड्भिः कुरुकम्]

विषयालया कण्डं स वाचालितमुद्गहन् । पश्चिमालावृतस्यादिनितम्बस्य श्रियं दधौ ॥४८॥ घण्डाह्रयेन रेजेऽसी सीवर्णेन निनादिना । सुराणामवबोधाय र्वजनार्चामित घोषयन् ॥४९॥ जम्बूहीपविशालोरुकायश्रीः स सरोवरान् । कुलादीनिव बन्नेऽसी रदानायामशालिनः ॥५९॥ इवेतिमा वपुषः स्वेतद्वीपलक्ष्मीमुबाह् सः । चलर्केलासशैलाभः प्रक्षरन्मदनिर्धरः ॥५९॥ इति स्यावर्णितारोहं परिणाहं वपुर्गुणम् । गजानिकेश्वरस्वके महैरावतदन्तिनम् ॥५२॥ तमैरावणमारूढः सहस्राक्षोऽस्रुतत्तराम् । पद्माकर इवोरपुरूलपङ्गजो गिरिमस्तके ॥५२॥ हात्रिशहदनान्यस्य प्रत्यास्यं च रदाध्यसम् । दसरः प्रतिरदं तस्मिन्नविजन्येका सरः प्रति ॥५४॥ हात्रिशस्य सवास्तस्यां त्रावस्यमितपत्रकाः । तेष्वायतेषु देवानां नर्तवयस्तस्यमाः पृथक् ॥५५॥ नृत्यन्ति सल्यं स्मरयक्ताब्जा ललितमुवः । रेपद्माच्चन्त्रद्भंपूर्यन्त्यं स्यस्त्यः प्रमदाङ्कुरान् ॥५६॥

अभिलाषी भ्रमरोंके द्वारा उपासित (सेवित) हो रहा था ॥४६॥ उसके वक्षःस्थल-पर सोनेकी साँकल पड़ी हुई थी जिससे वह ऐसा जान पड़ता था मानो सुवर्णमयी लताओंसे ढका हुआ पर्वत ही हो और गलेमें नक्षत्रमाला नामकी माला पड़ी हुई थी जिससे वह अश्विनी आदि नक्षत्रोंकी मालासे सुशोभित शरद्ऋतुके आकाशकी शोभाको तिरस्कृत कर रहा था ॥४७॥ जो गलेमें पड़ी हुई मालासे शब्दायमान हो रहा है ऐसे कण्ठको धारण करता हुआ बह हाथी पक्षियोंकी पङ्कितसे घिरे हुए किसी पर्वतके नितम्ब भाग ( मध्य भाग ) की शोभा धारण कर रहा था ॥४८॥ वह हाथी शब्द करते हुए सुवर्णमयी दो घण्टाओंसे ऐसा जान पड़ता था मानो देवोंको बतलानेके लिए जिनेन्द्रदेवकी पूजाकी घोपणा ही कर रहा हो ॥४९॥ उस हाथीका झरीर जम्बूद्वीपके समान विशास और स्थूल था तथा वह कुलाचलों-के समान छम्बे और सरोवरोंसे सुशोभित दाँतोंको धारण कर रहा था इसछिए वह ठीक जम्बुद्वीपके समान जान पड़ता था ।।५०।। वह हाथी अपने शरीरकी सफेदीसे ३वेत द्वीपकी शोमों घारण कर रहा था और झरते हुए मदजलके निर्झरनोंसे चलते-फिरते कैलास पर्वतके समान सुशोभित हो रहा था। १५१।। इस प्रकार हाथियोंकी सेनाके अधिपति देवने जिसके विस्तार आदिका वर्णन ऊपर किया जा चुका है ऐसा बड़ा भारी ऐरावत हाथी बनाया ॥५२॥ जिस प्रकार किसी पर्वतके शिखरपर फूछे हुए कमलोंसे युक्त सरोवर सुशोभित होता है उसी प्रकार उस ऐरावत हाथीपर आरुढ़ हुआ इन्द्र भी अतिशय सुशोभित हो रहा था ॥१३॥ उस ऐरावत हाथीके बत्तीस मुख थे, प्रत्येक मुखमें आठ-आठ दाँत थे, एक-एक दाँतपर एक-एक सरोवर था, एक-एक सरोवरमें एक-एक कमलिनी थी, एक-एक कमलिनीमें बत्तीस/बत्तीस कमल थे, एक-एक कमलमें बत्तीस-बत्तीस दल थे और उन लम्बे-लम्बे प्रत्येक दलोंपर, जिनके मुखरूपी कमल मन्द हास्यसे सुशोभित हैं, जिनकी भौहें अतिशय सुन्दर हैं और जो दर्शकोंके चित्तरूपी वृक्षोंमें आनन्दरूपी अंकुर उत्पन्न करा रही हैं ऐसी बत्तीस-बत्तीस अप्सराएँ लय-

१. हेममयवरत्रासहितः । २. परिवेष्टित । ३. कण्ठभूषा । ४. जिनपूजाम् । ५. अतिशुभ्रत्वेन । ६. उत्सेश्वविद्याल । ७. चतुर्गुणम् द०, प०, अ०, स०, म०, ल० । '६०' पुस्तकेऽपि पार्श्वे 'चतुर्गुणम्' इति पाठान्तरं लिखितम् । ८. एकैकसरोवरः । ९. सरिस । १०. अब्जिन्याम् । ११. प्रेक्षकानां मनोवृक्षेषु । १२. प्रक्षिपन्त्यः । कुर्वन्त्य इति यावत् ।

तासां सहास्य श्रिक्षारस्यमावलयान्वितम् । पश्यन्तः वैशैशकीशायं नृत्तं पितियिरं सुराः ॥५०॥ प्रयाणं सुरराजस्य नेटुरप्सरसः पुरः । रक्तकण्ठास्य किसयों जगुर्जिनपतेर्जयम् ॥५८॥ तत्तो द्वाग्रिशं दिन्द्राणां पृतना बहुकेतनाः । प्रसस्तुर्वलसच्छत्रचामराः प्रततामराः ॥५९॥ अन्सरःकुकुमारक्तकुचचकाह्मयुग्मके । तद्वक्तपद्वजच्छमे लसत्तस्यनोत्पले ॥६०॥ नमःसरसि हारांशुच्छस्रवारिणि हारिणि । चलन्तस्यामरापीद्वां हंसायन्ते स्म नाकिनाम् ॥६९॥ इन्द्रनोलमयाहार्यं हचिभिः क्वचिद्राततम् । स्वामामां विभरामास विभर्तात्विभमम्बरम् ॥६२॥ पर्मरागरुचा न्याप्तं क्वचिद्रशीमतलं वमी । सान्ध्यं रागमिवाविश्वद्रतुरिज्ञतद्वस्मुखम् ॥६२॥ वयचिन्मरकतच्छायासमाक्षान्तमभाक्षमः । स शेवलमिवामभोधेर्जलं पर्यन्तसंश्रितम् ॥६४॥ देवामरणसुक्तोघशक्तं सहिवहुसम् । भेजे प्रयोसुचा वर्श्व विनीलं जलधेः श्रियम् ॥६५॥ तन्त्यः सुरुचिराकारा लसदंशुकभूष्याः । तदामरस्त्रियो रेजः कल्पवरूत्य हवाम्बरे ॥६५॥

सहित नृत्य कर रही थीं ॥५४-५६॥ जो हास्य और श्रंगाररससे भरा हुआ था, जो भाव और लयसे सहित था तथा जिसमें कैशिको नामक वृत्तिका हो अधिकतर प्रयोग हो रहा था ऐसे अपसराओं के उस नृत्यको देखते हुए देवलोग बड़े ही प्रसन्न हो रहे थे ॥५७॥ उस प्रयाणके समय इन्द्रके आगे अनेक अपसराएँ नृत्य कर रही थीं और जिनके कण्ठ अनेक राग रागिनियों से भरे हुए हैं ऐसी किन्नरी देवियाँ जिनेन्द्रदेवके विजयगीत गा रही थीं ॥५८॥ तदनन्तर जिनमें अनेक पताकाएँ फहरा रही थीं, जिनमें छत्र और चमर सुशोभित हो रहे थे, और जिनमें चारों ओर देव ही देव फैले हुए थे ऐसी वत्तीस इन्द्रांकी सेनाएँ फैल गर्या ॥५९॥

जिसमें अप्सराओं के केसरसे रँगे हुए स्तनरूपी चक्रवाक पिस्यों के जोड़े निवास कर रहे हैं, जो अप्सराओं के मुखरूपी कमलें से टका हुआ है, जिसमें अप्सराओं के नेत्ररूपी नीलें कमल सुशोभित हो रहे हैं और जिसमें उन्हीं अप्सराओं के हारों की किरणरूप हो स्वच्छ जल भरा हुआ है ऐसे आकाशरूपी सुन्दर सरोवरमें देवों के अपर जो चमरों के समृह डोले जा रहे थे वे डीक हंसों के समान जान पड़ते थे ॥६०-६१॥ स्वच्छ तलवारके समान सुशोभित आकाश कहीं कहीं पर इन्द्रनीलमणिक बने हुए आभूपणों को कान्तिसे ज्याप्त हो कर अपनी निराली ही कान्ति धारण कर रहा था॥६२॥ वही आकाश कहीं पर पद्मराग मणियों की कान्तिसे ज्याप्त हो रहा था जिससे ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो समस्त दिशाओं को अनुरंजित करनेवाली सन्ध्याकालकी लालिमा ही धारण कर रहा हो॥६३॥ कहीं पर मरकतमणिकी लायासे ज्याप्त हुआ आकाश ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो शैवालसे सहित और किनारेपर स्थित समुद्रका जल हो हो॥६४॥ देवों के आभूपणों में लगे मोतियों के समूहसे चित्र-विचित्र तथा मुँगाओं से ज्याप्त हुआ वह नीला आकाश समुद्रकी शोभाको धारण कर रहा था॥६५॥ जो शरीरसे पतली हैं, जिनका आकार सुन्दर है और जिनके वस्त्र तथा आभूपण अतिशय देवी प्रयमान हो रहे हैं ऐसी देवांगनाएँ उस समय

१. हास्यसहित । २. लज्जासहितशृङ्गारिक्सेपादिकम् । ३. गायन्ति स्म । ४. कल्पेन्द्रा द्वारा, भवनेन्द्रा दश, व्यन्तरेन्द्रा अष्ट, ज्योतिष्केन्द्रौ द्वाविति द्वाविद्याणाम् । ५. प्रतस्थिरे । ६. विस्तृतसुराः । ७. समूहाः । ७. आभरणकान्तिभाः । ९. निजकान्तिम् । १०. उत्तेजितस्बद्गसङ्काशम् । ११. अभात् । १२. मौक्तिकनिकरेण नानावर्णम् । १३. प्रवालमहितम् ।

स्मरवन्त्राम्बुजा रेमुनंयनोत्पलराजिताः। सरस्य इव लावण्यरसापूर्णाः सुराङ्गनाः ॥६७॥ तासां स्मराणि वन्त्राणि पष्ट्मश्रुद्ध्यानुभावताम् । रेजे मश्रुलिहां माला धनुर्ज्येष मनोभुतः ॥६८॥ हाराश्रितस्तनोपःस्ता रेजुरप्सरसस्तदा । दभाना इव निर्मोकसमच्छायं स्तनांश्रुक्तम् ॥६८॥ सुरानकमहाध्वानः पूजावेलां परां दभत् । प्रथरहं बक्त्कोलो बमी देवागमाम्बुधिः ॥७०॥ ज्योतिर्मय इवैतस्मिन् जाते सष्टयन्तरे सृक्षम् । भ्योतिर्मणा हिवेवासन् विच्छायत्वादलक्षिताः ॥७१॥ ज्योतिर्मय इवैतस्मिन् जाते सष्टयन्तरे सृक्षम् । भ्योतिर्मणा हिवेवासन् विच्छायत्वादलक्षिताः ॥७१॥ देवाङ्गचृतिवशुद्धिस्तदासरणरीहितैः । अरेमनीकजीमृतैर्योमाभात् प्रावृषः भिष्यम् ॥७३॥ इत्यापतत्सु देवेषु समं यानविमानकैः । सजानिषु तदा स्वर्गक्षियरादुद्वासितो वते ॥७४॥ समारुद्ध्य नभोऽशेषमित्यायातैः सुरासुरः । जगत्मादुर्भवद्दियस्वर्गान्तरमिवारुकत् ॥७४॥ सुरेद्र्यादथालोकि विभोरास्थानमण्डलम् । सुरिक्षियिभरारक्षपराध्वरचनात्रतम् ॥७६॥ सुरेद्र्यादथालोकि विभोरास्थानमण्डलम् । सुरिक्षियिभरारक्षपराध्वरचनात्रतम् ॥७६॥

आकाशमें ठीक कल्पलताओंके समान सुशोभित हो रही थीं ॥६६॥ उन देवाङ्गनाओंके कुछ-कुछ हँसते हुए मुख कमलोंके समान थे, नेत्र नील कमलके समान सुन्नोभित थे और स्वयं लावण्य-रूपी जलसे भरी हुई थी इसलिए वे ठीक सरीवरोंके समान शोभायमान हो रही थी।।६७।। कमल समझकर उन देवांगनाओंके मुस्लोंकी ओर दौड़ती हुई भ्रमरोंकी माला कामदेवके धनुषकी डोरीके समान सुशोभित हो रही थी।।६८।। जिनके स्तर्नोंके समीप भागमें हार पड़े हुए हैं ऐसी वे देव!गनाएँ उस समय ऐसी सुरोभित हो रही थीं मानो साँपकी काँचलीके समान कान्तिवाली चोली ही धारण कर रही हो ॥६९॥ उस समय वह देवोंका आगमन एक समुद्रके समान जान पढ़ता था क्योंकि समुद्र जिस प्रकार अपनी गरजनासे वेला अर्थात् ज्वार-भाटाको धारण करता है उसी प्रकार वह देवोंका आगमन भी देवोंके नगाडोंके बडे भारी शब्दोंसे पूजा-वेला अर्थात् भगवान्की पूजाके समयको धारण कर रहा था, और समुद्रमें जिस प्रकार लहरें उठा करती हैं उसी प्रकार उस देवोंके आगमनमें इधर-उधर चलते हुए देवरूपी छहरें उठ रही थीं ॥७०॥ जिस समय वह प्रकाशमान देवोंकी सेना नीचेकी ओर आ रही थी उस समय ऐसा जान पड़ता था मानो ज्योतिषी देवोंकी एक दूसरी ही सृष्टि उत्पन्न हुई हो और इसिछए ही ज्योतिषी देवोंके समृह लज्जासे कान्तिरहित होकर अनुस्य हो गये हों।।७१।। उस समय देवांगनाओं के रूपों और ऊँचे नीचे हाथी, चोड़े आदिकी सवारियोंसे बह आकाश एक चित्रपटकी शोभा धारण कर रहा था ॥७२॥ अथवा उस समय यह आकाश देवोंके शरीरकी कान्तिरूपी विजली, देवोंके आभूषणरूपी इन्द्रधनुष और देवोंके हाथीरूपी काले वादलोंसे वर्षाऋतुकी शोभा धारण कर रहा था ॥७३॥ इस प्रकार जब सब देव अपनी-अपनी देखियोंसहित सवारियों और विमानोंके साथ-साथ आ रहे थे तब खेटकी बात थी कि अवर्गेलोक बहुत देर तक शून्य हो गया था । ७४।। इस प्रकार उस समय समस्त आकाशको षेरकर आये हुए सुर और असुरोंसे यह जगत् ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो उत्पन्न होता हुआ कोई दूसरा दिख्य स्वर्ग ही हो ॥७५॥

अथानन्तर जिसमें देवरूपी कारीगराने सैकड़ों प्रकारकी उत्तम-उत्तम रचनाएँ की हैं

१. न्ध्यानैः अ०, स०, छ०, ६०, द०, प०। २. कालम् । ३. नानाप्रकारैः । ४. सुरकायकान्ति । ५. ऋषुसुरवापैः । 'इद्रायुधं शकधनुस्तदेव ऋजुरोहितम्' इत्यिश्वानात् । ६. आगच्छत्मु । ७. स्त्रीसहितेषु । ८. शूग्योक्षतः । ९. नितोऽभवत् अ०, प०, छ०, ६० द० ।

द्विषक्योजनविस्तारमभू दास्थानमीशितः । हरिनीलमहारस्मघटितं विकसस्तम् ॥७०॥
सुरेन्द्रनीलिनर्भाणं समयुसं तदा वसी । विजयस्त्रीमुलालोकमङ्गलादर्शविज्ञमम् ॥७८॥
आस्थानमण्डलस्यास्य विन्यासं कोऽनुवर्णयेत् । सुत्रामा स्त्रधारोऽभू विर्माणे यस्य वैकर्मठः ॥७९॥
तथाप्यन् धते किचिदस्य कोमासमुख्यः । भुतेन येम संग्रीति मजेद् मन्यास्मनां मनः ॥८०॥
तस्य पर्यन्तभूमागमस्त्रंचक्रे स्फुरद् सुतिः । भूलीसालपरिक्रेपो स्त्रपासुमिराचितः ॥८९॥
धनुतेन्द्रमिषीज्ञासिवक्रवाकृतिसुद्वदत् । सिवेवे तो मही विश्वरभूलीसालपर्वस्तः ॥८९॥
धनुतेन्द्रमिषीज्ञासिवक्रवाकृतिसुद्वदत् । सिवेवे तो मही विश्वरभूलीसालपर्वस्तः ॥८९॥
कटीस्माश्रयं तस्वन् पृत्वीसाकपरिक्वदः । परीवाय े जिनास्थानभूति तो वद्यसकृतिः ॥८९॥
क्वचिद्वन्जनपुञ्जामः व्यविद्यामीकरच्छवः । क्वचिद् विद्यमसच्छायः रे सोऽस्वतद् स्त्रपासुनिः ॥८५॥
क्वचिद्वन्जनपुञ्जामः व्यविद्यामीकरच्छवः । स्वचिद् विद्यमसच्छायः रे सोऽस्तर्द स्तरपासुनिः ॥८५॥
क्वचिद्वन्जनपुञ्जामः व्यविद्यामीकरच्छवः । स्वचिद् विद्यमसच्छायः रे सोऽस्तर्द सान्ततः ॥८५॥
चन्द्रकान्तिशिक्षाचृर्णैः स्वचिज्ञयोस्स्याश्रियं द्वत् । जनानामकरोचित्रमनुरस्तरं मनः ॥८६॥

ऐसा भगवान् वृषभदेवका समवसरण देवींने दूरसे ही देखा।।७६॥ जो बारह योजन विस्तार-बाला है और जिसका सलमाग अतिशय देवीप्यमान हो रहा है ऐसा इन्द्रनील मणियोंसे बना हुआ यह भगवाम्का समवसरण बहुत ही सुशोमित हो रहा था।। ७७॥ इन्द्रनील मणियोंसे बना और चारों ओरसे गोलाकार वह समबसरण ऐसा जान पड़ता था मानी तीन जगत्की लक्ष्मीके मुख देखनेके लिए मंगलक्ष एक वर्षण हो हो ॥ अ।। जिस समवसरण-के बनानेमें सब कामों में समर्थ इन्द्र स्वयं सूत्रधार था ऐसे उस समवसरणकी वास्तविक रचनाका कीन वर्णन कर सकता है ? अर्थात् कोई नहीं, फिर भी उसकी शोभाके समृहका कुछ थोझा-सा वर्णन करता हुँ क्योंकि उसके सुननेसे भव्य जीवोंका मन प्रसन्नताको प्राप्त होता है ॥७९-८०॥ उस समदसरणके बाहरी भागमें रत्नोंकी धूलिसे बना हुआ एक भूछीसाछ नामका घेरा था जिसकी कान्ति अतिशय देदीप्यमान थी और जो अपने समीपके भूभागको अलंकत कर रहा था।।८१॥ वह धूलीसाल ऐसा अच्छा जान पढ़ता या मानो अतिशय देवीत्यमान और वलय ( चूड़ी ) का आकार धारण करता हुआ इन्द्रधनुष ही धूली-सालके बहानेसे इस समवसरण भूमिकी सेवा कर रहा हो ॥८२॥ कटिसूत्रकी शोमाको धारण करता हुआ और यस्त्रयके आकारका वह धृष्ठीसालका घेरा जिनेन्द्रदेवके उस समवसरणको चारों औरसे धेरे हुए था।।८३।। अनेक प्रकारके रत्नोंकी धूखिसे बना हुआ वह धूळीसाठ कहीं तो अंजनके समृहके समान काला-काला सुशोभित हो रहा था, कहीं सुवर्णके समान पीला-पीला लग रहा था और कहीं मूँगाकी कान्तिके समान लाल-लाल भासमान हो रहा था ॥८४॥ जिसकी किरणें जपरकी ओर ७ठ रही हैं ऐसे, तोतेके पंखोंके समान हरित वर्णकी मणियोंकी धृष्ठिसे कहीं-कहीं ज्याप्त हुआ वह धूलीसाल ऐसा अच्छा सुशोभित हो रहा या मानो कमिलनीके छोटे-छोटे नये पत्तोंसे हो ज्याप्त हो रहा हो ॥८५॥ वह कहीं-कहींपर चन्द्रकान्तमणिके चूर्णसे बना हुआ या और चाँदनोकी शोभा धारण कर रहा था फिर भी लोगोंके चित्तको अनुरक्त अर्थात लाल-लाल कर रहा या यह भारी आइचर्यको बात

१. — मभावास्थान म०, ल० । २. शिल्पाचार्यः । ३. कमेशूरः । ४. अनुवस्थते । ५. शोभासंग्रहः । ६. आकर्णनेन । ७. समवसरणस्थलस्य । ८. वल्यः । ९. व्याजात् । १०. परिकरः । ११. परिवेन्द्रयति स्म । १२. बूलीशालः । १३. कीरप्रक्षाः । १४. वमलकोमलपत्रैः । १५. सम्यग्विस्तृतः । १६. तीयानुरागसहितम्, ध्वनावर्षणमाकान्तम् ।

स्फुरम्मस्कतास्मोजरागाछोकैः कछम्मितैः । क्वचिदिग्द्रभनुँहेंसां साङ्गणे गणयसिव । १८७॥
कवित्वयोजरागेन्द्रनीछाछोकैः परिष्कृतः । परागसारकृतिर्मां कामकोधांसकैरिव ॥८८॥
कवित्व चित्तवसासी छीनी जाल्मो विकोक्यताम् । निर्दाह्योऽस्माभिरित्युच्वैध्यांनाचिंद्मानिवोरियतः॥
विभाग्यते स्मयः प्रोच्वैज्वंछन् "रीयमै रजद्ययेः । यक्षोबावचरलाश्च्याकर्णकर्णविद्यसम्म ॥९०॥
वत्राञ्चति रिश्वस्य हेमस्तम्मामक्षित्रताः । तोरणा मेकरास्योदरनमाछा विरेजिरे ॥९९॥
वत्रोञ्चतन्तरं पर्विच्यास्म हाटकनिर्मेताः । रेश्वर्मभ्येषु वीयीमां मानस्तमाः समुच्छिताः ॥९२॥
वतुर्गोपुरसंबद्धसाछित्रव्यवेष्टिवाम् । अगती अमतीनाधस्तपनाम्भुपवित्रिताम् ॥९३॥
हैमधोक्षसोपानां स्वमध्यार्थितपीठिकाम् । विस्वरत्यप्रभावार्थामध्यार्थि मृत्युरदानवैः ॥९४॥
अधिष्ठिता विरेज्यस्य मानस्तम्मा नमोछिहः । ये द्राद्वीक्षिता मानं स्तम्भवन्याच्च दुर्दशाम् ॥९५॥
नसःस्कृतो महामाना प्रभटामिः परिवारिताः । सन्नामरध्यक्षा रेखः स्तम्मास्ते दिगाजायिताः ॥९४॥

थी (परिहार पक्षमें-अनुरागसे युक्त कर रहा था ) ॥८६॥ कहींपर परस्परमें मिली हुई मरकतमणि और पद्मरागमणिको किरणोंसे वह ऐसा जान पढता था मानो आकाशरूपी आँगनमें इन्द्रधनुषकी शोभा ही बढ़ा रहा हो।।८७। कहीपर पद्मरागमणि और इन्द्रनीलमणिके प्रकाशसे ज्याप्त हुआ वह घूछीसाल ऐसा जान पड़ता था मानो भगवान्के द्वारा चूर्ण किये गये काम और क्रोधके अंशोंसे ही थना हो।।८८।। कहीं-कहींपर सुवर्णकी धृष्टिके समूहसे देदीप्यमान होता हुआ वह धूलीसाछ ऐसा अच्छा जान पहता या मानो 'वह धूर्त कामदेव कहाँ छिपा है उसे देखो, वह हमारे-द्वारा जलाये जानेके योग्य हैं' ऐसा विचारकर ऊँची उठी हुई अग्निका समृह हो। इसके सिवाय वह छोटे-बड़े रत्नोंकी किरणावलीसे आकाशको भी व्याप्त कर रहा था।। ८९-९०।। इस भूखीसाखके बाहर चारों दिशाओं में सुवर्णमय खम्भोंके अन्रभागपर अवलम्बित चार तोरणद्वार सुशोभित हो रहे थे, उन तोरणोंमें मत्स्यके आकार बनाये गये थे और उनपर रत्नोंकी मालाएँ लटक रही थीं ॥९१॥ उस धूलीसालके भीतर कुछ दर जाकर गर्छियोंके बीचो-भीचमें सुवर्णके बने हुए और अतिशय ऊँचे<sup>े</sup> मातस्तम्भ सुशोभित हो रहे थे। भावार्थ-चारों दिशाओंमें एक-एक मानस्तम्भ था। १९२।। जिस जगतीपर मानस्तम्म ये वह जगती चार-चार मोपुरद्वारोंसे युक्त तीन कोटोंसे घिरी हुई थी, उसके बीचमें एक पीठिका थी। वह पीठिका तीनों लोकोंके स्वामी जिनेन्द्रदेवके अभिवेकके जलसे पवित्र थी, उसपर चढ़नेके लिए सुवर्णकी सोलह सीढ़ियाँ बनी हुई थीं, मनुष्य देव-दानव बादि सभी उसकी पूजा करते ये और उसपर सदा पूजाके अर्थ पुष्पोंका उपहार रखा रहता था. ऐसी उस पीठिकापर आकाशको स्पर्श करते हुए वे मानस्तम्भ सुशोभित हो रहे थे जो दूरसे दिखाई देते ही मिध्यादृष्टि जीवोंका अभिमान बहुत शीम नष्ट कर देते बे ॥ ९३-९५ ॥ वे मानस्तम्म आकाशका स्पर्श कर रहे थे, महाप्रमाणके धारक थे, कण्टाओंसे चिरे हए थे, और चमर तथा व्यजाओंसे सहित ये इसलिए ठीक दिगाजोंके समान

१. पदारागकान्तिभिः । २. मिधितैः । ३. 'गुणयन्तिव' इति पाठान्तरम् । द्विगुणीकुर्वन्तिक । वर्षयितिबेत्यर्वः । ४. किरणः । ५. अलंकुतः । ६. व्यूणीकृतैः । ७. सर्वक्रेत । ८. नीवः । 'विवर्णः पामरो नीचः
प्राकृतस्य पृथग्जनः । विहोनो पश्चो जाल्मः सुल्लकश्चेतरस्य सः ।' इत्यभिषानात् । अथया 'असमोक्ष्यकारी ।'
'वाल्मोऽसमोक्ष्यकारी स्यात्' इत्यभिषानात् । तथा हि—'चिरप्रव्रजितः स्यविरः श्रृतपारगः । तपस्योति यतो
नास्ति गणनाविषमायुष्ये' इत्युवतत्वात् असमीक्ष्यकारीति वचनं व्यक्तं भवति । ९. गर्वः । १०. सोवर्णः ।
'११. मुकरमुसधृतः, मकरालङ्कारकीतिशृक्षवृत इत्यर्थः । १२. अभ्यन्तरे । १३. रचित । १४. पूजाम् ।
'१५. मिथ्यावृष्टीनाम् । १६. महाप्रमाणाः ।

विक्वतृष्टयमाश्रित्य रंजे स्तम्भवतृष्टयम् । ते चक्क्षयो जादिवोद्भूतं जिनानन्तवतृष्टयम् ॥९०॥ वित्यत्वतीया विद्यास्तेषां वृद्यास्तेषां वृद्यास्तेषां वृद्यास्तेषां वृद्यास्तेषां वृद्यास्तेषां वृद्यास्तेषां वृद्यास्तेषां वृद्यास्तेषां वृद्यास्तेषां महावाधीतित्वसंगीतमङ्गलेः । मृत्तैनित्वप्रवृत्तेष्व मानस्तम्भाः सम मान्त्यमी ॥९९॥ पीठिका जगतीभध्ये तन्मध्ये च त्रिमेत्तकम् । पीठं तन्मूर्धनं सद् वृद्या मानस्तम्भाः प्रतिष्ठिताः ॥१००॥ विद्यमयाङ्गाः प्रोत्तेष्वः मृद्याच्याद्वताः । सुरेन्द्रविमितत्वाष्य प्रास्तेष्वं ध्वजक्षितकाः ॥१०२॥ मानस्तम्भाःमहामानं योगात्त्रेलोक्यमाननात् । सम्बर्धसम्बर्धाः तक्ष्मिनस्वम्भाः प्रकीतिताः ॥१०२॥ स्तम्भपर्यन्तभूमागमलंबकुः सद्दोत्पताः । प्रसक्षसित्विकाः वाष्यो मन्यानामित ग्रुद्धयः ॥१०३॥ वाष्यस्ता रेजिरे फुल्लकमकोत्पलसंपदः । सन्त्या जैनी श्रियं द्वप्टुं भुवेचोद्धादितां दशः ॥१०४॥ निक्षीनालिकुले रेजुरुप्पलेस्तां विद्यस्वरैः । महोत्यलैदवे वे संख्वाः । स्ततिरित्व लोचनेः ॥१०५॥ विद्यस्त्रस्ता सस्ततिः स्वत्याधिताः । १०६॥ विद्यस्ता सस्ततिः स्वत्याधिताः । १०६॥

सुशोभित हो रहे थे क्योंकि दिग्गज भी आकाशको स्पर्श करनेवाले, महाप्रमाणके धारक, घण्टाओंसे युक्त तथा चमर और ध्वजाओंसे सहित होते हैं ॥९६॥ चार मानस्तम्भ चार दिशाओं में सुशोभित हो रहे थे और ऐसे जान पड़ते थे मानो उन मानस्तम्भोंके छलसे भगवान्के अनन्त चतुष्टय ही प्रकट हुए हो ॥९७॥ उन मानस्तम्भोके मूल भागमें जिनेन्द्र भगवानकी सुवर्णमय प्रतिमाएँ विराजमान थीं जिनकी इन्द्र छोग श्रीरसागरके जलसे अभिषेक करते हुए पूजा करते थे ॥९८॥ वे मातस्तम्भ निरन्तर बजते हुए बड़े-बडे बाजोंसे निरन्तर होनेवाले मङ्गलमय गानों और निरन्तर प्रवृत्त होनेवाले मृत्यों से सदा सुशोभित रहते थे ॥९९॥ ऊपर जगतीके बीचमें जिस पीठिकाका वर्णन किया जा चुका है उसके मध्यभागमें तीन कटनीदार एक पीठ था। उस पीठके अमभागपर ही वे मानस्तम्भ प्रतिष्ठित थे, उनका मूल भाग बहुत ही सुन्दर था, वे सुवर्णके बने हुए थे, बहुत ऊँचे थे, उनके मस्तकपर तीन छत्र फिर रहे थे, इन्द्रके द्वारा बनाये जानेके कारण उनका दूसरा नाम इन्द्रध्वज भी रूद हो गया था। उनके देशनेसे मिथ्यादृष्टि जीवाँका सब मान नष्ट हो जाता था, उनका परिमाण बहुत ऊँचा था और तीन छोकके जीव उनका सम्मान करते थे इसुखिर विद्वान छोग उन्हें सार्थक नामसे मानस्तम्भ कहते थे ।।१००-१०२।। जो अनेक प्रकारके कमलोंसे सहित थीं, जिनमें स्वच्छ जल भरा हुआ था और जो भन्य जीवोंकी विशुद्धताके समान जान पड़ती थीं ऐसी बाव्हियाँ उन मानस्तरभोंके समीपवर्ती भूभागको अलंकृत कर रही थी ।।१०३।। जो फूले हुए सफेद और नीले कमलरूपी सम्पदासे सहित थीं ऐसी वे बाबड़ियाँ इस प्रकार सुशोभित हो रही थीं मानो भक्तिपूर्वक जिनेन्द्रदेवकी लक्ष्मीको देखनेके लिए पृथ्वीने अपने नेत्र ही उघाड़े हों।।१०४॥ जिनपर भ्रमरोंका समूह। बैठा हुआ है ऐसे फूछे हुए नीले और सफेद कमलोंसे दँकी हुई वे बाक-ड़ियाँ ऐसी सुशोभित हो। रही थीं मानी अंजनसहित काले और सफेद नेत्रोंसे ही ढँक रही हों।।१०५।। वे बाव द्वियाँ एक एक दिशामें चार-चार थीं और उनके किनारेपर पक्षियोंकी शब्द करती हुई पंक्तियाँ बैठी हुई थीं जिनसे वे ऐसी जान पदती थीं मानो उन्होंने शब्द करती हुई।

१. मानस्तम्भचतुष्ट्यम् । २. मातस्तम्भन्याजात् । ३. मूल । बुष्मं प्रतिष्ठिताः छ०, म० । ४. ताडघ॰ मान । ५. सन्मूलाः । ६. इन्द्रष्टवजसंज्ञया प्राप्तप्रसिद्धयः । ७. महाप्रमाणयोगात् । ८. पूजात् । ९. विज्ञुद्धि-परिणामाः । १०. उन्मीलिताः । ११. वाष्यः । १२. विकसनजीलैः । १३. सिताम्भोजैः । १४. सक्वजलैः । १५. शल्याः ।

षश्चसा मिथ्योपानाः स्फटिकोच्यतद्येशुवः । शुवः प्रस्तकाषण्यरसाः कृष्या इव भूताः ॥१००॥ दिरेफगुक्वनैमंक्जु गायन्त्यो वाहंतो गुष्यान् । तृत्यन्त इव जैनेशजयतोषान्महोर्मिमः ॥१००॥ कुर्वन्त्यो वा जिनस्तोत्रं चक्रवाकिक्कृजितैः । संतोषं दर्शयन्त्यो वा प्रसन्नोदक्षपारणात् ॥१००॥ नन्दोत्तरादिनामानः सरस्यस्तास्तदिश्वतेः । पादप्रश्चा कनाकुण्डः सभः सप्रस्वा इव ॥१९०॥ स्तोकान्तरं तत्रोऽतीत्य तां महीमस्त्रुजित्विता । परिवयेऽन्तरा वीधी वीधी च जलखातिका ॥१९१॥ स्वच्छाम्बुसंभृता रेजे सा लाता पावनी नृणाम् । सुरापगेव तद्वपा विश्रं सेवितुमाश्रिता ॥१९१॥ । नत्रश्चेत्रसंभृता रेकं प्रतिविश्वास्वरश्चित्रम् । याधारस्कटिकसन्द्वा विश्वं सेवितुमाश्चिता ॥१९६॥ सा स्म रस्वतद्वेश्वंते पश्चिमालां कलस्वनाम् । तरक्वरसंभावा रसनामिव सितुचिम् ॥१९४॥ यादोदोर्घट्टनोद्भृतैस्तरङ्गैः पवनाहर्तेः । प्रमृत्यन्तीव सा रेजे तोषाज्ञिनज्ञयोत्सवे ॥१९४॥

ढोळी करधनी ही धारण की हो ॥१०६॥ उन बावड़ियोंमें मणियोंकी सीदियाँ लगी हुई थीं, उनके किनारेकी ऊँची उठी हुई जमीन स्फटिकमणिकी बनी हुई थी और उनमें पृथिवीसे निकलता हुआ लावण्यरूपी जल भरा हुआ था, इस प्रकार वे प्रसिद्ध बावडियाँ कृत्रिम नदीके समान सुशोभित हो रही थीं ॥१०७॥ वे बावड़ियाँ भ्रमरोंकी गुंजारसे ऐसी जान पड़ती थीं मानो अच्छो तरहसे अरहन्त भगवानके गुण ही या रही हों, उठती हुई बड़ी-बड़ी छहरोंसे ऐसी जान पडती थीं मानो जिनेन्द्र भगवानकी विजयसे सन्तुष्ट होकर नृत्य ही कर रही हों, चकवा-चकवियों के शब्दों से ऐसी जान पड़ती थीं मानो जिनेन्द्रदेवका स्तवन हो कर रही हों, स्वच्छ जल घारण करनेसे ऐसी जान पहती थीं मानो सन्तोष ही प्रकट कर रही हों, और किनारेपर बने हए पाँव धोनेके कुण्डोंसे ऐसी जान पडती थीं मामो अपने-अपने पुत्रोंसे सहित हो हों, इस प्रकार नन्दोत्तरा आदि नामोंको धारण करनेवाली से बाबड़ियाँ बहुत ही अधिक सुशोभित हो रही थीं ॥१०८-११०॥ उन बाबडियोंसे थोड़ी ही दूर आगे जानेपर प्रत्येक वीथी (गर्छा) को छोड़कर जलसे भरी हुई एक परिखा थी जो कि कमलोंसे ज्याप्त थी और सम-बसरणकी भूमिको चारों ओरसे घेरे हुए थी।।१११।। स्वच्छ जलसे भरी हुई और मनुष्योंको पवित्र करनेवाली वह परिस्ता ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो परिस्ताका रूप घरकर आकाशगंगा ही भगवानकी सेवा करनेके लिए आयी हो ॥११२॥ वह परिस्ना स्फटिकमणिके निष्यन्त्के समान स्वच्छ जलसे भरी हुई थी और उसमें समस्त तारा तथा नक्षत्रोंका प्रति-विम्ब पड़ रहा था, इसल्पि वह आकाशकी शोभा धारण कर रही थी। १११३॥ वह परिस्ता अपने रत्नमयी किनारोंपर मधुर शब्द करती हुई पश्चियोंकी माला धारण कर रही थी जिससे ऐसी जान पड़ती थी मानो छहरों रूपी हाथोंसे पकड़ने योग्य, उत्तम कान्तिवाली करधनी ही धारण कर रही हो ॥११४॥ जल्लचर <u>जीवांकी भ</u>ुजाओं के संघट्टनसे उठी हुई और वायु-द्वारा ताड़ित हुई छहरोंसे वह परिखा ऐसी सुशीभित हो रही थी मानी जिनेन्द्र भगवान्के विजयो-

<sup>-</sup> १. मूतलात् । २. कृतिमा सरित् । ३. प्रसिद्धाः । सुताः द० । ४. इव । ५. नन्दोत्तरा नन्दा नन्दवती नन्दघोषा इति चतस्रो वाष्यः पूर्वमानस्तम्भस्य पूर्वदिविक्षु प्रदक्षिणक्रमेण स्युः । विजया वैजयन्तो जयन्त्याराजिता इति चतस्रः दक्षिणमानस्तम्भस्य पूर्वदिविक्षु तथा स्युः । शोका सुप्रतिवृद्धा कुमुदा पृण्डरीका इति चतसः पिश्वममानस्तम्भस्य पूर्वदिविक्षु प्रदक्षिणक्रमेण स्युः । हृदयानन्दा महानन्दा सुप्रबुद्धा प्रभंकरीति चतसः उत्तरमानस्तम्भस्य पूर्वदिविक्षु स्युः । ६. एकैकां वाषीं प्रति पादप्रक्षालनार्थकुण्डद्वयम् । ७. सपुत्राः । ८. वोथिवीथ्योमध्ये, मार्गद्रयमध्ये इत्यर्थः । 'हाधिक्समयानिकषा' इत्यादि सूत्रेण दितीया । ९. खातिका । १०. पवित्रीकुर्वती । ११. आकाशांगा । १२. खातिका हत्या । १३. मंलम्व । १४. तारकानक्षत्र । १५. प्रवम् । १६. सद्वम् ल०, म० ।

विध्यन्तविलितोत्वृत्तराफरीकुकसंकुला । सा प्राबोऽभ्यस्यमानेष नाकस्त्रीनेत्रविभ्रमात् ॥११६॥
नृनं सुराक्तरानेत्रविलातेस्ताः पराजिताः । विश्वभौ बीचिमाकासु हियेबान्त देंधुर्मुंदुः ॥११०॥
तद्भ्यं न्तरभूमागं पर्यकृत लतावनम् । वहकोगुल्महुमोत्भृतसर्वर्गुकु सुमाचितम् ॥११८॥
पुष्पवस्यो व्यराजन्त यत्र पुष्पस्मितोऽज्यसाः । स्मितकीकां धुनारीणां नाट्यन्त्य इव स्कुटम् ॥११९॥
भ्रमरेमंन्त्रगुन्जद्भिरावृतान्ता विरेजिरे । यत्रानिकपटण्डकविष्रद्या इव वीह्यः ॥१२०॥
भ्रशोकलिका यत्र द्युरातान्तपरखवान् । स्वभंमाना इवातान्तरस्यक्रवर्थः ॥१२२॥
यत्र मन्दानिकोद्धृत किन्जलका स्तरमन्यरम् । भन्ते स्त्र पटवासामा विस्तरक्षितदिक्ष्मुलाम् ॥१२२॥
पत्र मनदानिकोद्धृत किन्जलका स्तरमन्यरम् । भन्ते स्त्र पटवासामा विस्तरम्य ॥१२२॥
प्रतिशस्यमासीनमञ्जगुन्जन्मधृत्रतम् । विद्यस्यदिवाभाति विस्तदक्षक्षितम् ॥१२३॥
सुमनोमन्जरीपुन्जात् किन्जलकं सान्त्रमाहरन् । यत्र गन्धवहो मन्दं वाति स्मान्दोलयँस्खताः ॥१२५॥
यत्र क्रीडाव्यो रस्याः सराव्यास्य लतालयाः । सत्रवे सम सुरस्त्रीणां कस्यन्ते क्रिशिरानिकाः ॥१२५॥

त्सवमें सन्तोषसे नृत्य हो कर रही हो ॥११५॥ छह्रसेंके भीतर बूमते-बूमते जब कभी ऊपर प्रकट होनेवाली मछलियोंके समूहसे भरी हुई वह परिस्ता ऐसी जान पहती थी मानो देवांगनाओंके नेत्रोंके विकासों ( कटाझों ) का अभ्यास ही कर रही हो ॥११६॥ जो मछिखाँ उस परिस्थाकी छहरोंके बीचमें बार-बार **दूव रही थीं वे** ऐसी जान पड़ती थीं मानो देवांग-नाओं के नेत्रों के विलासों से पराजित हो कर ही लज्जाबज्ञ लहरों में छिप रही थीं ॥११॥ उस परिखाके भीतरी भू-भागको एक लतावन घेरे हुए था, वह लतावन लताओं; छोटी-छोटो झाड़ियों और वृक्षोंमें उत्पन्न हुए सब ऋतुओं के फूडोंसे सुशोभित हो रहा था।।११८।। उस लतावनमें पुष्परूपी हास्यसे उज्ज्वल अनेक पुष्पलताएँ सुशोभित हो रही थीं जो कि स्पष्टरूपसे ऐसी जान पड़ती थीं मानो देवांगनाओं के मन्द हास्यका अनुकरण ही कर रही हों ॥११६॥ मनोहर गुंजार करते हुए भ्रमरोंसे जिनका अन्त भाग ढका हुआ है ऐसी उस वनको छताएँ इस भाँति सुशोभित हो रही थीं मानो उन्होंने अपना शरीर नीछ वस्त्रसे ही उक लिया हो ॥१२०॥ उस छतावनकी अशोक छताएँ छाछ छाछ तये पत्ते धारण कर रही थीं। और उनसे वे ऐसी जान पहती थीं मानो अप्सराओं के छाछ-छाछ हाधरूपी पल्छवें के साथ सर्दा हो कर रही हो ॥१२१॥ सन्द-मन्द बायुके द्वारा उड़ी हुई केशरसे ज्याप्त हुआ और जिसने समस्त दिशाएँ पीछी-पीछी कर दी है ऐसा वहाँका आकाश सुगन्धित चूर्ण (अयदा चँदोदे )-की शोभा धारण कर रहा था।। १२२।। उस छतावनमें प्रत्येक फूछपर मधुर झब्द करते हुए भ्रमर बैठे हुए थे जिनसे वह ऐसा जान पड़ता था मानी हजार नेत्रोंको धारण करनेवाले इन्द्रके विलासकी विडम्बना ही कर रहा हो ॥ १२३॥ फलोंकी मंजरियों-के समृहसे सचन परागको ब्रहण करता हुआ और खताओंको हिखाता हुआ बायु इस लतायनमें धीरे-धीरे वह रहा था ॥ १२४॥ उस लतावनमें बने हुए मनोहर क्रीड़ा पर्वत, शय्याओंसे सुशोभित लतागृह और ठण्डी-ठण्डी हवा देवांगनाओंको

१ वीचिमध्ये वक्रेण विलितोद्वात । २. मस्स्याः । ३. तिरोभूताः । ४. खातिकाम्यन्तर । ५. अलंकरोति स्म । ६. कुसुमाञ्चितम् ल०, म०। ७. पर्यन्त । ८.—दृतैः किञ्चल्कैस्ततमम्बरम् द०, प०, अ०, स०। ९. केसरव्याप्तम् । १०. शोभाम् । ११. लतावनम् । १२. समर्या भवन्ति ।

बहुत ही सन्तोष पहुँचाती थी ॥१२५॥ उस वनमें अनेक कुसुमित अर्थात् फूछी हुई और रजस्वला अर्थात् परागसे भरी हुई लताओंका मधुवत अर्थात् भ्रमर स्पर्ध कर रहे थे सो ठीक ही है क्योंकि मधुपायी अर्थात् मंद्य पीनेवालोंके पवित्रता कहाँ हो सकती है। भाषार्थ-जिस प्रकार मधु ( मदिरा ) पान करनेवाले पुरुषोंके पवित्र और अपवित्रका कुछ भी विचार नहीं रहता, दे रजोधर्मसे युक्त ऋतुमती स्त्रीका भी स्पर्शे करने लगते हैं, इसी प्रकार मधु ( पुष्परस ) का पान करनेवाले उन भ्रमरोंके भी पवित्र-अपवित्रका कुछ भी विचार नहीं था, क्वोंकि वे उत्पर कही हुई कुसुमित और रजस्वछा छतारूपी स्त्रियोंका स्पर्श कर रहे थे। यबार्थमें कुसुमित और रजस्वछा स्वाएँ अपवित्र नहीं होती। यहाँ कविने श्लेप और समा-सोक्ति अलंकारकी प्रधानतासे ही ऐसा वर्णन किया है।।१२६॥ इस वनके लतागृहोंके बीचमें पद्गी हुई बर्फके समान शीवल स्पर्शवाली चन्द्रकाम्तमणिकी शिलाएँ इन्द्रोंके विश्रामके लिए हुआ करती थीं ॥१२७॥ उस स्रतावनके भीतरकी ओर कुछ मार्ग उल्लंघन कर निषध पर्यतके आकारका सुवर्णमय पहला कोट था जो कि उस समवसरण भूमिको चारों ओरसे घेरे हुए था ॥१२८॥ उस समवसरणभूमिके चारों और स्थित रहनेवाला वह कोट ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो मनुष्यछोककी भूमिके चारों ओर स्थित हुआ मानुषोत्तर पर्यत ही हो ॥१२९॥ इस कोटको देसकर ऐसा मासूम होता था मानो आकाशरूपी आँगनको चित्र-विचित्र करने-बाह्य सैक्ट्रों इन्द्रभनुवोंका समूह ही कोटके बहानेसे आकर उस समवसरणभूमिकी अलंकृत कर रहा हो ॥१३०॥ इस कोटके उसरी भागपर स्पष्ट दिसाई देते हुए जो मोतियोंके समृह जड़े हुए थे वे क्या वह ताराओंका समृह है, इस प्रकार छोगोंकी अंकाके स्थान हो रहे ये ॥१३१॥ उस कोटमें कड़ी-कड़ी को मुँगाओं हे समूह छगे हुए ये वे पदारागमणियोंकी किरणोंसे और भी अधिक छाछ हो गवे वे और सम्बाहासके बावसोंकी शोभा प्रकट करनेके क्रिए समर्थ हो रहे थे ।।१३२।। यह कोट कहीं तो नवीन मैचके समान काला था, कहीं घासके समान हरा था, कही इन्द्रगोपके समान छाछ-छाछ था, कहीं विजलीके समान पीला-पीला था और कहीं अनेक प्रकारके रत्नोंकी किरणोंसे इन्द्रधनुषकी शोभा उत्पन्न कर रहा था। इस प्रकार वह वर्षाकालकी शोभाकी विडम्बना कर रहा था ॥१३३-१३४॥ वह कोट कहीं तो

१. परागवती । ध्वनौ ऋतुमती । २. मधुपानाम् । व्वनौ मद्यपायिनाम् । ३. हिमसंहितः । ४. विश्वामाया व्य०, म०, छ० । ५. वस्लीवनभूमिम् । ६. मानुषोत्तरपर्वतः । ७.व्याजेन । ८. बहुशतम् । ९. प्रावृद्येथ । १०. हरित । ११. इन्द्रगोपकान्तिः । इन्द्रगोप इति प्रावृद्कालमनस्विदोयः ।

कवित् द्विपहरिक्याव्यस्पैसंथुनवृत्तिमः । निश्वतः कवित् देशे व्यक्तेहंसँद्व वहिणः ॥१६५॥ विचित्ररन्निर्माणमंनुष्यमिथुनैः कवित् । कवित्यस्य कस्पवस्तिमविहरन्तद्व विवितः ॥१६६॥ हसन्निर्वान्मिषद्रत्नमयूखनिवहंः कवित् । कवित्यस्य कस्पवस्तिमविहरन्तद्व विवितः ॥१६५॥ वैद्याकारः स्फुरद्रत्नस्विरां रुद्धलाङ्गणः । निश्वचादिवितस्पर्धां स सालो व्यर्चत्तरम् ॥१६८॥ सहान्ति गोपुराण्यस्य विवसुदिक्चतुस्य । राजतानि खगेनद्वाद्वेः श्रद्धाणाव स्पृत्रान्ति खम् ॥१६९॥ ज्योरस्नं मन्यानि तान्युच्वेस्त्रभूमानि चकासिरे । प्रहासमिव तन्विति निर्नित्य विजगिष्क्रियम्॥१४०॥ पद्मरागमयैरुष्वैः शिखरंख्योमसक्वितिः । दिशः पर्कवयस्तीव प्रसरेः शोणरोविष्यम् ॥१४१॥ जगर्गुगोर्णानम् गायन्ति सुरगायनाः । केविच्छृच्वन्ति सुर्यान्ति केचि विवित्य विवित्यस्य ॥१४१॥ दात्रमस्यसंयरं तेषु मङ्गस्वद्वयसंपदः । सुङ्गारकस्वाब्दाचाः प्रत्येकं गोपुरेष्वमान् ॥१४३॥ राजामस्यमाभारपरिपिक्षरितास्वराः । प्रत्येकं तोरणास्तेषु वातसक्ष्या बभासिरे ॥१४४॥ स्वभावभास्वरे भर्गुर्देहे स्वानवकाशताम् । मत्वेवाभरणान्यस्थुरुर्वद्वान्यसुतोरखम् ॥१४५॥ स्वभावभास्वरे भर्गुर्देहे स्वानवकाशताम् । मत्वेवाभरणान्यस्थुरुर्वद्वान्यसुतोरखम् ॥१४५॥

यगल रूपसे बने हुए हाथी-घोड़े और ज्याघोंके आकारसे ज्याप्त हो रहा था, कहीं तीते, इंस और मयुरोंके जोडोंसे उद्भासित हो रहा था, कहीं अनेक प्रकारके रत्नोंसे बने हुए मनुष्य और स्त्रियोंके जोड़ोंसे सुशोभित हो रहा या, कहीं भीतर और बाहरकी ओर बनी हुई कल्पलताओं से चित्रित हो रहा था, कहींपर चमकते हुए रत्नों की किरणों से हँसता हुआ-सा जान पढता था और कहींपर फैलती हुई प्रतिध्वनिसे सिंहनाद करता हुआ-सा जान पहता था ॥१३५-१३७॥ जिसका आकार बहुत ही देदीप्यमान है, जिसने अपने चमकीले रत्नोंकी किरणोंसे आकाशरूपी आँगनको घेर छिया है और जो निषध कुलाचलके साथ ईर्घ्या करनेवाला है ऐसा वह कोट बहुत ही अधिक शोभायमान हो रहा था।।१३८॥ उस कोटके चारों दिशाओंमें चाँदीके बने हुए चार बड़े-बड़े गोपुरद्वार सुशोभित हो रहे थे जो कि विजयार्ध पर्वतके शिखरोंके समान आकाशका स्पर्श कर रहे थे ॥१३९॥ चाँदनीके समृहके समान निर्मल, ऊँचे और तीन-तीन खण्डवाले वे गोपुरहार ऐसे सुशोभित हो रहे से मानो तीनों लोकोंकी झोमाको जीतकर हँस ही रही हो ॥१४०॥ वे गोपुरद्वार पद्मरागमणिके बने हुए और आकाशको उल्लंबन करनेवाले शिखरोंसे सहित ये तथा अपनी फैलती हुई लाल-लाल किरणोंके समृहसे ऐसे जान पहते थे मानो दिशाओंको नये-नये कोमल पत्तोंसे युक्त ही कर रहे हों ॥१४१॥ इन गोपुर-दरवाजोंपर कितने ही गानेवाले देव जगदगुर भगवान वृषभदेवके गुण गा रहे थे, कितने ही उन्हें सुन रहे थे और कितने ही मन्द-मन्द मुसकाते हुए नृत्य कर रहे थे ॥१४२॥ उन गोपुर-दरवाजोंमें-से प्रत्येक दरवाजेपर भंगार-कलश और दर्पण आदि एक सौ आठ मङ्गलद्रव्यरूपी सम्पदाएँ सुशोभित हो रही थी ॥१४३॥ तथा प्रत्येक दरवाजेपर रत्नमय आभूषणोंकी कान्तिके भारसे आकाशको अनेक वर्णका करनेवाछे सौ-सौ तोरण शोभायमान हो रहे थे।।१४४॥ उन प्रत्येक तोरणोंमें जो आसक्ज बँधे हुए थे वे ऐसे जान पड़ते थे मानो स्वभावसे ही सुन्दर भगवान्के शरीरमें अपने

१. -त्रतिभिः प०, द०। २. प्रदेशे । ३. दोष्ताकारः ल०। ४. घ्विसंघढ्-अ०। ५. रजतमयानि । ६. विजयाद्धीगरेः । ७. ज्योत्स्नाक्तव्दात् पराग्मन्यतेष्ठीतोः 'कर्तुष्व' इति खप्रत्ययः, पुनः खित्यधृद्विपतश्चान-ध्ययस्य' इति यम्, ह्रस्वः । अनव्ययस्याजन्तस्य खिदन्त उत्तरपदे ह्रस्वादेशो भवति । 'दिवादेः ध्यः' इति घ्यः । ८. त्रिभूमिकानि । त्रितलानि इत्यर्थः । ९. गोपुरेषु । १०. केजित् स्माविभवत्स्मिताः द०, ६०, प०, ल०, स० ।

निधयो नवशे द्वासास्तर्द्वारोपान्तसेविनः । शशंसुः प्राप्ते वं जैनं भ्रुवनित्रवातिगम् ॥१४६॥
त्रिजगस्त्रभुणा नृनं विमोहनावधीरिताः । बहिद्वारं स्थिता दूराण्ठिष्यस्तं सिपेविरे ॥१४७॥
तेषामन्तर्महावीध्या उमयोर्भागयोरभूत् । नात्र्यशालाद्वयं दिश्च प्रस्थेकं चतस्यविष् ॥१४८॥
तिस्मिर्भूमिर्माञ्चमण्डपी ती विरेजतुः । विमुक्तेस्त्यास्मकं मार्गं नृणां वस्तुमिवोद्यती ॥१४९॥
हिरण्मयमहास्तरमी ग्रुम्मस्फिटकमित्तिको । तो स्वशिखराक्द्वनमोभागी विरेजतुः ॥१५०॥
नाज्यमण्डपरक्षेपु नृत्यन्ति स्मामरिद्यः । शतं दृदा ह्वामग्नमूर्तयः स्वप्रमाहदे ॥१५९॥
गायन्ति जिनराजस्य विजयं ताः स्म सस्मिताः । तमेवामिनयन्त्योऽम्ः चिक्षिपुः पौष्यमञ्जलिम् ॥१५२॥
समं वीणानिनादेन मृद्वस्थ्वनिरुद्धस्य । व्यतनोत् प्रावृद्धारम्भशङ्कां तत्र शिखण्डिनाम् ॥१५३॥
शरदभनिभे तस्मिन् द्वितयं नाज्यशालयोः । विद्यद्विकासमात्रेनुनृत्यन्त्यः सुरयोषितः ॥१५६॥
किद्याणां क्रुक्वाणेः सोद्गानेरुपर्याणितैः । तत्रासिक्तं परं भेजुः प्रेक्षिणां चित्तवृत्तयः ॥१५६॥
वतो धूपवटी द्वौ द्वौ वीथीनामुमयोर्दिशोः । धूपधूमैन्यंक्त्थातां प्रसरिद्धनंमोक्नणम् ॥१५६॥

छिए अवकाश न देखकर उन तोरणोंमें ही आकर बँध गये हों।।१४५।। उन गोपुरद्वारोंके समीप प्रदेशोंमें जो शंख आदि नौ निधियाँ रखी हुई थीं वे जिनेन्द्र भगवानके तीनों लोकोंको उल्लंघन करनेवाले भारी प्रभावको सूचित कर रही थीं।।१४६॥ अथवा दरवाजेके बाहर रसी हुई वे निधियाँ ऐसी मालूम होती थीं मानो मोहरहित, तीनों छोकोंके स्वामी भगवान जिनेन्द्रदेवने उनका तिरस्कार कर दिया था इसलिए दरवाजेके बाहर स्थित होकर दरसे ही उनकी सेवा कर रही हों ॥१४७॥ उन गोपुरदरवाजोंके भीतर जो बड़ा भारी रास्ता था उसके दोनों ओर दो नाट्यशालाएँ थीं, इस प्रकार चारों दिशाओं के प्रत्येक गोपुर-द्वारमें दो-हो नाट्यशालाएँ थीं ॥१४८॥ वे होनों हो नाट्यशालाएँ तीन-तीन खण्डकी थीं और उनसे ऐसी जान पहती थीं मानो लोगोंके लिए सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्रके भेटसे तीन भेदवाला मोक्षका मार्ग ही बतलानेके लिए तैयार खड़ी हों।।१४९।। जिनके बड़े-बड़े खम्भे सुवणके बने हुए हैं, जिनकी दीवालें देदीप्यमान स्फटिक मणिकी बनी हुई हैं और जिन्होंने अपने रत्नोंके बने हुए शिखरोंसे आकाशके प्रदेशको ब्याप्त कर लिया है ऐसी वे दोनी नाट्यशालाएँ बहुत ही अधिक सुशोभित हो रही थीं ॥१५०॥ उन नाट्यशालाओंकी रङ्गभूमिमें ऐसी अनेक देवाक नाएँ नृत्य कर रही थीं, जिनके शरीर अपनी कान्तिरूपी सरोवरमें डूबे हुए ये और जिससे वे विजलीके समान सुशोभित हो रही थीं ॥१५१॥ उन नाट्यशालाओं में इकड़ी हुई वे देवांगनाएँ जिनेन्द्रदेवकी विजयके गीत गा रही थीं और उसी विजयका अधिनय करती हुई पुष्पाखिल छोड़ रही थीं ॥१५२॥ उन नाट्यशालाओं में बीणाकी आवाजके साथ-साथ जो मृदंगकी आवाज उठ रही थी वह मयूरोंको वर्षाऋतुके प्रारम्भ होनेकी शंका उत्पन्न कर रही थीं ॥१५३॥ वे होनी ही नाट्यशालाएँ शरदुऋतुके बादलेंकि समान सफेद थीं इसलिए उनमें नृत्य करती हुई वे देवाङ्गनाएँ ठीक विजलीकी शोभा फैला रही थीं ॥१५४॥ उन नाट्यशालाओं में किन्नर जातिके देव उत्तम संगीतके साथ-साथ मधुर शब्दोंबाली बीणा बजा रहे थे जिससे देखनेवालोंकी चित्तवृत्तियाँ उनमें अतिशय आसिक्तिको प्राप्त हो रही थीं ॥ १५५ ॥ उन नाट्यशालाओंसे कुछ आगे चलकर गलियोंके दोनों ओर दो-दो धूपघट रखे हुए थे जो कि फैलते हुए धूपके धुएँसे आकाशरूप आँगनको ज्याप्त कर रहे

१. कालमहाकालपाण्डुमाणवशाङ्क्षनैसर्पपथिक्मलनानारत्नाश्चेति । २. प्रभुत्वभ् । ३. अवशिक्षताः । ४. गोपुराणाम् । ५. त्रैरूप्यम् , रत्नत्रयमिति यावत् । ६. नृणां द०, रू०, म०, प०, अ० । ७. विद्युताः । ८. संगताः । ९. विजयमेव । १०. वोणया उपगीतः ।

तद्यूप्यूमसंदर्धं अभी वीक्ष्य नभोज्ञवः । प्राष्ट्रपयोषराशङ्कामकालेऽपि व्यतानिषुः ॥१५७॥
दिशः सुरमयम्भूषो मम्दानिकवशोश्यितः । स रेखे पृथिवीदेम्या मुखामोदं इवोच्छ्वसन् ॥१५८॥
वदामोदं समान्नाय श्रेणयो मधुलेहिनाम् । दिशां मुखेषु वितता वितेतुरककिश्यम् ॥१५९॥
इतो भूषघटामोदमितद्य सुरयोषिताम् । सुगन्धिमुखनिःश्वासमितिः जन्नुराकुलाः ॥१६०॥
मन्द्रप्यानैसंद्रक्षानां स्तन्यिः विद्यामितः । पतन्या पुष्यकृष्ट्या च सदान्नासीर् घनागमः ॥१६१॥
तत्र वीध्यन्तरेष्वासंश्वतचे चनवीययः । मन्द्रनाचा वनश्रेष्यो विमुं द्रष्टुमिवाणसाः ॥१६१॥
कशोकसमपण्डित्यम्यकासमहीरद्वाम् । वनानि तान्यपुस्तोषादिवोष्यः कुसुमस्मितम् ॥१६१॥
वनानि तक्ष्मिद्वित्रः फक्षपुष्योपशोसिमः । जिन्द्याप्यंमिवोस्स्यन्य तस्युस्तीनं जगद्गुरोः ॥१६४॥
वनेषु तरवस्तेषु रेजिरे पवनाहतैः । शालाकत्रिंदुर्नृत्यं तन्याना इव संमदात् ॥१६५॥
"सच्छायाः सफक्षास्तुक्षाः जनिवृतिहेतवः । सुराजान इवामूदंस्ते द्रुमाः सुलक्षीतकाः ॥१६॥
पुष्पामोदसमाहतैः मिकितैरिकानां कुलैः । गायम्य इव गुक्षित्रिकां रेजुवंनहुमाः ॥१६॥॥

थे ॥१५६॥ उन धूपवटोंके धुएँसे भरे हुए आकाशको देखकर आकाशमें चळनेवाळे देव अथवा विद्याधर असमयमें ही वर्षाऋतुके मेघोंकी आशंका करने लगे थे ॥१५७॥ मन्द-मन्द वायुके वशसे उड़ा हुआ और दिशाओंको सुगन्धित करता हुआ वह धूप ऐसा सुशोभित हो रहा या मानो उच्छवास लेनेसे प्रकट हुई पृथियो देवीके मुसकी सुगन्धि ही हो ॥१५८॥ एस धूपकी सगन्धिको सुँघकर सब ओर फैलो हुई भ्रमरोंकी वक्कियाँ दिशारूपी क्षियोंके सुखपर फैले हुए केशोंकी शोभा बढ़ा रहे थे।।१५९॥ एक ओर उन धूपघटोंसे सुगन्धि निकल रही थी और दूसरी ओर देवांगनाओं के मुखसे सुगन्धित निश्वास निकल रहा था सो स्याकुल हुए अमर दोनोंको ही सूँघ रहे थे।।१६०॥ वहाँपर मेघोंको गर्जनाको जीतनेवाछे मृदंगोंके शब्दोंसे तथा पहती हुई पुष्पवृष्टिसे सदा वर्षाकाल विद्यमान रहता था ॥१६१॥ धूपघटोंसे कुछ आगे चलकर मुख्य गलियोंके बगलमें चार-चार वनकी वीथियाँ थीं जोकि ऐसी जान पहती थीं मानो नन्दन आदि वनोंकी श्रेणियाँ ही भगवान्के दर्शन करनेके लिए आयी हों ।।१६२।। वे चारों बन अशोक, सप्तपर्ण, चम्पक और आमके वृक्षोंके थे, उन सबपर फूल खिले हुए ये जिससे ने ऐसे जान पड़ते ये मानो सन्तोषसे हुँस ही रहे हों ॥१६३॥ फल और फुलोंसे सुन्नोभित अनेक प्रकारके वृक्षोंसे वे बन ऐसे जान पहते ये मानो जगद्गुर जिनेन्द्रदेवके लिए अर्घ छेक्ट ही खड़े हों।। १६४।। उन वनोंमें जो वृक्ष ये वे पवनसे हिलती हुई शासाओंसे ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानो हर्षसे हाथ हिला-हिलाकर बार-बार नृत्य ही कर रहे हों।। १६५ ।। अथवा वे वृक्ष, उत्तम छायासे सिहत थे, अनेक फुडोंसे युक्त थे, तुंग अर्थात् कॅचे थे, मनुष्योंके सन्तोषके कारण थे, सुख देनेवाले और शीतल थे इसलिए किन्हीं उत्तम राजाओं के समान जान पहते थे क्योंकि उत्तम राजा भी उत्तम छाया अर्थान् आश्रयसे सहित होते हैं, अनेक फलोंसे युक्त होते हैं, तुंग अर्थात् उदारहृदय होते हैं, मनुष्योंके सुसके कारण होते हैं और मुख देनेबाछे तथा शान्त होते हैं ॥१६६॥ फूलोंकी सुगन्धिसे बुलाये हुए और इसीलिए आकर इकट्टे हुए तथा मधुर गुंजार करते हुए अमरोंके समृहसे वे युक्ष ऐसे सुशो-

१. निर्मच्छन् । २. आझायन्ति स्म । ३. मेघ । ४. सुराजवक्षे कान्तिसहिताः । ५. पूब्यफलसहिताः । ६. सम्मताः, इतरजनेस्योऽधिका इत्यर्थः । ७. द्रुमपक्षे सुखः शोतलः शीतगुणो येषां ते सुस्रशीतलाः । सुराजपक्षे सुस्रेन शीतलाः शीतीभूता इत्यर्थः ।

कचिद्विरखसां ध्वानरिक्षनां मदमञ्जूभिः । प्रयोगद्वारमातेनुरिव मक्त्या जगद्गुरोः ॥१६८॥
कचिद्विरुवसां ध्वानरिक्षनां मदमञ्जूभिः । मदनं तर्जयस्तिव वमान्यासन् समन्ततः ॥१६९॥
पुरुरोक्षिक्षकककाणराह्वयन्तीव सेवितुम् । जिनेन्द्रममराधीशान् यनानि विवमुस्तराम् ॥१७०॥
पुर्थरणुभिराकीणां वनस्याधस्तले मही । सुवर्णरञ्जसास्ती णंतलेवासीम्मनोहरा ॥१०९॥
हत्यमूनि वनाम्यासञ्जिरम्याणि पादपः । यत्र पुर्णमयी वृष्टिनंतुंप वायमेश्वत ॥१०२॥
न राज्ञिनं विवा तत्र तर्श्वभाश्वतर्भृत्रस् । तर्श्वीत्यादिवाविम्यत्संजहार करान् रविः ॥१०६॥
अन्त वंणं कचिद्वाप्यस्त्रिकोखचतुरस्तिकाः । स्नातोत्तीर्णामरस्त्रीचां स्तनकुक्कुमपिजराः ॥१०६॥
पुरुकरिण्यः कचिद्वासन् कचित्व कृतकाद्वयः । कचिद्वस्यावि हर्म्याण कचिद्वाकीव्यमण्यपाः ॥१७५॥
कचित्रश्वागृहाण्यासन् विवद्वासाः कविव्यवस्ति । एकशाका द्विशाकाचा महाप्रासादपक्त्यन्यः॥१०५॥
कचित्रश्वागृहाण्यासन् विवद्वासाः कविव्यवस्ति । एकशाका द्विशाकाचा महाप्रासादपक्त्यनः॥१७५॥

भित हो रहे थे मानो जिनेन्द्रदेवका गुणगान ही कर रहे हो ॥१६७॥ कहीं-कही विरलक्ष्पसे वे बृक्ष ऊपरसे फूछ छोड़ रहे थे जिनसे ऐसे मालूम होते थे मानो जगद्गुर भगवान्के छिए भक्तिपूर्वक फुडोंकी भेंट ही कर रहे हों ॥१६८॥ कहीं-कहींपर मधुर शब्द करते हुए अमरोंके मद-मनोहर शब्दोंसे ये वन ऐसे जान पढ़ते थे माना चारों ओरसे कामदेवकी तर्जना ही कर रहे हों ।।१६९।। उन वनोंमें कोयळोंके जो मधुर झटंड़ हो रहे ये उनसे दे चन ऐसे अच्छे सुशोभित हो रहेथे मानो जिनेन्द्र सगवानकी सेवा करनेके लिए इन्द्रोंको ही बुला रहे हों ।।१७०।। उन बनोंमें वृक्षोंके नीचेकी पृथ्वी फुलोंके परागसे ढकी हुई थी जिससे वह ऐसी मनोहर जान पहती थी मानी उसका तलमाग सुवर्णकी धूलिसे ही उक रहा हो।।१७१॥ इस प्रकार दे वस वृक्षोंसे बहुत ही रमणीय जान पड़ते थे, वहाँपर होनेवाली फुलोंकी वर्षा ऋतुओंके परिवर्तनको कभी नहीं देखती थी अर्थात् वहाँ सदा ही सब ऋतुओं के फूछ फूछे रहते थे।।१७२॥ उन वनोंके वृक्ष इतने अधिक प्रकाशमान थे कि उनसे वहाँ न तो रातका ही व्यवहार होता था और न दिनका हो। वहाँ सूर्यकी किरणोंका प्रवेश नहीं हो पाता था जिससे ऐसा जान पक्ता का मानो वहाँके वृक्षोंकी शीतलतासे डरकर हो सूर्यने अपने कर अर्थात् किरणों ( पक्षमें हाथों ) का संकोच कर लिया हो ॥१०३॥ उन चनोंके भीतर कहीपर तिस्टिंग और कहीपर चौखुँटी बावडियाँ थीं तथा वे बावडियाँ स्तान कर बाहर निकली हुई देवांगनाओं के स्तनोंपर लगी हुई केसरके घुळ जानेसे पीली-पीली हो रही थीं।।१७४। उन वनोंमें कहीं कमलोंसे युक्त छोटे छोटे तालाव थे, कहीं कृत्रिम पर्वत बने हुए थे और कहीं मनोहर महरू बने हुए बे और कहीं पर की हा-मण्डप बने हुए थे ॥१७५॥ कहीं सुन्दर वस्तुओं के देखनेके घर (अजायब-घर) बने हुए थे, कहीं चित्रशालाएँ बनी हुई थीं, और कहीं एक सण्डकी तथा कहीं दो तीन आदि सम्होंको वहें-वहें महलोंको पंकियाँ बनी हुई थी।।१७६॥ कही हरी-हरी घाससे युक भूमि थी, कहीं इन्द्रगोप नामके कीड़ोंसे ज्याप्त प्रथ्वी थी, कहीं अतिशय मनोह तालाव धे और कहीं उत्तम बालूके किनारोंसे सुशोभित निदयाँ वह रही थीं ॥ १७०॥

१. व्यनताम् । २. मनोहरैः । २. आच्छादित । ४. ऋतूनापरिक्रमवृत्तिम् । ५. वने । ६. वा समन्तात् त्रस्यन् । भयपूर्विकां निवृत्ति कुर्वन् वा । ७. वनमञ्ये । ८. स्तास्वा निर्गत । स्नानोत्तोणां स्त्र•, द०, ६० । ९. दीधिका । १० विशोपलक्षित-। ११. हरिताः ।

हारिमेद् रमुच्चित्रकुसुमं सिश्च कामदम् । सुकल्प्रिमिवासीसत् संस्थं वनचतुष्ट्यम् ॥१७८॥ अपास्तातपसंबन्धं विकलत्परलवाज्ञितम् । प्योधरस्प्रुगामासि तर्स्काणामुस्तीयवत् ॥१७९॥ यमासे वनमाशोकं शोकापनुदम्जिनाम् । रागं वमदिवारमीयमार्क्तः पुष्पपल्लवः ॥१८०॥ पर्णानि सप्त विभाणं वनं साप्ते च्छदं वमा । सप्तस्था नानि वामनुदेशंपर्धात् पर्वं यत् ॥१८१॥ वामपकं वनमत्रामात् सुमनोभरभूषणम् । वनं दीपाङ्गमुश्चाणां विभ्वं मक्तु मिवागताम् ॥१८२॥ विभ्रमाध्यवनं रेजे कल्कण्डीकलस्वनैः । स्तुवानमित्र मक्त्यैनमीशानं पुण्यशासनम् ॥१८३॥ अशोकवनमध्येऽसूदशोकानोकहो महान् । हमं विमेखलं पीठं समुत्तक्षमिविद्यः ॥१८४॥ वतुगोपुरसंबद्धत्रसालपरिवेष्टितः । छत्रचामरमुङ्गारकल्काश्चेरपरस्ताः ॥१८५॥ जम्बूद्वीपरथलीमध्ये माति जम्बूद्वमो यथा । तथा वनस्थलामध्ये स् वसौ चैत्यपादपः ॥१८६॥

वे चारों ही वन उत्तम क्षियेंकि समान सेंबन करने योग्य थे क्योंकि वे वन भी उत्तम क्षियोंके समान ही मनोहर थे, मेदुर अर्थात् अतिशय चिकने थे, उन्निद्रकुसुम अर्थात् फूले हुए फूलोंसे सहित (पक्षमें ऋतुधर्मसे सहित) थे, सधी अर्थात् शोभासे सहित थे, और कामद अर्थात् इच्छित पदार्थीके (पक्षमें कामके) देनेवाले थे।। १७८॥ अथवा वे वन स्त्रियोंके डत्तरीय (ओदनेकी चूनरी) वसके समान सुझोभित हो रहे थे क्योंकि जिस प्रकार स्त्रियों-का उत्तरीय वस्त्र आसपकी बाधाको नष्टकर देता है उसी प्रकार उन वनीने भी आतपकी बाधाको ाष्ट्र कर दिया था, सियोंका उत्तरीय वस जिस प्रकार उत्तम पल्लव अर्थात् अंचलसे सुशोभित होता है उसी प्रकार वे वन भी पल्लव अर्थात् नवीन कोमल पत्तोंसे सुशो-भित हो रहे थे और सियोंका उत्तरीय वस जिस प्रकार पयोधर अर्थात् स्तनोंका स्पर्श करता हैं उसी प्रकार वे वन भी ऊँचे होनेके कारण पयोधर अर्थात् मेघोंका स्पर्श कर रहे थे ॥१७९॥ डन चारों वर्नोमें-से पहला अशोक वन जो कि प्राणियोंके शोकको नष्ट करनेवाला था, लाल रंगके फूछ और नवीन पत्तोंसे ऐसा सुझोभित हो रहाथा मानो अपने अनुराग (प्रेम) का ही वमन कर रहा हो।।१८०।। प्रत्येक गाँठ पर सात-सात पत्तोंको धारण करनेवाले सप्तच्छद युक्षोंका दूसरा यन भी सुशोभित हो रहाथा जो कि ऐसा जान पड़ता था मानी युक्षोंके प्रत्येक पर्वपर भगवान्के सज्जातित्व सद्गृहस्थत्व पारित्राज्य आदि सात पर्म स्थानोंको ही दिखा रहा हो ॥१८१॥ फूडोंके भारसे सुशोभित तीसरा चम्पक वृक्षोंका वन भी सुशोभित हो रहा था और वह ऐसा जान पड़ता था मानो भगवान्की सेवा करनेके लिए दीपांग जातिके कल्पवृक्षोंका वन ही आया हो ॥१८२॥ तथा कोयलोंके मधुर शब्दोंसे मनोहर चौथा आमके वृक्षोंका वन भी ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो पवित्र उपदेश देनेवाले भगवान्की भक्तिसे स्तुति ही कर रहा हो ।।१८३।। अशोक वनके मध्य भागमें एक वड़ा भारी अशोकका वृक्ष था जो कि सुवर्णकी बनी हुई तीन कटनीदार ऊँची पीठिकापर स्थित था॥१८४॥ वह वृक्ष, जिनमें चार-चार गोपुरद्वार बने हुए हैं ऐसे तीन कोटोंसे विरा हुआ था तथा उसके समीपमें ही छत्र, चमर, भृङ्गार और कळश आदि मंगलद्रव्य रखे हुए थे ॥ १८५॥ जिस प्रकार जम्बृद्धीपकी मध्यभूमिमें जम्बू वृक्ष सुशोभित होता है उसी प्रकार उस अशोकवनकी मध्यभूमिमें वह अशोक नामक चैत्यवृक्ष सुशो-

१. स्निग्धम् । २. शोभासहितम् । ३. पक्षे वस्त्रपर्यन्ताञ्चितम् । ४. मेघ, पक्षे कुच । ५. सप्तच्छद्य-संबन्धि । ६. सज्जातिः सद्गृहस्थरवं पारित्राज्यं सुरेग्द्रता । साम्राज्यं परमार्हर्यं निर्वाणं चेति पञ्चधा ॥' इति सप्त परमस्यानानि । ७. इव । ८. प्रतिग्रन्थि । ९. भजनाय । १०. मनोहरम् । ११. प्रभुम् । १२. पवित्राज्ञम् । १३. सीवर्णम् ।

शाखायन्याप्तिवश्वाशः स रेजेऽशोकपादपः । अशोकमयमेवेदं जगत्कर्तृमिवीद्यतः ॥१८७॥
सुरमाङ्गतिवश्वाशेः कुसुमैः स्थितिसम्बरः । सिद्धाध्यानिमवाद्यन्थन् रेजेऽसौ चैत्यपादपः ॥१८८॥
गारुद्दोपलनिर्माणेः पत्रैद्धित्रहेवितोऽभितः । पद्मराग्यमयैः पृष्यस्तबकैः परितो वृतः ॥१८९॥
हिरण्मयमहोदप्रशाखो वज्रेद्धुष्टनकः । कलाकिकुलक्षद्वारंस्तर्जयिव मन्मथम् ॥१९०॥
सुरासुरनरेन्द्रान्तरक्षेमालानिष्ठद्वः । स्वप्रभापरिवेषेण द्योतितालिलदिक्षुखः ॥१९१॥
रणदालिकवण्टामिविधिरीकृतविद्वस्यः । भूर्शुवः स्वर्जयं भतुः प्रतोद्यादिव घोषयन् ॥१९२॥
ध्वाशुक्तपरा मृष्टिनिर्मेषवन्पद्वतिः । जगजननाङ्गतंलगनमाराः । परिमुजकिव ॥१९२॥
मृष्ट्यां छत्रत्रयं विभ्रन्युक्तालम्बनभूषितम् । विभोस्त्रिभुवनश्वर्यं विना वाचेव दर्शयन् ॥५९४॥
भेजिरे विध्नमागेऽस्य प्रतिमा दिक्चतुष्ट्यं । जिनेश्वराणामिनद्वाद्येः समवासाभिषेचनाः ॥१९५॥
गन्धसम्भूवदीपार्थः फलेरिक सहाक्षतैः । तत्र निर्यार्धनं देवा जिनाधानी ।

भित हो रहा था।।१८६।। जिसने अपनी शासाओं के अप्रभागसे समस्त दिशाओं को ज्याप्त कर रखा है ऐसा वह अशोक बृक्ष ऐसा शोभायमान हो रहा था मानो समस्त संसारको अशोकमय अर्थात् शोकरहित करनेके लिए ही उचत हुआ हो ॥१८०॥ समस्त दिशाओंको सुगन्धित करनेवाले फूलोंसे जिसने आकाशको व्याप्त कर लिया है ऐसा वह चैत्ययृश्व ऐसा संशोभित हो रहा था मानो सिद्ध-विद्याधरोंके मार्गको ही रोक रहा हो ॥१८८॥ वह वृक्ष नीलमणियोंके बने हुए अनेक प्रकारके पत्तींसे ज्याप्त हो रहा था और पदाराग मणियोंके बने हुए फूछोंके गुच्छोंसे चिरा हुआ था ॥१८९॥ सुवर्णकी बनी हुई उसकी बहुत ऊँची-ऊँची शास्ताएँ थीं, उसका देदी व्यमान भाग वज्रका बना हुआ था तथा उसपर बैठे हुए अमरोंके समह जो मनोहर झंकार कर रहे थे उनसे वह ऐसा जान पड़ता था मानो कामदेवकी तर्जना ही कर रहा हो ॥१९०॥ वह चैत्यवृक्ष सुर, असुर और नरेन्द्र आदिके मनरूपी हाथियोंके बाँधनेके लिए संभेके समान था तथा उसने अपने प्रभामण्डलसे समस्त दिशाओंको प्रकाशित कर रखा था ॥१९१॥ उसपर जो शब्द करते हुए घंटे छटक रहे थे उनसे उसने समस्त दिशाएँ बहिरी कर दी थीं और उनसे वह ऐसा जान पहता था कि भगवानने अधोलोक, मध्यलोक और स्वर्गे छोकमें जो विजय प्राप्त की है सन्तोषसे मानी वह उसकी घोषणा ही कर रहा हो ॥१९२॥ वह वृक्ष उपर लगी हुई ध्वजाओं के वस्त्रोंसे पोल-पोलकर आकाशको मेघरहित कर रहा था और उनसे ऐसा जान पड़ता था मानी संसारी जीवोंकी देहमें लगे हुए पापोंकी ही पोंछ रहा हो ॥१९३॥ वह वृक्ष मोतियोंकी झालरसे सुशोभित तीन छत्रोंको अपने सिरपर धारण कर रहा था और उनसे ऐसा जान पड़ताथा मानो भगवानके तीनों लोकोंके ऐरवर्यको बिना वचनोंके ही दिखला रहा हो ॥१९४॥ उस चैत्यवृक्षके मूलभागमें चारों दिशाओंमें जिनेन्द्रदेवकी चार प्रतिमाएँथीं जिनका इन्द्र स्वयं अभिषेक करते थे।।१९५।। देव छोग वहाँपर विराजमान उन जिनम्तिभाओंकी गन्ध, पुष्पोंकी माला,

१. निख्तिलिदिक् । २. देवपर्थं मेथपथिमत्यर्थः । "पिशाचो गुद्धको सिद्धोः भूलोऽर्मो देवयोनयः ।" ३. मरकतरत्त । ४. दीप्तमूलः । ५. मनद्दन्द्रयगजबन्धनत्तम्भमूतिः । ६. ध्वनत् । ७. निखिलमूमिः । ८. भूलोकनागलोकस्वर्गलोकजयम् । ९. संमाजित । १०. मेधमार्गः । ११. सम्मार्जयन् । १२. मूलप्रदेशे । १३. जिनप्रतिमानाम् ।

सीरोदोदकभौताक्वीरमछास्ता हिरणमयोः । प्रणिषस्यार्श्वतामर्थाः प्रानर्श्वनृत्युरासुराः ॥१९७॥
स्तुवन्ति स्तुतिभिः केचिद्ध्याभिः प्रणमन्ति ॥ । स्युरवायधार्यः गायन्ति केचिद्सम सुरसर्थमाः ॥१९८॥
यथारोकस्तथान्येऽपि विज्ञेयाश्वैत्यभूकृष्टाः । वने स्व स्व सवातीया जिनविन्वेद्यपुष्नकाः ॥१९५॥
अशोकः सस्पर्णश्य चन्पकृष्युत एव ॥ । वस्वारोऽमी वनेष्वासम् प्रोत्तुक्वाश्वेत्यपादपाः ॥२००॥
चैत्याधिष्ठितवृष्त्रस्वाद्वत् वामरूथ्यः । शास्त्रिनोऽमी विमान्ति सम सुरेग्द्रः प्रासद्जनाः ॥२०१॥
पर्करछंकृता दीप्राः स्वपादाक्रान्तभूतकाः । पार्थिवाः सत्यमेवैते पार्थिवाः पत्रसंभूताः ॥२०१॥
प्रव्यक्षितासुरागः स्वैः परुवते कुमुमोरकरः । प्रसादं वृश्वयन्तिऽन्तर्विसुं भेत्ररिमे दुमाः ॥२०१॥
तक्ष्णसेव तिवयवेदीदशो विभवोद्यः । किमस्ति वाष्यमीशस्य विभवेऽनीदशारमनः ॥२०४॥

धूप, दीप, फल और अक्षत आदिसे निरन्तर पूजा किया करते थे ॥१९६॥ श्रीरसागरके जलसे जिनके अंगोंका प्रशासन हुआ है और जो अतिशय निर्मल हैं ऐसी सुवर्णमयी अरहतकी उन प्रतिमाओंको नमस्कार कर मनुष्य, सुर और असुर सभी उनकी पूजा करते थे ॥१९७॥ कितने ही उत्तम देव अर्थसे भरी हुई स्तुतियोंसे उन प्रतिमाओंकी स्तुति करते थे, कितने ही इन्हें नमस्कार करते थे और कितने ही उनके गुणोंका स्मरण कर तथा चिन्तवन कर गान करते थे ॥१९८॥ जिस प्रकार अञ्चोकवनमें अशोक नामका चैत्यवृक्ष है उसी प्रकार अन्य तीन बनोंमें भी अपनी-अपनी जातिका एक-एक चैत्यवृक्ष था और उन सभीके मुख्भाग जिनेन्द्र भगवानकी प्रदिमाओंसे देवीप्यमान थे ॥१९९॥ इस प्रकार ऊपर कहे हुए चारों वनोंमें क्रमसे अशोक, सप्तपर्ण, चम्पक और आम्र नामके चार बहुत ही ऊँचे चैत्यवृक्ष थे ॥२००॥ मूलभागमें जिनेन्द्र भगवान्की प्रतिमा विराजमान होनेसे जो 'चैत्यवृक्ष' इस सार्थक नामको धारण कर रहे हैं और इन्द्र जिनकी पूजा किया करते हैं ऐसे वे चैत्यपृक्ष बहुत हो अधिक सुशोभित हो रहे थे।।२०१॥ पार्थिव अर्थात् पृथिवीसे उत्पन्न हुए वे वृक्ष सचमुच हो पार्थिव अर्थात् पृथिवीके स्वामी-राजाके समान जान पहते थे क्योंकि जिस प्रकार राजा अनेक फडोंसे अलंकत होते हैं उसी प्रकार वे वृक्ष भी अनेक फडोंसे अलंकत थे, राजा जिस प्रकार तेजस्वी होते हैं उसी प्रकार वे बृक्ष भी तेजस्वी (देदीप्यमान ) थे, राजा जिस प्रकार अपने पाद अर्थात् पेरोसे समस्त पृथिबीको आक्रान्त किया करते हैं (समस्त पृथिवीमें अपना यातायात रखते हैं ) उसी प्रकार ने वृक्ष भी अपने पाद अर्थात् जड़ भागसे समस्त पृथिवीको आक्रान्त कर रहे थे (समस्त पृथिवीमें उनकी जहें फैली हुई थीं ) और राजा जिस प्रकार पत्र अर्थात् सवारियोंसे भरपूर रहते हैं उसी प्रकार वे बृक्ष भी पत्र अर्थात् पत्तोंसे भरपूर थे ॥२०२॥ वे वृक्ष अपने पल्छव अर्थात् लाल-लाल नयी कोपलोंसे ऐसे जान पड़ते थे मानी अन्तरंगका अनुराग (प्रेम ) ही प्रकट कर रहे हों और फूलोंके समृद्दसे ऐसे सुशोभित हो हो रहे थे मानो हृदयकी प्रसन्नता ही दिखला रहे हों—इस प्रकार वे युक्त भगवानकी सेवा कर रहे थे।।२०३॥ जब कि उन बृक्षोंका ही ऐसा बढ़ा भारी माहात्म्य था तब उपमारहित भगवान् वृपभदेवके केवलक्षानरूपी विभवके विषयमें कहना ही क्या है-वह तो सर्वधा

१. बर्चयन्ति स्म । २. अर्थादनपेताभिः । ३. -बधाय ८० । ४. चैरयवृक्षनामप्रसिद्धयः । ५. पक्षे इध्टफ्लैः । ६. स्वपादैराक्रान्तं भूतलं यैस्ते, पक्षे स्वपादेध्वाक्रान्तं भृतलं येवां ते । ७. पृथिव्या ईशाः पाणिवाः पृथ्वीमया था । ८. पृथिव्यां भवाः पाणिवाः, वृक्षा इरयर्थः । ९. पक्षे वाहनसंभृताः । 'पत्रं वाहनपर्वयोः' इत्यभिक्षानात् । १०. तार्वोद्धे द०, ल०, अ०, स० ।

ततो वनानां पर्यन्ते वभूव वनवेदिका । चनुभिगोपुरेस्नुद्वेशस्य गगनाङ्गणा ॥२०५॥
काञ्चीयष्टिर्वनस्येव सा वभौ धनवेदिका । चामीकरमय रहनः लचिताङ्गा समन्ततः ॥२०६॥
सा वनी वेदिकोदमा सचर्या समया वनम् । भण्यभीरिय संश्रित्य सचर्या समयावनम् ॥२००॥
सुगुष्ताङ्गी सतीयासौ रुचिरा सूत्रपाँ वनम् । परीयायौ श्रुतं जैनं सदीर्वा सूत्रपावनम् ॥२०८॥
धण्याज्ञालाति रुग्वानि सुक्तारूम्यनकानि च । पुष्पश्रज्ञश्च संरेज्ररसुष्यां गोपुरं प्रति ॥२०९॥
राजवानि वसुस्तस्या गोपुराण्यष्टमङ्गर्छः । संगीतातोधनृत्रेश्च रहनामरणतीरणः ॥२१०॥
सतः परमलंबक्कुविचित्रा ध्वजपक्षत्यः । मही बीष्यन्तराकस्थां हेमस्तम्भामकन्विताः ॥२११॥
सुस्थास्ते मणिपीठेषु ध्वजस्तम्माः स्फुरतृचः । विरेजुकंगतां मान्याः सुराजान इवीन्नताः ॥२१२॥

अनुपम ही था ।।२०४।। उन वनोंके अन्तमें चारों ओर एक-एक वनवेटी थी जो कि ऊँचे-ऊँचे चार गोपुर-द्वारोंसे आकाशरूपी आँगनको रोक रही थी।।२०५।। वह सुवर्णमयी वनवेदिका सब ओरसे रत्नींसे जड़ी हुई थी जिससे ऐसी जान पड़ती थी मानो उस वनकी करधनी ही हो।।२०६।। अथवा वह वनवेदिका भव्य जीवोंकी बुद्धिके समान सुशोभित हो रही थी क्योंकि जिस प्रकार भन्य जीवोंकी बुद्धि उद्देश अर्थात् उत्कृष्ट होती है उसी प्रकार वह बनवेदिका भी उदम अर्थात् बहुत ऊँची थी, भव्य जीवोंकी बुद्धि जिस प्रकार सचर्या अर्थात् उत्तम चारित्रसे सहित होती है उसी प्रकार वह बनवेदिका भी सचर्या अर्थात रक्षासे सहित थी और भव्य जीवोंकी बुद्धि जिस प्रकार समयावनं (समय-) अवनं संशित्य) अर्थात् आगमरक्षाका आश्रय कर प्रयुत्त रहती है उसी प्रकार वह वनवेदिका भी समया वर्न (वनं समया संश्रित्य ) अर्थात वनके समीप भागका आश्रय कर प्रवृत्त हो रही थी ॥२०७॥ अथवा वह वनवेदिका सुगुप्तांगी अर्थान् सुरक्षित थी, सती अर्थान् समीचीन थी, रुचिरा अर्थान् देदीप्यमान थी, सूत्रपा अर्थान् सूत्र ( डोरा ) की रक्षा करनेवाली थी-सूतके नापमें बनी हुई थी-कहीं ऊँची-नीची नहीं थी, और बनको चारों ओरसे घेरे हुए थी इसलिए किसी सत्युरुषकी बुद्धिके समान जान पड़ती थी क्योंकि सत्युरुपकी बुद्धि भी सुगुप्तांगी अर्थात् सुरक्षित होती है-पापाचारोंसे अपने शरीर-को सुरक्षित रखती है, सती अर्थान् शंका आदि दोषोंसे रहित होती है, रुचिरा अर्थान् अद्वागुण प्रदान करनेवाली होती है, सूत्रपा अर्थात् आगमकी रक्षा करनेवाली होती है और सूत्रपावनं अर्थाम् सूत्रोंसे पवित्र जैनशास्त्रको घेरे रहती है-उन्होंके अनुकूछ प्रवृत्ति करती हैं।।२०८।। उस वेदिकाके प्रत्येक गोपुर-द्वारमें भण्टाओं के समूह इंटक रहे थे, मोतियोंकी झालर तथा फुलोंकी मालाएँ सुशोभित हो रही थीं ॥२०९॥ उस वेदिकाके चाँदीके बने हए चारों गोपुर-द्वार अष्टमंगलकृत्य, संगीत, बाजोंका बजना, नृत्य तथा रत्नम्रय आभरणोंसे युक्त वोरणोंसे बहुत ही सुरोभित ही रहे थे ॥२१०॥ उन वेदिकाओंसे आगे सुवर्णमय स्वन्भोंके अप्रभागपर लगी हुई अनेक प्रकारकी ध्वजाओंकी पंक्तियाँ महाबीधीके मध्यकी भूमिकी अलंकत कर रही थीं ।।२११।। वे ध्वजाओं के खम्भे मणिमयी पीठिकाओं पर स्थिर थे, वेसीप्य-मान कान्तिसे युक्त थे, जगत्मान्य थे और अतिशय ऊँचे थे इसिछए किन्हीं उत्तम राजाओं के समान सुशोभित हो रहे थे क्योंकि उसम राजा भी मणिमय आसनोंपर स्थित होते हैं-बैठते

१. सवधा । २. वनस्य समीपम् । 'हाधिक्समया' इत्यादि सूत्रेण द्वितीया । सचर्या सचारित्रा । समयावनं सिद्धान्तरक्षणम् । 'समया धपणाचारकालसिद्धान्तसीवदः ।' इत्यमिषानात् । ३. सुरक्षिताञ्जी । ४. सूत्रं रक्षन्ति । सूत्रपातस्य आपातत्वात्, निम्नोन्नतत्वादिदोषरहित इत्यर्णः, पक्षे सूत्रमागमं पालयन्ति, आगमन्नति-पादितवारित्रं पालयन्तीत्यर्थः । ५. परिवत्रे । ६. सूत्रेण पवित्रीकरणक्षमम् । ७. मौक्तिकदामानि । ८. रजतमयानि ।

अष्टाशीरयङ्गुलान्त्रेषां रुन्द्रस्वं परिकार्तितम् । पञ्चितंत्रतिकोदण्डान्यमीपामन्तरं विदुः ॥२१२॥ सिद्धार्थचेश्यं वृक्षाश्च प्राकारवनवेदिकाः । स्तुपाः सतारणा मानस्तरमाः स्तरमाश्च केतवाः ॥२१४॥ प्रोक्तास्तीर्थकृदुत्सेथादुरसेथेन द्विषड्गुणाः । दैर्घ्यानुरूपमेतेषां रोन्द्रन्यमाहुर्मनीपिणः ॥२१५॥ वनानां स्वगृहाणां च पर्वतनां तथेव च । मवेदुन्निरंपैव वर्णितागमकोविदः ॥२१६॥ मवेदुर्गिरयो रुन्दाः स्वास्त्रेथादृष्टमंगुणम् । स्तुपानां रोन्द्रन्यमुच्छ्रायात् सातिरेकं विद्रो विदुः ॥२१७॥ अश्चान्ति वेदिकादीनां स्वोत्सेथस्य चतुर्थकम् । पार्थवं परमज्ञानमहाकृपारपारगाः ॥२१८॥ चत्रवस्त्रसहसानाक्त्र हंसवीन सृत्रोशिनाम् । वृष्यमेनन्द्रचक्काणां ध्वजाः स्युद्धसेदिकाः ॥२१९॥ चर्चास्तरतां जेयाः प्रत्येकं पालिकेतनाः । एकेकस्यां दिक्ति प्रोध्चास्तरक्वास्तोयधेरिव ॥२२०॥ पवनान्दोलितस्तेषां केत्नामंश्चकोश्करः । भेव्याजदूषुरिवामासीद् जिनेज्याये नरामरान् ॥२२१॥ चर्च्यकेषु स्रजो दिन्याः सीमनस्यां अल्डिक्तोश्यताः । क्योमाम्बुधेरिवोद्भुतास्तरक्वास्तुद्वमूर्त्यः ॥२२३॥ वर्ष्टिक्वेषु वर्द्वािरक्षित्रेप्य वर्षिर्वेष्ट्यो वर्षास्तरक्वास्त्रह्वमूर्त्यः ॥२२३॥ वर्ष्टिक्वेषु वर्द्वािरक्षः केल्यविद्यािरक्षस्य वर्षिणः । रेजुर्यस्तांश्चकाः सर्पत्रकृत्वाः ॥२२३॥ वर्ष्टिक्वेषु वर्द्वािरक्वेष्ट्यतेषु वर्षाक्षस्त्रह्वमूर्त्यः ॥२२३॥ वर्ष्टक्वेषु वर्द्वािरक्षित्रेष्ट्य वर्षिरेष्टयः वर्षिणः । रेजुर्यस्तांश्चकाः सर्पत्रकृत्वाः ॥२२४॥ वर्ष्टिक्वेषु वर्द्वािरक्षित्रेष्टिक्वेष्ट्यत्र वर्षाः ॥२२४॥

हैं, देदीप्यामान कान्तिसे युक्त होते हैं, जगत्मान्य होते हैं-संसारके लोग उनका सत्कार करते हैं और अतिशय उन्नत अर्थात् उदारहृदय होते हैं ॥२१२॥ उन खम्भोंकी चौड़ाई अट्टासी अंगुरू कही गयी है और उनका अन्तर पचीस-पचीस धनुष प्रमाण जानना चाहिए।।२१३॥ सिद्धार्थवृक्ष, चैत्यवृक्ष, कोट, वनवेदिका, स्तूप, तोरणसहित मानस्तम्भ और ध्वजाओंके खम्भे ये सब तीर्थंकरोंके शरीरकी ऊँचाईसे बारह गुने ऊँचे होते हैं और विद्वानोंने इनकी चौड़ाई आदि इनकी सम्बाईके अनुरूप बतलायी है ॥२१४-२१५॥ इसी प्रकार आगमके जानने-वाले विद्वानोंने वन, वनके मकान और पर्वतोंकी भी यही ऊँचाई बतलायी है अर्थात ये सब भी तीर्थंकरके शरीरसे बारह गुने ऊँचे होते हैं ॥२१६॥ पर्वत अपनी ऊँचाईसे आठ गुने चौड़े होते हैं और स्त्पांका व्यास विद्वानोंने अपनी ऊँचाईसे कुछ अधिक बतलाया है ॥२१अ। प्रमङ्गानरूपी समुद्रके पारगामी गणधर देवोंने वनवेदियोंकी चौडाई वनकी ऊँचाईसे चौथाई वतलायी है ।।२१८।। ध्वजाओंमें माला, वस्त्र, मयूर, कमल, हंस, गरुड़, सिंह, बैल, हाथी और चकके चिह्न थे इसलिए उनके इस भेद हो गये थे ॥२१९॥ एक-एक दिशामें एक-एक प्रकारकी ध्वजाएँ एक सौ आठ एक सौ आठ थीं, वे ध्वजाएँ बहुत ही ऊँची थी और समुद्रकी लहरोंके समान जान पहती थी ।।२२०।। बायसे हिलता हुआ उन ध्वजाओंके बस्त्रोंका समुदाय ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो जिनेन्द्र भगवान्की पूजा करनेके लिए मनुष्य और देवोंको बुलाना ही चाहता हो।।२२१।। मालाओंके चिह्नवाली ध्वजाओंपर फुलोंकी बनी हुई दिव्यमालाएँ लटक रही थीं और वे ऐसी जान पहती थीं मानी भन्य-जीवोंका सौमनस्य अर्थात सरल परिणाम टिखलानेके लिए ही इन्द्रोंने उन्हें बनाया हो ॥२२२॥ वस्त्रोंके चिद्ववाली ध्वजाएँ महीन और सफेट वस्त्रोंकी बनी हुई थीं तथा वे वायुसे हिल-हिलकर उद्ग रही थीं जिससे ऐसी संशोभित हो रही थीं मानो आकाशरूपी समुद्रकी उठती हुई बड़ी ऊँची उहरें ही हों।।२२३॥ मयुरोंके चिह्नवाली ध्वजाओं में जो मयूर बने हुए थे ने लीलापूर्वक अपनी पूँछ फैलाये हुए थे और साँपकी बुद्धिसे वस्त्रोंको निगल रहे थे जिससे ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानो

१. सिद्धार्थवृक्षाः वश्यन्ते चैत्यवृक्षा उन्ताः । २. केतुसंबन्धिनः । ३. द्वादशगुणा इत्यर्थः ४ ४. -मुच्छिन् तेर्व्यासं सातिरेकं ६०, अ० । ५. साधिकम् । ६. सम्यक्तानिनः । ७. पृथुत्वम् । ८. मयूर । ९. गरह । १०. श्रेणिष्वजाः । ११. व्याह्वानिमिच्छुः । १२. बभौ । १३. सुमनोभिः कृमुमैः कृताः । १४. सुमनस्कृताय । १५. पिच्छसमूहम् । १६. ग्रस्तिमौकाः ।

पद्मध्वजेषु पद्मानि सहश्रदलसंस्तरैः । नमःसरिस फुल्लानि सरोजानीय रेजिरं ॥२२५॥ स्रथः प्रित्तम्या तानि संकान्तानि महीतले । भ्रमरान् मोहयन्ति सम पद्मबुद्ध्यानु पातिनः ॥२२६॥ तेषा तदातनी शोमां दृष्ट्वा नान्यत्र भाविनीम् । कआन्युत्पत्र्य कास्त्रचेन कहमोस्तेषु पदं दृष्टे ॥२२७॥ हंसध्वजेष्य शुहंसाद्रघण्यया असितवाससः । निजां प्रस्तारयन्तो वा द्रश्यलेद्रयां तदास्मना ॥२२८॥ गरूमद्र्ध्वजद्र्यद्वाग्राण्यध्यासीना विनायकाः । रेजुः स्वैः पश्चविश्वेपैक्किक्व्यिषयो नु लस्म ॥२२९॥ वसुनीलमणिक्षमास्था गरुवाः प्रेपितमानताः । समाक्रप्रदुमिवाहीन्द्रान् प्रविश्वन्तो स्मातलम् ॥२३९॥ स्थलमुक्तवाप्रेषु सृगेन्द्राः क्रमदिस्सया । कृतयस्ना विरेजुस्ते जेतुं वा अस्तमान् ॥२३९॥ स्थ्लमुक्तवाफलान्येषां सुलक्षम्वीनि रेजिरे । गजेन्द्रकुम्मसंभेदात् सिक्वतानि प्रशासि वा ॥२३२॥ विश्वाः श्वनाः श्वनाः सेक्वत्यन्ताः ॥२३३॥ वर्षुप्करेः करेस्वरे भवजा रेजुर्गजाधिषाः । रेजुर्विपक्षाजित्येषे कर्वानित्रश्चितः ॥२३३॥ वर्षुप्करेः करेस्वरे भवजा रेजुर्गजाधिषाः । गिरीन्द्रा इत्र कृत्यमिषतत्रव्युक्षनिर्वराः ॥२३३॥ वर्षुप्करेः करेस्वरे भवजा रेजुर्गजाधिषाः । गिरीन्द्रा इत्र कृत्यमिषतत्रव्युक्षनिर्वराः ॥२३॥

साँपकी काँचली ही निगल रहे हों ॥२२४॥ कमलोंके चिह्नत्राली ध्वजाओंमें जो कमल बने हुए ये ने अपने एक हजार दलोंके विस्तारसे ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो आकाशहरी सरो-वरमें कमल ही फुल-रहे हों ॥२२५॥ रत्नमयी पृथ्वीपर उन ध्वजाओं में वने हुए कमलोंके जो प्रतिविन्य पड़ रहे थे वे कमल समझकर उनपर पड़ते हुए भ्रमरोंको भ्रम जला करते थे।।२२६।। उन कमलोंकी दूसरी जगह नहीं पायी जानेबाली उस समयकी शोभा देखकर अस्मीने अन्य समस्त कमछोंको छोड़ दिया था और उन्हींमें अपने रहनेका स्थान बनाया था। भाषार्व-वे कमल बहुत ही सुन्दर वे इसलिए ऐसे जान पढ़ते ये मानो लक्ष्मी अन्य सब कमलोंको छोड़कर उन्होंमें रहने लगी हो ॥२२७॥ हंसोंकी चिह्नवाली ध्वजाओंमें जो हंसोंके चिद्ध वन हुए ये वे अपने चोंचसे वस्त्रको प्रस रहे थे और ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानो उसके बहाने अपनी द्रव्यलेश्याका ही शसार कर रहे हों ॥२२८॥ जिन ध्वजाओं में गरुहों के चिद्ध बने हुए थे उनके दण्डोंके अमभागपर बैठे हुए गरुड़ अपने पंखोंके विक्षेपसे ऐसे सुशो-भित हो रहे थे मानो आकाशको ही उल्लंघन करना चाहते हो ॥२२९॥ नीलमणिमयी प्रध्वीमें धन गढड़ोंके जो प्रतिबिन्त पड़ रहे थे उनसे वे ऐसे शोभायमान हो रहे थे मानी नारोन्होंको सीचनेके किए पातालकोकों ही प्रवेश कर रहे हों ॥२३०॥ सिंहोंके चिह्नवाली ध्वजाओंके अप्रभागपर जो सिंह क्ये इए थे ने छलांग भरनेकी इच्छासे ऐसे सुझोभित हो रहे ये मानो देवोंके हाथियोंको जीतनेके छिए ही प्रयत्न कर रहे हैं ॥२३१॥ उन सिंहोंके मुखोंपर जो बड़े-बढ़े मोती छटक रहे थे वे ऐसे जाब पहले वे मानी बढ़े बढ़े हाथियोंके मस्तक विदारण करतेसे इकटठे हुए यश ही लटक रहे हो 18 रेसा नेलोंको चित्रवाखी व्यवाओं में, जिनके सीगोंके अग्रमागर्मे ध्वजाओं के वस्त्र छटक रहे हैं ऐसे बैछ बने हुए थे और वे ऐसे शोभायमान हो रहे ये मानो अनुओंको जीत छेनेसे उन्हें विजयपताका ही प्राप्त हुई हो ॥२३३॥ हाथीकी चिह्न-वाळी ध्यजाओंपर जो हाथी बने हुए थे वे अपनी ऊँची उठी हुई सूड़ोंसे पताकाएँ धारण कर रहे थे और उनसे ऐसे युशोभित हो रहे थे मानो जिनके शिखरके अप्रभागसे बड़े-बड़े निझरने पहें रहे हैं ऐसे बड़े पर्वत ही हों ॥२३४॥ और चक्रोंके चिह्नवाली व्वजाओं में जो चक्र बने

१. समूहै: १२. प्रतिनिम्बेन १३. अनुगन्छतः । ४. पद्मध्वज्ञानाम् १५. तत्कालभवाम् । ६. वभूः । ७. त्रोट्या । ८. प्रसारयन्तो छ० १ ९. बीनां नामकाः गरुडा इत्ययः । १०. इव । ११. प्रतिविम्बेनागवाः । १२. पादविक्षेपेच्छमा । १३. इव । १४. बुवाः प०, ज०, छ०, द०, इ० । १५. जयेन । १६. धृत ।

चक्कवजाः सहस्रदेशकेरुस्सर्पदंश्विमः । यभुभांतुमता सार्द्धं स्पर्धां कर्नुमिवोयताः ॥२३५॥ नमः परिग्रुजन्तो वा रिरुप्यन्तो वा दिगङ्गनाः । भुदमारकालयन्तो वा स्कूर्जन्ति स्म महाध्वजाः॥२३६॥ इत्यमो केतवो मोहनिर्जयोपार्जिता वयुः । विमोस्त्रिभुवनेशि त्वं शंसन्तोऽनन्यगोष्यस्म् ॥२३७॥ दिव्येकस्यां घ्वजाः सर्वे सहस्रं स्थादशीतियुक् । चतस्व्वष्य ते दिश्च श्रून्य दिविकसागराः ॥२३८॥ तत्वोऽनन्तरमेवान्तरभीने सालो महानभूत् । श्रीमानर्जुनिर्मालो द्वितीयोऽप्यदितीयकः ॥२३९॥ पूर्ववस्योपुराण्यस्य राजतानि रराजिरे । हासकक्ष्मीर्भुवो वृतं पुत्रीभृता तदासम्या ॥२४०॥ तेष्वामर् णविन्यस्त्रतोरणेषु परा गुतिः । तेने निधिनिरुद्भृतैः क्वेरेश्वयंहासिनी ॥२४९॥ श्रोषो विधिरहोषोऽिष सालेनाचेन वर्णतः । पौनदक्ष्यमयाश्चां कस्तस्यप्रश्चो निद्वितः ॥२४२॥ श्रत्रापि पूर्ववद्वेशं द्वितयं नाव्यशालयोः । तद्वस्पूर्वादिन्दं महावीध्युभयान्त्रयोः ॥२४२॥ सत्तो वीध्यन्तरेष्वस्यां कक्ष्यां यां कस्तभूक्षाम् । नानारत्यभमोस्तर्पवंनमासीत् प्रभास्वरम् ॥२४४॥ कस्तहुमाः समुक्ताः सन्ध्याः फलशालिनः । नानास्वर्यस्यभूषाक्षाः राजायन्ते स्म संपदा ॥२४५॥

हुए ये उनमें हजार-हजार आरियाँ थीं तथा उनकी किरणें उपरकी ओर उठ रही थीं, उन चक्रोंसे वे ध्वजाएँ ऐसी सुशोभित हो रही थीं, मानो सूर्यके साथ स्पद्धी करने के लिए ही तैयार हुई हो ॥२३५॥ इस प्रकार वे महाध्वजाएँ ऐसी फहरा रही थीं मानो आकाशको साफ हो कर रही हों, अथवा विशासपी स्त्रियोंको आलियन ही कर रही हो अथवा पृथियोका आस्फालन ही कर रही हों ॥२३६॥ इस प्रकार मोहनीय कर्मको जीत छेनेसे प्राप्त हुई वे ध्वजाएँ अन्य दूसरी जगह नहीं पाये जानेवाले भगवान्के तीनों खोकोंके स्वामित्वको प्रकट करती हुई बहुत ही सुशोभित हो रही थीं ॥२३७॥ एक-एक दिशामें वे सब ध्वजाएँ एक हजार अस्सी थीं और चारों दिशाओं में चार हजार तीन सी बीस थीं ॥२३८॥

उन ध्वजाओं के अनन्तर ही भीतर के भाग में चाँदीका बना हुआ एक बड़ा भारी कोट था, जो कि बहुत ही मुशोभित था और अद्वितीय अनुपम होनेपर भी द्वितीय था अर्थात् तूसरा कोट था।।२३९॥ पहले कोट के समान इसके भी चाँदीके बने हुए चार गोपुर-द्वार थे और वे ऐसे मुशोभित हो रहे थे मानो ने गोपुर-द्वारों के बहाने से इकट्ठी हुई पृथिवीक पी देवीके हास्यकी शोभा ही हों।।२४०॥ जिनमें अनेक आभरणसहित तोरण लगे हुए हैं ऐसे उन गोपुर-द्वारों में जो निधियाँ रखी हुई थीं वे कुवेर के ऐश्वर्यकी भी हाँसी उड़ानेवाली बड़ी भारी कान्तिको फैला रही थीं।।२४१॥ उस कोटकी और सब विधि पहले कोटके वर्णनके साथ ही कही जा चुकी है, पुनरुक्ति दोषके कारण यहाँ फिरसे उसका विस्तार के साथ वर्णन नहीं किया जा रहा है।।२४२॥ पहले समान यहाँ भी प्रत्येक महावीधीके दोनों ओर दो नाट्यशालाएँ थीं और दो धूपघट रखे हुए थे ॥२४३॥ इस कक्षामें विशेषता इतनी है कि घूपघटों के बाद गलियों के वीचके अन्तराखमें कल्पबृक्षों का बन था, जो कि अनेक प्रकार के रत्नों की कान्तिके फैलनेसे देदीप्यमान हो रहा था।।२४४॥ उस वनके वे कल्पबृक्ष बहुत हो ऊँचे थे, उत्तम छायावाले थे, फलोंसे सुशोभित थे और अनेक प्रकारकी माला, वस्त्र तथा आमूषणोंसे सहित थे इसलिए अपनी शोभासे राजाओंके समान जान पहते

१. सूर्येण । २. व्यजाः । ३. विशस्युत्तरित्रशताधिकवसुःसहस्राणि । ४. आभरणानां दिन्यस्तं विस्मासो येषां तोरणानां तानि आभरणविन्यस्ततोरणानि येषां गोपुराणां तानि तथोक्तानि तेषु । ५. स्नात्र प०, द०, छ० । ६. कोष्ठे ।

देवोदक्कुरवो नृतमागताः सवितुं जिनम् । दशप्रभेदैः स्वैः कर्एतरुभिः श्रेणि सास्कृतैः ॥२४६॥
फलान्यामरणान्येषामंशुकानि च परळवाः । स्वतः शास्त्रप्रलम्बिन्यो महाधारोह्यष्टयः ॥२४०॥
सेषामधःस्थलक्ष्वायामध्यासीनाः सुरोरगाः । स्वायासेषु धृति हिस्ता चिरं तत्रैव रेमिरे ॥२४८॥
ज्योतिका ज्योतिरङ्गेषु दीपाक्नेषु च कस्पवाः । मावनेन्द्राः सगङ्गेषु यथायोग्यां धृति दधुः ॥२४९॥
स्त्रिव सामरणं माहतदंशुकं परळवाधरम् । उत्तलदीपं वनं कान्तं वध्वरमिवारुचत् ॥२५०॥
विस्तदर्भेष्वयासूत्रक्षिद्व सिद्धार्यवादपाः । सिद्धार्थाविष्ठिता ध्रीद्वसुष्मा कष्ना इवोद्वन्यः ॥२५९॥
चैत्यद्वमेषु पूर्वोक्ता वर्णनात्रापि योज्यताम् । कि तु कस्पद्वमा ऐते संकृश्वतफ्छप्रदाः ॥२५२॥

थे क्योंकि राजा भी बहुत ऊँचे अर्थात् अतिशय श्रेष्ठ अथवा उदार होते हैं, उत्तम छाया अर्थात कान्तिसे युक्त होते हैं, अनेक प्रकारकी वस्तुओंकी प्राप्तिरूपी फलोंसे सुशोभित होते हैं और तरह-तरहकी माला, वस्न तथा आभूषणोंसे युक्त होते हैं।।२४५।। उन कल्पवृक्षोंको देखकर ऐसा मालूम होता था मानो अपने दस प्रकारके कल्पवृक्षोंकी पक्तियोंसे युक्त हुए देवकुर और उत्तरकुर ही भगवान्की सेवा करनेके छिए आये हों ॥२४६॥ उन कल्पवृक्षींके फल आभूषणोंके समान जान पहते थे. नवीन कोमल पत्ते बखोंके समान मालूम होते थे और शासाओंके अप्रभागपर लटकती हुई मालाएँ बड़ी-बड़ी जटाओं के समान सुशोभित हो रही थीं ॥२४७॥ उन वृक्षोंके नीचे छायातलमें बैठे हुए देव और धरणेन्द्र अपने-अपने भवनोंमें प्रेम छोड़कर बहीपर चिरकाछ तक कीड़ा करते रहते थे।।२४८॥ ज्योतिष्कदेव ज्योतिरङ्ग जातिके कल्पवृक्षीमें, कल्पवासी देव दोषांग जातिके कल्पग्रक्षोंमें और भवनवासियोंके इन्द्र मालांग जातिके कल्पवृक्षोंमें यथायोग्य प्रीति धारण करते थे। भावार्थ-जिस देवको जो वृक्ष अच्छा समता था दे उसीके नीचे क्रीडा करते थे ।।२४९।। वह कल्पवृक्षींका वन वधूवरके समान सुशोभित हो रहा था क्योंकि जिस प्रकार वधूवर मालाओंसे सहित होते हैं उसी प्रकार वह वन भी मालाओंसे सहित था, वधूवर जिस प्रकार आभूषणोंसे युक्त होते हैं उसी प्रकार वह वन भी आभूषणोंसे युक्त था, जिस प्रकार वधूवर सुन्दर वस्त्र पहिने रहते हैं उसी प्रकार उस वनमें सुन्दर वस टॅंगे हुए थे, जिस प्रकार वर-वधूके अधर (ओठ) पल्लवके समान लाल होते हैं उसी प्रकार उस वनके पल्लव (नये पत्ते) छाल थे। बर-वधूके आस-पास जिस प्रकार दीपक जला करते हैं उसी प्रकार उस बनमें भी दीपक जल रहे थे और वर-वधू जिस प्रकार अतिशय सुन्दर होते हैं उसी प्रकार वह वन भी अतिशय सुन्दर था। भावार्थ-उस वनमें कहीं मार्छाग जातिके बृक्षोंपर मालाएँ लटक रहीं थीं, कहीं भूषणांग जातिके बृक्षोंपर भूषण लटक रहे थे, कहीं बस्नांग जातिके बुद्धोंमर सुन्दर-सुन्दर वस्त्र टॅंगे हुए थे, कही उन बुद्धोंमें नये-नये, लाल-छाछ पत्ते छग रहे थे, और कहीं दीपांग जातिके वृक्षोंपर अनेक दीपक जल रहे थे ॥२५०॥ उन कल्पवृक्षोंके मध्यभागमें सिद्धार्थ वृक्ष् थे, सिद्ध भगवान्की प्रतिमाओंसे अधिष्ठित होनेके कारण उन वृक्षोंके मूल भाग बहुत ही देदोप्यमान हो रहे थे और उन सबसे वे वृक्ष सूर्यके समान प्रकाशमान हो रहे थे।।२५१। पहले चैत्यवृक्षीमें जिस शोमाका वर्णन किया गया है वह सब इन सिद्धार्थ वृक्षों में भी लगा लेना चाहिए किन्तु विशेषता इतनी ही है

१. पङ्क्तीकृतैः २. पल्छवानि का समन्तात् घरतीति, पक्षे पल्छविमवाघरं यस्य तत् । ३. अवछव्योक्क-जुन् । ४. वजूरव वरश्च वजूवरम् । ५. वनमञ्चे । ६. अधिकदीप्र । ७. आदित्याः ।

कविद् वाप्यः कविवयः कवित् संकत्तमण्डकम् । कवित्समागृहादीनि वसुरत्र वनान्तरे ॥२५६॥ वनवीयोगिमामन्त्रवंद्रेश्यः वनवेदिका । कर्ण्यातम्यो तुङ्गचतुर्गोपुरसंगता ॥२५५॥ तत्र तोरणमाङ्गं स्वसंपदः पूर्ववर्णिताः । गोपुराणि च पूर्वोक्तमानोन्मानान्यसुत्र च ॥२५५॥ मतोलीं तामयोस्कक्ष्य परतः विदिविध्यभूत् । प्रासादपित्तविविधा निर्मिता सुरक्षित्रियाः ॥२५६॥ हिरण्यमहाहतम्मा वज्राधिद्वानवन्धनाः । चन्द्रकान्त्रशिक्षकान्त्रसित्तवो स्तिति सुरक्षित्रियाः ॥२५६॥ सहम्मा हित्रकाः केचित् केचित् केचित्व विव्यत्तित्राः ॥२५०॥ सहम्मा हित्रकाः केचित् केचित्व केचित्व विव्यत्तित्राः ॥२५०॥ मासादास्ते स्म राजन्ते स्वप्रभामग्रमूर्तयः । नमोक्षिद्वानाः कृटाग्रैज्यौत्स्नवेव विनिर्मिताः ॥२५०॥ चूटागाससमागेहमेक्षावालाः कचित् विद्यापाः । सवार्थाः सासनास्तुङ्गसोपानाः इवेतितानवराः ॥२६०॥ तेषु देवाः सगन्थवाः सिद्या विव्यापाः सद्य । पद्याः किन्तरः सार्द्रमस्मन्त कृतादरः ॥२६०॥ केचित् गानेषु वादित्रवादमे केचित्रवादाः । संगीतनृत्यगोध्यीमिविधुमाराध्यम्नमी ॥२६०॥ केचित् गानेषु वादित्रवादमे केचित्रवादाः । संगीतनृत्यगोध्यीमिविधुमाराध्यम्नमी ॥२६०॥

कि वे कल्पवृक्ष अभिरूपित फलके देनेवाले थे ॥२५२॥ उन कल्पवृक्षोंके बनोंमें कहीं बावडियाँ, कहीं निवयाँ, कहीं बालुके देर और कहीं सभागृह आदि सुलोभित हो रहे थे ।।२५३॥ उन कल्पवृक्षोंकी बनवीथीको भीतरकी ओर चारों तरफसे बनवैदिका बेरे हुए थी, वह बनवैदिका सुवर्णकी बनी हुई थी, और चार सोपुर-द्वारोंसे संहित थी। १२५४।। उन गोपुर-द्वारोंमें तीरण और मंगलद्रव्यरूप सम्पदाओंका वर्णन पहले ही किया जा चुका है तथा उनकी छम्बाई चौढ़ाई आदि भी पहलेके समान ही जानना चाहिए।।२५५।। इन गोपुर-द्वारोंके आगे भीतरकी ओर बड़ा छन्या-चौड़ा रास्ता था और उसके दोनों ओर देवरूप कारीगरोंके द्वारा बनावी हुई अनेक प्रकारके सकानोंकी पंक्तियाँ थी।।२५६।। जिनके बढ़े बढ़े खम्भे सुवर्णके बने हुए हैं, जिनके अधिष्ठान-बन्धन अर्थात् नीव बजमयी हैं, जिनकी सुन्दर दीवालें चन्द्रकान्तमणियाँकी बनी हुई हैं और जो अनेक प्रकारके रत्नोंसे चित्र-विचित्र हो रहे हैं ऐसे वे सुन्दर मकान कितने ही दो खण्डके थे, कितने ही तीन खण्डके और कितने ही चार खण्डके थे, कितने ही चन्द्रशाळाओं (मकानोंके ऊपरी भाग ) से सहित थे तथा कितने ही अहालिका आदिसे सुझोंभित ये ॥२५७-२५८॥ जो अपनी ही प्रभामें हुने हुए हैं ऐसे वे मकान अपने शिखरींके अग्रभागसे आफाज्ञका स्पर्श करते हुए ऐसे सुझोभित हो रहे थे मानो चाँदनीसे ही बने हों ॥२५९॥ कहीपर कूटागार ( अनेक शिखरीवाले अथवा द्वुला देनेवाले मकान ), कहीपर सभागृह और कहींपर प्रेक्षागृह (नाट्यशाला अथवा अजायवभर ) सुशोभित हो रहे थे, वन कूटागार आदिमें शय्याएँ विक्षी हुई थीं, आसम**ारले हुए थे, ऊँची-ऊँची सी**दियाँ छगी हुई थी और उन सबने अपनी कान्तिसे आकाशको सफेद-सफेद कर दिया था।।२६०।। उन मकानों में देव, गन्धर्व, सिद्ध ( एक प्रकारके देव ), विद्याधर, नागकुमार और किन्नर जातिके देव बढ़े आइरके साथ सदा कीड़ा किया करते थे ॥२६१॥ उन देवीमें कितने ही देव ्तो गानेमें उद्यत ये और कितने ही बाजा बजानेमें तत्पर थे इस प्रकार वे देव संगीत और

१, सुवर्ण । २, महग्र । ३, गोपुरम् । ४, विष्याः परितः । ५, वीध्यभात् ल० । ६, दिभूमिकाः । ७, किरोगृह । 'बम्द्रशाला किरोगृहम्' इत्यक्षिधानात् । ८, बहुक्तिसरसुवतगृहम् । ९, नाट्यशालाः । १०, सवीठाः । ११, धवलिसाकादाः । १२, देवभेदाः । १३, वाद्यताहने ।

वीधीनां सध्यभागेऽत्र स्त्या भव समुख्युः । पद्यरागमयोषुक्वयुषः साम्रष्टिक्षः ॥२६६॥ समानुरागास्तावृष्य मापवा इव ते यमुः । सिद्धावृष्यितिविश्वोद्येरमितिविश्वत्रमृत्यः ॥२६६॥ स्वोधात्वा गागमामागे सम्भानाः सम विभान्त्यमी । स्त्या विधाधराराध्याः प्राप्तेत्र्या मेरवो यथा ॥१६६॥ स्त्याः समुव्धिता रेखराराध्याः सिद्धवारिकः । त्यप्रसिव विभागा नवकेषकरुष्ट्ययः ॥२६६॥ स्त्यामामन्तरेत्वेषां रसतोरक्माक्षिकः । वसुरिष्वः धवुमेट्य इव विवित्तताक्षणाः ॥२६७॥ संबद्धताः स्वताक्ष्यः सर्वमक्त्राक्षसंभूताः । राजाम इव रेखस्ते स्त्याः कृत्यनोत्सवाः ॥२६०॥ संबद्धताः स्वताक्ष्यः सर्वमक्त्राक्षसंभूताः । राजाम इव रेखस्ते स्त्याः कृत्यनोत्सवाः ॥२६०॥ तत्रामिविषय वैशेष्ट्रारक्षाः कीर्तितप्रविद्याः । ततः प्रविधाविष्ट्यं मन्या सुद्मवासियुः ॥२६०॥ स्त्यहभ्यविक्षीक्ष्यां मुवसुक्कृत्य तां ततः । नभःस्कटिक्साकोऽभ् जातं समित तन्मयम् ॥२७०॥ विश्वद्यपरिणामस्वाव्यवस्त्रभवस्वनत्। मन्यास्मेव यभी साकस्तुक्षसद्वृत्यतान्वतः ॥२७०॥

नृत्य आदिकी गोष्टियाँ-द्वारा भगवान्की आराधना कर रहे थे।। २६२।। महावीथियोंके मध्यभागमें नौ-नौ स्तूप खड़े हुए थे, जो कि पद्मरागमणियोंके बने हुए बहुत ऊँचे थे और अपने अग्रभागसे आकाशका उल्लंघन कर रहे थे॥ २६३॥. सिद्ध और अईन्त भगवान्की प्रतिमाओं के समृहसे ने स्तूप चारों ओरसे चित्र-विचित्र हो रहे थे और ऐसे सुशोभित हो रहे ये मानो मनुष्योंका अनुराग ही स्तूपोंके आकारको प्राप्त हो गया हो ॥२६४॥ वे स्तूप ठीक मेर पर्वतके समान सुशोभित हो रहे थे क्योंकि जिस प्रकार मेर पर्वत अपनी जैंचाईसे आकाशको घेरे हुए है उसी प्रकार वे स्तूप भी अपनी ऊँचाईसे आकाशको घेरे हुए थे, जिस प्रकार मेर पर्वत विद्याधरोंके द्वारा आराधना करने योग्य है उसी प्रकार वे स्तूप भी विद्या-धरोंके द्वारा आराधना करने योग्य थे और जिस प्रकार सुमेह पर्वत पूजाको प्राप्त है उसी प्रकार वे स्तूप भी पूजाको प्राप्त थे ॥२६५॥ सिद्ध तथा चारण मुनियोंके द्वारा आराधना करने योग्य वे अतिशय ऊँचे स्तुप ऐसे सुझोभित हो रहे ये मानो स्तूपीका आकार धारण करती हुई भगवान्की नौ केवळळव्यियाँ ही हों ॥२६६॥ उन स्तूपोंके बीचमें आकाशरूपी आँगनको चित्र-विचित्र करनेवाले रब्लोंके अनेक बन्दनवार बँघे हुए थे जो कि ऐसे सुशोभित हो रहे ये मानो इन्द्रधनुषके हो बँघे हुए हो ॥२६७॥ उन स्तूपींपर छत्र लगे हुए थे, पताकाएँ फहरा रही थीं, मंगळद्रव्य रखे हुए ये और इस सब कारणोंसे वे छोगोंको बहुत ही आनन्द उत्पन्न कर रहे ये इसिंख ठीक राजाओं के समान सुशोभित हो रहे ये क्यों कि राजा छोग भी छत्र-पताका और सब प्रकारके मंगलोंसे सहित होते हैं तथा लोगोंको आनन्द उत्पन्न करते रहते हैं।। २६८।। उन स्तूपोंपर जो जिनेन्द्र भगवान्की प्रतिमाएँ विराजमान थीं भन्यलोग उनका अभिषेक कर उनकी स्तुति और पूजा करते थे तथा प्रदक्षिणा देकर बहुत ही हर्षको प्राप्त होते थे ॥२६९॥

उन स्त्पों और मकानोंकी पंक्तियांसे घरी हुई पृथ्वीको उल्लंघन कर उसके कुछ आगे आकालके समान स्वच्छ स्फटिक्मणिका बना हुआ कोट था जो कि ऐसा सुलोभित हो रहा-धा मानो आकाल ही उस कोट रूप हो गया हो।। २७०॥ अथवा विशुद्ध परिणाम (परिणमन) होनेसे और जिनेन्द्र भगवामके समीप ही सेवा करनेसे वह कोट भन्यजीवके समान सुलोभित हो रहा था क्योंकि भन्यजीव भी विशुद्ध परिणामों (भावों) का घारक होता है और जिनेन्द्र भगवानके समीप रहकर ही उनकी सेवा करता है। इसके सिवाय वह कोट भन्य जीवके समान ही तुझ अर्थात ऊँचा (पद्ममें श्रेष्ठ) और सहृत्त सर्थात सुगोछ

१. स्तूपस्यरूपवत्त्वम् । २. विस्तारम् । ३. चारणमुनिभिः, देवभेदैश्यं । ४. इन्द्रचनुभिनिवृत्ताः । ५. कीर्तिताश्य पृषिताश्य । ६. प्राप्तवन्तः । ७. -सालोऽभाष्यातं ल० । ८. सालमयम् ।

स्वगेन्द्रेश्यसेन्यस्वासुङ्गस्वाद्घक्रस्वतः । रूप्याद्वितिव ताद्वप्यमापकः पर्यगाद् विभुम् ॥२०२॥ दिश्च साक्षोत्तमस्यास्य गोपुराण्युद्विश्चियन् । पद्यरागमयान्युकैमेन्यरागमयानि वा ॥२०३॥ श्रेयाः पूर्ववदश्रापि मङ्गळद्वन्यसंपदः । द्वारोपान्ते च निषयो ज्वकद्गम्मीरमूर्तयः ॥२०४॥ सताकमङ्गळ्च्छन्नवामरध्वजदपंणाः । सुप्रतिष्ठकभृङ्गारकक्षाः प्रतिगोपुरम् ॥२०५॥ गदादिपाण्यस्तेषु गोपुरेव्यमवन् सुराः । कमात् साक्षत्रवे द्वास्था मौम मावनकस्पजाः ॥२७६॥ ततः स्वस्पादिकात् साक्षाद्वापीठान्तं समायताः । मित्तयः चोबन्नामूचन् महावीध्यन्तराश्चिताः ॥२७६॥ तमःस्फिटकिनिर्माणः प्रसर्विकेलिववः । सावपीठतदालग्वाः ज्वोस्नामन्ते सम मित्तयः ॥२७८॥ श्रुचयो दिश्वतिक्षेत्रस्या महोदयाः । मित्तयस्ता जगद्वनुरिधिवद्या इवावश्चः ॥२०९॥ तासामुपरि विस्तीर्णो स्मस्तम्भैः समुकृतः । वियस्फिटकिनिर्माणः सश्चीः श्रीमण्डपोऽमवत् ॥२८०॥ सस्यं श्रीमण्डपः सोऽयं यत्रासौ परमेश्वरः । मृसुरामुरसाक्षित्यं स्वीचके त्रिजगच्छियम् ॥२८९॥

(पक्षमें सदाचारी) था ॥२७१॥ अथवा वह कोट बड़े-बड़े विद्याधरीं के द्वारा सेवनीय था, ऊँचा था, और अचल था इसलिए ऐसा जान पड़ता था मानो विजयार्घ पर्वत ही कोटका रूप धारण कर भगवान्की प्रदक्षिणा दे रहा हो ॥२७२॥ उस उत्तम कोटकी चारों दिशाओं-में चार ऊँचे गोपुर-द्वार थे जो पद्मरागमणिके बने हुए थे, और ऐसे मालूम पड़ते थे मानो भन्य जीवोंके अनुरागसे ही वने हों ॥ २७३ ॥ जिस प्रकार पहले कोटोंके गोपुर-द्वारोंपर मंगलद्रव्यरूपी सम्पदाएँ रखी हुई थीं उसी प्रकार इन गोपुर-द्वारांपर भी मंगलद्रव्यरूपी सम्पदाएँ जानना चाहिए। और पहलेकी तरह ही इन गोपुर-द्वारोंके समीपमें भी देदीप्यमान तथा गम्भीर आकारवाली निधियाँ रखी हुई थीं ॥ २०४ ॥ प्रत्येक गोपुर-द्वारपर पंखा, छत्र, चामर, ध्वजा, दर्पण, सुप्रतिष्ठक (ठीना), भृङ्गार और कलश ये आठ-आठ मङ्गल द्रव्य रखे हुए थे।। २७५।। तीनों कोटोंके गोपुर-द्वारोंपर क्रमसे गदा आदि हाथमें लिये हुए व्यन्तर भवनवासी और कल्पवासी देव द्वारपाल थे। भावार्थ-पहले कोटके दरवाजींपर व्यन्तर देव पहरा देते थे, दूसरे कोटके दरवाजांपर भवनवासी पहरा देते थे और तीसरे कोटके दरवाजोंपर कल्पवासी देव पहरा दे रहे थे। ये सभी देव अपने-अपने हाथोंमें गदा आदि हथियारोंको लिये हुए थे।। २७६॥ तदनन्तर उस आकाशके समान स्वच्छ स्फटिक-मणिके कोटसे छेकर पीठ पर्यन्त लम्बी और महाबीथियों (बड़े-बड़े रास्तों ) के अन्त-राख्में आश्रित सोलह दीवालें थीं। भावार्थ-चारों दिशाओंकी चारों महावीथियोंके अगल बगल दोनों ओर आठ दीवालें थीं और दो-दोके हिसाबसे चारों विदिशाओं में भी आठ दीवालें थीं इस प्रकार सब मिलाकर सोलह दीवालें थीं। ये दीवालें स्फटिक कोटसे लेकर पीठ पर्यन्त लम्बी थीं और बारह सभाओंका विभाग कर रही थीं ॥२००॥ जो आकाशस्फटिकसे बनी हुई हैं; जिनकी निर्मल कान्ति चारों ओर फैल रही है और जो प्रथम पीठके किनारे तक लगी हुई हैं ऐसी वे दीवालें चाँदनीके समान आचरण कर रहीं थीं ॥ २७८ ॥ वे दीवालें अतिशय पवित्र थीं, समस्त वस्तुओंके प्रतिविम्ब दिखला रहीं थीं और बड़े भारी ऐश्वर्षके सहित थीं इसलिए ऐसी सुशोभित हो रही थीं मानो जगत्के भर्ता भगवान् वृषभदेवकी श्रेष्ठ विद्याएँ हों ॥ २७९॥ उन दीवाछोंके ऊपर रत्नमय खम्भोंसे खड़ा हुआ और आकाशस्फटिकमणिका बना हुआ बहुत वड़ा भारी शोभायुक्त श्रीमण्डप बना हुआ था ॥ २८० ॥ वह श्रीमण्डप वास्तवमें श्रीमण्डप था क्योंकि वहाँपर परमेश्वर भगवान् वृषभदेवने मनुष्य, देव और धरेणेन्द्रोंके समीप तीनों लोकोंकी

१. प्रदक्षिणामकरोत् । २. इव । ३. द्वारपालकाः । ४. भीम-व्यन्तर । भावत-भवनवासी । ५.जानातिज्ञयाः ।

यो वभावस्वरस्यान्तं विश्वितान्या स्वरीपमः । विवासकानतास्थानसंग्रहावासवैभवः ॥२८२॥ यस्योपरितले गुक्ता गुरुकः कुसुमोत्कराः । विव्युस्तारकाशंकामधोमाजां नृषां हृदि ॥२८३॥ यत्र मत्तर् वद्शृंगसंस्च्याः कुसुमलकः । न स्लानिमीयुर्जैनीविष्कायात्रीत्यात्रयादिव ॥२८४॥ नीलोत्पकोपहारेषु निलीना अमराविलः । विस्तै रगमद् स्वित्तं यत्र "सास्यादलक्षिता ॥२८५॥ योजनप्रमिते यस्मिन् सम्ममुर्नृषुरासुराः । स्थिताः सुक्तमसंबाधमहो माहारम्यमीशितुः ॥२८६॥ यस्मिन् श्रीवमणिप्रान्तसुपेता हंससन्तातः । गुज्यसाद्द्ययोगेऽपि व्यव्यते स्म विकृतितैः॥२८०॥ यद्भित्तयः स्वसंक्रान्तजगित्रत्वयविश्वकाः । विविता ह्व संरेजुर्जगच्छीद्र्यश्वित्रयः ॥२८८॥ विद्वत्तर्यस्माजालजकस्वित्वय्वत्वत्वाद्वत्वर्यः । तीर्थावगाहनं भे चक्कुरिव देवाः सद्गनवाः ॥२८९॥

श्री ( रुक्ष्मी ) स्वीकृत की थी ॥२८१॥ तीनों छोकोंके समस्त जीवोंको स्थान दे सकनेके कारण जिसे बड़ा भारी वैभव प्राप्त हुआ है ऐसा वह श्रीमण्डप आकाशके अन्तभागमें ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो प्रतिबिम्बित हुआ दूसरा आकाश ही हो। भावार्थ-उस श्रीमण्डप-का ऐसा अतिशय था कि उसमें एक साथ तीनों लोकोंके समस्त जीवोंको स्थान मिल सकता था, और वह अतिशय ऊँचा तथा स्वच्छ था ॥२८२॥ उस श्रीमण्डपके ऊपर यक्षदेवोंके द्वारा छोड़े हुए फूलोंके समृह नीचे बैठे हुए मनुष्योंके हृदयमें ताराओंकी शंका कर रहे थे।।२८३॥ उस श्रीमण्डपमें मदोन्मत्त शब्द करते हुए भ्रमरोंके द्वारा सचित होनेवाछी फुट्टोंकी माठाएँ मानो जिनेन्द्रदेवके चरण-कमलोंकी छायाकी शीतलताके आश्रयसे ही कभी न्लानताको प्राप्त नहीं होती थीं-कभी नहीं मुरझाती थीं। भावार्थ-उस श्रीमण्डपमें स्फटिकमणिकी दोवालेंपर जो सफेद फूडोंकी मालाएँ लटक रही थीं वे रंगकी समानताके कारण अलगसे पहचानमें नहीं आती थीं परन्तु उनपर शब्द करते हुए जो काले-काले मदोनमत्त भ्रमर बैठे हुए थे उनसे ही उनकी पहचान होती थी। वे मालाएँ सदा हरी-भरी रहती थीं-कभी मुरझाती नहीं थीं जिससे ऐसा जान पहता था मानी भगवान्के चरण-कमलोंकी शीतल छायाका आश्रय पाकर ही नहीं मुरझाती हो ॥२८४॥ उस श्रीमण्डपमें नील कमलोंके उपहारोपर बैठी हुई भ्रमरोकी पंक्ति रंगकी सदशताके कारण अलगसे दिखाई नहीं देती थी केवल गंजारशब्दोंसे प्रकार हो रही थी ॥२८५॥ अहा, जिनेन्द्र भगवान्का यह कैसा अद्भुत माहात्त्य था कि केव्छ एक योजन छम्बे-चौड़े उस श्रीमण्डपमें समस्त मनुष्य, सूर और असूर एक-दूसरेको वाध्यक्त देते हुए सुससे बैठ सकते थे ॥२८६॥ उस श्रीमण्डपमें स्वच्छ मणियोंके समीप श्राया हुआ इंसोंका संगृह यद्यपि उन मणियोंके समान रंगबाला ही था-उन्हींके प्रकाशमें किय गया था मथापि वह अपने मधुर शब्दोंसे प्रकट हो रहा था ॥२८अ। जिनकी शोभा जगतकी लक्सीके दर्पणके समान है ऐसी श्रीमण्डपकी उन दीवालोंमें तीनों लोकोंके समस्त पदार्थीके श्रतिबिम्ब पह रहे थे और उन प्रतिबिम्बोंसे वे दीवालें ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो उनमें अनेक प्रकारके चित्र ही खींचे गये हों ॥२८८॥ उस श्रीमण्डपकी फैछती हुई कान्तिके समुदायरूपी जलसे जिनके शरीर नहलाये जा रहे हैं ऐसे देव और दानव ऐसे जान पहते थे मानी किसी तीर्थमें स्नान ही कर रहे हो ॥२८९॥

१.-स्यान्ते ल०, द०, ६० । २. अपरम्योमसदृशः । ३. विभुत्वम् । ४. देवैः । ५. श्वमत् । ६. रवैः । ७. वर्णसादृश्यात् । ८. पीठसहितेकयोजनप्रमाणे । ९. स्फटिकरत्नप्रान्तम् । १० प्राप्ताः । ११ः, शुभ्रमुणसाम्म । १२. प्रकटीकियते स्म । १३. मुकुरशोमा । १४. रुक्ष्मीमण्द्रप । १५. मण्यनम् ।

तत्रुद्धश्चेत्रं मध्यस्था प्रथमा पीठिका नमा । नेंद्र्यंरानिर्माणा कुलात्रिशिखरायिता ॥२९०॥
तत्र वोद्यसोपानमार्गाः स्युः पोदशान्तराः । महादिश्च समाकोष्ट्यवेशेषु च विस्तृताः ॥२९१॥
तां पीठिकामलं ककुरष्टमङ्गलसंपदः । धर्मककाणि चोदानि प्रांशु भिर्यक्षम्धंमिः ॥२९२॥
सहस्राराणि तान्युधदःनरद्दमीनि रेजिरे । मानुविम्वानियोधन्ति पीठिकोद्यपर्वतात् ॥२९३॥
दितीयमभवत् पाठं तस्योपरि हिरण्मयम् । दिवाकरकरस्पिवयुख्योतिताम्वरम् ॥२९४॥
तस्योपरितले रेजुदिंश्वष्टासु महाध्वजाः । लोकपाला इवोच्छाः सुरेशामिसस्मताः ॥२९५॥
चक्रमद्वषमाम्मोजवस्त्रसिष्टगल्मताम् । मान्यस्य च ध्वजा रेजुः सिद्धार्ह्यणिनिर्मकाः॥२९६॥
नृतं पापपरागस्य सम्माजनिमिव ष्यजाः । कुवंनित सम मत्र्यूतस्कुरदंशुक्चृन्मितेः ॥२९०॥
तस्योपरि रकुरद्दारोधिध्वंस्ततमस्ति । मृतीयमभवत् पीठं सर्वरत्नमयं पृष्ठु ॥२९८॥
त्रिमेखलमदः पीठं पराद्ध्यंमणिनिर्मितम् । वमी मेरुरिवोपास्थै मर्तृस्ताद्वष्यमान्नितः ॥२९९॥
स वकश्चकवर्ताव सध्वजाः सुरद्नितवत् । मर्मभृतिर्महामेरुरिव पीठादिरुद्वमौ ॥३००॥
पुष्पश्चरमान्नातुं निलीना यश्र षट्पदाः । हेमच्छायासमाकान्ताः सीवर्णा इव रेजिरे ॥३००॥

उसी श्रीमण्डपसे चिरे क्षेत्रके मध्यभागमें स्थित पहली पीठिका सुशोभित हो रही थी, वह पीठिका वैद्वर्यमणिकी बनो हुई थी और ऐसी जान पड़ती थी मानो कुलाचलका शिखर ही हो ॥२९०॥ उस पीठिकापर सील्व्ह जगह अन्तर देकर सोल्व्ह जगह ही बड़ी-बड़ी सीदियाँ वनी हुई थीं। चार जगह तो चार महादिशाओं अर्थात् पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दक्षिणमें चार महावीथियोंके सामने थीं और बारह जगह सभाके कोठोंके प्रत्येक प्रवेशद्वार पर थीं ॥२९१॥ उस पीठिकाको अष्ट मंगलदृब्यरूपी सम्पदाएँ और यक्षोंके ऊँचे-ऊँचे मस्तकोंपर रखे इए धर्मचक्र अलंकत कर रहे थे ॥२९२॥ जिनमें लगे हुए रत्नोंकी किरणें ऊपरकी ओर उठ रही हैं ऐसे हजार-हजार आराओंबार्ड वे धर्मचक्र ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानो पीठिकारूपो उदयाचस्रसे उत्य होते हुए सूर्यके बिम्ब ही हों ।।२९३।। उस प्रथम पीठिकापर सुवर्णका बना हुआ दूसरा पीठ था, जो सूर्यकी किरणोंके साथ रपर्धा कर रहा था और आकाशको प्रकाशमान बना रहा था ॥२९४॥ उस दूसरे पीठके जपर आठ दिशाओं में आठ बड़ी-बड़ी ध्वजाएँ सुशोभित हो रही थीं, जो बहुत ऊँची थीं और ऐसी जान पड़ती थीं मानो इन्द्रोंको स्वीकृत आठ लोकपाल हो हो ॥२९५॥ चक्र, हाथी, वैल, कमल, वस्त्र, सिंह, गरुड़ और मालाके चिह्नसे सहित तथा सिद्ध भगवान्के आठ गुणोंके समान निर्मेख वे ध्वजाएँ बहुत अधिक सुशोभित हो रही थी ॥२९६॥ वायुसे हिलते हुए देदीप्यमान वस्त्रोंकी फटकारसे वे ध्वजाएँ ऐसी जान पढ़ती थी मानो पापरूपी धृष्ठिका सम्मार्जन ही कर रही हों अर्थान् पापरूपी धृष्ठिको झाड़ ही रही हों ।।२९७।। उस दूसरे पीठपर तीसरा पीठ था जो कि सब प्रकारके रत्नोंसे बना हुआ था, बढ़ा भारी था और चमकते हुए रत्नोंकी किरणोंसे अन्धकारके समृहको नष्ट कर रहा था ॥२९८॥ वह पीठ तीन कटनियोंसे युक्त था तथा श्रेष्ठ रत्नोंसे बना हुआ था इसिंहर ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो उस पीठका रूप धरकर सुमेर पर्वत ही भगवान्की उपासना करनेके लिए आया हो ।।२९९।। वह पीठरूपी पर्वत चक्रसहित था इसलिए चक्रवर्तीके समान जान पड़ता था, ध्वजासहित था इसिछिए ऐरावत हाथीके समान मालूम होता था और सुवर्णका बना हुआ था इसलिए महामेरुके समान सुशोभित हो रहा था ॥३००॥ पुरुपोंके समूहको सूँघनेके लिए जो अमर उस पीठपर बैठे हुए थे उनपर सुवर्णको छाया पड रही

१. तल्लक्ष्मीमण्डपानगृद्धक्षेत्रमध्ये स्थिता । २ पोडशस्तराः ल०, ट०। पोडशच्छदाः । ३. उस्रतैः । ४. जुम्भणैः । ५. सुवर्णमयाः ।

भधरीकृतिनिःशेषभवनं मासुरवित । जिनस्येत वपुर्भाति यत् सम देवासुराचितम् ॥६०२॥ ज्योति गेणपरीतस्वात् सर्वोत्तरे तथापि सत् । वन्त्रक्षश्चार श्रियं मेरोश्वीरखाद्य जगद्गुरोः ॥६०३॥ ईरक्त्रिमेखलं पीठमस्योपिर जिनाधिपः । त्रिलोकशिखरे सिद्धपरमेष्ठीव निर्वभौ ॥३०४॥ नमः स्किटिकसालस्य मध्यं योजनसम्मतम् । वनत्रवस्य सन्दृत्यं वध्वजक्दावनेरि ॥३०५॥ प्रत्येकं योजनं श्चेयं पूलोसालाष्यं खातिका । गत्या योजनमेकं स्वाजिजनदेशितविस्तृतिः ॥३०६॥ नमःस्किटिकसालासु स्वाद्याराद् वनवेदिका । योजनार्थं सृतीयाष्य सालात् पीठं तद्यंगम् ॥३०७॥ क्रोगार्थं पीठमूर्णः स्वाद् विष्कम्मो वश्वाराष्ट्रं वस्त्रेत्रिताः । रोन्द्रये जात्रमाने चत्र्यात्रमर्थाद् स्वाद् विष्कम्मो वश्वरात्रम् । वस्त्रेत्र धनुषां स्वत्र स्वात्रमर्थाद् । वस्त्रम् । वस्त्रस्व धनुषां स्वत्र स्वात्रमर्थाद् । वस्त्रस्व । वस्त्रस्व धनुषां स्वत्र स्वात्रमर्थाः । स्वत्रस्व धनुषां स्वत्र स्वात्रस्व । वस्त्रस्व । वस्त्रस्व धनुषां स्वत्रस्व । वस्त्रस्व । वस्त्रस्व । वस्त्रस्व । वस्त्रस्व धनुषां स्वत्रस्व । वस्त्रस्व । वस्त्रस्व । वस्त्रस्व । वस्ति । वस्त्रस्व । वस्त्रस्व । वस्त्रस्व । वस्ति । वस्ति । वस्ति । वस्त्रस्व । वस्ति ।

थी जिससे वे ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानो सुवर्णके ही बने हों ॥३०१॥ जिसने समस्त लोकको नीचा कर दिया है, जिसकी कान्ति अतिशय देदीप्यमान है और जो देव तथा धरणेन्द्रोंके द्वारा पुजित है ऐसा वह पोठ जिनेन्द्र भगवान्के शरीरके समान सुशोभित हो रहा था क्योंकि जिनेन्द्र भगवानके शरीरने भी समस्त छोकोंको नीचा कर दिया या, उसकी कान्ति भी अतिशय देदीप्यमान थी, और बहु भी देव तथा घरणेन्द्रोंके द्वारा पूजित था ॥३०२॥ अथवा वह पीठ सुमेरु पर्वतकी शोभा धारण कर रहा था क्योंकि जिस प्रकार सुमेरु पर्वत ज्योतिर्गण अर्थात् ज्योतिषी देवांके समृहसे घिरा हुआ है उसी प्रकार वह पीठ भी ज्योतिर्गण अर्थात् किरणोंके समृहसे घिरा हुआ था, जिस प्रकार सुमेठपर्वत सर्वोत्तर अर्थात् सब क्षेत्रोंसे उत्तर दिशामें हैं उसी प्रकार बहु पीठ भी सबीत्तर अर्थात् सबसे उत्कृष्ट था, और जिस प्रकार सुमेर पर्वत (अन्माभिवेषके समय ) जगद्गुरु जिनेन्द्र भगवानको धारण करता है उसी प्रकार वह पीठ भी ( समवसरण भूमिमें ) जिनेन्द्र भगवान्को धारण कर रहा था ॥३०३॥ इस प्रकार तीन कटनीदार वह पीठ था, उसके ऊपर विराजमान हुए जिनेन्द्र भगवान् ऐसे सुशोभित हो रहे थे जैसे कि तीन लोकके शिखरपर विराजमान हुए सिद्ध परमेष्ठी सुशोभित होते हैं ।।३०४।। आकाशके समान स्वच्छ स्फटिकमणियोंसे बने हुए तीसरे कोटके भीतरका बिस्तार एक योजन प्रमाण था, इसी प्रकार तीनों वन ( खतावन, अशोक आदिके वन और करपदृद्ध वन) तथा ध्वजाओंसे रुकी हुई भूमिका विस्तार भी एक-एक योजन प्रमाण था और परिसा भी बृढीसाससे एक योजन चल कर थी, यह सब विस्तार जिनेन्द्रदेवका कहा हुआ है।।३०५-३०६।। आकारास्फटिकमणियोंसे बने हुए कोटसे कल्पष्टश्लोंके वनकी वेदिका आधा योजन दूर यों और उसी सा**ढसे प्रथमपीठ पाव** योजन दूरीपर था ॥३०७॥ पहले पीठ-के मस्तकका विस्तार आ<u>धे कोशका था, इसी प्रकार</u> दूसरे और तीसरे पीठकी मेखलाएँ भी प्रत्येक साढ़ेसात सौ धनुप चौड़ी थी।।२०८॥ महावीथियों अर्थात् गोपुर-द्वारोंके सामनेक बड़े-बढ़े रास्ते एक-एक कोल चौड़े ये और सोलह दीवालें अपनी ऊँचाईसे आठवें भाग चौड़ी

१. तेजोराशि, पक्षे ज्योतिष्कसमूहः । २. सर्वोत्कृष्टतया, पक्षे सर्वोत्तरदिक्स्थतया । ३. अधःकरोति स्म । ४, आकाशस्प्रिटकसालवलयाम्यन्तरवित्रदेशः । पीठसहितः सर्वोऽप्येकयोजनिमत्यर्थः । ५. वल्लीवना-शोकाञ्चपवनकल्पवृक्षवनिमितं वनवयस्य । ६. व्यवभूमेरिप प्रत्येकमेकयोजनप्रमारुन्द्रं स्यात् । ७. धूलोसाला-दारम्य स्नातिकापर्यन्तमेकयोजनिमत्यर्थः । ८. परचाद्भागे । पुनराकाशस्प्रदिकशालादन्तः । ९. तद्योजन-स्यार्द्धकोशं गत्वा प्रथमपीठं भवतीति भावः । १०. दण्डसहस्रम् । ११. तृतीयपीठस्य । १२. विशालः । १३. प्रवमद्वितीयमेखले । १४. पञ्चाशदिषकसप्तशतम्, नापप्रमितकन्द्रे स्याताम् । १५. सिद्धार्यचैत्यवृक्षादिना निविन्ता । १६. तद्भितीनामुष्ठतिः ।

भ्रष्टदण्डोच्छिता जेया जगती पीठमादिमस् । हितीयं च तद्रभें में मितोच्छायं विदुर्बधाः ॥३१०॥ ताबदुच्छित्रमन्थ्यं च पीठं सिंहासनोक्षतिः । धनुरेकमिहाम्नातं धर्मचकस्य चोच्छितिः ॥३११॥ इत्युक्तेन विभागेन जिनस्यास्थायिका स्थिता । तम्मध्ये वत्यस्थानमितः श्रृणुतः सन्मुखात् ॥३१२॥

# शार्कुलविकीडितम्

इत्युच्चैर्गणनायके निगदति व्यक्तं त्रिनास्थायिकां

प्रव्यक्तीर्भेषुरैर्वचोमित्वितैस्तरवार्थसंबोधिमः।

ैंदुद्धान्तःकरणो विकासि वदनं वज्रे नृपः श्रेणिकः

भीतः भातरिवाञ्जिनीयनचयः भौन्मीकितं पङ्कास् ॥३१३॥

<sup>६</sup>सम्याः <sup>अ</sup>सम्यतमामसम्य<sup>द्</sup>षुमतध्यान्तरिष्ठदं मारती

श्रुत्वा तामपवास्मर्का गस्युतः भीगौतमस्वामिनः।

सार्बं योगिमिरागमन् विनयतौ प्रीति रफुरक्कोचनाः

प्रोत्फुरुकाः कमकाकरा इव स्वेरासाच दीसिश्रयम् ॥३१४॥

## मालिनीच्युन्दः

स ज्यति जिनमाथी यस्य कैयस्वपूजां

<sup>भ</sup>वितत्तिषुरुष्मामद्भुतभीसंदेग्दः ।

थीं। उन दोवालोंकी ऊँचाईका वर्णन पहले कर चुके हैं-तीर्थंकरोंके सरीरकी ऊँचाईसे बारहगुनी !!३०९॥ प्रथम पीठरूप जगती आठ धनुष ऊँची जाननी चाहिए और बिद्वान् छोग द्वितीय
पीठको उससे आधा अर्थात् चार धनुष ऊँचा जानते हैं !!३१०॥ इसी प्रकार तीसरा पीठ भी
चार धनुष ऊँचा था, तथा सिंहासन और धर्मचक्रकी ऊँचाई एक धनुष मानी गयी है !!३११॥
इस प्रकार उपर कहे अनुसार जिनेन्द्र भगवान्की समयसरण सभा बनी हुई थी। अब इसके
बीचमें जो जिनेन्द्र भगवान्के विराजमान होनेका स्थान अर्थात् गन्धकुटी बनी हुई थी उसका
वर्णन भी मेरे मुखसे सुनो !!३१२॥

इस प्रकार जब गणनायक गौतम स्वामीने अतिशय स्पष्ट, मचुर, योग्य और तस्वायंके स्वरूपका बोध करानेवाले वचनोंसे जिनेन्द्र भगवान्की समवसरण-सभाका वर्णन किया तब जिस प्रकार प्रातःकालके समय कमलिनियोंका समूह प्रफुल्लित कमलोंको घारण करता है उसी प्रकार जिसका अन्तःकरण प्रवोधको प्राप्त हुआ है ऐसे श्रेणिक राजाने अपने प्रफुल्लित मुसको घारण किया था अर्थान् गौतम स्वामीके वचन सुनकर राजा श्रेणिकका मुसक्ति कमल हर्षसे प्रफुल्लित हो गया था ॥३१३॥ मिध्यादृष्टियोंके मिध्यामतक्त्यी अन्धकारको नष्ट करनेवाली, अतिशय योग्य और वचनसम्बन्धी दोषोंसे रहित गणघर गौतम स्वामीकी उस वाणीको सुनकर सभामें बैठे हुए सब लोग सुनियोंके साथ-साथ जिनेन्द्र भगवान्में परम प्रीतिको प्राप्त हुए थे, उस समय उन सभी सभासरोंके नेत्र हर्षसे प्रफुल्लित हो रहे ये जिससे वे ऐसे जान पड़ते थे मानो सूर्यकी किरणरूपी लक्ष्मीका आश्रय पाकर फूले हुए कमलोंके समृह ही हों ॥३१॥। जिनके केवलकानको उत्तम पूजा करनेका अभिलाधी तथा अद्मुत् विभूतिको

१. प्रथमपीठरूपा जगती । २. चतुर्दण्डेन । ३. जिनस्यादस्थानम् । ४. इतः परम् । ५. प्रमुद्ध । ६. समायोग्याः । ७. प्रशस्ततमाम् । ८. असतां मिथ्यादृशां कुमत । ९. अपगत्तवचनदोषाम् । १०. जा समन्तात् प्राप्तवन्तः । ११. वितनितुमिच्छुः ।

समममरनिकायैरेत्य दूरात् प्रणन्नः समवसरसभूमि पित्रिये प्रेक्षमाणः ॥३१५॥ किमयममरसर्गः किं जु<sup>र</sup>जैनानुमावः किम्रुत नियतिरेषा किं <sup>3</sup>स्विदैन्द्रः प्रमावः। इति वितत्वितर्कैः कौतुकाद् वीक्ष्यमाणा

इत्यार्षे भगविज्ञनसेनाचार्यप्रशीते त्रिषष्टिलच्चणमहापुराणसंमहे भगवत्समवसरश्ववर्णनं नाम द्वाविशं पर्व ॥२२॥

जयति सुरसमाजैर्मर्तुरास्थानभूभिः ॥३१६॥

घारण करनेवाला इन्द्र चारों निकायों के देवों के साथ आकर दूरसे ही नम्रीभूत हुआ या और समयसरण भूमिको देखता हुआ अतिशय प्रसन्न हुआ या ऐसे श्री जिनेन्द्र देव सदा जयवन्त रहें ॥३१५॥ क्या यह देवलोककी नयी सृष्टि है ? अथवा यह जिनेन्द्र भगवान्का प्रभाव है, अथवा ऐसा नियोग ही है, अथवा यह इन्द्रका ही प्रभाव है । इस प्रकार अनेक तर्क-वितर्क करते हुए देवों के समूह जिसे बड़े कीतुकके साथ देखते ये ऐसी वह भगवान्की समवसरण भूमि सदा जयवन्त रहे ॥३१६॥

इस प्रकार आर्षनामसे प्रसिद्ध भगविष्यनसेनाचार्य प्रणीत त्रिवष्टिलचाण महापुराणके संग्रहमें समवसरणका वर्णन करनेवाला बाईसवौँ पर्व समाप्त हुन्या ॥२२॥॥

१. सुष्टिः । २. जैनोऽनुभावः प०, अ०, द०, इ० । अनुभावः सामर्थ्यम् ।३. उत् ।

# त्रयोविंशं पर्व

भथ त्रिमेखळस्यास्य मूर्णि पीउस्य विस्तृते । स्कुश्म्मिविभाजाकरिक्तामस्कार्मुके ॥१॥
सुरेन्द्रकरिविभिष्तपुष्यप्रकरशोमित । हस्तिव वनापायस्कु रेटलास्क्रमम्बरम् ॥२॥
चळण्यामरसंघातप्रतिविभ्यतिमागतेः । इसेरिव सरोबुक्या संस्वमानतटे पृथी ॥३॥
मार्त्रण्डमण्डळण्ळामाप्रस्पिति मह्विके । स्वर्षुनीफेननीकाशैः स्फटिकैवंटिते स्वचित् ॥४॥
पद्मरागससुत्सपंनमयूक्षेः क्रिविश्रम्ते । जिनपादतकस्क्रायाशोणिश्ने बानुरक्षिते ॥५॥
सुची स्निग्धे मृदुस्पर्शे जिनाक्षित्मर्थापायने । पर्यन्तरिवतानेकमञ्च्यद्रज्यसंपदि ॥६॥
तत्र गन्धकुटी पृथ्वी तुक्रवालोपशोमिनीम् । रराष्ट्र निवेशयामास स्वविमानातिशायिनीम् ॥७॥
त्रिमेखकाद्विते पीठे सेवा गन्धकुटी वमौ । नम्दनादि वनश्रेणीत्रयाद् विश्रो पेटस्याधिकारे वमौ ॥९॥
वया सर्वार्थसिद्वित् स्थिता त्रिद्वमूर्धनि । तथा गन्धकुटी दीप्रा गैरास्याधिकारे वमौ ॥९॥
नानारस्वप्रमेशसर्पेयंक्टरेस्ततमम्बरम् । सचित्रमिव माति स्म सेन्द्रचापिनवायवा ॥२०॥

अयानन्तर-जो देवीप्यमान मणियाँकी कान्तिके समृहसे अनेक इन्द्रधनुषोंकी रचना कर रहा है, जो स्वयं इन्द्रके हाथोंसे फैलाये हुए पुष्पोंके समृहसे सुशोभित हो रहा था और उससे जो ऐसा जान पड़ता है मानो मेघोंके नष्ट हो जानेसे जिसमें तारागण चमक रहे हैं ऐसे शरद्ऋतुके आकाशकी ओर हँस ही रहा हो; जिसपर दुरते हुए चमरोंके समूहसे प्रति-विम्य पड़ रहे थे और उनसे जो ऐसा जान पड़ता था मानो उसे सरोवर समझकर इंस ही उसके बड़े भारी तलभागकी सेवा कर रहे हों; जो अपनी कान्तिसे सूर्यमण्डलके साथ स्पर्दा कर रहा था; बड़ी-बड़ी ऋद्भियोंसे युक्त था, और कहीं-कहींपर आकाश-गंगाके फेनके समान स्फटिकमणियोंसे जड़ा हुआ था; जो कहीं-कहींपर पद्मरागकी फैलती हुई किरणोंसे न्याप्त हो रहा था और उससे ऐसा जान पड़ता था मानो जिनेन्द्र भगवान्के चरणतलकी लाल-छाल कान्तिसे ही अनुरक्त हो रहा हो; जो अतिशय पवित्र था, चिकना था, कोमछ स्पर्शसे सहित था, जिनेन्द्र भगवान्के चरणोंके स्पर्शसे पवित्र था और जिसके समीपमें अनेक मंगछद्रव्यरूपी सम्पदाएँ रखी हुई थीं ऐसे उस तीन कटनीटार तीसरे पीठके विस्तृत मस्तक अर्थात् अप्रभाग-पर कुवेरने गन्धकुटी बनायी। यह गन्धकुटी बहुत ही बिस्तृत थी, ऊँचे कोटसे शोभायमान थी और अपनी शोभासे स्वर्गके विमानोंका भी उल्लंघन कर रही थी।।१-।। तीन कटनियोंसे चिह्नित पीठपर वह गन्धकुटी ऐसी सुशोभित हो रही था मानो नन्दन वन, सीमनस वन और पाण्डुक वन इन तीन वनोंके उपर सुमेर पर्वतकी चूलिका ही सुशोभित हो रही हो ॥८॥ अथवा जिस प्रकार स्वर्गलोकके उपर स्थित हुई सर्वार्थसिद्धि सुशोभित होती है उसी प्रकार उस पीठके उपर स्थित हुई वह अतिशय देदीप्यमान गन्धकुटी सुशोभित हो रही थी ।।।। अनेक प्रकारके रत्नोंकी कान्तिको फैलानेबाले उस गन्धकुटीके शिखरोंसे ज्याप्त हुआ आकाश ऐसा जान पड़ताथा मानो अनेक चित्रोंसे सहित ही हो रहा हो अथवा इन्द्रधनुषें।से युक्त ही

१. हसतीति हसन् तस्मिन् । २. --स्फुरत्तारक --ल०, म० । ३. व्याजादागतैः । ४. --तले ल०, ६०, ६०, ६०, स०, म०, अ०, प० । ५. बातते । ६. अरणस्वेन । ७. पीवराम् । ८. धनदः । ९. नन्दनसीमनसपाण्डुक-धनश्रोणित्रयात् । १०. ६व । ११. दोप्ता प०, द०, ल० । १२. उपरि तले ।

वोतुक्तैः शिलरैर्वद्धव्यकेतनकोटिसः । अवशालाः प्रसायेव नभोगानाजुहूवते ॥११॥
विकित्तरकेल्पेताया अवनिवितयित्रयः । प्रतिभेव वसौ न्योगसरोमप्येऽस्वृतिस्थता ॥१२॥
स्थूलेर्युक्तमये जिल्लेलंस्यमानैः समस्ततः । महान्धिमिरिवानीतैयोपायनहातेरमात् ॥१६॥
देमैर्वालेः क्यवित् स्यूलेरायतैर्या विद्वृत्ये । क्याक्तिपोन्नवै दोप्रेः प्रारोहे रिव लिक्ततैः ॥१४॥
स्तामरणमालामिर्वत्वितासिरितोऽसुतः । या वसौ स्वर्गक्रस्येव पहित्रोपायनदिनिः ॥१५॥
लिमराकृष्टगन्धान्धमान्यसुपकोटिसिः । जिनेन्द्रमिव तुरूष्ट्वरमात् या सुसरीकृता ॥१६॥
स्तुवस्युरेन्द्रसर्घ ध्याचपयस्तवस्ववैः । सरस्वतीव माति स्म या विश्वं स्तोतुमुचता ॥१७॥
स्वाकोकैर्विसर्पन्निया वृत्ताङ्गो ध्वराजत । जिनेन्द्राङ्गप्रमाकस्थ्या घटितेव महाबुतिः ॥५८॥
वा प्रोस्सर्पन्निराहृतमदाकिकुकसंकुकैः । धूपैर्दिशामियावासं प्रमि रसुस्ततधूमकैः ॥१९॥
सम्बेर्गन्धमयीवासीत् सृष्टिः पुष्पमयीव च । पुष्पैर्व्यमयीवामात् धूपैर्या दिन्वसर्पिनः ॥२०॥
सुगन्धिपूष्तिः स्वासा सुमनोमालमारिकी । नानाभरवदीसाङ्गी या वधूरिव दिव्यते ॥२१॥

हो रहा हो ॥ १० ॥ जिनपर करोड़ों विजयपताकाएँ वैंधी हुई हैं ऐसे ऊँचे शिखरोंसे वह गन्यकुटी ऐसी जान पहती थी मानो अपने हाथोंको फैलाकर देव और विद्याधरोंको ही बुला रही हो ॥११॥ तीनों पीठोंसहित वह गन्धकुटी ऐसी जान पड़ती थी मानी आकाशरूपी सरोवरके मध्यभागमें जलमें प्रतिबिन्वित हुई तीनों छोकोंकी छहसीकी प्रतिमा ही हो ॥१२॥ चारों ओर उटकते हुए बढ़े-बढ़े मोतियोंकी झाकरसे वह गन्धकटी ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो बड़े-बड़े समुद्रोंने उसे मोतियोंके सैकड़ों उपहार ही समर्पित किये हों ॥१३॥ कहीं-क्हींपर वह गन्धकुटी सुवर्णकी बनी हुई मोटी और लम्बी जालीसे ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो कल्पवृक्षोंसे उत्पन्न होनेवाले लटकते हुए देदीप्यमान अंकुरोंसे ही सुशोभित हो रही हो।।१४।। जो स्वर्गकी लक्ष्मीके द्वारा भेजे हुए उपहारोंके समान जान पहती थी ऐसी चारों और लटकती हुई रक्षमय आभरणोंकी मालासे वह गन्धकुटी बहुत ही अधिक शोभायमान हो रही थी।।१५॥ वह गन्धकुटी पुष्पमालाओंसे सिंबकर आये हुए गन्धसे अन्धे करोड़ों मदोन्मस अमरोंसे शब्दायमान हो रही थी और ऐसी जान पढ़ती थी मानो जिनेन्द्र भगवान्-की स्तुति ही करना चाहती हो।।१६।। स्तुति करते हुए इन्द्रके द्वारा रचे हुए गद्य-पद्यरूप स्तोत्रोंके सन्दोंसे सन्दायमान हुई वह गन्धकुटी ऐसी जान पहती थी मानो भगवानका स्तवन करनेके किए बचत हुई सरस्वती हो ॥१७॥ चारों ओर फैक्टो हुए रहाँके प्रकाशसे जिसके समस्त अंग दके हुए हैं ऐसी वह देवीव्यमान गन्यकृटी ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो जिनेन्द्र भगवान्के सर्रिको छक्ष्मीसे ही बनी हो ॥१८॥ जो अपनी सुगन्धिसे बुछाये हुए मदोन्मत्त अमरोंके समू<del>हरी ज्यान हो</del> रहा है और जिसका धुआँ चारों ओर फैल रहा है ऐसी सुगन्धित भूपसे वह गन्धकुटी ऐसी-जान पढ़ती थी मानी दिझाओंकी सम्बाई ही नापना चाहती हो ॥१९॥ सब दिसाओं में फैडती हुई सुगन्धिसे वह गन्धकुटी ऐसी ज्ञान पड़ती थी मानो सुगन्धिसे ही बनी हो, सब दिशाओं में फैले हुए फुलोसे ऐसी मालूम होती थी मानो फूलोंसे ही बनी हो और सब दिशाओं में फैंडते हुए धूपसे ऐसी प्रतिभासित हो रही थी मानो भूपसे ही बनी हो ॥२०॥ अथवा वह गन्धकुटी स्त्रीके समान सुशोभित हो रही थी क्योंकि जिस प्रकार कीका निश्वास सुगन्धित होता है उसी प्रकार उस गन्धकुटीमें जो धूपसे सुग-निधत बाय बह रहा था वही उसके सगनिधत निक्ष्यासके समान था। स्त्री जिस प्रकार

र्य. बाह्ययन्ति स्म । २. बाकाशसरोवरवलमध्ये । ३. दामभिरित्यर्थः । ४. दीप्तैः छ०, प०, द० । ५. शिकाभिः । ६. प्रेषित । ७. स्तोतुमिच्छुः । ८. रचित । ९. प्रमातुमिच्छुः ।

भूपगम्धेर्जिनेन्द्राङ्गसौगम्ध्यबह्छीष्टतैः । सुरमीकृतविश्वाच्याः याधाद् गम्धकुटीश्रुतिम् ॥२२॥ गम्धानामिव या सृतिर्मासां वेवाधिदेवता । शोभानां प्रसवक्ष्मेय या छङ्गीमधिकां द्वे ॥२३॥ भनुषां पट्शतीमेषाः विश्तीर्वा वावदायता । विष्कम्माक्<mark>ष्याधिको</mark>द्याया मानोम्मानप्रमान्विता ॥२४॥

विचुन्मालाष्ट्रसम्

ेतस्या मध्ये सेंह पीठं नानारवनाताकीर्वम् । मेरीः सूजं न्यक्कुर्वाणं चक्रे शकादेशाद् विसेट्री॥२५॥ मानुद्देपि<sup>१२</sup> श्रीमस्तमं तुजं मक्त्या जिच्छु वे भक्तुम् । मेदः सुजं हिन्दे वा निस्त्ये पीठस्याजाद् दीप्रं वे भासा

## समानिकावृत्तम्

यध्यसर्पदंशुद्दृदृद्ध्युः महर्दिमासि । चारुरलसारमृतिं मासते स्म नेत्रहारि ॥२७॥ प्रथुपदीसदेहकं स्फुररप्रमाप्रतानकम् । परार्थ्यसमासुरं सुराविहासि यद् बमी ॥२८॥

फुर्छोको माला धारण करती है उसी प्रकार वह गन्धकुटी भी जग्रह-जगह मालाएँ धारण कर रही थी, और स्नीके अंग जिस प्रकार नाना आभरणोंसे देदीप्यमान होते हैं उसी प्रकार वस गम्भकुटीके अंग ( प्रदेश ) भी नाना आभरणोंसे देदीप्यमान हो रहे थे ॥२१॥ भगवान्के शरीरकी सुगन्धिसे बढ़ी हुई भूपकी सुगन्धिसे उसने समस्त दिशाएँ सुगन्धित कर दी थीं इसिं छिए ही वह गन्धकुटी इस सार्थक नामको भारण कर रही थी ।।२२।। अथवा वह गन्ध-इटी ऐसी शोभा धारण कर रही थी मानो सुगन्धिको उत्पन्न करनेवाली ही हो, कान्तिकी अधिदेवता अर्थात् स्वामिनी ही हो और शोभाओंको उत्पन्न करनेवाली भूमि हो हो ॥२३॥ वह गन्धकुटी छह सौ धनुष चौड़ी थी, उतनी ही छन्बी थी और चौड़ाईमें कुछ अधिक ऊँची थी इस प्रकार वह मान और उन्मानके प्रमाणसे सहित थी॥ २४॥ उस गन्धकुटीके मध्यमें धनपतिने एक सिंहासन बनाया था जो कि अनेक प्रकारके रत्नोंके समृहसे जड़ा हुआ था और मेरु पर्वतके शिखरको तिरस्कृत कर रहा था॥ २५॥ वह सिंहासन सुवर्णका बना हुआ था, जँचा या, अतिशय शोभायुक्त था और अपनी कान्तिसे सूर्यको भी छज्जित कर रहा था तथा ऐसा जान पड़ता था मानो जिनेन्द्र भगवान्की सेवा करनेके लिए सिंहासनके बहानेसे सुमेर पर्वत ही अपने कान्तिसे देदीप्यमान शिखरको छे आया हो।। २६।। जिससे निकछती हुई किरणोंसे समस्त दिलाएँ ज्याप्त हो रही थीं, जो बढ़े भारी ऐश्वर्यसे प्रकाशमान हो रहा था, जिसका आकार छगे हुए सुन्दर रत्नोंसे अतिशय श्रेष्ठ था और जो नेत्रोंको हरण करनेवाला था ऐसा वह सिंहासन बहुत ही शोभायमान हो रहा था।। २७।। जिसका आकार बहुत बड़ा और देवीप्यमान था, जिससे कान्तिका समूह निकल रहा था, जो श्रेष्ठ रहाँसे प्रकाशमान था और जो अपनी शोभासे मेर पर्वतकी भी हँसी करताथा ऐसा वह सिंहासन बहुत अधिक सुशोभित हो रहाथा॥ २८॥

रै. विश्वाका ल०, म०। विश्व जगत्। अध्याम् अधादनपेताम्। २. संज्ञाम्। ३. कान्तीनाम्। ४. गन्यकुटी। ५. उत्पत्ति। ६. सैवा ल०, म०। ७. विष्कम्मा किञ्चिदिविकोत्सेवा। ८. गन्यकुटघाः। ९. अधःकुविषम्। १०. शासनात्। ११. घनदः। १२. भानुं ह्रेपयित लघ्जयित। १३. सर्वज्ञम्। १४. भजनाय। १५. आत्मीयम्। १६. इव । १७. दीप्तं ल०, म०। १८. सुरादि हसतीत्भेवं शीलम्।

## <del>श्रनुषु</del>प्

विद्यरं तदलंबके मगवानादितीर्यकृत्। चतुर्भिरकुलैः स्वेन महिस्ना स्प्रष्टतसकः ॥२९॥ सत्रासीनं तमिन्द्राद्याः परिचेरु महिज्यया । पुष्पवृष्टि प्रवर्षम्तो नमोमार्गाद् घना इव ॥३०॥ अपप्तत्कौसुमी वृष्टिः प्रोर्णुवाना नमोऽक्षणम् । दृष्टिमास्रेव मसास्त्रिमास्रा वाचास्तिता नृणाम् ॥३१॥ द्विषद्यो जनभूमागमामुक्ता सुरवारिदैः । पुष्पवृष्टिः पतन्तो सा व्यथाष्टितत्रं रजस्ततम् ॥३२॥

#### चित्रपदावृत्तम्

बृष्टिरसी कुसुमानां तुष्टिकरी प्रमदानाम् । दक्षिततीरमुकृत्य स्रष्टुरयप्ततुपान्ते ॥३३॥ षट्पदवृन्दविकीर्णैः पुष्परजोभिरुपेता । वृष्टिरमर्थ्यविस्तृष्टा सीमनसी रुरुषेऽसी ॥३४॥ सीतलैवीरिभिर्गाक्कैरार्दिता कीसुमी वृष्टिः । षड्भेदैराकुकावप्तत् परयुरमे ततामोदा ॥३५॥

## भुजगशशिश्वतावृत्तम्

सरकतहरितैः पत्रैर्मणिमयकुमुनैहिचत्रैः । मरुदुपविषुताः शाखादिचरमध्त महाशोकः ॥३६॥ मदकछविरुत्तैर्छक्रेरपि परपुष्टविहङ्गैः । स्तुतिमिव मर्तुरशोको मुखरितदिक्कुरुते सम ॥३७॥

प्रथम तीर्थंकर भगवान् वृषभदेव उस सिंहासनको अलंकृत कर रहे थे। वे भगवान् अपने माहात्म्यसे उस सिंहासनके तलसे चार अंगुल ऊँचे अधर विराजमान थे उन्होंने उस सिंहासनके तलभागको खुआ हो नहीं था ॥२९॥ उसी सिंहासनपर विराजमान हुए भगवानकी इन्द्र आदि देव यदी-वदी पूजाओं-द्वारा परिचर्या कर रहे ये और मेघोंकी तरह आकाशसे पुष्पोंकी वर्षा कर रहे थे।।३०। भदोन्मत्त अमरोंके समृहसे शब्दायमान तथा आकाशरूपी भाँगनको न्याप्त करती हुई पुरुषोंकी वर्षा ऐसी पढ़ रही थी मानो मनुष्योंके नेत्रोंकी माला ही हो ॥३१॥ देवरूपी बादलों-द्वारा छोड़ी जाकर पड़ती हुई पुष्पोंकी वर्षाने बारह योजन तकके भूभागको पराग (धृष्टि) से व्याप्त कर दिया था, यह एक भारी आश्चर्यकी बात थी। भोवार्थ-वहाँ पहले विरोध मालूम होता है क्योंकि वर्षासे तो धूलि शान्त होती है न कि बदती है परन्तु जब इस बातपर ध्यान दिया जाता है कि वह पुष्पोंकी वर्षा थी और उसने भूमानको पराग अर्थात् पुष्पोंके भीतर रहनेवाले केशरके छोटे-छोटे कर्णोसे ज्याम कर दिया यो तब वेद विरोध दूर हो जाता है यह विरोधाभास अलंकार कहलाता है ॥३२॥ वियोको सन्तुष्ट करनेवाको वह कूकोंको वर्षा भगवान्छे समीपमें एव रही थी और ऐसी जान पड़ती थी मानो खियोंके नैत्रोंको सन्ति ही अगवान्के समीप पढ़ रही हो ॥३३॥ अमरोंके समृहोंके द्वारा फैलाये हुए फूलोंके परागसे सहित सका देवोंके द्वारा वरसाबी वह पुष्पोंकी वर्षा बहुस ही अधिक शोभायमान हो रही थीं ॥२४॥ जो गंगा नदीके शीतल जलसे भीगी हुई है, जो अनेक अमरोंसे ज्याप्त है और जिसकी सुगन्धि चारों ओर फैली हुई है ऐसी वह पुष्पोंकी वर्षा भगवानके आगे पंड रही थी।।३५॥

भगवान्के समीप ही एक अशोक बृक्ष था जो कि मरकतमणिके बने हुए हरे-हरे पत्ते और रत्नमय चित्र-विचित्र फूलोंसे सहित था तथा मन्द-मन्द वायुसे हिलती हुई शास्ताओं-को धारण कर रहा था ॥३६॥ वह अशोकबृक्ष मदसे मधुर शब्द करते हुए अमरों और कोयलोंसे समस्त दिशाओंको शब्दायमान कर रहा था जिससे ऐसा जान पढ़ता था मानो

१. परिचर्यां चक्रिरे, सेवां चक्रुरित्यर्थः । २. आच्छादयन्तो । ३. द्वादशयोजनप्रमितभूभागं व्याप्य । ४. आ समन्तानमुक्ता । ५. विस्तृतम् । ६. स्त्रीणाम् । ७. सुमनसां कृक्षुमानां संविधनी ।

#### रुक्मवतीवृत्तम्

भ्यायतन्नासादोश्चलनेः स्वैर्नृतमधासौ कर्तुभिवात्रे । पुष्पसमृहेरञ्जिकिसद् भर्तुरकार्षीद् स्वकमक्षोकः ॥३८॥

पणववृत्तम्

रंजेऽसोकतरुरसौ रून्धन्मार्गं न्योमचरं महेशानाम् । सन्वन्योजनविस्तृताः शाखा धुन्वन् सोकमयमदो ध्वान्तम् ॥३९॥

.उपस्थितावृ**स**म्

सर्वा हरितो विटपैस्ततैः संमार्षुमिबोधतश्रीवसी ।

विटपैस्ततैः संमार्षुमिबोधतश्रीवसी ।

विटपेस्तमेः कुमुमोस्करैः पुप्पोपह ति विट्यट्ट्रमः ॥४०॥

मयूरसारिणीवृत्तम्

वज्रम् उवद्भरतं बुध्नं सञ्ज्ञेषे भरत्नचित्रसूनम् । मसकोकिलालिसेन्यमेनं चकुरायमङ्ग्रिपं सुरेशाः ॥४१॥

छन्द (?)

छत्रं भवकं रुविसत्कान्त्वा चाँ न्द्रीमजयद्वितां लक्ष्मीम् । त्रेचा रुवे समामृत्वृतं सेवां विद्यज्जातां पत्युः ॥४२॥ छत्राकारं द्यदिव चान्त्रं विन्यं छुभं छत्रश्रित्यमदी बाभा सत् । मुक्ताजालेः किरणसमृहैर्बा स्वैश्वके सुत्रामयचनतो रैराट्ँ ॥४३॥

भगवान्की स्तुति हो कर रहा हो ॥३७॥ वह अशोकवृक्ष अपनी लम्बी-लम्बी शास्त्रारूपी मुजाओं के चलानेसे ऐसा जान पड़ता था माना भगवान्के आगे नृत्य ही कर रहा हो और पुष्पोंके समृहोंसे ऐसा जान पड़ता था मानो भगवानके आगे देदीप्यमान पुष्पाञ्जिल ही प्रकट कर रहा हो ॥३८॥ आकाशमें चलनेवाले देव और विद्याधरोंके स्वासियोंका मार्ग रोकता हुआ अपनी एक योजन विस्तारवाली शास्त्राओंको फैलाता हुआ और शोकरूपी अन्धकारको नष्ट करता हुआ वह अशोकवृक्ष वहुत ही अधिक शोभायमान हो रहा था ॥३९॥ फूले हुए पुरुषोंके समृहसे भगवानके लिए पुरुषोंका उपहार समर्पण करता हुआ वह वृक्ष अपनी फैडी हुई शासाओंसे समस्त दिशाओंको ज्याप्त कर रहा था और उससे ऐसा जान पहता था मानो उन फैली हुई शासाओंसे दिशाओंको साफ करनेके लिए ही तैयार हुआ हो।।४०। जिसकी जड़ बजकी बनी हुई थी, जिसका मूल भाग रत्नोंसे देदीप्यमान था, जिसके अनेक प्रकारके पुष्प जपापुष्पकी कान्तिके समान पद्मरागमणियोंके बने हुए थे और जो मदोन्मत्त कोयल तथा भ्रमरोंसे सेवित था ऐसे उस वृक्षको इन्द्रने सब वृक्षोंमें मुख्य बनाया था ॥४१॥ भगवान्के ऊपर जो देदीप्यमान सफेद छत्र लगा हुआ था उसने चन्द्रमाकी लक्ष्मीको जीत लिया था और वह ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो तीनों लोकोंके स्थामी भगवान वृषभदेवकी सेवा करनेके लिए तीन रूप धारण कर चन्द्रमा ही आया हो।।४२॥ वे तीनों सफेद छत्र ऐसे सुझोभित हो रहेथे मानो छत्रका आकार धारण करनेवाले चन्द्रमाके बिन्त्र ही हों, उनमें जो मोतियोंके समृह लगे हुए थे वे किरणोंके समान जान पढ़ते थे इस प्रकार उस छत्र-त्रितयको कुवेरने इन्द्रकी आक्रासे वनाया था ॥४३॥

१. ग्यनचरमहाप्रभूणाम् । २. दिशः । ३. न्याप्नोति स्म । ४. उपहारम् । ५. अङ्ग्रि । ६. मूलोपरिभागम् । ७. प्रशस्तजपाकुसुमसमानरत्नमयविचित्रप्रसूतम् । ८. चन्द्रसंबन्धिनीम् । ९. भृशं विराजमानम् । १०. कुनैरः ।

#### रन्द्रेवज्ञावृत्तम्

रस्नेरनेकैः सचितं परार्थ्येंस्यदिनेशश्रियमाहसदिः । छत्रत्रयं तदुरुचेऽति बीधं चन्द्रार्कसंपर्कविनिर्मितं वा ॥४४॥ सन्मौक्तिकं<sup>र</sup> वार्द्धिजस्वायमानं सश्रीकमिन्दुशुतिहारि हारि । छत्रत्रयं तस्कसदिनद्ववक्षं <sup>3</sup> दधे परां कान्तिमुपेस्य नाथम् ॥४५॥

#### वंशस्थवृत्तम्

किमेष द्वासस्त नुते जगिष्ट्याः किसु प्रभोस्टलसितो यशोगणः । उत स्मयो<sup>ड</sup> धर्मनृतस्य निर्मलो जगत्त्रयानन्दकरो नु चन्द्रमाः ॥४६॥ इति प्रतर्कं जनतामनस्वदो वितन्त्रदिक्षा तपवारणत्रयम् । वमौ विभोमोहिनिर्जनार्जितं यशोमयं विम्त्रमिन श्रिधास्थितम् ॥४७॥

## उपेन्द्रधज्ञावृत्तम्

पयः पयोधेरिव वीचिमाला प्रकीर्णकानां समितिः समन्तात् । जिनेनद्रपर्यन्तनिवेविषक्षकरोस्करैराविरभूद् विभूता ॥४८॥

## उपजातिवृत्तम्

पोयूष<sup>8</sup>शत्कैरिव निर्मिताङ्गी <sup>८</sup>षाम्ब्रेरिवांशैर्घटिताऽमरुधीः । जिनाक्त्रियर्थम्यसुरेस्व <sup>९</sup>सेजे प्रकीर्णकाली गिरिनिर्झरामाम् <sup>९०</sup>॥४९॥

वह छत्रत्रय उदय होते हुए सूर्यकी शोभाकी हँसी उड़ानेवाले अनेक उत्तम-उत्तम रत्नोंसे जडा हुआ था तथा अतिशय निर्मे या इसिछए ऐसा जान पड़ता था मानो चन्द्रमा और सूर्यके सम्पर्क (मेरु) से ही बना हो ॥४४॥ जिसमें अनेक उत्तम मोतो रुगे हुए थे, जो समुद्रके जरुके समान जान पड़ता था, बहुत ही सुशोभित था, चन्द्रमाकी कान्तिको हरण करनेवाला था, मनोहर था और जिसमें इन्द्रनील मणि भी देवीप्यमान हो रहे थे ऐसा वह लत्रत्रय भगवान्के समीप आकर उत्कृष्ट कान्तिको घारण कर रहा था।।४५।। क्या यह जगत्रूपी छक्ष्मीका हास फैल रहा है ? अथवा भगवान्का शोभायमान यशक्षी गुण है ? अथवा धर्मक्षी राजाका मन्द हास्य है ? अथवा तीनों छोकोंने आनन्द करनेवाछा कलंकरहित चन्द्रमा है, इस प्रकार छोगोंके मनमें तर्क-वितर्क उत्पन्न करता हुआ वह देदीप्यमान छत्रत्रय ऐसा सुझोभित हो रहा था मानो मोहरूपी शत्रुको जीत छेनेसे इकट्ठा हुआ तथा तीन रूप घारण कर ठहरा हुआ भगवान्के यशका मण्डल ही हो ॥४६-४७॥ जिनेन्द्र भगवान्के समीपमें सेवा करनेवाले यक्षोंके हाथोंके समूहोंसे जो चारों ओर चमरोंके समूह दुराये जा रहे थे वे ऐसे जान पढ़ते थे मानो भौरसागरके जलके समूह ही हो ॥४८॥ अत्यन्त निर्मेछ लक्ष्मीको धारण करनेवाला वह चमरोंका समृह ऐसा जान पड़ता था मानी अमृतके दुकड़ोंसे ही बना हो अथवा चन्द्रमाके अंशोंसे ही रेचा गया हो तथा वही चमरोंके समूह भगवान्के चरणकमलोंके समीप पहुँचकर ऐसे सुरोभित हो रहे थे मानों किसी पर्वतसे झरते हुए निर्झर ही ही ॥४॥॥

१. नितरां घवलम् । २. प्रशस्तमोक्तिकत्वादिति हेतुर्गामतिमदम् । ३. विलसदिन्द्रनीलमाणिक्यवच्चो यस्य । ४. हासः । ५. दीप्त । ६. घामराणाम् । ७. खण्डैः । ८. चन्द्रसम्बन्धिभः । ९. भ्रेजे द० । १०. --निर्कराभा द०, ल०, ६० ।

जितेम्द्रमासेवितुमागतेयं दिवापगा स्वादिति तक्यंमाणा ।
पर्वतिविरेजे ग्रुचिचामराणां यक्षैः सकीलं परिवीजितानाम् ॥५०॥
जैनी किमक्कचुतिरुद्धवन्ती किमिन्दुमासां वितरापतन्ती ।
इति सम शक्कां तनुने पतन्ती सा चामराणी शरिदेन्दुश्चमा ॥५६॥
सुधामकाङ्गी दिवरा विरेजे सा चामराणां वितरस्कसन्ती ।
कोरोदफेनावकीरुष्चकन्ती मरुद्धिभूतेव असिक्कान्तिः ॥५२॥
कक्ष्मी परामाप परा पतन्ती सन्नाङ्कपीयुषसमानकान्तः ॥
सिवेविद्यस्तं जिनमानजन्ती पयोधिषेकेष सुचामराकी ॥५६॥

#### उपेन्द्र**वज्ञावृत्त**म्

पतन्ति इंसाः किसु मेघमार्गात् किसुत्पतन्तीश्वरहो यद्यांसि । विशक्त्यमानानि सुरैरितीहाः पेतुः समन्तात् सितवामराणि ॥५४॥

#### उपजातिः

यक्षेद्रक्षिप्यतः चामराकी दक्षेः सकीलं क्ष्मकामताक्षेः । न्यक्षेपि सर्गु विंतता वकक्षा तरङ्गमालेव महजिरकोः ॥५५॥ जित्तेम्ब्रभक्त्या सुरनिम्नगेव ेतद्वयाजमेत्याम्बरतः पतन्ती । स्ना निर्वेभी चामरपङ्क्तिक्ष्केयोंस्नेव मन्योरक्कसुद्वतीनाम् ॥५६॥

यहाँ के द्वारा लीलापूर्वक चारों ओर दुराये जानेवाले निर्मेल चमरोंकी वह पक्कित बड़ी ही सुशोभित हो रही थी और लोग उसे रेखकर ऐसा तर्क किया करते ये मानो यह आकाशगङ्गा हो भगवान्की सेवाके लिए आयो हो ॥५०॥ शरद्भातुके चन्द्रमाके समान सफेद पढ़ती हुई वह चमरोंकी पंकित ऐसी आशंका उत्पन्न कर रही थी कि क्या यह भगवान्के शरीरकी कान्ति ही उपरको जा रही है अथवा चन्द्रमाकी किरणोंका समृह हो नीचेकी ओर पढ़ रहा है ॥५१॥ अमृतके समान निर्मेल शरीरको धारण करनेवाली और अतिशय देदीप्यमान वह दुरती हुई चमरोंको पंकित ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो वायुसे कम्पित तथा देदीप्यमान कान्तिको धारण करनेवाली हिलती हुई और समुद्रके फेनकी पंक्ति हो ॥५२॥ चन्द्रमा और अभुतके समान कान्तिवाली उपरसे पढ़ती हुई बहु उत्तम चमरोंको पंकित बढ़ी उत्कृष्ट शोभाको प्राप्त हो रही थी और ऐसी जान पढ़ती थी मानो जिनेन्द्र भगवान्की सेवा करनेकी इण्लासे आती हुई क्षीर-समुद्रकी वेला हो हो ॥५२॥ क्या ये आकाशसे हंस उतर रहे हैं अथवा भगवान्का यश ही उपरको जा रहा है इस प्रकार देवोंके द्वारा शंका किये जानेवाले वे सफेद चमर भगवान्के चारों और दुराये जा रहे थे।।५४॥

जिस प्रकार वायु समुद्रके आगे अनेक छहरों के समूह उठाता रहता है उसी प्रकार कमलके समान दीर्घ नेत्रोंको धारण करनेवाले चतुर यहां भगवानके आगे लीलापूर्वक विस्तृत और सफेद चमरों के समूह उठा रहे थे अर्थात् उपरकी ओर तोर रहे थे ॥५५॥ अथवा वह उँची चमरोंकी पंक्ति ऐसी अच्छी सुशोभित हो रही थी मानो उन चमरोंका वहाना प्राप्त कर जिनेन्द्र भगवानको भक्तिवश आकाशगंगा ही आकाशसे उतर रही हो अथवा मन्य जीवक्षी कुमुदिनियोंको विकसित करनेके लिए चाँदनी ही नीचेकी ओर आ रही हो ॥५६॥

१. उद्गच्छन्ती । २. मयूकानाम् । ३. वा समन्तात् पतन्ती । ४. समृद्ध । ५. सेवितुमिच्छुः । ६. आगच्छन्ती । ७. प्रमोः । ८. प्रभोषपरि । ९. धवला । 'वलको भवलोऽर्जुनः' इत्यमिधानात् । १०. चामरव्याज ।

इत्यासतोषैः स्फु रद्श्वयक्षैः प्रवीज्यमानानि शशाक्कमांसि ।
रेजुर्जग्रहायगुर्योरकरेवां स्पर्धा वितन्वन्यधिषामराणि ॥५०॥
लस्तसुधाराशिविनिर्मकानि तान्यप्रमेयसुतिकान्तिमालि ।
विमोर्जग्रह्मामवमद्वितीयं शसंसुद्धस्यैश्वमरीरुहाणि ॥५८॥
लक्ष्मीसमाकिक्कितवक्षसोञ्च्य श्रीवृश्चविद्धं द्धतो जिनेशः ।
प्रकीणंकानाममितस्तुतीनां धीन्द्राक्षतुःषष्टिमुदाहरन्ति ॥५९॥
जिनेश्वराणामिति चामराणि प्रकोतितानीह समातनानाम् ।
अर्थाधंमानानि भवन्ति तानि चक्केश्वराद् यावदसौ सुराजा ॥६०॥

#### तोटकवृत्तम्

सुरदुन्दुभयो मधुरम्बनयो निनदन्ति सदा सम नमोविवरे । जलदागमशक्किमिरुन्मदिमिः शिलिभिः परिवीक्षितपद्धतयः ॥६१॥ पणवस्तुपावैः कलमन्द्रस्तैः सहकाइलशक्कमहापटहैः । ध्वनिरूसस्ते ककुमां विवरं मुखरं विद्धत् पिद्धस्य नमः ॥६२॥ धनकोणहताः सुरपाणविकैः कृपिता इव ते सुसर्ता पटहाः । ध्वनिमुस्सस्तुः किमहो यठराः परिवाहयथेति विस्टिगिरः ॥६३॥

इस प्रकार जिन्हें अतिशय संतोष प्राप्त हो रहा है और जिनके नेत्र प्रकाशमान हो रहे हैं ऐसे यशोंके द्वारा दुराये जानेबाले वे चन्द्रमाके समान उज्ज्वल कान्तिके धारक चमर ऐसे सुशोभित हो रहे थे मानो भगवान्के गुणसमूहोंके साथ स्पर्धा ही कर रहे हों ॥५७॥ शोभाय-मान अमृतकी राशिके समान निर्मेख और अपरिमित तेज तथा कान्तिको धारण करनेवाले वे चमर भगवान् वृषभदेवके अद्वितीय जगत्के प्रभुत्वको सूचित कर रहे थे।।४८।। जिनका वक्षःस्थल लक्ष्मीसे आलिंगित है और जो श्रीवृक्षका चिह्न धारण करते हैं ऐसे श्रीजिनेन्द्रदेवके अपरिमित तेजको धारण करनेवाले उन चमरोको संख्या विद्वान लोग चौसठ बतलाते हैं॥५९॥ इस प्रकार सनातन भगवान जिनेन्द्रदेवके चौसठ चमर कहे गये हैं और देही चमर चकवर्तीसे लेकर राजा पर्यन्त आधे-आधे होते हैं अर्थात चक्रवर्तीके बत्तीस, अर्धचकीके सोलह, मण्डलेश्वरके आठ, अर्थमण्डलेश्वरके चार, महाराजके को और राजाके एक चमर होता है।।६०।। इसी प्रकार उस समय वर्षाऋतुको अंका करते हुए मदोन्मक्त मयूर जिनका मार्ग बढ़े प्रेमसे देख रहे थे ऐसे देवोंके दुन्दुर्भी मधुर शब्द करते हुए आकाशमें बज रहे थे।।६१।। जिनका शब्द अत्यन्त मधुर और गम्भीर था ऐसे पणव, तुणय, काइछ, शंख और नगाड़े आदि बाजे समस्त दिशाओंके मध्यभागको शब्दायमान करते हुए तथा आकाशको आच्छादित करते हुए शब्द कर रहे थे।।६२।। देवरूप शिल्पियोंके द्वारा मजबूत दण्डोंसे ताडित हुए वे देवोंके नगाड़े जो शब्द कर रहे थे उनसे वे ऐसे जान पहते थे मानों कपित होकर स्पष्ट शब्दों में

१. स्फुरितेन्द्रिय । २. शशाक्कस्य भा इव भा येषां ते । ३. अधिकवामराणि । ४. जिनेश्वरस्य । ५. गणघरादयः । विज्ञाः ल०, ६०, म० । ६. बृबन्ति । ७. चक्रेश्वरादारम्य असौ सुराजा यावत् अयं श्रेणिको यावत् श्रेणिकपर्यन्तमद्घिद्घिणि भवन्तीत्यर्थः । ८. पणववादनशीलैः । ९. त्यक्तवस्तः । १०. स्यूलाः । ११. ताडनं कुरुष ।

प्वित्रसुमुणं किमणं र्फुरित श्रुमितोऽव्भिद्धरुष्ट्रियंतः ।
कृततकंमिति प्रसरन् जयसात् सुरत्यंत्वो जिनमत् रसौ ॥६६॥
प्रमया परितो जिनदेष्ट्रभुवा जगती सकका समग्रादिसतेः ।

कृत्वे ससुरासुरमर्गजनाः किमिवाद्भुतमीदिश भाक्ष विमोः ॥६५॥
तक्षाकंक्षि जु तिरोदभति सुरकोदिमद्द्यासि जु निर्धुनतो ।
जगदेकमद्दोद यमास्जति प्रधते स्म तदा जिनदेहरुकिः ॥६६॥
जिनदेहरुवावस्ताव्धिश्चे सुरवानवमर्त्यजना ददशुः ।
स्वभवान्तरसम्बद्धमान्तमुद्दो जगतो विद्व मङ्गकदर्गणके ॥६०॥
विश्वमाञ्च विकोक्य जु विश्वसुजो गतमातप्रवारणतां जित्तयीम् ।
स्विरिद्ध वपुः स पुराणकवि समिश्वभिषदङ्गविमानिमतः ।

यही कह रहे हों कि अरे दुष्टो, तुम लोग जोर-जोरसे क्यों मार रहे हो ॥६२॥ क्या यह मेघोंकी गर्जना है ? अथवा जिसमें उठती हुई लहरें शब्द कर रही हैं ऐसा समुद्र ही क्षोभको प्राप्त हुआ है ? इस प्रकार तर्क-वितर्क कर चारों ओर फैलता हुआ भगवान्के देवदुन्दुभियोंका शब्द सदा जयवन्त रहे ॥६४॥ सुर, असुर और मनुष्योंसे भरी हुई वह समवसरणकी समस्त भूमि जिनेन्द्रभगवान्के शरीरसे उत्पन्न हुई तथा चारों ओर फैली हुई प्रभा अर्थात् भामण्डलसे बहुत ही सुशोभित हो रही थी सो ठीक ही है क्योंकि भगवान्के ऐसे तेजमें आश्चर्य ही क्या है ॥६४॥ उस समय वह जिनेन्द्रभगवान्के शरीरकी प्रभा मध्याह्रके सूर्यकी प्रभाको तिरोहित करती हुई-अपने प्रकाशमें उसका प्रकाश छिपाती हुई, करोड़ों देवोंके तेजको दूर हटाती हुई, और लोकमें भगवान्का बड़ा भारी ऐश्वर्य प्रकट करती हुई चारों ओर फैल रही थी ॥६६॥ अमृतके समुद्रके समान निर्मल और जगत्को अनेक मंगल करनेवाले दर्पणके समान, भगवान्के शरीरकी उस प्रभा (प्रभामंडल) में सुर, असुर और मनुष्य लोग प्रसन्न होकर अपने सात-सात भव देखते थे ॥६७॥ 'चन्द्रमा शीच ही भगवान्के छत्रत्रयकी अवस्थाको प्राप्त हो गया है' यह देखकर ही मानो अतिशय देवोध्यमान सूर्य भगवान्के शरीरकी प्रभाके छलसे पुराण कथि भगवान् वृष्यभदेवकी सेवा करने लगा था। भावार्थ-भगवान्का छत्रत्रय प्रमान छत्रत्रय प्रमान स्व

१. जिनदेहजनितया । २. समबसरणस्य । समबसरणस्तीत्रे समबसरणभूमीनामेकादशानां विस्तारो ययाक्रमं 'स्वस्वचतुर्विशांशो द्वयोश्चतुर्षु द्विताहितार्थं च । अद्धं त्रितिद्वयष्टमभागाः पञ्चसु तथा परेऽद्धं च' ॥ स्वश्वदेनात्र वृषशादितीर्थंकराणां समवसरणभूमेयो भण्यन्ते । तञ्चतुर्विशितभागे । ह्वासादिचैतन्यभूमिकः । भातिकयोः वल्लीवनादिषु चतुर्षे चतुर्विशभागं एवं द्विगुणं तद्धं भवनभूमिविस्तारः । भवनभूमिविस्तारादद्धं गणभूमिविस्तारः । तित्त्रद्यष्टमभागौ द्वयोस्तवान्ये । गणभूमिविस्तार अष्टमभागौ द्वयोः पीठयोः प्रत्येकं विस्तारः । गणभूमिद्वयष्टमभागः । अन्त्यपीठाद्धंपर्यन्तं विस्तारः । बादितीर्थंकरापेक्षया एकादशभूमीनां विस्ताराः क्रमेण लिस्त्यन्ते । योजनं ३ खा-शित-१-उप-१ व्यज-१ कल्प-१ भवनभू ३ गुण ४ पीठदण्डाः । ३. रुष्यं रुष्टं रुष्टं इति 'प' पुस्तके द्विविद्यः पाटः । ४. सुरामुरमर्त्यजनैः सिहताः । ५. नु वितर्के । ६. तेजासि । ७. महोमय ट०। अदितीयतेजोमयम् । ८. मङ्कदर्पणसद्शे । ९. दीप्त- । १०. देहप्रभाग्याजातः ।

#### दोधकवृत्तम्

दिन्यमहाध्वित्रस्य मुखाञ्जानमेघरधातुं कृतिनिरगञ्छत्।
भग्यमनोगतमोहतमोधनं सयुतदेष यथैव तमोऽरिः ॥६९॥

उएकतयोऽपि च सर्वनृभाषाः सोऽन्तरनेष्टं बहुश्च कुमाधाः।

अप्रतिपत्तिमपास्य च तस्यं बोधयति स्म जिनस्य महिम्ना ॥७०॥
एकतयोऽपि तथैव जलौधश्चित्रस्यौ मवति हुमभेदात्।
पात्रविशेषवशाच्च तथायं सर्वविदो ध्वनिराप बहुत्वम् ॥७९॥
एकतयोऽपि यथा स्फटिकाश्मा यद्यसुपाहितमस्य विमासम् ।
स्वष्ठतया स्वयमप्यनुधसे विश्वसुधोऽपि तथा ध्वनिरुष्यैः ॥७२॥
देवकृतो ध्वनिरि स्वसदेतद् देवगुणस्य तथा विह्नतिः स्यात्।
साक्षर एव च वर्णसमूक्षाः विनार्थगतिर्जगति स्यात्॥७३॥

## शालिनीवृत्तम्

इत्थंभूतां <sup>१३</sup>देवराडविश्वमर्तुर्भक्त्या देवैः कारयामास भूतिम् । विश्यास्थानी भे वेषेदेवराजीपसेन्यामध्यास्तीनां श्रीपतिर्विश्वदक्ष्या ॥७४॥

चन्द्रमाके समान था और प्रभामण्डल सूर्यके समान था ॥६८॥ भगवान्के मुखरूपी कमलसे बादलोंकी गर्जनाका अनुकरण करनेवाली अतिशयगुक्त महादिल्यध्वनि निकल रही थी और वह भव्य जीवोंके मनमें स्थित मोहरूपी अंधकारको नष्ट करती हुई सूर्यके समान सुशोभित हो रहो थी ॥६९॥ यद्यपि वह दिव्यध्वनि एक प्रकारकी थी तथापि भगवान्के माहात्म्यसे समस्त मनुष्योंकी भाषाओं और अनेक कुमाषाओंको अपने अन्तर्भृत कर रही थी अर्थात् सर्वभाषारूप परिणमन कर रही थी और छोगोंका अझान दूर कर उन्हें तस्वोंका बोध करा रही थी ।।७०।। जिस प्रकार एक ही प्रकारका जलका प्रवाह वृक्षोंके भेदसे अनेक रसवाला हो जाता है उसी प्रकार सर्वेझदेवको वह दिव्यध्वति भी पात्रोंके भेदसे अनेक प्रकारकी हो जाती थी। । अथवा जिस प्रकार स्फटिक मणि एक ही प्रकारका होता है तथापि उसके पास जो-जो रंगदार पदार्थ रख दिये जाते हैं वह अपनी स्वच्छतासे अपने आप उन-उन पदार्थीके रंगोंको धारण कर लेता है उसी प्रकार सर्धेक भगवान्की उत्कृष्ट दिव्यध्वनि भी यद्यपि एक प्रकारकी होती है तथापि श्रोताओं के भेदसे वह अनेक रूप धारण कर लेती है। 10२।। कोई कोई लोग ऐसा कहते हैं कि वह दिव्यध्वनि देवोंके द्वारा की जाती है परन्तु उनका वह कहना मिथ्या है क्योंकि वैसा माननेपुर भगवान्के गुणका घात हो जायेगा अर्थात् वह भगवान्का गुण नहीं कहलायेगा, देवकृत होनेसे देवाँका कहलायेगा। इसके सिवाय वह दिव्यध्वनि अक्षर-रूप ही है क्योंकि अक्षरोंके समृहके बिना लोकमें अर्थका परिज्ञान नहीं होता ॥७३॥

इस प्रकार तीनों लोकोंके स्वामी भगवान वृषभदेवकी ऐसी विभूति इन्द्रने भक्तिपूर्वक देवोंसे करायी थी, और अनन्तचतुष्टयरूप लक्ष्मीके अधिपति सर्वश्रदेव इन्द्रोंके द्वारा सेवनीय

१. अनुकारी । २. हन्तीति घ्नन् । ३. एकप्रकारः । ४. अन्तर्नयति स्म । ५. बज्ञानम् । ६. समीप-मागतम् । ७. उपाहितद्रव्यस्य । ८. कान्तिम् । ९. विश्वज्ञानिनः । १०. सर्वज्ञकृतः । ११. अस्त्यम् । १२. तथा सति । १३. इन्द्रः । १४. समवसृतिम् । १५. इन्द्रसेवनीयाम् । १६. अधितिष्ठति स्म ।

## **भादिपुराणम्**

## वातोमिंबुक्तम्

देवः साक्षास्त्रक्षष्ठं वस्तुतस्यं विद्वान् विद्वजनतावन्दिताङ्घिः । हेमं पीठं इरिमिर्धासं वस्त्रैरूदं भेजे जगतां वोधनाय ॥७५॥

## भ्रमरविसस्तिम्

दृष्या देवाः समवस्तिमहीं चकुर्मस्त्या परिगतिश्चचिताम् । त्रिः संभ्रान्ताः प्रसुदितमनसो देवं द्रष्टु विविद्युरथ् समान्।।७६॥

#### रथोद्धताष्ट्रसम्

स्थोममार्गपरिरोधिकेतनैः संमिमाजिषुमियाखिलं नभः । भूलिसालवस्त्रयेन वेष्टितां सन्त तामरधनुष्ट्रतामिय ॥७०॥ स्तम्मशस्द परमानवाग्मितान् या स्म भारयति खामलक्षिनः । स्वर्गलोकमिय सेवितुं विश्वं स्याजु द्वृषुरमकामकेनुमिः ॥७८॥

# स्यागतायृत्तम्

स्वष्क्रवारिशिक्षाः सरसीस्थ या विमर्विकसितीयकनेत्राः । द्रष्टुमीशमसुरा न्त्रकमुण्यैनेत्रपक्किमव संघटयन्ती ॥७९॥ खातिकां जखविद्दद्वविरायैक्बतैस्च विततीर्मिकरोधैः । या दधे जिनसुपासितुमिन्द्रान् आजुद्वसुरिव निर्मकतीयाम् ॥८०॥

उस समवसरण भूमिमें विराजमान हुए थे।।७४॥ जो समस्त पदार्थीको प्रत्यक्ष जानते हैं और अनेक विद्वान लोग जिनके चरणोंकी वन्दना करते हैं ऐसे वे भगवान वृषभदेव जगतुके जीवोंको उपदेश देनेके छिए सुँह फाड़े सिंहोंके द्वारा धारण किये हुए सुवर्णमय सिंहासन पर अधिकृद हुए थे । १५५।। इस प्रकार समवसरण भूमिको देखकर देव लोग बहुत ही प्रसन्न-चित्त हुए, उन्होंने भक्तिपूर्वक तीन बार चारों ओर फिरकर उचित रीतिसे प्रदक्षिणाएँ दी और फिर भगवान्के दर्शन करनेके छिए उस सभाके भीतर प्रवेश किया।।७६॥ जो कि आकाशमार्गको उल्लंघन करनेवाली पताकाओंसे ऐसी जान पहती थी मानो समस्त आकाशको झाडकर साफ हो करना चाहती हो और धूळीसा**ळके घेरे**से घिरी होनेके कारण ऐसी मुज़ोभित हो रही थी मानो निरन्तर इन्द्रधनुषसे ही घिरी रहती हो ॥७५॥ वह सभा आफाज़के अग्रभागको भी उल्लंघन करनेवाले चार मानस्तम्भोंको धारण कर रही थी तथा उन मानस्तम्भोंपर लगी हुई निर्मल पताकाओंसे ऐसी जान पहती थी मानो भगवान्की सेवा करनेके छिए स्वर्गछोकको ही बुछाना चाहती हो ॥७८॥ वह सभा स्वच्छ तथा शीतल जलसे भरी हुई तथा नेत्रोंके समान प्रफुल्लित कमलोंसे युक्त अनेक सरोवरियोंको धारण किये हुए थी और उनसे वह ऐसी जान पड़ती थी मानो जनम जरा मरणरूपी असुरोंका अन्त करनेवाले भगवान वृषभदेवका दर्शन करनेके लिए नेत्रोंको पंक्तियाँ ही धारण कर रही हो।।अ।। वह समवसरण भूमि निर्मल जलसे भरी हुई, जलपक्षियोंके शब्दोंके शब्दायमान तथा ऊँची उठती हुई बड़ी-बड़ी छहरोंके समृह्से युक्त परिखाको धारण कर रही थी और उससे ऐसी जान पहती थी मानो लहरोंके समूहरूपी हाथ ऊँचे उठाकर जलपश्चियोंके

१. विस्तृत । २. परिचर्याम् । ३. त्रिः प्रदक्षिणं कृतधन्तः । ४. सम्मार्ण्ट्रीमच्छुम् । ५. विस्तृताम् । ६. मानस्तम्मानित्यर्थः । ७. आह्वातुमिच्छुः । ८. बिर्मात स्म । ९. असून् प्राणान् रात्यादसः इत्यसुरः यमः तस्यान्तकस्तम् ।

#### <sup>-</sup> वृत्तावृत्तम्

बहुविधव<sup>ी</sup>नलतिकाकाम्तं सद्**सपुक्तविद्**तातोद्यम् । वनसुपवहति च वस्त्रीनां स्मित्मिय कुंसुमचितं या स्म ॥८१॥

## सैनिकावृत्तम्

सालमाणमुच्चगोपुरोद्गमं संनिमर्ति मासुरं सम हैमनम् । <sup>3</sup>हैमनार्कसौम्यदीप्तिसु**षति मर्तुरश्र**रैविनैव या प्रदर्शिका ॥८२॥

#### सुन्दः ( ? )

शरद्षनसम्भियौ नर्तकी तडिद्विकसिते नृतेः शाक्तिके । दथाति रुचिरे सम<sup>्</sup>यापासिसुं जिनेन्द्रसिव<sup>ी</sup> सक्तिसंसाविता ॥८३॥

#### वंशस्थवृत्तम्

ँघटीव्रन्द्वमुपात्तव्यूपकं<sup>ट</sup> बमार या द्विस्तनबुग्मसन्नि<sup>व</sup>मम् । जिनस्य भृत्यै श्रुतदेवता स्वयं तथा स्थितेव<sup>े ०</sup> त्रिजगरिष्ट्रया समम् ॥८४॥

# रग्द्रवंशावृत्तम्

रम्यं वनं भूक्ससमृश्केषितं वभ्रे चतुः । <sup>ेरे</sup>वासो विनीलं परिभाय<sup>े ।</sup> तकिमाद<sup>्ध । भ</sup>वरेण्यमाराधवितुं स्थितेव था ॥८५॥

शब्दों के बहाने भगवान्की सेवा करने के लिए इन्हों को ही बुलाना चाहती हो ॥८०॥ वह भूमि अनेक प्रकारकी नवीन लताओं से सुशोभित, मदोन्मत्त भ्रमरों के मधुर शब्दरूपी बाजों से सिहत तथा फूलों से व्याप्त लताओं के वन धारण कर रही थी और उनसे ऐसी जान पढ़ती थी मानो मन्द-मन्द हँस ही रही हो ॥८१॥ वह भूमि ऊँचे-ऊँचे गोपुर-द्वारों से सिहत देवी प्यमान सुवर्णमव पहले कोटको धारण कर रही थी और उससे ऐसी जान पढ़ती थी मानो भगवान वृष्मवेषकी हेमन्त अनुके सूर्यके समान अतिशय सौम्य दीप्ति और उन्नतिको अक्षरों के बिना ही दिखला रही हो ॥८२॥ वह समवसरणभूमि प्रत्येक महाबीधी के दोनों ओर शरद्क्ष तुके बादलों के समान स्वच्छ और नृत्य करने वाली देवांगालों क्या विजलियों से सुशोभित हो-हो मनोहर नृत्यशालाएँ धारण कर रही थी और उनसे ऐसी जान पड़ती थी मानो भक्तिपूर्वक जिनेन्द्र भगवान्की उपासना करने के लिए ही उन्हें धारण कर रही हो ॥८३॥ वह भूमि नाट यशालाओं के आगे दो-दो धूपघट धारण कर रही थी और उनसे ऐसी जान पड़ती थी मानो जिनेन्द्र भगवान्की सेवाके लिए तीनों लोकोंकी लक्ष्मी के साथ-साथ सरस्वती देवी ही वहाँ बैठी हों और वे घट उन्हों के स्तनगुगल हों ॥८४॥ वह भूमि भ्रमरों के समूहसे सेवित और उत्तम कान्तिको धारण करने बाले वार सुन्दर बन भी धारण कर रही थी और उनसे ऐसी जान पड़ती थी मानो उन वनों के बहाने से नील वस्त्र पहनकर भगवान् शी और उनसे ऐसी जान पड़ती थी मानो उन वनों के बहाने से नील वस्त्र पहनकर भगवान् शी और उनसे ऐसी जान पड़ती थी मानो उन वनों के बहाने से नील वस्त्र पहनकर भगवान् शी और उनसे ऐसी जान पड़ती थी मानो उन वनों के बहाने से नील वस्त्र पहनकर भगवान्

१. नवलिका ल०। २. हेमनिमितम्। ३. हेमन्तजातार्करम्य। ४. नृत्यस्य। ५. समबस्तिः। ६. मिक्तसंस्कृता। ७. धूपचटीयुगलम्। चतुर्धमिति। ८. धूमकम्, इत्यपि पाठः। ९. स्तनयुग्मद्वयसमानम्। १०. समबस्त्याकारेण स्थितेव। ११. अशोकसप्तच्छदकस्पवृक्षभूतमिति। १२. वस्त्रम्। १३. परिधानं विषाय। १४. वनव्याजात्। १५. सर्वज्ञम्।

#### पुटवृत्तम्

उपजनसरसीनां वालपद्सैर्धुयुवतिमुल्योभामाहसन्तो । अधतः च वनवेदी रस्तदीप्रां युवतिस्वि कटीस्यां मेलकां या ॥८६॥

जलोद्धतगतवृत्तम्

ध्वजाम्बरतताम्बरैः परिगता यका ध्वजनिदेश वैद्शतयैः । जिनस्य महिमानमारचित्रं नमोङ्गणमिवाम् जन्यतिषमी ॥८७॥ स्विमव सतारं कुसुमादयं या वनमित्रस्यं सुरभूजानाम् । सह वनवेद्या परतः सालाद् स्यरुचिद्वचेद्वचा सुकृतारामम् ॥८८॥ अध्त च यस्मात्परतो दीप्रं स्कुरदुक्रस्यं भवनाभोगम् । मणिमयदेहाश्वव च स्तूपान् सुवनविजित्थायिव वदेच्छा ॥८९॥ स्फटिकमयं या रुचिरं सालं प्रवितनमृतिः समणिसुमित्तीः । वैदिश्वलं च त्रिजगद्धाहि स्यष्टत पराध्यं सद्वं कक्ष्मयाः ॥९०॥

#### **भुजङ्गप्रयात**धृत्तम्

सर्म<sup>े दे</sup>ववर्थैः पराष्येरिशोमां प्रपश्यंस्तयेनां महीं विस्मिताक्षः । प्रविद्यो महेन्द्रः प्रणस्टप्रमोहं जिनं दृष्टुकामो महत्या विभूत्या ॥९१॥

की आराधना करनेके लिए ही खड़ी हो ।।८५।। जिस प्रकार कोई तरुण स्त्री अपने कटि भागपर करधनी धारण करती है उसी प्रकार उपवनकी सरीवरियोंमें फुले हुए छोटे-छोटे कमलोंसे स्वर्गरूपी स्त्रीके मुखकी शोभाकी ओर हँसती हुई वह समवसरण भूमि रत्नोंसे देदीप्यमान वनवेदिकाको धारण कर रही थी।।८६॥ ध्वजाओं के वस्त्रोंसे आकाशको ज्याप्त करनेवाली दस प्रकारकी ध्वजाओंसे सहित वह भूमि ऐसी अच्छी सुशोभित हो रही थी मानो जिनेन्द्र भगवान्को महिमा रचनेके छिए आकाशरूपी आँगनको साफ ही कर रही हो ॥८७॥ ध्वजाओंकी भूमिके बाद द्वितीयकोटके चारों ओर वनवेदिका सहित कल्पगृह्मोंका अत्यन्त मनोहर वन था, वह फूलोंसे सहित था इसलिए ऐसा जान पड़ता था मानो ताराओं से सहित आकाश ही हो। इस प्रकार पुण्यके बगीचेके समान उस वनको धारण कर वह समवसरणभूमि बहुत ही सुरोभित हो रही थी ॥८८॥ उस वनके आगे वह भूमि, जिसमें अनेक प्रकारके चमकते हुए बढ़े-बड़े रत्न लगे हुए हैं ऐसे देदीप्यमान मकानोंको तथा मणियोंसे बने हुए नौ-नौ स्तूपोंको धारण कर रही थी और उससे वह ऐसी जान पड़ती थी मानो जगतुको जीतनेके छिए ही उसने इच्छा की हो ॥५९॥ उसके आगे वह भूमि स्फटिक मणिके बने हुए सुन्दर कोटको, अतिशय विस्तारवाली आकाशस्फटिकमणिकी बनी हुई दीवालों को और उन दोवालोंके ऊपर बने हुए, तथा तीनों लोकोंके लिए अवकाश देने वाले अतिशय श्रेष्ठ श्रीमण्डपको धारण कर रही थी। ऐसी समवसरण सभाके भीतर इन्द्रने प्रवेश किया था\*।।९०।। इस प्रकार अतिशय उत्कृष्ट शोभाको धारण करनेवाली उस समवसरण भूभिको देखकर जिसके नेत्र विस्मयको प्राप्त हुए हैं ऐसा वह सौधर्म स्वर्गका इन्द्र मोहनीय कर्मको

१. ईषद्विकचकमलपद्मैः । २. परिवृता । ३. या । ४. रचनाभिः । व्यजस्थानैर्वा । ५. दशप्रकारैः । ६. सम्मार्जनं कुर्वति । ७. भवनभूमिविस्तारम् । प्रासादविस्तारमित्यर्थः । ८. भुवनिकियाय । ९. आकाश-स्फटिक । १०. स्फटिकमित्युपरिमभागे लक्ष्म्याः सदनं लक्ष्मीमण्डपित्यर्थः । ११. ईशानादीन्द्रैः । महद्भिकदेवैद्य ।

<sup>\*</sup> इन सब श्लोकोंका क्रिया सम्बन्ध पिछले छिहत्तरवें श्लोकसे हैं !

नष्ट करनेवाले जिनेन्द्रभगवान्के दर्शनोंकी इच्छासे बड़ी भारी विभूतिपूर्वक उत्तम-उत्तम देवोंके साथ-साथ भीतर प्रविष्ट हुआ ॥९१॥

अथानन्तर-जो ऊँची और देहीप्यमान पीठिकाके उत्पर बिराजमान थे, देवोंके भी देव थे, चारों ओर दीसनेवाले चार मुसोंकी शोभासे सहित थे, सुरेन्द्र गरेन्द्र और मुनीन्द्रोंके द्वारा बन्दनीय थे, \*जगत्की सृष्टि और संहारके मुख्य कारण थे। जिनका मुख शरद्वऋतुके चन्द्रमाके साथ रुपर्धा कर रहा था, जो अरदुऋतुकी चाँदनीके समान अपनी कान्तिसे अतिशय शोभायमान थे, जिनके तेत्र नवीन फूछे हुए नील कमलोंके समान सुशोभित थे और उनके कारण जो सफेद तथा नील-कमलोंसे सहित सरोवरकी हँसी करते हुए-से जान पहते थे। जिनका शरीर अतिशय प्रकाशमान और देदीप्यमान था, जो चमकते हुए सूर्यमण्डलके साथ स्पर्धा करनेवाली अपने शरीरकी प्रभारूपी समुद्रमें निमग्न हो रहे थे, जिनका शरीर अतिशय कुँचा था. जो देवोंके द्वारा आराधना करने योग्य थे, सुवर्ण-जैसी उज्ज्वल कान्तिके धारण करने-बाहे हे और इसीलिए जो महामेरके समान जान पहते थे। जो अपने विशास वक्षःस्थलपर स्थित रहनेवाडी अनन्तचतुष्ट्रयरूपी आत्मलक्ष्मीसे शब्दोंके बिना ही तीनों लोकोंके स्वामित्वको प्रकट कर रहे थे, जो कवळाडारसे रहित थे, जिन्होंने सब आभूषण दूर कर दिये थे, जो इन्द्रिय ज्ञानसे रहित थे, जिन्होंने ज्ञानाबरण आदि कर्मीको नष्ट कर दिया था। जो सूर्यके समान देवीप्यमान रहनेवाली प्रभाके मध्यमें विराजमान थे, देवलोग जिनपर अनेक चमरोंके समृह दुरा रहे थे, बजते हुए दुन्दुभिकाजोंके शन्दोंसे जो अतिशय मनोहर थे और इसी-लिए जो शब्द करती हुई अनेक लहरोंसे युक्त समुद्रकी वेला (तट ) के समान जान पढ़ते थे। जिनके समीपका अदेश देवोंके द्वारा वर्षीये हुए फुलोंसे ज्याप्त हो रहा था, जिनका केंचा ज़रीर बढ़े भारी अशोकवृक्षके आश्रित था-उसके नीचे स्थित था और इसीलिए जिसका समीप प्रदेश अपने कल्पमृश्लोंके उपवनों-द्वारा छोड़े हुए फुलोंसे ज्याप्त हो रहा है ऐसे सुमेर पर्वतको अपनी कान्तिके द्वारा लक्कित कर रहे थे। और जो चमकते हुए

१. वर्णाश्रमादिकारणदण्डनीत्यादिविध्योः । २. प्रतिस्पिद्धः । ३. जगत्यितित्वम् । ४. वस्त्रादिरहिता-कारम् । जातक्यवरिमत्यर्थः । ५. अतीन्द्रियज्ञानम् । ६. निरस्तज्ञानावरणादिकम् । ७. प्रभामण्डलः । ८. दिव्यध्वनि ।

<sup>🖈</sup> मोक्षमार्गरूपी सुध्टिको उत्पन्न करनेवाले और पापकपी सृष्टिको संहार करनेवाले थे।

प्रविस्तारिश्वभावपत्रत्रयेण स्पुरस्मीतिकेनाश्वतं सुरियतेन ।
स्वमाहारम्यमैहवयं मुख्यकाश्य स्पुटीकर्तुमीशं तमीशानमासम् ॥९८॥
प्रद्रयाय दूरास्तरस्वोत्तमाङ्गाः सुरेन्द्राः प्रणेमुर्महीस्पृष्टजानु ।
किरीटाप्रभाजां सजां मास्तिकामिर्जिनेन्द्राकृषिशुग्मं स्पुटं प्रार्थयम्तः ॥९९॥
तदाईरप्रणामे समुर्पुक्षमेत्राः सुरेन्द्राः विरेतुः खुविस्मेरवक्ताः ।
समं वा सरोभिः सपद्मोत्पक्षैः स्वैः कुक्षश्माधरेन्द्राः सुराद्रिं मजन्तः ॥१००॥
सर्वा चाप्सरोऽशेषदेवीतमेता जिनाकृष्योः प्रणामं चकारार्वयन्ती ।
स्ववक्त्रोत्पद्मैः स्वनेत्रोर्प्तरेक्ष्यं प्रसम्भवः मावप्रस्नैरन्तैः ॥१०१॥
जिनस्याकृष्यद्मौ नलागुप्रतानैः सुरानास्प्रशन्तौ समस्याधमूर्धम् ।
सजामकानमृत्यां स्वशेषां पवित्री शिरस्यापियेशं मिवानुगृहोतुम् ॥१०२॥
जिनेन्द्राकृष्टिमासा पवित्रीकृतं ते स्वम् हुः सुरेन्द्राः प्रवन्यातिमक्त्या ।
मर्खाग्रुप्रतानाम्बुक्षक्यामिषेकं समुत्रुक्तमयुक्तमं चोत्रसाङ्गम् ॥१०३॥

मोतियोंसे सुशोभित आकाशमें स्थित अपने विस्तृत तथा धवल छत्रत्रयसे ऐसे जान पहते थे मानो अपना माहात्म्य ऐश्वर्य और फैलते हुए उत्कृष्ट यशको ही प्रकट कर रहे हों ऐसे प्रथम तीर्थंकर भगवान् वृषभदेवके उस सौधर्मेन्द्रने दर्शन किये॥ ९२-९८॥ दर्शन कर दरसे ही जिन्होंने अपने मस्तक नमीभूत कर लिये हैं ऐसे इन्होंने जमीनपर घुटने टेककर उन्हें प्रणाम किया, प्रणाम करते समय वे इन्द्र ऐसे जान पहते ये मानो अपने मुकुटोंके अप्रभागमें लगी हुई मालाओंके समृहसे जिनेन्द्र भगवान्छे दोनों चरणांकी पूजा ही कर रहे हों।। ९९।। उन अरहन्त मगवान्को प्रणाम करते समय जिनके नेत्र हर्षसे प्रफक्षित हो गरे और मुख सफेद मन्द हास्यसे युक्त हो रहे ये इसिछए ऐसा जान पहता था मानो जिनमें सफेद और नीछ कमछ खिले हुए हैं ऐसे अपने सरोवरोंके साथ-साथ कुछाचलपर्वत समेर पर्वतकी ही सेवा कर रहे हों।।१००।। उसी समय अप्सराओं तथा समस्त देवियोंसे सहित इन्द्राणीने भी भगवानके चरणोंको प्रणाम किया था, प्रणाम करते समय वह इन्द्राणी ऐसी जान पहती थी मानो अपने प्रपृक्षित हुए मुखरूपी कमलोंसे, नेत्ररूपी नील कमलोंसे और विशुद्ध भावरूपी बहुत भारी पुष्पोंसे भगवान्की पूजा ही कर रही हो ।। १०१ ।। जिनेन्द्र भगवान्के दोनों ही चरणकमळ अपने नस्तोंकी किरणोंके समृहसे देखोंके मस्तकपर आकर उन्हें स्पर्श कर रहे थे और उससे वे ऐसे जान पहते थे मानों कभी म्छान न होनेवाली मालाके बहानेसे अनुग्रह करनेके लिए उन देवोंके मस्तकापर शेषाक्षत ही अर्पण कर रहे हो ॥१०२॥ वे इन्द्र छोग, अतिशय भक्तिपूर्वक प्रणाम करते समय जो जिनेन्द्रभगवान्के चरणोंकी प्रभासे पवित्र किये गये हैं तथा उन्हींके नखोंकी किरणसमृहरूपी जलसे जिन्हें अभिषेक प्राप्त हुआ है ऐसे अपने उन्नत और अत्यन्त उत्तम मस्तकोंको धारण कर रहे थे। भाषार्थ-प्रणाम करते समय इन्द्रोंके मस्तकपर जो भगवानके चरणोंकी प्रभा पड़ रही थी उससे वे उन्हें अतिशय पवित्र मानते थे, और जो नखोंकी कान्ति पड रही थी उससे उन्हें ऐसा समझते थे मानो उनका जलसे अभिषेक ही किया गया हो इस प्रकार वे अपने उत्तमांग अर्थात मस्तकको वास्तवमें उत्तमांग अर्थात उत्तम अंग मानकर ही धारण कर रहे थे ॥१०३॥

१. अन्येरसंघार्यमाणसदाकाशस्थितेन । २. इवा ३. प्रशान्तस्यभाव-अ० । ४. परिणामकुसुमैः । ५. मस्तके । ६. निजसिद्धशेषाम् । ७. शिरःस्वार्षिपेताम् इ० । शिरःस्वार्षिपाताम् ल०, द० । ८. अपितवस्सौ । ९. आत्मीयम् ।

नलांद्युःकरम्याजमन्याजमोमं पुकोमात्मजा साप्तरा मक्तिनद्धाः।
स्तनोपान्तकानं समूहेंऽञ्चके तदाहासायमानं कसन्मुक्तिकद्भयाः॥१०४॥
प्रणामक्षणे ते सुरेन्द्रा विरेत्तः स्वदेवीसमेता उपकर्म्यूषणाङ्गाः।
महाकस्यपृक्षाः समं कस्यवस्ती समित्येव भवत्या जिनं सेवमानाः॥१०५॥
धयोत्याय तृष्ट्या सुरेन्द्राः स्वहस्तैर्जिनस्याकृतिपूजो प्रचकुः प्रतीताः।
सगन्धेः समाव्यैः सप्पैः सदीपैः सदिक्वाक्षतैः प्राज्यपीयूष्विण्वैः ॥१०६॥
पुरोरङ्गवस्या वर्ते भूमिमागे सुरेन्द्रोपनीता वमौ सा सपर्या ।
ध्वित्रक्यसंपत्तम्स्तेय मर्तुः पदोपास्तिमच्छः भिता तच्छकेनं ॥१००॥
सची रत्नपूर्णवेकि मर्तुरम्ने तत्वो नोम्मयूले प्ररोहिविचित्राम् ।
स्वुस्निग्धियते प्रतिः सुरेन्द्रायुष्पानामिव क्ष्म्भवपूर्णः ॥१०८॥
तत्वो नीरधारां श्वित्व स्वानुकारां कसद्गत्वम्भारताक्ष्मतो ताम् ।
निजां स्वान्ववृत्तिप्रसन्धामिवाच्छां जिनोपाकृति संपातवामास मक्त्या ॥१०६॥
रिकां स्वान्ववृत्तिप्रसन्धामिवाच्छां जिनोपाकृति संपातवामास मक्त्या ॥१०६॥
स्वरूत्युत्वनन्धैः सुगन्धीकृताशैर्भमन्भूकृगमाकाकृतारावद्वधैः।
जिनाकृति स्वरन्ती विमोः पाद्पीर्ट समानचे भे भक्त्या तथा सक्त्यत्वी ॥११०॥

इन्द्राणी भी जिस समय अप्सराओं के साथ भक्तिपूर्वक नमस्कार कर रही थी इस समय देवीप्यामान मुक्तिक्पी छहमीके उत्तम हास्बके समान आचरण करनेवाडा और स्वभावसे ही सुन्दर भगवान्के नसोंकी किरणोंका समूह इसके स्तनोंके समीप भागमें पड़ रहा था और इससे वह ऐसी जान पड़ती थी मानो सुन्दर वस्त्र ही थारण कर रही हो।।१०४।। अपनी-अपनी देवियोंसे सहित तथा देवीप्यमान आमूवणोंसे सुझोभित थे वे इन्द्र प्रणाम करते ऐसे जान पड़ते थे मानो कल्पछताओंके साथ बड़े बड़े कल्पवृक्ष ही भगवान्की सेवा कर रहे हों।।१०५।।

अथानन्तर इन्होंने बड़े सन्तोषके साथ खड़े होकर श्रद्धायुक्त हो अपने ही हाथोंसे गन्ध, पुष्पमाला, भूप, दीप, सुन्दर अक्षत और उत्कृष्ट असृतके पिण्डों-द्वारा भगवानके चरण-कमझोंकी पूजा की ॥१०६॥ रंगावलीसे ज्याप्त हुई भगवानके आगेकी भूमिपर इन्होंके द्वारा लावी वह पूजाकी सामग्री ऐसी सुशोभित हो रही भी मानो उसके सबसे संसारकी समस्त इत्य-रूपी सम्पदाएँ भगवानके चरणोंकी उपासनाकी इच्छासे ही वहाँ जावी हों ॥१००॥ इन्हाणीने भगवानके आगे कोमस विकले और सुद्धम अनेक शकारके रत्नोंके कूलेसे मण्डस्त बताया था, वह मण्डस अपरकी ओर उठती हुई किरणोंके संसुरोंसे विजनविचित्र हो रहा था और ऐसा जान पड़ता था मानो इन्ह्रघनुषक कोमस कूलेसे ही बना हो ॥१०८॥ तदनन्तर इन्ह्राणीने भित्रतपूर्वक भगवानके चरणोंके समीपमें देदीप्यमान रत्नोंके भृंगारकी नाससे निकस्ति हुई पित्र अस्थारा छोड़ी। यह जलधारा इन्ह्राणीके समान ही पवित्र थी और उसीकी मनोन्हिक्त समान प्रसन्न तथा स्वच्छ थी ॥१०९॥ उसी समय इन्ह्राणीने जिनेन्द्रभगवानके चरणोंका समरण करते हुए भित्रपूर्वक जिसने समस्त दिशाएँ सुगन्धित कर दी थी, तथा जो फिरते हुए अमरोंकी पंक्तियों-द्वारा किये हुए शक्रोंसे बहुत हो मनोहर जान पड़ती थी ऐसी स्वर्गकोकों

रै. वहित स्म । २. कल्पलतासमूहेन । ३. सुगन्धैः ल० । ४. भूरि । ५. विस्तृते । ६. पूजा । ७. पावपूजाम् । ८. इन्द्रकृतपूजान्याजेन । ९. रङ्गविसम् । १०. विस्तारितवती । ११. किरणास्कृरैः । १२. सूक्ष्मैः अ०, प०, ल०, द०, ६० । १३. अङ्ग्रिसमीपे । १४. स्वर्गजात । १५. अर्थयति स्म ।

स्यभानमौक्तिकांविविमोस्तण्युकेज्यां स्विचित्रमसादैरिव स्वश्क्रमाभिः ।
सथाम्कानमन्दारमाकाशतैश्च प्रमोः पादप्जामकार्थात् प्रष्टर्षत् ॥१११॥
तसो स्निदीपैजिनाञ्चव्रतीनां प्रसप्ण मन्दीकृतारमप्रकाशः ।
जिनाकं वाची प्राचिचद्भक्ति निम्ना न मक्ता हि युक्तं विद्रश्यप्ययुक्तम् ॥११२॥
ददौ प्रमिद्धं च पीयूषिण्यं महास्थालं संस्थं ज्वकद्येपदीपम् ।
सतारं वाशाद्धं समास्किष्टराहुं जिनाकृत्यक्रमयोवी समीपं प्रप्रमम् ॥११३॥
फलेरप्यनन्त्रिस्ततामोद्द्वचैध्वंनद्श्वज्ञयूष्टियासेक्यमानः ।
जिनं गानुकामैरिवातिप्रमोदात् फलायार्थवामास सुन्नामजाया ॥११७॥
इतीर्थं स्वभक्त्या सुरेरचितेऽदंन् किमेनिस्तु कृत्यं कृतार्थस्य मर्तुः ।
विरागो न नुष्यस्यपि द्वेष्टि वासौ फलेश्च स्वमक्तानहो योर्थु जोति ॥११५॥
प्रथोदयैः सुरेशा गिरामीकितारं जिनं स्तीनुकामाः प्रद्वश्चन्तरङ्गाः ।
वचस्मून मालामिमां विश्ववर्षां समुदिवक्षिपुर्मक्तिहरतैरिति स्वैः ॥११६॥

उत्पन्न हुई सुगन्धसे भगवान्के पाद्यीठ (सिंहासन )की पूजा की थी।।११०।। इसी प्रकार अपने चित्तकी प्रसन्नताके समान स्वच्छ कान्तिको धारण करनेवाले मोतियोंके समृहोंसे भगवान्की अक्षतोंसे होनेवाली पूजा की तथा कभी नहीं मुरक्षानेवाली कल्पवृक्षके फूलोंकी सैकड़ों मालाओंसे बड़े हर्षके साथ भगवान्के चरणोंकी पूजा की ॥१११॥ तदनन्तर भक्तिके वशीभृत हुई इन्द्राणीने जिनेन्द्र भगवान्के शरीरकी कान्तिके प्रसारसे जिनका निजी प्रकाश मन्द पड़ गया है ऐसे रत्नमय दीपकोंसे जिनेन्द्ररूपी सूर्यकी पूजा की थी सो ठीक ही है क्योंकि भक्तपुरुष योग्य अथवा अयोग्य कुछ भी नहीं समझते। भावार्थ-यह कार्य करना योग्य है अथवा अयोग्य, इस वातका विचार भक्तिके सामने नहीं रहता। यही कारण था कि इन्द्राणीने जिनेन्द्ररूपी सूर्यकी पूजा दीपकों-द्वारा की थी ॥११२॥ तदनन्तर इन्द्राणीने धूप तथा जलते हुए दीपकोंसे देवीप्यमान और बड़े भारी थालमें रखा हुआ, सुशोभित अमृतको पिण्ड भगवान्के लिए समर्पित किया, वह थालमें रखा हुआ धूप तथा दीपकासे सुझोभित अमृतका पिण्ड ऐसा जान पड़ता था मानो ताराओंसे सहित और राहुसे आर्छिगित चन्द्रमा ही जिनेन्द्र-भगवान्के चरणकमलोंके समीप आया हो ॥११३॥ तदनन्तर जो चारों ओर फैली हुई सुगन्धिसे बहुत ही मनोहर थे और जो शब्द करते हुए अमरोंके समृहोंसे सेवतीय होनेके कारण ऐसे जान पड़ते थे मानो अगवानका यश ही गा रहे हों ऐसे अनेक फलोंके द्वारा इन्द्राणीने बढ़े भारी हर्षसे भगवान्की पूजा की थी।।११४।। इसी प्रकार देवोंने भी भक्तिपूर्वक अर्हन्त भगवान्की पूजा की थी परन्तु कृतकृत्य भगवान्की इन सबसे क्या प्रयोजन था ? वे यद्यपि बीतराग थे न किसीसे सन्तुष्ट होते थे और न किसीसे द्वेप ही करते थे तथापि अपने भक्तोंको इष्टफलोंसे युक्त कर ही देते थे यह एक आइचर्यकी बात थी।।११५॥

अथानन्तर-जिन्हें समस्त विद्याओं के स्वामी जिनेन्द्रभगवान्की स्वुति करनेकी इच्छा हुई ऐसे वे बढ़े-बढ़े इन्द्र प्रसम्नचित्त होकर अपने भक्तिरूपी हाथोंसे चित्र-विचित्र वर्णीवाली इस वचनरूपी पुष्पोंकी मालाको अपित करने लगे-नीचे लिखे अनुसार भगवान्की

१. अक्ततपुरुवपूजाम् । २. भक्त्यघोता । ३. ददे द०, ६० । ४. महाभाजनस्थम् । ५. तारकासहितम् । ६. प्राप्तस् । ७. द्वेषं करोति । ८. भूगं युनिकतः । ९ वाक्यसनमालाम् ।

#### प्रमिता**करावृत्तम्**

जिनमाथसंस्त्रवकृतौ सवतो वससुधताः स्म गुणरक्रनिषेः !

विधियोऽपि मन्दवचसोऽपि ननु रविय मिक्तरेव फक्रतीष्टफक्रम् ॥१९७॥

मितिशक्तिसारकृतवाग्विभवस्रविय मिक्तमेव वयमातनुमः ।
असृतान्त्रुधेजेकमकं न पुमाधित्वकं प्रपातुमिति किं न पिवेत् ॥१९८॥
कव वयं जवाः कव च गुणाग्वुनिधिक्तव देव वैपाररिहतः परमः ।

इति जानतोऽपि जिन सम्पति नस्त्रवि मिक्तरेव मुखरीकृश्ते ॥१९९॥
गणभृजिरप्यगिवाननण्ंस्तव सद्गुणान्वयमभीन्द्रमहे ।
किक चित्रमेतद्यवा प्रभुतां तव संश्रितः किमिव नेशिक्ताः ॥१२०॥

# दुतविलम्बितवृत्तम्

तदियमोडिडियन् विद्याति नस्त्विय निरूदतरा जिननिश्यका । प्रस्तमक्तिरपारगुणोदया स्तुतिपथेऽच ततो वयमुचताः ॥१२१॥ व्यमसि विश्वदगोश्वर विश्वसृद् व्यमसि विश्वगुणाञ्ज्ञिपरक्षयः । स्वमसि देव जगदितकासमः स्तुतिमतोऽनुगृहाण जिनेक नः ॥१२२॥

सुति करने लगे।।११६।। कि हे जिननाथ, वह निश्चय है कि आपके विषयमें की हुई भक्ति ही इष्ट फड देती है इसीलिए इस लोग बुद्धिहीन तथा मन्दवचन होकर भी गुणरूपी रहोंके सजानेस्वरूप आपकी स्तुति करनेके लिए उद्यत हो रहे हैं।। ११७॥ हे भगवन, जिन्हें बुद्धिकी सामर्थ्यसे कुछ वचनोंका वैभव प्राप्त हुआ है ऐसे हम लोग केवल आपकी भक्ति ही कर रहे हैं सो ठीक ही है क्योंकि जो पुरुष अमृतके समुद्रका सम्पूर्ण जल पीनेके लिए समर्थ नहीं है वह क्या अपनी सामर्थ्यके अनुसार थोड़ा भी नहीं पीये ? अर्थात् अवस्य पीये ॥ ११८ ॥ हे देव, कहाँ तो जड़ बुद्धि हम छोग, और कहाँ आपका पापरहित बड़ा भारी गुणक्षी समुद्र। हे जिनेन्द्र, पद्मिप इस बातको हम लोग भी जानते हैं तथापि इस समय आपकी भक्ति ही हम छोगोंकी वाचाछित कर रही है।।११९।। हे देव, यह आश्चर्यकी बात है कि आपके जो बड़े-बड़े उसम गुण गणधरोंके द्वारा भी नहीं गिने जा सके हैं उनकी हम स्तुति कर रहे हैं अथवा इसमें कुछ भी आइचर्य नहीं है क्योंकि जो मनुष्य आपकी प्रमुताको प्राप्त हुआ है वह क्या करनेके लिए समर्थ नहीं है ? अर्थात् सब कुछ करनेमें समर्थ है।। १२०।। इसलिए हे जिनेन्द्र, आपके विषयमें उत्पन्न हुई अतिहास निगृद्द, निरुचल और अपरिमित गुणोंका उरय करनेवाली विशाल भक्ति ही हम लोगोंको स्तुति करनेके लिए इच्छुक कर रही है और इसीछिए हम छोग आज आपकी स्तुति करनेके छिए उचत हुए हैं।।१२१।। हे ईश्वर, आप समस्त संसारके जाननेवाछे हैं, कर्मभूमिरूप संसारकी रचना करनेवाले हैं, समस्त गुणोंके समुद्र हैं, अविनाशी हैं, और हे देव, आपका उपदेश जगत्के समस्त जीवोंका हित करनेवाला है, इसीलिए है जिनेन्द्र, आप हम सबकी स्तुतिको स्वीकृत

१. विगतमतयः । २. मतिश्वक्त्यनुसार । ३. अन्तरहितः । ४. जानम्तीति जानन्तः ताम् । ५. अस्मान् । ६. भूगं समर्था अभूवन् । ७. ईडितुमिच्छन् ।

तय जिनाकं विभान्त गुवांकवः सक्छक्रमंकछक्क्षविनिःस्ताः । घनवियोगविनिर्मछ्यूर्वयो दिनमणेरिव मासुरमानवः ॥१२३॥ गुणमक्षांस्त्वमनन्ततयान्वितान् जिन समुद्रहसेऽविविनिर्मछान् । जक्षिरास्मगमीरज्ञाभितानिव मणीनमछाननश्रुत्विषः ॥१२४॥ स्वमिनसंस्तिषद्धरिकामिमामतिततासुद्धःत्वक्षमदाम् । जननस्त्युजराकुसुमाणितां भमकरेर्गगवन्तुद्यीपटः ॥१२५॥

#### तामरसवृत्तम्

जिनवरमोहमहापुतनेशान् प्रवस्तरांश्चतुरस्तुं क्यायान् ।
निशिततयोमयतीवमहांसि प्रहतिभिराखुतरामजवस्त्वम् ॥१२६॥
मनसिजशत्रुमजय्यमरुक्षं विरतिमयी शितहेतिततिस्ते ।
समरभरे विनिपातयति स्म स्वमसि ततो भुवनैकगरिष्ठः ॥१२७॥
जितमदनस्य तवेश महत्त्वं वपुरिदमेव हि शास्ति मनोज्ञम् ।
न विकृतिभाग्न कटाश्चनिरीक्षा परमविकारमनाभरबोद्धम् ॥१२८॥
पिकृतिभाग्न कटाश्चनिरीक्षा परमविकारमनाभरबोद्धम् ॥१२८॥
पिकृतिभाग्न कटाश्चनिरीक्षा परमविकारमनाभरबोद्धम् ॥१२८॥
विकृतिसमङ्गजिठस्तव नाभूद् विभवमवान्भुवमैकगुरुस्तत्

कीजिए ॥१२२॥ हे जिनेन्द्ररूपी सूर्य, जिस प्रकार बादछोंके हट जानेसे अतिशय निर्मेख स्यंकी देदीप्यमान किरणें सुशोभित होती हैं उसी प्रकार समस्त कर्मरूपी कलंकके हट जानेसे क्कट हुई आपकी गुणरूपी किरणें अतिशय सुझोमित हो रही हैं ॥१२३॥ हे जिनेन्द्र, जिस प्रकार समुद्र अपने गहरे जलमें रहनेवाले निर्मल और विशास कान्तिके भारक मणियोंको धारण करता है उसी प्रकार आप अतिशय निर्मल अनन्तगुणक्ष्पी मणियोंको धारण कर रहे हैं ॥१२४॥ हे स्वामिन, जो अत्यन्त विस्तृत है, बड़े-बड़े दुःसरूपी फलोंको देनेवाली है, और जन्म-मृत्यु तथा बुढ़ापारूपी फूळोंसे ज्याप्त है ऐसी इस संसाररूपी छवाको हे भगवन्, आपने अपने शान्त परिणामरूपी हाथोंसे उसाइकर फेंक दिया है॥ १२५॥ हे जिनवर, आपने मोहकी बढ़ी भारी सेनाके सेनापति तथा अतिशय शूर-बीर चार कवार्योको तीव तपश्चरणरूपी पैनी और बड़ो तलबारके प्रहारोंसे बहुत शीघ जीत लिया है ॥१२६॥ हे भगवन्, जो किसीके द्वारा जीता न जा सके और जो दिखाई भी न पड़े ऐसे कामदेवरूपी शत्रुको आपके चारित्ररूपी तीक्षण हथियारोंके समूहने मार गिराया है इसलिए तीनों लोकोंमें आप ही सबसे श्रेष्ठ गुरु हैं ॥१२७॥ हे ईश्वर, जो न कभी विकारभावको प्राप्त होता है, न किसीको कटाक्षोंसे देखता हैं, जो विकाररहित है और आभरणोंके बिना ही सुशोभित रहता है ऐसा यह आपका सुन्दर शरीर ही कामदेवको जीतनेवाले आपके माहात्म्यको प्रकट कर रहा है।।१२८।। हे संसार-रहित जिनेन्द्र, कामदेव जिसके हृदयमें प्रवेश करता है वह प्रकट हुए रागरूपी परागसे युक्त होकर अनेक प्रकारकी विकारयुक्त चेष्टाएँ करने लगता है परन्तु कामदेवको जीतनेवाले आपके कुछ भी विकार नहीं पाया जाता है इसलिए आप तीनों लोकोंके मुख्य गुरु हैं ॥१२९॥

१. किरणाः । २. उपशमहस्तैः । पक्षे सूर्यकिरणैः । ३. उत्पादयसि स्म । विनाशयसि स्मेत्यर्थः । ४. चतुष्कम् । ५. प्रभृतिभि-ल०, ६० । असितोमरादिभिः । ६. निश्चितायुषः । ७. असिशयेन गृदः । ८. न विकारकारि । ९. प्रशस्तम् । १०. विकारं करोति । ११. रागधूलिः । १२. कारणात् ।

स किरु विनृत्यति गावति वस्तात्यपकापति प्रहसस्यपि मृदः । मदनवक्को जितमन्मभ ते तु प्रश्नमसुखं वपुरेव निराह<sup>ै</sup> ॥१३०॥

नथमासिनीवृश्यम्

विरहितमानमत्तर तवेदं वपुरपरागं मस्तकिणक्रम् ।
तव भुवनेद्वरस्वमपरागं प्रकटयति स्फुटं निकृतिहीनम् ॥१३१॥
तव वपुरामिलस्तकलक्षोमासमुद्रयमस्तवक्षमपि रम्यम् ।
क्षतिद्विरस्य रत्नमणिराद्येरपवरणं किमिद्यमुद्दीप्तेः ॥१३२॥
दिविद्रिहतं विद्दीनमलदोषं सुरमितरं सुक्दम्बटितं ते ।
क्षत्वविद्वुक्षमस्तितिमिरीयं म्नपगत्ववातु वज्रवनं संचि ॥१३३॥
समक्तुरक्षमप्रमितवीयं प्रयद्वितवागिनमेषपरिद्वीनम् ।
बपुरिद्मव्यविद्यमणिदीपं त्वमस्ति ततोऽचि देवपदमागी ॥१३७॥
इद्मतिमानुषं तव शरीरं सक्लविकारमोद्दमदर्द्दानम् ।
प्रकटयतीश् ते सुवनलक्षि प्रमुतम वैभवं कनककान्ति ॥१३७॥

प्रभुदित्वद्नायुत्तम् स्पृश्चति नहि भवन्तमागश्ये यः कियु वित्रपमिष्ट्रवेत्तामसम् । वितिमिरे समवान् अगस्साधने अवस्युक्तहसा प्रदीपायते ॥१३६॥

हे कामदेवको जीवनेवासे जिनेन्द्र, जो मूर्ख पुरुष कामदेवके वश हुआ करता है वह नाचता है, गाता है, इधर-डघर घूमता है, सत्य वातको छिपाता है और जोर-जोरसे हँसता है परन्तु आपका शरीर इन सब विकारोंसे रहित है इसलिए यह शरीर ही आपके शान्तिसुलको प्रकट कर रहा है।।१३०।। है मान और मात्सर्यभावसे रहित भगवन्, कर्मरूपी घृछिसे रहित, **कळहरूपी पंकको नष्ट करनेवा**ला, रागरहित और छ**ळरहित आपका वह शरीर 'आप** तीनों लोकोंके स्वामी हैं' इस बातको स्पष्टरूपसे प्रकट कर रहा है ॥१३१॥ हे नाथ, जिसमें समस्त शोमाओंका समुदाय मिल रहा है ऐसा यह आपका शरीर वस्तरहित होनेपर भी अत्यन्त सुन्दर है सो ठीक ही है क्योंकि विशाल कान्तिको धारण करनेवाछे अतिशय देदीप्यमान रस मिन्नोंको राज्ञिको एक आदिसे दक देना क्या किसीको अच्छा लगता है ? अर्थात् नहीं खगता । ११३९।। हे भनवम् , अवका यह अरीर पसीनासे रहित है, मकरूपी दोवोंसे रहित है, अत्यन्त सुगन्धित है, उत्तम अध्योंसे सहित है, रस्तरहित है, अन्धकारके समृहको नष्ट करनेवाला है, धातुरहित है, बजमबी मजबूत सम्बिबीसे बुस्त है, समबतुरस्रसंस्थानवाला है, अपरिभित शक्तिका धारक <del>है, प्रिय और हितकारी बचलेंसे सहित है, निमेपरहित है,</del> और स्वच्छ दिव्य मणियोंके समान देवीप्यमान है इसकिए आप देवाधिदेव पदको प्राप्त हुए हैं ।।१३३-१३४। हे स्वामिन, समस्त विकार, मोह और भद्से रहित तथा सुवर्णके समान कान्तिबाला आपका यह लोकोत्तर शरीर संसारको उस्लंघन करनेबाली आपकी अद्वितीय प्रमुताके वैभवको प्रकट कर रहा है ।।१३५।। हे अन्धकारसे रहित जिनेन्द्र, पापोका समृह कभी आपको स्ता भी नहीं है सो ठीक ही है क्योंकि क्या अन्धकारका समृह भी कभी

१. अपलापं करोति । २. नितरामाह । ३. न विश्वते परागो धूलिर्धन अपगतरजसिमत्यर्थः । ४. कपट । ५: आयुजत् । ६. आष्ठादनम् । ७. स्वेद । ८. रुचिररहितम् । ९. निविष्ठ । १०. अधिक । ११. अतिशय-प्रको । १२. अष्वसमूहः । १३. 'तपनमिन' इति वा पाठः इति 'त' पुस्तके टिप्पच्यां लिखितम् । १४. यच्छेत् । १५. भो विगताज्ञानान्यकार । १६. पूज्यः । १७. जगत्वसिद्धौ । 'जगत्सदने' अ०, प०, छन्दोमङ्गावसूद्धः पाठः । जगत्सदमिन इ० ।

#### जरुषरमालावृत्तम्

रैशारा ते खुसमे वतारेऽपध्य काकेशानां पदिनश्चेषां रूप्ता :
स्वर्गादाराष्ट्र कनकमणें वा सार्ष्टि तन्त्रानासी भुवनकुटीरस्थान्तः ॥१३०॥
रैथारैरावतकरदीर्घा रेजे रे जेतारं भजत जना इत्येवस् ।
सूर्तीभूता तव जिनकस्मीकोंके संगोधं वा सपदि समातन्त्राना ॥१३८॥
त्वरसंभूती सुरकरभुक्ता स्वोक्ति पौष्पी वृष्टिः सुरमितरा संदेजे ।
भक्ताकीनां ककक्तमातन्त्राना नाकक्रीणां नयनतिर्धा वान्ती ॥१३९॥
मेरोः शक्ते समजनि बुग्धानमोधेः स्वष्टानमोमिः कनकवर्टगेनमोरिः ।
साहारम्यं ते जगति वितन्त्रममावि स्वर्थोर्र वैगुक्तिसेषेकः पूतः ॥१४०॥
त्वां निष्कान्ती मिनमयवानास्टं वोदं सर्जा धवमिति नैतिष्यत्रस् ।
भानिर्वाणावियतममी गीर्वाणाः विकृत्रीणा नजु जिन कस्याणे ते ॥१४९॥
त्वं धातासि त्रिभुवनभर्ताशस्थे केवस्याके स्फुटसुदितेऽस्मिन्दीप्रे ।
तस्मादे वं वे जननजरातक्कारि त्वां नक्कारी गुणनिधिसम्भवः कोके ॥१४२॥

सूर्यके सन्मुख जा सकता है ? अर्थात् नहीं जा सकता । हे नाथ, आप इस जगतुरूपी घरमें अपने देवीप्यमान विशास तेजसे प्रदीपके समान आचरण करते हैं।।१३६॥ हे भगवन, आपके स्वर्गसे अवतार हेनेके समय (गर्भकल्याणकके समय) रत्नोंकी धारा समस्त आकानको रोकती हुई स्वर्गलोक्से श्रीघ्र ही इस जगत्रूपी कुटीके भीतर पड़ रही थी। और वह ऐसी जान पडती थी मानो समस्त सृष्टिको सुवर्णमय ही कर रही हो ॥१३७। हे जिनेन्द्र, ऐरावत हाथीको सँडके समान लम्बायमान वह रत्नोंकी धारा ऐसी सुशोभित हो रही थी मानो आपकी लक्ष्मी हो मृति धारण कर लोकमें शीघ ही ऐसा सम्बोध फैला रही हो कि अरे मनुष्यो, कर्महरी श्रमेंको जीतनेबाले इन जिनेन्द्र भगवानकी सेवा करो ॥१३८॥ हे भगवन , आपके जन्मके समय आकाक्सरे देवोंके हाथोंसे छोड़ी गयी अत्यन्त सुगन्धित और मदोन्मत्त अमरोंकी मधर गुलारको चारों कोर फैकाती हुई जो फूलोंकी बृष्टि हुई थी वह ऐसी सुलोभित हो रही बी मानो देवांगनाओं के नेत्रोंकी पंक्ति ही आ रही हो ॥१३९॥ हे स्वामिन् , इन्द्रोंने मेरुपर्वतके शिखरपर क्षीरसागरके स्वच्छ जरूसे भरे हुए सुवर्षमय गम्भीर (गहरे ) घड़ोंसे जगतमें आपका माहात्म्य फैलानेबाला आपका बढ़ा भारी पवित्र अभिषेक किया था ॥१४०॥ हे जिन. तपकल्याणकके समय मणिमयी पालकीपर आह्नद हुए आपको ले जानेके लिए हम लोग तत्पर हए थे इसमें कुछ भी आश्चर्य नहीं है क्योंकि निर्वाण पर्यन्त आपके सभी कल्याणकोंमें ये देव लोग किंकरोंके समान उपस्थित रहते हैं ॥१४१॥ हे भगवन् , इस देवीप्यमान केवलज्ञानकपी सूर्यका उदय होनेपर वह स्पष्ट प्रकट हो गया है कि आप ही धाता अर्धात मोक्समार्गकी सृष्टि करनेवाले हैं और आप ही वीनों लोकके स्वामी हैं। इसके सिवाय आप जनमजराह्मी रोगोंका अन्स करनेवाले हैं. गुणोंके सजाने हैं और लोकमें सबसे श्रेष्ठ हैं इसलिए हे देव, आपको हम

१. स्वर्गावतरणे । २. पतित सम । ३. लाङ्गणम् । ४. अहो । ५. जयशोलम् । ६. ज्योध्नः स० । ७. स्वामिन् ल०, द०, ६० । ८. स्वर्लोकमुक्पैः । ९. सम्बद्धाः । १०. किङ्कराः । ११. इदानीम् । १२. दीप्ते ल० । १३. जननजरान्तकातीतं द०, ६० । १४. भृशं पुनःपुनर्वा नमामः ।

# प्रहर्षिणीशृ**त्त**म्

रवं मिंत्रं स्वससि गुरुस्त्वसेष मर्ता स्वं सष्टा सुवनपितामहस्त्वमेव । स्वां ध्यायश्वमृतिसुखं प्रयाति जन्तुस्त्रायस्य त्रिजगित्रं त्वमध पातात् ॥१४३॥

# रुचिरावृत्तम्

परं पदं परमसुखोदयास्पदं विवित्सं विद्यासिह योगिनोऽक्षरम् । ध्वयोदितं जिन परमागमाक्षरं विचिन्वतं भवविकयाय सदियः ॥१४४॥ स्वयोदिते पथि जिन ये वितन्वतेः परां धर्ति प्रमद्परम्परायुजः । त एवं संस्तिक्तिको प्रताविनी दहन्त्यकं स्मृतिदहनार्चिषा भृतम् ॥१४५॥

## मत्तमयूरवृत्तम्

वातोद्ध्ताः क्षीरपयोधेरिव वीचीहत्त्रेक्ष्यां मृहचामरपङ्क्तीर्भवदीयाः । पीयू षोशोद्देशिसमे तीरिव शुभा मोमुच्यन्ते संस्तिमाजो भवयन्थात् ॥१४६॥ सेंहं पीठं स्वां विश्वतिमिद्धामतिभानुं वितन्त्वानं तक्षाति विमोस्ते पृथु तुक्रम् । मेरोः शृङ्कं वा मणिनद्वे विस्तरेष्य विश्वतिमान्त्रे विस्तरेष्ठ विभावति विभावति विभावति ।१४७॥

# मञ्जुभाषिणीवृत्तम्

महितोदयस्य शिवमार्गदेशिनः शुरशिस्पिनिर्मितमदोऽईतस्तव । <sup>१४</sup>प्रथते सिठातपनिवारणत्रवं शरिक्युविस्वमिव कान्तिमत्तवा ॥१४८॥

लोग बार-बार नमस्कार करते हैं।।१४२।। हे नाथ, इस संसारमें आप ही मित्र हैं, आप ही गुरु हैं, आप ही स्वामी हैं, आप ही स्वष्टा हैं और आप ही जगत्के पितामह हैं। आपका ध्यान करनेवाला जीव अवस्य ही मृत्युरहित सुख अर्थात् मोक्षसुखको प्राप्त होता है इसलिए हे भगवन, आज आप इन तीनों लोकोंको नष्ट होनेसे बचाइए-इन्हें ऐसा मार्ग बतलाइए जिससे ये जन्म-मरणके दुःश्वोंसे बच कर मोक्षका अनन्त सुख प्राप्त कर सकें।।१४३॥ हे जिनेन्द्र, परम सुखकी प्राप्तिके स्थान तथा अविनाशी उत्कृष्ट पद (मोक्ष) को जाननेकी इच्छा करनेवाछे उत्तम बुद्धिमान् योगी संसारका नाश करनेके लिए आपके द्वारा कहे हुए परमा-गमके असरोंका चिन्तकन करते हैं।।१४४॥ दे जिनराज, जो मनुष्य आपके द्वारा बतलाये द्वए मार्गमें परम सन्तोष बारण करते हैं अथवा आनन्दकी परम्परासे युक्त होते हैं वे ही इस अतिशय विस्तृत संसाररूपी छताको आपके व्यानरूपी अग्निकी व्याखासे विछक्त जला पाते हैं ॥१४५॥ हे भगवन्, वायुसे उठी हुई श्रीरसमुद्रको छहरोंके समान अथवा चन्द्रमाकी किरणोंके समृहके समान सुहोमित होनवाली आपकी इन सफेद चमरोंकी पंक्तियोंको देखकर संसारी जीव अवश्य ही संसाररूपी बन्धनसे मुक्त हो जाते हैं ॥१४६॥ हे विभो, सूर्यको भी तिरस्कृत करनेवाली और अतिशय देदीप्यमान अपनी कान्तिको चारों ओर फैलाता हुआ, अत्यम्त ऊँचा, मणियोंसे जड़ा हुआ, देवोंके द्वारा सेवनीय और अपनी महिमासे समस्त लोकोंको नीचा करता हुआ यह आपका सिंहासन मेरु पर्वतके शिखरके समान शोभायमान हो रहा है।।१४७। जिनका ऐश्वर्य अतिशय उत्कृष्ट है और जो मोक्ष-मार्गका उपदेश देनेवाछे हैं ऐसे आप अरहन्त देवका यह देवरूप कारीगरोंके द्वारा बनाया

१. संसाराच्यो पतनात् । २. वेत्तुमिच्छवः । ३. विचारयन्ति । ४. सन्तोपम् । ५. ते भव्या एव । ६. विस्तृताम् । ७. दृष्ट्वा । ८. चन्द्रस्य । ९. दोश्तिसन्तितिः । १०. निजकान्तिम् । ११. अतिक्रान्तभानुम् । १२. मणबद्धम् । १३. अधःकुर्वाणम् । १४. प्रकटीकरोति ।

# आदि,पुराणम्

## छुन्दः ( ? )

वृक्षोऽकोको मरकतरुचिरस्कन्धो माति श्रीमानवसतिरुचिराः शालाः । बाहुकृत्य स्फुटमिव नदितं तम्बन्दातोद्धृतः कलरुतमञ्जूकन्माकः ॥१४९॥ पुष्पाकोणौ नृसुरसुनिवरैः कान्तो मन्दं सन्दं सहुतरुपदमा धृतः । सण्हायोऽयं विद्दतं नृञ्जगकोकोऽगो माति श्रीमांस्त्वमिव हि जगतां श्रेयः ॥१५०॥

## **असम्बाधावृत्त**म्

न्यासाकाशां बृष्टि मकिकुळस्तोद्गीरां <u>पौष्पीं देवास्</u>त्वां प्रविश्वनगृहस्याप्रात् । सुन्यन्येते दुन्दुनिमधुररदैः सार्वे प्रावृक्जोमृतान् स्तनितमुसरिताक्षित्वा ॥१५५॥

# अपराजितापुत्तम्

स्वद्मरपटहैर्विशक्ष्य धनागमं पदुषकद्मदानिरुद्धनजोङ्गणम् । विरचितरचिमरककापसुमन्यरा मदककमधुना स्वन्ति १ शिसावकाः ॥१५२॥

गया छत्रत्रयं अपनी कान्तिसे शरद्ऋतुके चन्द्रमण्डलके समान सुशोभित हो रहा है।।१४८॥ है भगवन्, जिसका स्कन्ध मरकतमणियोंसे अतिशय देदीप्यमान हो रहा है और जिसपर मधुर शब्द करते हुए भ्रमरोंके समूह बैठे हैं ऐसा यह शोभायमान तथा वायुसे हिलता हुआ आपका अशोकवृक्ष ऐसा सुशोभित हो रहा है मानो अपनी अत्यन्त देदीप्यमान शासाओंको भुजा बनाकर उनके द्वारा स्पष्ट नृत्य ही कर रहा हो ॥१४९॥ अथवा अत्यन्त सुकोमल वायुसे धीरे-धीरे हिलता हुआ यह अशोकवृक्ष आपके ही समान सुशोमित हो रहा है क्योंकि जिस प्रकार आप देवोंके द्वारा बरसाये हुए पुष्पोंसे आकीर्ण अर्थात व्याप्त हैं उसी प्रकार यह अशोकषृष्ठ भी पुष्पोंसे आकीर्ण है, जिस प्रकार मनुष्य देव और बड़े-बड़े मुनिराज आपको चाहते हैं—आपकी प्रशंसा करते हैं उसी प्रकार मनुष्य देव और बड़े-बड़े मुनिराज इस अशोकवृक्षको भी चाहते हैं, जिस प्रकार पवनकुमार देव मन्द-मन्द षायु चलाकर आपकी सेवा करते हैं उसी प्रकार इस वृक्षकी भी सेवा करते हैं--यह मन्द-मन्द वायुसे हिछ रहा है, जिस प्रकार आप सच्छाय अर्थात् उत्तम कान्तिके धारक हैं उसी प्रकार यह वृक्ष भी सच्छाय अर्थात् छोह्रीका धारक है-इसकी छाया बहुत ही उत्तम है, जिस प्रकार आप मनुष्य तथा देवींका शोक नष्ट करते हैं उसी प्रकार यह वृक्ष भी मनुष्य तथा देवींका शोक नष्ट करता है और जिस प्रकार आप तीनों लोकोंके श्रेय अर्थात् कल्याणरूप हैं उसी प्रकार यह वृक्ष भी तीनों छोकोंमें श्रेय अर्थात् मंगल रूप है ॥१५०॥ है भगवन, ये देव लोग, वर्षाकालके मेघोंकी गरजनाके शब्दोंको जीतनेवाले दुन्दुभि बाजोंके मधुर शब्दोंके साथ-साथ जिसने समस्त आकाशको ब्याप्त कर छिया है और जो भ्रमरोंकी मधुर गुंजारसे गाती हुई-सी जान पड़ती हैं ऐसी फूछोंकी वर्षा आपके सामने लोकरूपी घरके अप्रभागसे छोड़ रहे हैं ॥१५१॥ हे भगवन्, आपके देव-दुन्दुभियोंके कारण बड़े-बड़े मेघोंकी घटाओंसे आकाशरूपी आँगनको रोकने-वाली वर्षाश्चतुकी शंका कर ये मयूर इस समय अपनी सुन्दर पूँछ फैलाकर मन्द-मन्द

१. नटनम् । २. भ्रमरपंकितः । ३. पवनोद्धृतः ००, इ० । ४. नृशुक् नरशोकः । विहितनृसुराशोको छ०, इ०, स०, स० । ५. श्रयणीयः । ६. मिलकल छ०, स० । ७. मेधरदवाचालितान् । ८. वर्हमन्द्रगप्तनाः । ९. व्यनन्ति । १०. मयूराः ।

# प्रहरणकलिकावृत्तम्

तव जिन तत्रेहरुचिधारवणे चमररुहत्तिः सित्तविह् गरुचिम् । इयमनुतनुते विधरतरतनुर्मे विसुकुटसमिद्धरचिसुरधुता ॥१५३॥

## वसन्यतिसकावृत्तम्

स्वदिग्यवागिश्वमशेषपदार्थगर्भा भाषाग्यराणि सक्छानि निद्शंवन्ताः।
तत्वाववोधमिथाद कृद्ये दुधानां स्याद्वादनीति विद्वान्धमतान्धकारा ॥१५४॥
प्रश्लाख्यस्यस्तिख्येत मनोमलं नस्त्वज्ञारतीमश्रमिदं श्रुचिपुण्यमम् ।
तीर्थं तदेव दि विवेधज्ञाजवश्चं वावारसन्तरणदर्भं भवत्यजीतम् ॥१५५॥
स्वं सर्वताः सक्छवस्तु गताववोधस्यं सर्वविद्यमित्वविद्वपदार्थसार्थः।
स्वं सर्वज्ञद्विदित्तमम्भथमोद्दमश्चस्यं सर्वद्वस्तिकमावविद्येषद्वीं ॥१५६
स्वं तीर्थकृत्सक्छपापमछापद्वारिसद्वमंतीर्थविमछोकरणैकनिष्ठः।
स्वं मन्त्रकृश्विख्छपापविधापद्वारिपुण्यश्चृति प्रवरमन्त्रविधानखुम्दुः ॥१५७॥
स्वामामनन्ति मुनयः पुरुषं पुराणं स्वां प्राद्वरस्युत्तस्विध्यस्यस्य द्विम् ।
तस्माद्यश्यक्ष स्वन्तमिवन्त्ययोगं योगोद्वरं जगदु पास्यमुपास्मद्वे स्व ॥१५८॥

गमन करते हुए भदसे मनोहर अब्द कर रहे हैं।। १५२ ।। हे जिनेन्द्र, मिलमय मुक्टोंकी -देवीप्यमान कान्तिको धारण करनेवाले देवोंके द्वारा ढोरी हुई तथा अतिशय सुन्दर आकार-वाली यह आपके चमरोंकी पंक्ति आपके झरीरकी कान्तिरूपी सरोवरमें सफेद पश्चियों (हंसों)-की शोमा बढ़ा रही है ॥१५३॥ हे भगवन, जिसमें संसारके समस्त पदार्थ भरे हुए हैं, जो समस्त भाषाओंका निदर्शन करती है अर्थात् जो अतिशय विशेषके कारण समस्त भाषाओं-रूप परिणमन करती है और जिसने स्याद्वादरूपी नीतिसे अन्यमतरूपी अन्धकारको नष्ट कर दिया है ऐसी आपकी यह दिव्यध्वनि विद्वान् छोगोंको शीघ्र ही तत्त्वोंका ज्ञान करा देती है।।१५४।। हे भगवन्, आपकी वाणीरूपी यह पवित्र पुण्य जल हम छोगोंके मनके समस्त मछको भी रहा है, वास्तवमें यही तीर्थ है और यही आएके द्वारा कहा हुआ धर्मरूपी तीर्थ भन्यजनोको संसाररूपो समुद्रसे पार होनेका मार्ग है ॥१५५॥ हे भगवन्, आपका झान संसार-की समस्त बस्तुओं तक पहुँचा है-समस्त बस्तुओंको जानता है इसिछए आप सर्वग अर्थात् व्यापक हैं, आपने संसारके समस्त पदार्थोंके समूह जान छिये हैं इसछिए आप सर्वज्ञ हैं, आपने काम और मोहरूपी शत्रुको जीत लिया है इसलिए आप सबजित अर्थात् सबको जीतनेवाले हैं और आप संसारके समस्त पदार्थीकी विशेषरूपसे देखते हैं इसछिए आप सर्वदृक् अर्थात् सबको देखनेवाले हैं ॥१५६॥ है भगवन् , आप समस्त पापरूपी मलको नष्ट करनेवाले समी-चीन धर्मकपी तीर्थके द्वारा जीवोंको निर्मेख करनेके छिए सदा तत्पर रहते हैं इसिछए आप तीर्यक्कर हैं और आप समस्त पापरूपी विषको अपहरण करनेवाछे पवित्र शास्त्ररूपी उत्तम मन्त्रके बनानेमें चतुर हैं इसिंखर आप मन्त्रकृत् हैं ॥१५७॥ हे भगवन्, मुनि लोग आपको ही पुराण पुरुष अर्थात् श्रेष्ठ पुरुष (पक्षमें ब्रह्मा ) मानते हैं, आपको ही ऋषियों के ईश्वर और अक्षय ऋदिको धारण करनेवाले अच्युत अर्थात् अविनाशी (पक्षमें विष्णु ) कहते हैं तथा आपको ही अचिन्त्य योगको धारण करनेवाले, और समस्त जगत्के उपासना करने बोम्य

१. सरसि । २. हंस । ३. अनुकरोति । ४. नम । ५. संसारसमुद्रोत्तरण । ६. सकस्त्रपदार्धप्राप्त-क्वानत्वात् उपर्यप्येव योज्यम् । ७. आगम । ८. प्रतीतः (समर्थः) । ९. जगवाराष्ट्रयम् । १०. क्वाराध्यामः स्म ।

तुभ्यं नमः सक्छ्यातिमञ्ज्यपायसंभूतकंवक्षमयामकको बनाय ।
तुभ्यं नमो दुरितवन्थनशृङ्खलानं केशे मवार्गक्षमिदे जिनकुश्रराय ॥१५९॥
तुभ्यं नमोश्रिवनेकिपितामहाय तुभ्यं नमः परमनिर्वृतिकारणाय ।
तुभ्यं नमोश्रिवनेविव तुभ्यं नमः परमनिर्वृतिकारणाय ।
तुभ्यं नमोश्रिवत्वेवे तुर्वे तुणीवेस्तुभ्यं नमो विदित्तविक्ष्यवात्श्रयाय ॥१६०॥
हस्युष्यकैः स्तुतिमुद्रारगुव्यातुरागादस्माभिरीक्ष रचितो त्वयि चित्रवर्णाम् ।
देव प्रसीद परमेक्ष्य मिकपूतां पात्रापितां स्वामिवानुगृहाण चार्वीम् ॥१६२॥
त्वामी वृष्यके जिन मवन्तमशुस्मरामस्यां कृद्मकिकृतकरा चयमानमामः ।
स्वस्यस्तुतानुपचितं यदिहाच पुण्यं तेनास्तु मिकरमका त्विम नः प्रसन्धा ॥१६२॥
हत्यं सुरासुरनरोरगवक्षसिद्धगम्भवंचारणं गणैस्समिनद्ववोधाः ।\*
हार्त्रिवदिन्द्रवृष्यमा तृष्यमाय तस्म चकुनंमः स्तुतिवातैर्गतमीक्षयस्ते ॥१६३॥
स्तुत्वेति तं जिनमजं जगवेकवन्धुं भक्त्या वतोक्सुकुटैरमरः सहेन्द्राः ।
धर्मश्रिया जिनपति परितो यथास्वमास्थानभूमिमभजन् जिनसम्भुकास्याः ॥१६४॥

योगीश्वर अर्थात् मुनियोंके अधिपति (पक्षमें महेश ) कहते हैं इसिछए हे संसारका अन्त करनेवाले जिनेन्द्र, ब्रह्मा, विष्णु और महेशरूप आपकी हम लोग भी उपासना करते हैं।।१५८॥ हे नाथ, समस्त घातियाकर्मरूपी मलके नष्ट हो जानेसे जिनके केवलज्ञानरूपी निर्मल नेश्र उत्पन्न हुआ है ऐसे आपके लिए नमस्कार हो। जो पापबन्धरूपी सक्लिको छेवनेवाले हैं, संसाररूपी अर्गछको भेदनेवाले हैं और कर्मरूपी शत्रुआंको जीतनेवाले जिनोंमें हाथीके समान श्रेष्ठ हैं ऐसे आपके टिए नमस्कार हो ॥१५९॥ हे भगवन्, आप तीनों टोकोंके एक पितामह हैं इसिंखए आपको नमस्कार हो, आप परम निर्वृति अर्थात् मोक्ष अथवा सुसके कारण हैं इसिंछए आपको नमस्कार हो, आप गुरुओंके भी गुरु हैं तथा गुणोंके समूहसे भी गुरु अर्थात् श्रेष्ठ हैं इसिंखए भी आपको नमस्कार हो, इसके सिवाय आपने समस्त्र तीनों लोकोंको जान िख्या है इसलिए भी आपको नसस्कार हो ॥१६०॥ है ईश, आपके उदार गुणोंमें अनुराग होनेसे हम छोगांने आपकी यह अनेक वर्णों (अक्षरों अथवा रंगों ) वार्छा उत्तम स्तुति की है इसलिए हे देव, हे परमेश्वर, हम सबपर प्रसन्न होइए और भक्तिसे पवित्र तथा चरणोंमें अर्पित की हुई सुन्दर मालाके समान इसे स्वीकार कीजिए ॥१६१॥ हे जिनेन्द्र, आपकी स्तुति कर हम लोग आपका बार-बार स्मरण करते हैं, और हाथ जोड़कर आपको नमस्कार करते हैं। हे भगवन, आपकी स्तुति करनेसे आज यहाँ हम छोगोंको जो कुछ पुण्यका संचय हुआ है उससे हम लोगोंकी आपमें निर्मल और प्रसन्नक्ष्य भक्ति हो ॥ १६२ ॥ इस प्रकार जिनका ज्ञान अतिशय प्रकाशमान हो रहा है ऐसे मुख्य-मुख्य वर्त्तास इन्द्रोंने, (भवनवासी १०, ब्यन्तर ८, ज्योतिषी २ और कल्पवासी १२) सुर, असुर, मनुष्य, नागेन्द्र, यक्ष, सिद्ध, गन्धर्व और चारणोंके समूहके साथ-साथ सैकड़ों स्तुतियों-द्वारा मस्तक द्वकाते हुए उन भगवान् वृषभदेवके लिए नमस्कार किया ॥ १६३ ॥ इस प्रकार धर्मसे प्रेम रखनेवाल इन्द्र लोग, अपने बढ़े-बड़े मुकुटोंको नभ्रीभूत करनेवाले देवींके साथ-साथ फिर कभी उत्पन्न नहीं होनेवाछे और जगत्के एकमात्र बन्धु जिनेन्द्रदेवकी स्तुति कर समबसरण भूमिमें जिनेन्द्र भगवान्की ओर सुसकर उन्हींके चारों ओर यथायोग्यरूपसे बैठ गये ॥१६४॥

१. छेदकाय । २. भेदकाय । ३. अधिकगुरवे । ४. '-मीड्य है' इति 'ल' पुस्तकगतो पाठोऽशुद्धः । ५.स्तुतिपाठक । ६. इन्द्रश्रेष्ठाः । ७. जिनपतेः समन्तात् ।

देहे जिनस्य जमिनः कनकावदाते रेजस्यदा मृशममी सुरद्दिपाताः । रेकस्पाक्त्रिपातः इय मत्तमभुत्रतानामोधाः प्रसृतमभुपानपिपासितानाम् ॥१६५॥

#### इन्दुषद्गापुत्तम्

कुजरकरामभुजमिन्दुसमयक्त्रं कुञ्चित्रमित्रस्थितशिरोर्ह्यक्छापम् । मन्दरत्तदामपृथुकक्षसमधीसं तं जिनमवेश्च दिविजाः प्रमथमीयुः ॥१६६॥

# शशिकला, मणिगणकिरणो वा वृक्षम्

विकसितसरसिजद्कनिभनयनं करिक्रसुत्तिश्वरुषुज्युगममकम् । जिनवपुरतिशयक्षियुवममरा निद्दज्ञरतिथति विमुक्कनयनाः ॥१६७॥ विपुरुचिद्दरयमरस्द्रपरिगतं मनसिजश्ररशासेनिपतनिकाथि । जिनवरवपुरवपुतसक्कमकं निर्पपुरमृतमिव शुचि सुरमपुषाः ॥१६८॥ कमकद्कविकसद्दनि मिषनयनं प्रदृसित निभमुत्तमतिशयसुरिम । सुरनरपरिदृदनयनसुत्तकरं व्यवस्वद्रिक्ति जिनकृषमबपुः ॥१६९॥ जिनमुत्तशतद्कमनिमिषनयनभ्रमरमिससुरिम विपुत्विश्वरुचि । मनसिजदिमहतिबरहितमतिकक् पपुरविदितस्वर्ति सुरसुवतिदशः॥१७०॥

उस समय घातियाकर्मरूपी शत्रुओंको जीतनेवाले जिनेन्द्रभगवान्के सुवर्णके समान उड्डबल शरीरपर जो देवोंके नेत्रोंके प्रतिविन्द पड़ रहे थे वे ऐसे अच्छे सुशोभित हो रहे थे मानो करपष्टक्षके अवयवींपर पुष्पींका रस पीनेकी इच्छा करनेवाले मदोन्मत्त भ्रमरोंके समूह ही हों ।।१६५।। जिनकी भुजाएँ हाथीकी सूँडके समान हैं, जिनका मुख चन्द्रमाके समान है, जिनके केशोंका समृह देढ़ा, परिमित (वृद्धिसे रहित) और स्थित ( नहीं फड़नेवाला ) है और जिनका वक्षःस्थल मेरपर्वतके तटके समान है ऐसे देवाधिदेव जिनेन्द्रभगवान्को देखकर वे देव बहुत ही हर्षित हुए थे।।१६६॥ जिसके नेत्र फूले हुए कमलके दलके समान हैं, जिनकी दोनों भुजाएँ हाथीकी सूँड़के समान हैं, जो निर्मल है, और जो अत्यन्त कान्तिसे युक्त है ऐसे जिनेन्द्रभगवानके शरीरेको वे देव छोग यद्दे भारी सन्तोषसे नेत्रोंको उचाइ-उचाइकर देख रहे थे।।१६७। जो चन्द्रमाकी कान्तिको हरण करनेवाले चमरीसे घिरा हुआ है, जो काम-देवके सैकड़ी बार्णोंके निपातको जीतनेवाला है, जिसने समस्त मल नष्ट कर दिये हैं और जो अतिशय पवित्र है ऐसे जिनेन्द्रदेवके शरीरको देवरूपी भ्रमर अमृतके समान पान करते थे ॥१६८॥ जिसके टिमकाररहित नेत्र कमकदुछके समान सुशोभित हो रहे थे, जिसका मुख हँसते हुएके समान जान पड़ता था, जो अतिशय सुगन्धिस युक्त था, देव और मनुष्योंके स्वामियोंके नेत्रोंको सुख करनेवाला था, और अधिक कान्तिसे सहित था ऐसा भगवान् ष्टुपभदेवका यह शरीर महुत ही अधिक सुशोभित हो रहा था ॥१६९॥ जिसपर टिमकाररहित नेत्र ही अमर बैठे हुए हैं, जो अत्यन्त सुगन्धित है जिसने चन्द्रमाकी कान्तिको तिरस्कृत कर दिया है, जो कामदेवरूपी हिमके आघातसे रहित है और जो अतिशय कान्तिमान है ऐसे भगवान्के मुस्तरूपी कमलको देवागनाओं के नेत्र असन्तुष्टरूपसे पान कर रहे थे। भावार्थ-

१. जयशीलस्य । २. कल्पवृक्षश्चरीरे यथा । ३. सन्तोषिकसित । ४. पानं चकुः, पीतवन्तः । ५. निमिषरहित । ६. हसनसद्धा । ७. अधिकान्ति । ८. जिनमुसदर्शनात् पूर्वमेव विकसन्त्यः पानाय इत्यभि-प्रायः । अविज्ञातसन्तोषं यथा ।

विजितकमकद्कविकसदसरसरम् सुरयुवितनयनमञ्जूकरततवपुरम् । भूषभमजरमजममरपतिसुमहितं नमत परम् मतमसितरुचिम्रविपतिम् ॥१७१॥

# मास्त्रिनीवृत्तम्

सरसिजनिमवन्त्रं पद्मविश्वयवगौर<sup>द</sup> कमछन्छविज्ञाकश्यायवास्यन्त्रिम् । सरसिरुद्दसमानामोद्मप्रशासमण्डस्कदिकमणिविभासि श्रीजिनस्याङ्गमीदे ॥१७२॥ नयनयुगमवाश्चं वन्ति कोपश्यपायं भुक्कदिरहित्तमास्यं शान्तवां यस्य शास्ति । मदनजयमपाङ्गाकोकनापावसौन्यं प्रकटवति यद्श्वं तं जिनं नन्त्रं मीमि ॥१७३॥

# **त्रावभगजवित्रस्तिवृत्त**म्

गात्रमनक्रभक्कद्रतिसुरभिरुचिरं नेत्रमताक्रमत्यमखतररुचिवसरम् । धक्त्रमदृष्टसद्द्यन<sup>ष</sup>वसनमिव इसबस्य विभाति तं जिनमवनमत<sup>्र</sup> सुधियः ॥१७४॥ सौम्यवक्त्रसम**स्वत्रमकद्वनिभद्यां हेमपुलसदश**वपुवसृष्टमसृषिपम् । रक्तपद्मरुचि**न्दुरमकसृद्धत्वनुगं सन्न** तोऽस्मि परमपुरुवमगरुच गिरम् ॥१७५॥

भगवान्का मुखकमल इतना अधिक सुन्दर था कि देवांगनाएँ उसे देखते हुए सन्तुष्ट ही न हो पाती थीं । १९७०। जिनके अनुपम नेत्र कमलदलको जीतते हुए सुशोभित हो रहे हैं, जिनका शरीर देवांगनाओं के नेश्ररूपी अमरसे ज्याप्त हो रहा है, जो जरारहित हैं, जन्मरहित हैं, इन्द्रोंके द्वारा पूजित हैं, अतिशय इष्ट हैं अथवा जिनका मत अतिशय उत्कृष्ट है, जिनकी कान्ति अपार है और जो ऋषियोंके स्वामी हैं ऐसे भगवान वृषभदेवको हे भन्य जीवो, तुम सब नमस्कार करो ।।१७१।। मैं श्रीजिनेन्द्रभगवान्के उस शरीरकी स्तुति करता हूँ जिसका कि मुख कमछके समान है, जो कमछको केशरके समान पोतवर्ण है, जिसके टिमकाररहित नेत्र कमलदलके समान विज्ञाल और लम्बे हैं, जिसकी सुगन्धि कमलके समान थी, जिसकी छाया नहीं पहती और जो स्वच्छ स्फाटकमणिके समान सुशोभित हो रहा था।।१७२॥ जिनके ललाईरहित दोनों नेत्र जिनके क्रीधका अभाव बतला रहे हैं, भौंहोंकी टेढ़ाईसे रहित जिनका मुख जिनकी शान्तताको सूचित कर रहा है और कटाक्षावछोकनका अभाव होनेसे सौन्य अवस्थाको प्राप्त हुआ जिनका शरीर जिनके कामदेवकी विजयको प्रकट कर रहा है ऐसे उन जिनेन्द्रभगवान्को मैं बार-बार नमस्कार करता हूँ ॥१७३॥ हे बुद्धिमान् पुरुषो, जिनका शरीर कामदेवको नष्ट करनेवाला अतिशय सुगन्धित और सुन्दर है, जिनके नेत्र ललाईरहित तथा अत्यन्त निर्मेछ कान्तिके समृहसे सहित है, और जिनका मुख ओंठोंको इसता हुआ नहीं है तथा हँसता हुआ-सा सुशोभित हो रहा है ऐसे उन भूषभजिनेन्द्रको नमस्कार करो।।१७४॥ जिनका मुख सौम्य है, नेत्र निर्मेख कमखदलके समान हैं, शरीर सुवर्णके पुखके समान है, जो ऋषियोंके स्वामी हैं, जिनके निर्मेख और कोमल घरणोंके युगल लाल कमलकी कान्ति धारण करते हैं, जो परम पुरुष हैं और जिनकी वाणी अत्यन्त कोमल है ऐसे श्री व्यक्त

१, उत्कृष्टशासमम् । २. पीतवर्ण । ३. शास्तृतां ८० । शिक्षकस्यम् । ४. मृशं नमामि । ५. प्रशस्ता-धरम् । ६. नमस्कारं कुस्तः । ७. सम्यक् प्रणतोऽस्मि । ८. कोमलयाचम् ।

## वाणिनीवृत्तम्

स अयति यस्य पात्र्युगलं जयस्यक्कां विश्वस्ति पर्मगर्मं मधिशस्य सल्कक्षयम् । मनसिजरागमर्वनसद्दं जगस्त्रीणनं सुरपतिमौक्षिशेखरगकद्वजःपिअरम् ॥ १७६॥

## इरिणीवृत्तम्

जयति वृष्यभो यस्योत्तुङ्गं विभाति महासनं इरिपरिधतं रत्नानसं परिस्फुरदंशुकम् । स्रधरितमान्मेरोर्लीको विस्मनयदुरवस्तेनंतसुरतिरोटासं मानसुतीरिव तर्जयत् ॥१७७॥

# शिवरिणीवृत्तम्

समग्री वैदर्ग्या सक्छरा शमुम्मण्डसगता सिवष्ठतं भाति त्रिभुवनगुरीर्थस्य विश्वसत् । जबस्येच श्रीमान् वृषमजिनशण्जितरिपुर्नमध्येन्द्रोसम्मुकुटमणिष्टा क्विममकः ॥१७८॥

# पृथ्वीषृत्तम्

जयायमरनायकैरसकृद्धिताकृत्रिद्वयः सुरोत्करकराधुतैश्चमरजीत्करैर्धीजितः । गिरीन्द्रशिखरे गिरीन्द्र इव योऽमिषिक्तः सुरैः पयोष्टिषद्युखिवारिमिः शक्तिकराङ्कुरस्पर्धिमिः ॥१७९॥

## यंश्यत्रपतित**वृत्त**म्

यस्य समुख्यका गुणगणा इव रुचिरतरा मान्त्यभितो मयूखनियदा गुणसकिकनिषेः । विश्व अमीनचारुचरितः सक्छजगदिनः सोऽवतु भग्यपङ्कलरिवर्ष्यभितनिवसुः ॥१८०॥

जिनेन्द्रको मैं अच्छी तरह नमस्कार करता हूँ ॥१५५॥ जिनके चरण-युगल कमलोंको जीतनेवाले हैं, उत्तम-उत्तम लक्षणोंसे सहित हैं, कामसम्बन्धी रागको नष्ट करनेमें समर्थ हैं, जगत्को सन्तोष देनेवाले हैं, इन्द्रके मुकुटके अग्रभागसे गिरती हुई मालाके परागसे पीले-पीले हो रहे हैं और कमलके मध्यमें विराजमान कर सुशोभित हो रहे हैं ऐसे भगवान शृषभदेव सदा जयबन्त हो ॥१७६॥ जो बहुत ऊँचा है, सिंहोंके द्वारा धारण किया हुआ है, रत्नोंसे जड़ा हुआ है, चारों ओर चमकती हुई किरणोंसे सहित है, संसारको नीचा दिखळा रहा है, मेर्रपर्वतको शोभाको खुब विडम्बना कर रहा है और जो नमस्कार करते हुए देवोंके मुकुटके अप्रयागमें छमे हए रत्नोंकी कान्तिकी तर्जना करता-सा जान पहता है ऐसा जिनका बहा भारी सिंहासन सुलोभित हो रहा है वे भगवान वृषभदेन सदा जयवन्त रहें ॥१७०॥ तीनों लोकोंके गुरु ऐसे जिन भगवानका सफेद छन्न पूर्ण चन्त्रमण्डलसम्बन्धी समस्त शोभाको हँसता हुआ सुशोभित हो रहा है जिन्होंने घातियादर्भरूपी शत्रुओंको जीत लिया है जिनके चरणकमल नमस्कार करते हुए इन्द्रिके देदीध्यमान मुकुटोंमें लगे हुए मणियोंसे धर्षित हो रहे हैं और जो अन्तरक्ष तथा बहिरंग छक्ष्मीसे सहित हैं ऐसे श्री ऋषभ जिनेन्द्र सदा जयवन्त रहें ॥१७८॥ इन्द्रोंने जिनके घरण-युगलकी पूजा अनेक बार की थी, जिनपर देवोंके समृहने अपने हाथसे हिलाये हुए अनेक चमरोंके समृह दुराये थे और देवोंने मेर पर्वतपर दूसरे मेर पर्वतके समान स्थित हुए जिनका, चन्द्रमाकी किरणोंके अंकुरोंके साथ स्पर्धा करनेवाले क्षीरसागरके पवित्र जलसे अभिषेक किया था वे श्री ऋषभ जिनेन्द्र सदा जयवन्त रहें।।१७९॥ गुणोंके समुद्रश्वरूप जिन भगवान्के उज्ज्वल और अतिशय देदीप्यमान किरणोंके समृह गुणोंके समृहके समान चारों ओर सुशोभित हो रहे हैं, जिनका सुन्दर चरित्र समस्त जीवोंका हित

१. कमलमध्ये स्थित्वेत्यर्थः । २. समर्थम् । ३. किरणम् । ४. – किरीटा अ०, स० । ५. सौन्दर्यम् । ६. सम्पूर्णचन्द्रविम्य । ७. घर्षित । ८. सकलअनिहित । ९. जगत्पतिः । १०. रक्षतु ।

#### मन्दाकान्तावृत्तम्

यस्याशोकश्चककिसरूपश्चित्रपत्रप्रसूनी भाति श्रीमान् मरकतमयस्कन्धवन्धोड्यवसाङ्गः । सान्द्रच्छायः सककजनताशोकविच्छेदनेच्छः सोऽयं श्रीशां जयति तृषमो मध्यपट्माकरार्कः ॥१८१॥

# **कुसुमितलताचेल्लितावृत्तम्**

जीयाज्जैनेन्द्रः सुरुबिरतनुः श्रीरक्षोकाङ्घ्रियो यो वातीद्भृतैः स्वैः प्रचलविद्ये पैर्नित्यपुर्योपहारम् । तन्वनस्यासाद्यः परभृतस्तातोद्यसंगीतहृत्यो नृत्यच्छालाग्रैजिनमिव मजनमाति मक्त्येव भव्यः ॥१८२॥

#### मन्दाकास्तावृत्तम्

यस्यां पुष्पप्रतितमसराः पात्रयन्ति सुमूर्थनः प्रीता नेश्रप्रतिमिव तां कोकमशालिजुष्टाम् । वातोस्त्रीर्थंजवितितिमिन्योमसम्मार्जती वा माति श्रेयः समवस्तिम्ः साचिरं नस्तनोतु ॥१८३॥

# शार्वुलविकीडितम्

यस्मिन्नग्नरुचिर्विमाति नितरां रःनप्रभाभास्त्ररे<sup>र</sup> भारदान्सास्त्रवरो जयत्यमस्त्रिनो पूर्वामयोऽसौ विमोः । स्तम्भाः कस्पतस्त्रमा मस्त्रयो मानाधिकाश्चीद्ध्वजा<sup>र्थ</sup> जीवासुजिनमतुरस्य गगनप्रोस्स्वकृषिनो मास्त्रराः ॥ १८७॥

करनेवाला है, जो सकल जगत्के स्वामी हैं और जो भव्य जीवरूपी कमलोंको विकसित करनेके लिए सूर्यके समान हैं ऐसे श्री वृषभ जिनेन्द्र देव हम-सबकी रक्षा करें ॥१८०॥ जिसके पल्लव हिल रहे हैं, जिसके पत्ते और फूल अनेक वर्णके हैं, जो उत्तम शोभासे सहित है, जिसका स्कन्ध मरकतमणियोंसे बना हुआ है, जिसका शरीर अत्यन्त उज्ज्वल है, जिसकी छाया बहुत ही सघन है, और समस्त लोगोंका शोक नष्ट करनेकी जिसकी इच्छा है। ऐसा जिनका अशोक-वक्ष सज्ञोभित हो रहा है और जो भव्य जीवरूपी कमलोंके समूहको विकसित करनेके लिए सूर्यके समान हैं ऐसे वे बहिरंग और अन्तरंग लक्ष्मीके अधिपति श्री बूपभ जिनेन्द्र सदा जयवन्त रहें ॥१८१॥ जिसका शरीर जितशय सुन्दर है, जो वायुसे हिलती हुई अपनी चंचल शासाओंसे सदा फुलोंके उपहार फैलाता रहता है, जिसने समस्त दिशाएँ ज्याप्त कर ली हैं, जो कोयलोंके मधुर शब्दरूपी गाने-बजानेसे मनोहर है और जो नृत्य करती हुई शाखाओंके अग्रमागसे मक्तिपूर्वक जिनेन्द्र भगवानकी सेवा करते हुए भन्यके समान सुशोभित हो रहा है ऐसा वह श्री जिनेन्द्रदेवका शोभायुक्त अशोकवृक्ष सदा जयवन्त रहे ॥१८२॥ जिस समवसरणकी भूमिमें देव छोग प्रसन्त होकर अपने नेत्रोंकी पंक्तिके समान चंचछ और उन्मत्त भ्रमरोंसे सेवित फूलोंकी पंक्ति आकाशके अम्भागसे छोड़ते हैं अर्थात् पुष्पवर्षा करते हैं और जो वायसे हिलती हुई अपनी ध्वजाओंकी पंक्तिसे आकाशको साफ करती हुई-सी सुशोभित होती है ऐसी वह समवसरणभूमि चिरकाल तक हम सबके कल्याणको विस्तृत करे ॥१८३॥ रत्नोंकी प्रभासे देदीप्यमान रहनेवाले जिस धूलीसालमें सूर्य निमग्निकरण होकर अत्यन्त शोभायमान होता है ऐसा वह भगवान्का निर्मेल धूलीसाल सदा जयवन्त रहे तथा जो कल्पवृक्षसे भी अधिक कान्तिवाले हैं जिनपर ऊँची भ्वजाएँ फहरा रही हैं. जो आकाशको उल्लंघन कर रही हैं, और जो अतिशय देवीप्यभान हैं ऐसे जिनेन्द्रदेवके

१. शासाभिः । २. -भासुरो द०, छ०, प० । --भासुरे ६०, अ०, प० । ३. कल्पवृक्षप्रभासदृशतेजनः । ४. ऊर्ध्वगतस्वजाः ।

वाष्ट्रो स्वतदाः प्रसद्धसहिला नीकोत्पलैरातता

गन्धान्धभ्रमरारवेर्मुखरिता भान्ति स्म यास्ताः स्तुमः । तां चापि <sup>१</sup>स्फटपुष्पद्वासंस्थितां प्रोचस्त्रवास्त्रोक्तरां

वहीनां वनवीथिकां तमपि च प्राकारमाद्यं विभोः ॥१८५॥

प्रोचद् विद्युमसिक्षमैः किसलयैरारम्जयद् यदिशो

मास्युचेः पवनाहतैश्र विटपैर्यद्वर्तिसुं वोद्यतम् ।

रकाशोकैवनादिकं वनसद्श्रीरयद्वमैरङ्कितं

वन्देऽहं <sup>र</sup>समवादिकां स्रतिभिमां जैनीं <sup>व</sup>वतुष्काश्रिताम् ॥१८६॥ रकाशोकवनं वनं च रुचिमस्सहष्णदानामदः

चूतानामपि नन्दनं परेतरं थचम्पकानां वतम् । तचैत्यद्रुममण्डतं मगवतो चन्दामहे वन्दितं देवेन्द्रैविनयानतेन शिरसा श्रीजैनविम्याद्वितम् ॥१८७॥

# ह्यन्दः ( ! )

प्राकारात्परतो विभाति रुचिरा इरिवृदगरुदैः श्रीमस्मास्यगजास्त्ररैश्य शिखिभिः प्रकटितमहिमा । इसैश्चाप्युपकक्षिता प्रविक्रसद्ध्यज्ञवसनवृतिः यातामप्यमराचितामभिनुभः पवनविद्धश्चिताम् ॥१८८

ये मानस्तम्भ भी सदा जयवन्त रहें ॥१८४॥ जिनके किनारे रत्नोंके बने हुए हैं, जिनमें स्वच्छ जल भरा हुआ है, जो नील कमलोंसे ज्याप्त हैं, और जो सुगन्धिसे अन्धे श्रमरोंके शब्दोंसे शब्दायमान होती हुई सुशोभित हो रही हैं मैं उन बाव डियोंकी स्तुति करता हूँ, तथा जो फूले हुए पुष्परूपी हाससे सुन्दर है और जिसमें पल्छवोंके अंकुर उठ रहे हैं ऐसे छतावनकी भी स्तृति करता हूँ। और इसी प्रकार भगवानके उस प्रसिद्ध प्रथम कोटकी भी स्तुति करता हूँ ॥१८५॥ जो देदीप्यमान मुँगाके समान अपने पल्छवासे समस्त दिशाओंको छोल छाल कर रहे हैं, जो बायुसे हिलती हुई अपनी ऊँची शासाओंसे नृत्य करनेके लिए तत्पर हुएके समान जान पहते हैं, जो नैत्यवृक्षोंसे सहित हैं, जो जिनेन्द्र भगवानकी समवसरणभूमिमें प्राप्त हुए हैं और जिनकी संख्या चार है ऐसे इन रक्त अशोक आदिके वनोंकी भी मैं वन्दना करता हूँ ॥१८६॥ जो चैत्यवृक्षोंसे मण्डत हैं, जिनमें श्री जिनेन्द्र भगवामकी प्रतिमाएँ विराजमान हैं, और इन्द्र भी विनयके कारण श्रुके हुए अपने मस्तकोंसे जिनकी वन्दना करते हैं ऐसे, भगवान्के लाल अशोकवृक्षोंका वन, यह देदीत्रमान सप्तपर्णवृक्षीका वन, वह आम्रष्टश्लीका वन और वह अतिशय श्रेष्ठ चम्पक-यक्षोंका वन, इन चारों वनोंकी हम वन्दना करते हैं ॥१८अ। जो अतिशय सुन्दर हैं, जो सिंह, वैल, गहड़, शोभायमान माला, हाथी, वस, मयूर और हंसोंके चिह्नोंसे सहित हैं, जिनका माहात्म्य प्रकट हो रहा है, जो देवताओं के द्वारा भी पूजित हैं और जो बायुसे हिल रही हैं ऐसी जो कोटके आगे देदीप्यमान ध्वजाओं के वस्त्रोंकी पंक्तियाँ सुशोभित

१. विकसितः २. विदासः ३. अशोकसप्तश्रुदादिचतुर्वनम् । ४. समदतृतिम् । ५. चतुष्ट्वान्निताम् ट० । वनचतुष्ट्येन तोषं कृत्वा श्रिताम् । ६. उत्कृष्टतरम् ।

# **आदिपुराणम्**

#### सुवद्नावृत्तम्

यद्वूराद्वयोगमार्गं कछ्वयति दिशां प्रान्तं स्थगयति प्रोश्सर्पंद्वपृथ्नैः सुरमयति जगद्विस्वं द्वततरम् । तक्षः सद्वपकुम्मद्वयमुरमनसः प्रीतिं घटयतु श्लोमत्तक्षात्वास्यमपि रुचिरं सास्त्रयगतम् ॥१८९॥

## स्रुन्दः ( ? )

पुष्पपत्कवोज्ज्वलेषु कस्पपादपोक्काननेषु हारिषु श्रीमदिन्द्रवन्दिताः स्वबुष्नसुस्थिते इसिद्धविन्युका तुमाः। सन्ति तानपि प्रणीन्यम् नमामि च स्मरामि च प्रसञ्चीः स्तूपपंक्षिमप्यम् समग्रस्तविग्रहा जिनेन्द्रविभिन्नोम्

#### स्रम्बरा 🗓

वीथीं कल्पहुमाणी सवनपरिश्वर्ति तामतीत्व स्थिता या

ञ्जञ्जा प्रासादपश्चिकः स्फटिकमणिमयः सालवर्यस्तृतीय: ।

भर्तुः श्रीमण्डपश्च त्रिभुवनजनतासंश्रयासप्रमावः

पीठं चोचस्त्रिभूमं ेे श्रियमचु तनुताद् गन्यकुटधाश्रितं नः ॥१९१॥

मानस्तम्भाः सरांसि प्रविमरूजलसस्तातिका पुष्पदाटी

प्राकारो नाट्यशासा द्वितयगुपवर्न वेदिकान्तर्थकाश्या ।

सालः इत्पन्नमाणां सपरिवृत्तदमं स्तूपहर्म्यावली च

प्राकारः स्काटिकोन्तर्नुसुरमुनिसमा पीठिकाने स्थयंभूः॥ १९२॥

होती हैं उन्हें भी मैं नमस्कार करता हूँ ॥१८८॥ जो फैंबते हुए धूपके धुएँसे आकाश-मार्गको मलिन कर रहे हैं जो दिशाओं के समीप भागको आच्छादित कर रहे हैं और जो समस्त जगत्को बहुत शीघ ही सुगन्धित कर रहे हैं ऐसे प्रत्येक दिशाके दो-दो विशाल तथा उत्तम धूप-घट हमारे मनमें प्रीति उत्पन्न करें, इसी प्रकार तीनों कोटोंसम्बन्धी, शोभा-सम्पन्न दो-दो मनोहर नाट्यशालाएँ भी हमारे मनमें प्रीति उत्पन्न करें ॥१८९॥ फल और पल्छवोंसे देदीप्यमान और अतिशय मनोहर कल्पवृक्षांके बड़े-बड़े वनोंमें छक्ष्मीधारी इन्द्रोंके द्वारा वन्दनीय तथा जिनके मूलभागमें सिद्ध भगवान्की देदीप्यमान प्रतिमाएँ विराजमान हैं ऐसे जो सिद्धार्थ वृक्ष हैं मैं प्रसन्नचित्त होकर उन सभीकी स्तुति करता हुँ, उन सभीको नमस्कार करता हुँ और उन सभीका स्मरण करता हुँ, इसके सिवाय जिनका समस्त शरीर रत्नोंका वना हुआ है और जो जिनेन्द्र भगवान्की प्रतिमाओंसे सहित हैं ऐसे स्तूपोंकी पंक्तिका भी मैं प्रसन्नचित्त होकर स्तवन, नमन तथा स्मरण करता हूँ ॥१९०॥ वनकी वेदीसे घिरी हुई कल्पवृक्षोंके वनोंकी पंक्तिके आगे जो सफेद मकानोंकी पंक्ति है उसके आगे स्फटिकमणिका बना हुआ जो तीसरा उत्तम कोट है, उसके आगे तीनों लोकोंके समस्त जीवोंको आश्रय देनेका प्रभाव रखनेवाला जो भगवानका श्रीमण्डप है और उसके आगे जो गन्धकुटीसे आश्रित तीन कटनीदार ऊँचा पीठ है वह सब हम छोगोंकी छक्ष्मीको विस्तृत करे ॥१९१॥ संक्षेपमें समवसरणको रचना इस प्रकार है-सबसे पहले (भूलीसालके बाद) चारों दिशाओं में चार मानस्तम्भ हैं, मानस्तम्भांके चारों ओर सरोबर हैं, फिर निर्मल जलसे भरी हुई परिस्ना है, फिर पुष्पवाटिका (लतावन) है, उसके आगे पहला कोट है, उसके आगे दोनों ओर दो-दो नाट्यशालाएँ हैं, उसके आगे

१. त्रिभूमिकम् । त्रिमेखलमित्यर्थः । २. करोतु ।

देवोऽईन्प्राक्ष्मुको वा नियतिमनुसरं न्युक्तराशामुको या

यामध्यास्ते सम पुण्यां समयस्तिमहीं तां परीत्याध्यवारमुः ।

प्रादक्षिण्येन धोन्द्रां ग्रुवु वितिगणिनी नृश्चियक्षिश्च देव्यो

देवाः सेन्द्राश्च मत्याः पराव इति गणा द्वादशामी क्रमेण ॥१९३॥

योगीन्द्रा सन्द्रवोधा विश्वध्यवतयः सार्यका राजपत्न्यो

ज्योतिर्वन्येक्षकन्यां मयनजवनिता सावनः व्यन्तराह्य ।

प्रयोतिष्काः कस्पनाया नरवरतृषमास्तिर्यगीधैः सहामी

कोच्छेवृक्तेव्वतिहृत् जिनपतिमित्रो मिक्तमारावनग्राः ॥१९४॥

प्रादुःव्य द्वाङ्मयूक्षैविष्टितितिमरो धृतसंसाररात्रि
स्तरसंध्या संधिकस्यां मुहुरपष्टयन् विश्वणामेहीमवस्थाम् ।

सश्जानोद्मसादि प्रतिनियतं नयोद्वेगसिते प्रयुक्त
स्याद्वादक्षम्यनस्यो स्थासम्य हृत्ये सन्यवनश्चित्रनाकः ॥१९५॥

दसरा अशोक आदिका वन है, उसके आगे वेदिका है, तदनन्तर ध्वजाओंकी पंक्तियाँ हैं, फिर दूसरा कोट है, उसके आगे वेदिकासहित कल्पपृक्षोंका वन है, उसके बाद स्तूप और स्तूपोंके बाद मकानोंकी पंक्तियाँ हैं, फिर स्फटिकमणिमय तीसरा कोट है, उसके भीतर मनुष्य, देव और मुनियोंको बारह सभाएँ हैं तदनन्तर पीठिका है और पीठिकाके अग्रभागपर स्वयन्भू भगवान् अरहन्तदेव विराजमान हैं।।१९२॥ अरहन्तदेव स्वभावसे ही पूर्व अथवा इसर दिशाकी ओर मुख कर जिस समवसरणभूमिमें विराजमान होते हैं उसके चारों ओर प्रदक्षिणारूपसे कमपूर्वक १ बुद्धिके ईश्वर गणधर आदि मुनिजन, २ कल्पवासिनी देवियाँ, ३ आर्थिकाएँ-मनुष्योंकी सियाँ, ४ भवनवासिनी देवियाँ, ५. व्यन्तरणी देवियाँ, ६ व्योतिष्किणी देवियाँ, ७ भवनवासी देव, ८ व्यन्तर देव, ९ ज्योतिष्क देव, १० कल्पवासी, देव, ११ मनुष्य और १२ पड़ा इन बारह गणोंके बैठने योग्य बारह सभाएँ होती हैं।।१९३।। उनमें से पहले कोठेमें अतिज्ञय ज्ञानके धारक गणधर आदि मुनिराज, दूसरेमें कल्पवासी देवोंकी देवांगनाएँ, तीसरेमें आर्थिकासहित राजाओंकी सियाँ तथा साधारण मनुष्योंकी सियाँ, चौथेमें ज्योतिष देवोंकी देवागनाएँ, पाँचवेंसे ज्यन्तर देवोंकी देवागनाएँ, छठेमें भवनवासी देवोंकी देवांगनाएँ, सातवेंमें भवनवासी देव, आठवेंमें ज्यन्तरदेव, नवेंमें ज्योतिषी देव, दसवेंमें कल्पवासी देव, ग्वारहवें में चक्रवर्ती आदि मेष्ठ मनुष्य और बारहवें में पशु बैठते हैं। ये सब अपर कहे हुए कोठोंमें मक्तिमारसे नक्षीभूत होकर जिनेन्द्र भगवानके चारों ओर बैठा करते हैं ॥१९४॥

तदनन्तर जिन्होंने प्रकट होते हुए वचनरूपी किरणोंसे अम्धकारको नष्ट कर दिया है, संसाररूपी रात्रिको दूर हटा दिवा है और उस रात्रिको सन्च्या सन्धिके समान सीण मोह नामक बारहर्वे गुणस्थानकी अवस्थाको भी दूर कर दिया है जो सम्यक्तानरूपी उत्तम सार्थिके द्वारा वसमें किये हुए सात नयरूपी वेगशाली घोड़ोंसे जुते हुए स्याद्वादरूपी रथपर

१. स्वभावं । २. अनुगच्छन् । ३. अधिवासं कुर्वन्ति स्म । ४. गणवरादिमुनयः । ५. करुपवासिस्त्री । ६. भवनत्रपदेभ्यः । ७. जबोतिष्कञ्चन्तरदेभ्यः । ८. प्रकटीभवत्त्याद्वादवान्तिरणः । ९. तद्वात्रेः संध्यायाः संधिः संबन्धस्तेन करुपां सदृशाम्, प्रातःकालसंध्यानिरथणः । १०. सोषमोहसंबन्धिनोम् । क्षीणमोहाम् ६० । ११. सार्थाः । १२. प्रतिनियमित । १३. वेगवत्तुरम ।

इत्युच्चैः संगृहीतां समवस्तिमहीं धर्मेचकादिमतुं-मंग्यारमा संस्मरेषः स्तुतिमुखरमुखी मक्तिनग्रेण मूर्ग्ना । जैनी सहमीमविन्त्यां सकस्तृणमधीं प्राश्नुतेऽसी महर्वि प्रशामिनीकभाजां मणिमुकुटखुषामवितां सम्धरामिः ॥ १९६॥

इत्यार्षे भगवज्जिनसेनाचार्यप्रयाति त्रिषष्टिलच्चणमहापुराणतंपहे भगवत्समवसृतिविभृतिवर्णनं नाम त्रयोविंशं पर्व ॥२३॥

सवार हैं और जो भव्य जीवोंके बन्धु हैं ऐसे श्री जिनेन्द्रदेवरूपी सूर्य अतिशय देदीण्यमान हो रहे थे।।१९५।। इस प्रकार ऊपर जिसका संग्रह किया गया है ऐसी, धर्मचक्रके अधिपति जिनेन्द्र भगवानकी इस समवसरणभूमिका जो भव्य जीव भक्तिसे मस्तक हुकाकर स्तुतिसे मुखको शब्दायमान करता हुआ स्मरण करता है वह अवश्य ही मणिमय मुकुटोंसे सहित देवोंके मालाओंको धारण करनेवाले मस्तकांके द्वारा पृष्य, समस्त गुणोंसे भरपूर और बड़ी-बड़ी ऋद्वियोंसे युक्त जिनेन्द्र भगवानको लक्ष्मी अर्थात् अर्हन्त अवस्थाकी विभूतिको प्राप्त करता है।।१९६।।

इस प्रकार आर्षनामसे प्रसिद्ध भगविज्ञनसेनाचार्य प्रणीत त्रिषष्टिश्रद्धाण महापुराणके संग्रहमें समवसरणविभूतिका वर्णन करनेवाला तेईसवौँ वर्ष समाप्त हुन्ना ॥२३॥

१. मालघारिणीभिः।

# चतुर्विंशतितमं पर्व

स जीयाद् वृषमी मोहविषसुर मिदं अगत्। पटिविधेय यद्दिणा सद्यः समुद्दिष्टिपत् ॥१॥ श्रीमान् भरतराजविंदुंदुधे युगपत्त्रयम् । गुरोः कैषस्यसंभूति स्ति व सुत्रवक्षयोः ॥२॥ ध मंस्पाद् गुस्कैवस्यं वक्षमायुधपाकतः । कामुकीयात् सुतोत्पत्ति विदामासं तदा विभुः ॥३॥ पर्याकुळ ह्वासीय्य ध्रणं तथीग प्रथातः । किमन्न प्रागनुष्टेषं संविधा निमिति प्रभुः ॥४॥ ति्रवर्गफळसंभूतिरक्षमोपनता मम । पुण्यतीर्थं सुतोत्पिक्षक्षरत्नमिति न्नयी ॥५॥ तत्र धमंफळं तीर्थं प्रन्नः स्वाद् कामजं फळम् । अर्थानुविध्वोऽधंस्य फळं वकं प्रभास्वरम् ॥६॥ ध्रथवा सर्वमप्रदेशत्रत्वक्ष्मं भ्रमेत्व पुष्कक्षम् । यत्रो धमंत्ररोर्थः फळं कामस्तु तद्वसः ॥७॥ कार्येषु प्राग्विधेयं तद्वस्यं भ्रेयोऽनुविध्य यत् । महाफळं च तद्वेदसेवा प्राथमकल्पिको । ॥८॥ निद्धिवचायेति राजेन्द्रो गुरुप्जनमादितः । धर्हो धर्मारमनौ वेष्टा प्रायः भ्रेयोऽनुविध्वति । ॥८॥ सानुजनमा समेत्रोऽन्तःपुरपीरपुरोगमैः । प्राज्यामित्रयां पुरोधाये स्वज्ञोऽभूद् गमनं प्रति ॥१०॥ सानुजनमा समेत्रोऽन्तःपुरपीरपुरोगमैः । प्राज्यामित्रयां पुरोधाये स्वज्ञोऽभूद् गमनं प्रति ॥१०॥

जिनके ज्ञानने पटविद्या अर्थात् विष दूर करनेवाछी विद्याके समान मोहरूपी विषसे सोते हुए इस समस्त जगत्को श्रीघ्र ही उठा दिया था-जगा दिया था वे श्रीष्ट्रपमदेष भगवान सदा जयवम्त रहें ॥१॥ अथानन्तर राज्यछक्ष्मीसे युक्त राजर्षि भरतको एक ही साथ नीचे लिखे हुए तीन समाचार मालूम हुए कि पूज्य पिताकों केवलहान उत्पन्न हुआ है, अन्तःपुरमें पुत्रका जन्म हुआ है और आयुधंशालामें चक्ररत्न प्रकट हुआ है ॥२॥ उस समय भरत महा-राजने धर्माधिकारी पुरुषसे पिताके केवलक्कान होनेका समाचार, आयुधशालाकी रक्षा करने-बाले पुरुषसे चक्ररत्न प्रकट होनेका वृत्तान्त, और कंचुकीसे पुत्र उत्पन्न होनेका समाचार मालूम किया था ॥३॥ ये तीनों ही कार्य एक साथ हुए हैं। इनमें-से पहले किसका उत्सव करना चाहिए यह सोचते हुए राजा भरत क्षण-भरके छिए व्याकुछ-से हो गये ॥४॥ पुण्यतीर्थ अर्थात् अगवान्को केवळ्यान उत्पन्न होना, पुत्रकी उत्पत्ति होना और चक्ररत्नका प्रकट होना ये तीनों ही धर्म, अर्थ, काम तीन वर्गके फल मुझे एक साथ प्राप्त हुए हैं ॥५॥ इनमें-से भगवानके केवलज्ञान उत्पन्न होना धर्मका फल है, पुत्रका होना कामका फल है और देदीप्यमान चक्रका प्रकट होना अर्थ प्राप्त करानेवाले अर्थ पुरुषार्थका फळ है ॥६॥ अथवा यह सभी धर्मपुरुपार्थ-का पूर्ण फल है क्योंकि अर्थ वर्मरूपी वृक्का फल है और काम उसका रस है।।अ। सब कार्योमें सबसे पहले धर्मकार्य हो करना चाहिए क्योंकि वह कल्याणोंको प्राप्त करानेवाला है और बहु-बहु- फल देनेवाला है इसलिए सर्वप्रथम जिनेन्द्र भगवान्की पूजा ही करनी चाहिए।।८॥ इस प्रकार राजाओं के इन्द्र भरत महाराजने सबसे पहले भगवान्की पूजा करनेका निरुचय किया सो ठीक ही है क्योंकि धर्मात्मा पुरुषोंकी चेष्टाएँ प्रायः पुण्य उत्पन्न / करनेवाली ही होती हैं।।९।। तदनन्तर महाराज भरत अपने छोटे भाई, अन्तःपुरकी स्त्रियाँ

१. अनिश्वयज्ञानमुपेतम् । २. विषापहरणविद्याः । ३. उत्थापयिति स्म । ४. उत्पत्तिम् । ५. धर्माधि-कारिषः । ६. बृबुधे । ७. तेषामेककास्त्रीनत्यतः । ८. सामग्रीम् । ९. युगपदागता । १०. सम्पूर्णम् । ११. प्रथमं कर्तव्याः १२. धर्मवृद्धिमताम् । १३. पुण्यानुबन्धिनी २० । १४. महत्तरैः । १५. अग्रे कृतवाः ।

गुरी मिक्तं परां तन्त्रन् कुर्वन् धर्मप्रमावनाम् । स मूर्या परयोत्तरभे मगदद्वन्द्रनाविधो ॥११॥
भय सेनाम्बुधेः क्षोममातन्त्रविधिनःश्वनः । भानम्द्रपटहो मन्द्रं द्ध्वान ध्वानयन् दिशः ॥१२॥
प्रतस्थेऽथ महाभागो वन्दाहर्मरताधिषः । जिनं हस्यश्वपादातरथं कह्यावृतोऽभितः ॥१३॥
रेते प्रचलिता सेना तितानकपृथुध्विनः । वेलेव वारिधेः प्रेष्कुद्रसङ्क्षध्वज्ञवीविका ॥१४॥
तिया परिवृतः प्राप स जिनाश्यानमण्डसम् । प्रसर्थरमया दिश्च जित्तमार्वण्डमण्डसम् ॥१५॥
परीत्य प्रवन् मानस्तम्भान् सोऽत्येत्तः परम् । सातां लतावनं सालं बनानां च चतुष्टमम् ॥१६॥
दितीयं सालमुक्तम्य ध्वजात् कृत्यपुमाविकम् । स्तूरान् प्रासादमालां च वश्यन् विस्मयमाप सः ॥१०॥
ततो दीवारिकदेवैः संभ्राम्यद्भः प्रवेशितः । श्रीमण्डपस्य वैद्रग्भी सोऽप्रकृत् स्वर्गतिरवरीम् । ॥१८॥
ततः प्रदक्षिणीकुर्वन् धर्मचक्रचतृष्टयम् । कश्मीवान् पूज्यामास प्राप्त प्रथमपीठिकाम् ॥१९॥
ततो द्वितीयपीठस्थान् विभोश्वी महाध्वजान् । सोऽर्चयामास संप्रतिः । पृतैर्गन्धादिवस्तुनिः ॥२०॥
सध्ये नन्धकुटीबर्दि पराध्ये हरिविष्टरे । उद्याचकम्धृधर्थक्षमवाकं जिनमेश्रतः ॥१९॥

और नगरके मुरूब-मुख्य छोगोंके साम पूजाको बड़ी भारी सामग्री लेकर जानेके लिए तैयार हुए ॥१०॥ गुरुदेव भगवान् वृषभदेवमें उत्कृष्ट भक्तिको बढ़ाते हुए और धर्मकी प्रभावना करते हुए महाराज भरत भगवान्को बन्दनाके स्किए उठे ॥११॥

तदनस्तर जिनका शब्द समुद्रकी गर्जनाके समान है ऐसे आनन्दकालमें बजनेवाले नगाड़े सेनारूपी समुद्रमें क्षीम फैलाते हुए और दिशाओंको शब्दायमान करते हुए गम्भीर शब्द करने छगे।।१२।। अथानन्तर-जो महाभाग्यशासी है, जिनेन्द्र भगवान्की वन्दना करनेका अभिलाषी है, भरतक्षेत्रका स्वामी है और चारों ओरसे हाथी-घोड़े पदाति तथा रथोंके समृहसे घिरा हुआ है ऐसे महाराज भरतने प्रस्थान किया ॥१३॥ उस संमय वह चळती हुई सेना समुद्रकी वेळाके समान सुशोभित हो रही थी क्योंकि सेनामें जो नगाड़ोंका शब्द फैछ रहा या वही उसकी गर्जनाका शब्द था और फहराती हुई असंख्यात ध्वजाएँ ही छहरोंके समान जान पढ़ती थीं ॥१४॥ इस प्रकार सेनासे घिरे हुए महाराज भरत, दिशाओं में फैलती हुई प्रभासे जिसने सूर्यमण्डलको जीत किया है ऐसे मगर्वाम्के समवसरणमें जा पहुँचे ॥१५॥ वे सबसे पहले समवसरण भूमिकी प्रदक्षिणा देकर मानस्तन्भोंकी पूजा करते हुए आगे बढ़े, वहाँ क्रम-क्रमसे परिस्ता, लताओं के वन, कोट, चार वन और दूसरे कोटको उल्लंघन कर ध्वजाओंको, कल्पवृक्षोंकी पंक्तियोंको, स्तूपोंको और मकानोंके समृहको देखते हुए आइचर्यको प्राप्त हुए ॥१६-१७॥ तदनन्तर सम्भ्रमको प्राप्त हुए द्वारपाल देवोंके द्वारा भीतर प्रवेश कराये हुए भरत महाराजने स्वर्गको जीतनेवाली श्रीमण्डएको शोभा देखी ॥१८॥ तदनन्तर अतिशय शोभायुक्त भरतने प्रथम पीठिकापर पहुँचकर प्रदक्षिणा देते हुए चारों ओर धर्मचक्रोंकी पूजा की ॥१९॥ तदनन्तर उन्होंने अत्यन्त प्रसम होकर दूसरे पीठपर स्थित भगवान्की ध्वजाओंकी पवित्र सुगन्ध आदि द्रव्योंसे पूजा की ॥२०॥ तदनन्तर उदयाचल पर्वतके शिखरपर स्थित सूर्यके समान गन्धकुटीके बीचमें महामूल्य-श्रेष्ठ सिंहासनपर स्थित और अनेक देदीप्यमान

१. उद्यतोऽभूत् । उद्योगं करोति स्मेत्यर्थः । २. चचाल । ३. रथसमूहः । ४. विस्तृत । ५. चलत् । ६. सेनया । ७ - नत्येत्ततः ल० । अत्येत् अतिकान्तवान् । ८. अतिकाम्य । ९. सौन्दर्यम् । १०. जयशीलाम् । ११. संप्रीतः व०, ल०, द०, इ० । १२. गन्वकुट्या मध्ये ।

ष्ण्यक्षामरसंघातवीज्यमानमहातनुम् । प्रपतिवर्षारं मेहरिव चामीकर्ण्यविम् ॥२२॥
महाशोकतरोमूं छे जन्नतित्यसंश्चितम् । त्रिभासृतावधृद्मासिवलाह्कमिवानिषम् ॥२३॥
पुष्पवृष्टिप्रतानेन परितो श्चाजितं प्रभुम् । कलानुमप्रगक्तिप्रस्निय मन्दरम् ॥२४॥
नमो स्वापिमिहद्शोषं सुरदुन्दुभिनिःस्ववैः । प्रसरद्वेलमम्मोधिमिव वात्तविघूणितम् ॥२५॥
श्वीरध्वानं प्रवर्षन्तं अर्मासृतमतर्कितम् । बाह्यदित्वग्वसाणं प्रावृष्टेण्य मिवास्तुद्म् ॥२६॥
स्वदेहविसरज्योत्स्नासिलकक्षािलतात्विकम् । श्वीराविधमध्यसद्वृद्धमिव सूश्चं हिरणमयम् ॥२७॥
सोऽन्व वभविक्षणोक्षस्य मगवन्तं जगद्गुहम् । इयार्वे वावयुक्षानां ज्यायान्प्राक्ष्ये ज्यया प्रभुम् ॥२८॥
पूजान्ते प्रणिपत्येतं महीनिहित् वान्यसौ । वचःश्वस्तमालाभिरि त्वानचं निरां पतिम् ॥२९॥
स्वं बद्धा परमज्योतिस्त्वं प्रभूष्णुरजोऽरजाः । स्वमादिषुक्षो देवानामधिदेवो महद्वरः ॥३०॥
स्वं स्वद्धा त्वं विधातासि त्वमीक्षानः पुरुः पुमान् । स्वमादिषुक्षो विद्वदे । विद्वताह विद्वतोसुलः ॥

ऋद्भियोंको धारण करनेवाले जिनेन्द्र वृषमदेवको देखा ॥२१॥ दुरते हुए चमरोंके समृहसे जिनका विशाल शरीर संवीज्यमान हो रहा है और जो सुवर्णके समान कान्तिको घारणे करनेवाले हैं ऐसे वे भगवान उस समय ऐसे जान पढ़ते थे मानो जिसके चारों ओर निर्झरने पढ़ रहे हैं ऐसा सुमेर पर्वत ही हो।।२२।। वे भगवान बढ़े भारी अशोककृशके नीचे तीन छत्रोंसे सुशोभित ये और ऐसे जान पड़ते थे मानो जिसपर तीन रूप धारण किये हुए चन्द्रमासे सुरोभित मेच छाया हुआ है ऐसा पर्वतीका राजा सुमेर पर्वत ही हो ॥२३॥ वे भगवान् चारों ओरसे पुष्पवृष्टिके समृहसे सुशोभित थे जिससे ऐसे जान पड़ते थे मानो जिसके चारों ओर कल्पवृक्षोंसे फल गिरे हुए हैं ऐसा सुमेर पर्वत ही हो ॥२४॥ आकाशमें ज्यास होनेवाले देवदुन्दुभियोंके शब्दोंसे भगवान्के समीप ही बड़ा भारी शब्द हो रहा था जिससे वे ऐसे जान पड़ते थे मानो वायुके द्वारा चलायमान हुआ और जिसकी लहरें किनारे तक फैल रही हैं ऐसा समुद्र ही हो ॥२५॥ जिसका शब्द अतिशय गम्भीर है और जो जगत्के समस्त प्राणियोंको आनन्दित करनेवाला है ऐसे सन्देहरहित धर्मरूपी अमृतकी वर्षा करते हुए भगवान् वृषभदेव ऐसे जान पड़ते थे मानो गरजता हुआ और जलवर्षा करता हुआ वर्षाऋतुका बादछ ही हो ॥२६॥ अपने शरीरकी फैलती हुई प्रभारूपी जलसे जिन्होंने समस्त प्रभाकी प्रसाखित कर दिया है, वे भगवान ऐसे जान पड़ते थे मानो श्रीरसमुद्र के बीचमें बढ़ा हुआ सुवर्णमय पर्वत ही हो ॥२०॥ इस प्रकार आठ प्रातिहार्यरूप ऐश्वयंसे युक्त और जगत्के गुरु स्वामी वृषभदेवको देखकर पूजा करनेवाओं में भेष्ठ भरतने उनकी प्रदक्षिणा दी और फिर उत्कृष्ट सामग्रीसे उनकी पू<del>जा की ॥२८॥</del> पूजाके बाद महाराज भरतने अपने दोनों घुटने जमीनपर रखकर सब भाषाओंके स्वामी भगवान वृषभदेवको नमस्कार किया और फिर वचनरूपो पुरुपोंकी मालाओंसे उनकी इस प्रकार पूजा की अर्थात् नीचे लिखे अनुसार स्तुति की ॥२९॥

हे भगवन्, आप नका हैं, परम ज्योतिस्वरूप हैं, समर्थ हैं, जन्मरहित हैं, पापरहित हैं, मुख्यदेव अथवा प्रथम तीर्थंकर हैं, देवोंके भी अधिदेव और महेश्वर हैं।।३०।। आप ही

१. तैकप्येण चन्द्रेणोद्भासितसेषम् । २. प्रावृषि मबम् । ३. प्रसालितसकलपदार्थम् । ४. अनुकूलो भूत्वा परुवाहा । ५. पूज्यामास । ६. इज्याशीलानाम् । 'इज्यासीलो यायजूकः' इत्यमिषानात् । ७. भूतिपूजया । ८. मह्मां निविष्तं जानु यस्मिन् कर्मणि । ९. वक्यमाणप्रकारेण । १०. कर्मरजोरहितः । ११. पुनातीति पुमान् । १२. विद्वस्मिन् राजते इति ।

विश्वस्थापी जगद्धर्ता विश्वहण्विद्वभुं द्विभुः । विश्वतोऽक्षिमयं ज्योतिर्विश्वयोनिर्वियोनिकः ॥३२॥ हिरण्यगर्मो सगवान् सृथमो सृष्यभ्वजः । परमेष्ठी परं तत्त्वं परमात्मात्म भूरसि ॥३३॥ त्विमनस्वमधिज्योति स्त्वमीशस्त्वमयोनिजः । अजरस्त्वमनादिस्त्वमनन्तस्त्वं त्वमच्युतः ॥३४॥ त्वमक्षरं स्त्वमश्रस्यमनक्षोऽस्यनश्चरः । विष्णुर्जिष्णुर्विजिष्णुश्च स्वं स्वयंभूः स्वयंप्रमः ॥३५॥ त्वं शंयुः शंमवः शंयुः शंवदः विष्युर्जिष्णुर्विजिष्णुश्च त्वोऽह्यमस्त्वरः ॥३५॥ पुराणः कविरायस्त्वं योगी योगविदां वरः । स्वं श्वरण्यो वरेष्योऽह्यस्त्वं पूतः पुण्यनायकः ॥३५॥ त्वं योगात्मा स्वर्था योगित्वरं वरः । स्वं श्वरण्यो वरेष्योऽह्यस्त्वं पूतः पुण्यनायकः ॥३५॥ त्वं योगात्मा स्वर्था स्वर्था स्वर्था वरेष्योऽह्यस्त्वं पूतः पुण्यनायकः ॥३५॥ त्वं योगात्मा स्वर्था स्वर्था स्वर्था वर्षायात्रः ॥३५॥ त्वं योगात्मा स्वर्था स्वर्था स्वर्था वर्षायात्रः ॥३०॥ त्वं योगात्मा स्वर्था स्वर्था स्वर्था वर्षायात्रः ॥३०॥ त्वं योगात्मा स्वर्था स्वर्था स्वर्था वर्षायात्रः ॥३०॥ त्वं योगात्मा स्वर्था वर्षायात्रः ॥३०॥

स्रष्टा हैं, विधाता हैं, ईश्वर हैं, सबसे उत्कृष्ट हैं, पित्रत्र करनेवाले हैं, आदि पुरुष हैं, जगत्के ईश हैं, जगत्में शोभायमान हैं और विश्वतोमुख अर्थात् सर्वदर्शी हैं।।३१।। आप समस्त संसारमें ज्याप्त हैं, जगत्के भर्ता हैं, समस्त पदार्थोंको देखनेवाले हैं, सबकी रक्षा करनेवाले हैं, विभु हैं, सब ओर फैछी हुई आत्मज्योतिको धारण करनेवाले हैं, सबकी योनिस्वरूप हैं-सबके ज्ञान आदि गुणोंको उत्पन्न करनेवाले हैं और स्वयं अयोनिरूप हैं-पुनर्जन्मसे रहित हैं ॥३२॥ आप ही हिरण्यगर्भ अर्थात् नद्या हैं, भगवान् हैं, वृषभ हैं, वृषभ चिह्नसे युक्त हैं, परमेष्ठी हैं, परमतत्त्व हैं, परमात्मा हैं, और आत्मभू-अपने-आप उत्पन्न होनेवाले हैं ॥३३॥ आप ही स्वामी हैं, उत्कृष्ट ज्योतिस्वरूप हैं, ईश्वर हैं, अयोनिज-योनिक विना उत्पन्न होनेवाले हैं, जरा-रहित हैं, आदिरहित हैं, अन्तरहित हैं और अच्युत हैं।।३४।। आप ही अक्षर अर्थात् अविनाज्ञी हैं, अझय्य अर्थात् क्षय होनेके अयोग्य हैं, अनक्ष अर्थात् इन्द्रियोंसे रहित हैं, अनक्षर अर्थात् शब्दागोचर हैं, विष्णु अर्थात् व्यापक हैं, जिष्णु अर्थात् कर्मरूप शत्रुओंको जीतनेवाछे हैं. विजिष्ण अर्थात् सर्वोत्हब्ट स्वभाववाले हैं, स्वयम्भू अर्थात् स्वयं बुद्ध हैं, और स्वयम्प्रभ अर्थात् अपने-आप ही प्रकाशमान हैं-असहाय, केवलक्कानके धारक हैं।।३५॥ आप ही शम्भ हैं. शम्भव हैं, शंयु-सुखी हैं, शंवद हैं—सुख या शान्तिका उपदेश देनेवाले हैं, शंकर हैं∹शान्तिके करनेवाले हैं, हर हैं, मोहरूपी असुरके शत्रु हैं, अज्ञानरूप अन्धकारके अरि हैं और भन्य जीवोंके लिए उत्तम सूर्य हैं।।३६॥ आप पुराण हैं-सबसे पहले के हैं, आदा कवि हैं, योगी हैं, योगके जामनेवालों में श्रेष्ठ हैं, सबको सरण देनेवाले हैं, श्रेष्ठ हैं, अमेसर हैं, पवित्र हैं, और पुण्यके नायक हैं।।३७। आप योगस्वरूप हैं-ध्यानमय हैं, योगसहित हैं-आत्मपरिष्यन्दसे सहित हैं, सिद्ध हैं-कृतकृत्य हैं, बुद्ध हैं-केवल्ड्यानसे सहित हैं, सांसारिक उत्सवोंसे रहित हैं, सृक्ष्म हैं-छद्मस्थज्ञानके अगम्य हैं, निरंजन हैं-कर्मकलंकसे रहित हैं, गर्भमें कमलकर्णिकापर उत्पन्न हुए हैं अतः ब्रह्मरूप हैं और जिनवरोंमें श्रेष्ठ हैं ॥३८॥ आप द्वादशांगरूप वेदोंके जाननेवाले हैं. द्वादशांगरूप वेदोंके कर्ता हैं, आगमके जाननेवाले हैं, वक्ताओं में सर्वश्रेष्ठ हैं, वचनोंके स्वामी हैं,

१. विश्वशः । विश्वभुग् अ०, प०, स०, छ०, ६०, द०, । २. आत्मस्यक्षप्रयोतिः । ३. हिरण्यं गर्भे यस्य । ४. परमेष्ठिपदस्थितः । ५. आत्मसा भवतीति । ६. अधिकण्योतिः । ७. न क्षरतीति अक्षरः, नित्यः । ८. न विद्यते क्षरो नाशो यस्मात् । ९. सुक्षयोजकः । १०. शं मुखं वदतीति । ११, ध्यानस्वक्षपः । १२. विवाह्यस्थवरहितः । उत्कृष्टमत् रहितः । १३. सहस्रदलकणिकोपरि प्रादुर्मूतः । १४. छन्द इति ग्रन्थ-विशेषकः । १५. छन्दशब्देनात्र वेदो द्वादशाङ्गलकाणो भव्यते । १६. आगमकः ।

त्वं जिनः कामजिज्जेता स्वमर्हन्नरि हाऽरहाः । भर्मध्वजो भर्मपतिः कर्मारातिनिशुम्मनः ॥४०॥
स्वं ह मध्यावित्रनीय-शुरस्वं हिव भुंकस्वमद्वरः । स्वं मस्त्राङ्गं मस्त्रवेष्ठस्वं होता हिष्यमेवं स्व ॥४१॥
यज्वाज्यं च स्वमिश्या च पुण्यो गथ्यो गुणाकरः । स्वमपारि रपारद्व स्वममध्योऽपि मध्यमः ॥४२॥
उत्तमोऽनुत्तरो ज्येष्ठो गरिष्टः स्थेष्ठे पृत स । स्वमणीयान् महीयांश्चे स्थर्वायान् गरिमास्पदम् ॥
महान् महीयितो महो भूष्णुः स्वास्त्री रमङ्बरः । जिस्वरो अनित्यरं नित्यः शिवः शान्तो भवान्तकः
स्वं हि कहाविदां स्व ध्येयस्त्वं हि बहापदेश्वरः । स्वां नाममास्या देवमित्यभिष्दुमहे वयम् ॥४५॥
श्वष्टीत्रातं नाम्नामित्यनुष्याय चेत्रता । स्वामीदे नीहमीहानां प्रातिहार्याष्टकप्रभुम् ॥४६॥
तवायं प्रचस्त्रव्यायस्वकोऽशोकमहाकृत्रियः । स्वष्टायासंत्रितान् पाति स्वतः शिक्षामिषाश्चितः ॥४७॥

अधर्मके शत्रु हैं, धर्मोमें प्रथम धर्म हैं और धर्मके नायक हैं।।३९।। आप जिन हैं, कामको जीतनेवाले हैं, अर्हन्त हैं-पूड्य हैं, मोहरूप शत्रुको नष्ट करनेवाले हैं, अन्तरायरहित हैं, धर्मकी ध्वजा हैं, धर्मके अधिपति हैं, और कर्मरूपी राजुओंको नष्ट करनेवाले हैं।।४०॥ आप भन्यजीवरूपी कमलिनियोंके लिए सूर्यके समान हैं, आप ही अग्नि हैं, यहकुण्ड हैं, यहके अंग हैं, श्रेष्ठ यह हैं, होम करने-वाले हैं और होम करने योग्य दृब्य हैं ॥४१॥ आप ही यज्वा हैं-यह करनेवाले हैं, आज्य हैं-घृतरूप हैं, पृजारूप हैं, अपरिमित पुण्यस्वरूप हैं, गुणोंकी खान हैं, शत्रुरहित हैं, पाररहित हैं, और मध्यरहित होकर भी मध्यम हैं। भाषार्थ-भगवान निश्चयनयकी अपेक्षा अनादि और अनन्त हैं जिसका आदि और अन्त नहीं होता उसका मध्य भी नहीं होता। इसिलए भगवान्के लिए यहाँ कविने अमध्य अथीत् मध्यरहित अहा है परन्तु साथ ही 'मध्यम' भी कहा है। कविकी इस उक्तिमें यहाँ विरोध आता है परन्तु जब मध्यम शब्दका 'मध्ये मा अनन्त चतुष्ट्य स्मार्थस्य सः'-जिसके बीचमें अनन्त चतुष्ट्यरूप लक्ष्मी है, ऐसा अर्थ किया जाता है तब वह विरोध दूर हो जाता है। यह विरोधाभास अलंकार है।।४२॥ हे भगवन, आप उत्तम होकर भी अनुत्तम हैं (परिहार पक्षमें 'नास्ति उत्तमो यस्मात्सः'-जिससे बदकर और दूसरा नहीं है) ज्येष्ठ हैं, सबसे बड़े गुरु हैं, अत्यन्त स्थिर हैं, अत्यन्त सूक्ष्म हैं, अत्यन्त बड़े हैं, अत्यन्त स्थूल हैं और गौरवके स्थान हैं ॥४३॥ आप बड़े हैं, क्षमा गुणसे पृथिबीके समान आचरण करनेबाले हैं, पूज्य हैं, भवनशील ( समर्थ ) हैं, स्थिर स्वभाववाले हैं, अविनाशी हैं, विजयशील हैं, अवल हैं, नित्य हैं, शिव हैं, सान्त हैं, और संसारका अन्त करनेवाले हैं ॥४४॥ हे देव, आप ब्रह्मविद् अर्थात् आहमस्बस्पके जाननेवाकोके ध्येय हैं-ध्यान करने योग्य हैं और ब्रह्मक्-आत्माकी शुद्ध पर्यायके ईश्वर हैं। इस प्रकार हम छोग अनेक नामोंसे आपकी स्तुति करते हैं।।४५।। हे भगवन, इस प्रकार आपके एक सी आठ नामोंका हृदयसे स्मरण कर में आठ प्रातिहायोंके स्वामी तथा स्तुतियोंके स्थानभूत आपकी स्तुति करता हूँ ॥४६॥ हे भगवन, जिसकी शास्ताएँ अत्यन्त चलायमान हो रही है ऐसा यह ऊँचा अशोक महाकृश अपनी

१. अरोन् इन्तीति अरिहा । २. रहस्यरिहतः । 'रहःशब्देनान्तरायो भण्यते' 'विरिहतरहस्कृतेभ्यः' इत्यत्र तथा भ्यास्यानात् । ३. धातकः । ४. पावपूरणे । हि—द०, स०, छ०, म०, प०, अ०, इ० । ५. बिह्नः । ६. सागः । ७. यजनकारणम् । ८. होतस्यद्रस्यम् । ९० पूजकः । १०. अपगतारिः । ११. न विद्यते उत्तरः श्रेष्ठो यस्मात् । १२. अतिशयेन गृहः । १३. अतिशयेन स्थिरः । १४. अतिशयेन अणुः । १५. अतिशयेन महान् । १६. अतिशयेन स्थूलः । १७. क्षमया महीवाचरितः । १८. पूज्यः । १९. स्थिरतरः । २०. जमशीलः । २१. गमनशोलतारिहतः । २२. शिवं मुखानस्यातीति । २३. आत्मशालिनाम् । २४. स्तुतीनाम् ।

तवामी चामरवाता यक्षेत्रतिक्षस्य विजिताः । निर्धुनर्गति निर्धाजमागोगोमिक्षिका नृयाम् ॥४८॥ रवामापतित्व परितः सुमनोऽम्ब्रलयो दिवः । तृष्ट्या स्वर्गलक्ष्म्येव सुक्ता हर्षाश्चिन्दवः ॥४९॥ स्वर्गतित्वयमामाति स्थ्यूतं जिन तावकम् । सुकालम्बनिव्याजि लक्ष्म्याः क्रीडास्थलायितम् ॥५०॥ तव हर्यासनं माति विद्वनमर्तुमेवज्ञरम् । कृत्यत्वौरिबोहोडुं न्य म्यूयोढं स्रगाधिषः ॥५१॥ तव देहप्रमोक्ष्मपेति सदः । पुण्यामियेकसम्मारं सम्मयित्रं रिवामितः ॥५२॥ तव वाक्ष्मसरो दिव्यः पुनाति जगतो मनः । मोहाम्थतमसं पुन्तव् अस्वज्ञानिकाश्चित्रोपमः ॥५३॥ प्रातिहार्याण्यहार्याणि तवामूनि वक्षासति । कक्ष्मी इंस्थाः समाक्रीक्षपुलिमानि श्रुचीनि वा ॥५४॥ नमो विद्यात्मने तुम्यं सुम्यं विद्ववस्त्रे नमः । स्वयंभुवे नमस्तुम्यं क्षायिक्षर्विध्यपंयैः ॥५४॥ ज्ञानदर्शनवीर्याणि विरतिः श्रुद्धवृत्रोनम् । दानादिलस्थयश्चिति क्षायिक्यस्तव श्रुद्धः ॥५६॥

छायामें आये हुए जीवोंकी इस प्रकार रक्षा करता है मानो इसने आपसे ही शिक्षा पायो हो ॥४अ। यक्षोंके द्वारा ऊपर उठाकर ढोले गये ये आपके चमरोंके समृह ऐसे जान पड़ते हैं मानो बिना किसी छडके मनुष्योंके पापरूपी मक्सियोंको ही उड़ा रहे हों ॥४८॥ हे नाथ, आपके चारों ओर स्वर्गसे जो पुष्पाञ्जिखियोंकी वर्षा हो रही है वह ऐसी जान पड़ती है मानो सन्तुष्ट हुई स्वर्ग-छक्ष्मीके द्वारा छोड़ी हुई हर्षजनित आँसुओंकी बूँदें ही हों ॥४९॥ हे जिनेन्द्र, मोतियोंके जालसे सुशोभित और अतिशय जैंचा आपका यह छत्रत्रितय ऐसा जान पड़ता है मानो लक्ष्मीका कीडास्थल ही हो ॥५०॥ हे भगवन् , सिंहोंके द्वारा घारण किया हुआ यह आपका सिंहासन ऐसा सुशोभित हो रहा है मानों आप समस्त छोकका भार धारण करनेवाछे हैं-तीनों लोकोंके स्वामी हैं इसलिए आपका बोझ उठानेके लिए सिंहोंने प्रयत्न किया हो, परन्तु भारकी अधिकतासे कुछ झुककर ही उसे धारण कर सके हों ॥५१॥ हे भगवन् , आपके शरीरकी प्रभाका विस्तार इस समस्त सभाको ज्याप्त कर रहा है और उससे ऐसा जान पड़ता है मानो वह समस्त जीवोंको चारों ओरसे पुण्यरूप जलके अभिषेकको ही प्राप्त करा रहा हो ॥५२॥ हे प्रभो, आपके दिज्य दचनोंका प्रसार (दिज्यव्यनिका विस्तार) मोहरूपी गाढ अन्धकारको नष्ट करता हुआ जगत्के जीवोंका मन पवित्र कर रहा है इसलिए आप सम्यग्-ज्ञानरूपी किरणोंको फैलानेवाले सूर्यके समान हैं।। १३॥ हे भगवन् , इस प्रकार पिवन्न और किसीके द्वारा हरण नहीं किये जा सकने योग्य आपके ये आठ प्रातिहार्य ऐसे देदीप्यमान हो रहे हैं मानो छक्ष्मीरूपी हंसीके क्रीड़ा करने योग्य पवित्र पुलिन (नदीतट) ही हों । १५४॥ . हे प्रभो, ज्ञानकी अपेक्षा आप समस्त संसारमें न्याप्त हैं अथवा आपकी आत्मामें संसारके समस्त पदार्थ प्रतिबिम्बित हैं इसिछए आपको नमस्कार हो, आप जगत्की सृष्टि करनेवाले हैं इसिछए आपको नमस्कार हो, कर्मोंके क्षयसे प्रकट होनेवाली नौ छब्धियोंसे आप स्वयंभू हैं इसिछए आपको नमस्कार हो ॥५५॥ हे नाथ, खायिकज्ञान, खायिकदर्शन, खायिकसम्यक्त्व, खायिक-चारित्र और क्षायिकदान, लाभ, भोग, उपभोग तथा वीर्य ये आपकी नौ क्षायिकशुद्धियाँ कही

१. अब्त्य । २. भवतो भरम् । ३. अयोभूत्वा । ४. समूहम् । ५. प्रापयद्भिः । ६. त्वं ज्ञाना-क०, द०, इ०, अ०, प०, स०, म० । ७. सहजानीस्पर्यः । ८. चारित्रम् । ९. क्षये मवाः ।

ज्ञानमप्रतिषं विद्यं पर्यच्छे त्सीत्तवाक्रमात् । अयं ग्रावरणादेतद्वर्शेविषः करणं क्रमः ॥५०॥ विश्वे जगिददं विश्वं त्वयावोधि वदक्रमात् । अक्रमोऽपि क्विविच्ह्छाध्यः प्रशुमाश्चित्य छह्यते ॥५८॥ इन्द्रियेषु सममेषु तव सरस्वप्यतीन्त्रियम् । ज्ञानमासीदिक्त्या हि योगिनां प्रशुग्नकतयः ॥५९॥ यथा शानं तवैवाभूत् भाविकं तव दर्शनम् । ताभ्यां युगपदेवासीदुपयोगं स्तवाद्भुतम् ॥६०॥ तेन त्वं विद्यविज्ञेयं व्यापिज्ञानगुम्यां द्भुतः । सर्वज्ञः सर्वदर्शी च योगिभिः परिगीयसे ॥६९॥ विद्यं विज्ञानतोऽपीदा विन्नास्तां अमक्कमौ । अनम्तवीर्यताक्षकरेस्तम्माहास्त्यं परिस्कुटम् ॥६२॥ रागादिविज्ञकालुष्यस्यपायादुदिता तव । विरतिः सुल्मारमोत्यं स्यनकस्यान्तन्तिकं विभो ॥६६॥ विरतिः सुल्मारमोत्यं स्यनकस्यान्तन्तिकं विभो ॥६६॥ विरतिः सुल्मारमे विश्वेषः स्यनकस्यान्तन्तिकं विभो ॥६६॥

जाती हैं। 1981 है भगवन, आपका बाधारहित ज्ञान समस्त संसारको एक साथ जानता है सो ठीक ही है क्योंकि व्यवधान होना, इन्द्रियोंकी आवश्यकता होना और क्रमसे जानना ये तीनों ही ज्ञानावरण कर्मसे होते हैं परन्तु आपका ज्ञानावरण कर्म विलक्क ही नष्ट हो गया है इसिंखए निर्वाधरूपसे समस्त संसारको एक साथ जानते हैं ॥५७॥ है प्रभो, यह एक बढ़े आश्चर्यकी बात है कि आपने इस अनेक प्रकारके जगत्को एक साथ जान छिया अथवा कही-कहीं बढ़े पुरुषोंका आश्रय पाकर क्रमका छूट जाना भी प्रशंसनीय समझा जाता है।।५८॥ हे विभो, समस्त इन्द्रियोंके विद्यमान रहते हुए भी आपका ज्ञान अतीन्द्रिय ही होता है सो ठीक ही है क्योंकि आपकी शक्तियोंका योगी छोग भी चिन्तवन नहीं कर सकते हैं।।५९॥ हे भगवन, जिस प्रकार आपका ज्ञान क्षायिक है उसी प्रकार आपका दर्शन भी क्षायिक है और उन-दोनोंसे एक साथ ही आपके उपयोग रहता है यह एक आइचर्यकी बात है। भावार्थ-संसारके अन्य जीवोंके पहले दर्शनोपयोग होता है बादमें ज्ञानोपयोग होता है परन्तु आपके दोनों उप-योग एक साथ ही होते हैं।।६०।। हे देव, आपका ज्ञानगुण संसारके समस्त पदार्थीमें ज्याप्त हो रहा है, आप आरचर्य उत्पन्न करनेवाले हैं और योगी लोग आपको सर्वक्क तथा सर्वदर्शी कहते हैं ॥६१॥ हे ईस, आप संसारके समस्त पदार्थोंको जानते हैं फिर भी आपको कुछ भी परिश्रम और खेद नहीं होता है। यह आपके अनन्त बलको शक्तिका प्रकट दिखाई देनेवाला माहात्स्य है ॥६२॥ हे बिमो, बिन्तको कलुबित करनेवाछे राग आदि विभाव भावोंके नच्ट हो जानेसे जो आपके सम्बद्धारित प्रकट हुआ है वह आपके विनाशरहित और केवल आत्मासे उत्पन्न होनेवाले सुलको प्रकट करता है । इशा बदि विवय और क्यांगसे विरकत होना ही सुख माना जाये तो वह सुख केवड जापमें हो माना आवेगा और यदि विषय कषायसे विरक्त न होनेको सुस्य मार्का जाये तो फिर यही मानना पढ़ेगा कि तीनों छोकोंमें दुःस है ही नहीं। भावार्थ-निवृति अर्थात् आङ्खताके अभावको सस कहते हैं, विषय-कषायों में प्रवृत्ति करते हुए आंकुछताका अभाव नहीं होता इसिक्क वनमें बास्तविक सुख नहीं

रै. विघ्नरहितः । 'प्रसिधः प्रतिषाते च रोषे च प्रतिषो मतः ।' २. परिच्छिनित्त स्म, निश्चयम् मकरोदित्यर्थः । ३. युगपदेव । क्रमकरणव्यवधानमस्तरेणेश्यर्थः । ४. व्यवधानम् । ५. इन्द्रियम् । ६. परिपाटी । ७. नानाप्रकारम् । ८. तदावयर्थम् । ९. ज्ञानदर्शनाक्याम् । १०. परिच्छित्तिः ( सकलपदार्थपरिज्ञानम् ) । ११. विद्ववयापी विज्ञेयव्यापी । १२. सकलपदार्थक्यापिज्ञानगुणेनारमज्ञानान्तमाद्वयंशानित्यर्थः । १३. यसमात् कारणात् । यत्ते न स्तः—द०, ७०, म०, अ०, ६० । १४. अभवताम् । १५. विरतिः निस्पृहता । विरतिः निवृत्तिः । १६. विरतिः सुखमितीष्टं चेत्रहि केवलं सुसं त्वय्येवास्ति, नान्यस्मिन्, नो चेत् विरतिः सुखमिति नेष्टम् विद्वतिः सुखमिति चेत्तरिः किविदसुसं नास्त्येव ।

प्रसम्बद्धां तोयं यथेह स्वष्कतां वजेत् । निध्यास्वकर्यमायायाद्व् शुद्धिस्ते तथा मता ॥६४॥ सस्योऽपि लब्धयः विश्वास्त्रवि नार्थिक्षयाँ कृतः । कृतकृत्ये वहिर्द्रव्यसंबन्धो हि निर्ध्यकः ॥६६॥ एवं प्राया गुणा नाथ भवतोऽनन्तथा मताः । तानहं लेशतोऽपीश न स्तोतुमकमस्पधीः ॥६७॥ तदास्तां ते गुणस्तोत्रं नाममात्रं च कीर्तितम् । धुनाति नस्ततो देव स्वकामोद्देशतः श्रिताः ॥६८॥ हिरण्यगर्भमाहुस्त्वां यतो वृष्टिहिरण्याये । गर्भावतरणे नाथ प्रावुरासीत्तदाद्भुता ॥६९॥ वृष्यभोऽसि सुरेवृष्टरस्तवर्षः स्वसम्भवे । व्याभिविक्तये मेर्से मेष्ट्रवान्वृष्यभोऽप्यसि ॥७०॥ अभोषक्रेथसंक्रान्तक्ञानमृतिर्यतो भवान् । अतः सर्वग्रतं प्राहुस्त्वां देव परमर्थयः ॥७१॥ स्वयीत्यादीनि नामानि विभावन्यर्थतां यतः । ततोऽसि स्वं जगज्ज्येष्टः परमेष्टी सनातनः ॥७२॥ स्वयीत्यादीनि नामानि विभावनः धियमक्षमः । धर्तुं स्तृतिष्ये तेऽध प्रवृत्तोऽस्यवे अभारे ।

है परन्तु आप विषय-कषायोंसे निवृत्त हो चुके हैं-आपकी तद्विषयक आकुलता दूर हो गयी है इसलिए वास्तविक मुख आपमें ही है। यदि विषयवासनाओं में प्रवृत्ति करते रहनेको मुस कहा जाये तो फिर सारा संसार सुखी-ही-सुखी कहलाने लगे क्योंकि संसारके सभी जीव विषयवासनाओं में प्रवृत्त हो रहे हैं परन्तु उन्हें वास्तविक सुख प्राप्त हुआ नहीं मालूम होता इसिंछए सुलका पहला लक्षण हो ठीक है और वह सुख आपको हो प्राप्त है।।६४।। हे भगवन्, जिस प्रकार कलुष-मल अर्थात् कीचढ़के शान्त हो जानेसे जल स्वच्छताको प्राप्त हो जाता है उसी प्रकार मिध्यात्वरूपी कीचड़के नष्ट हो जानेसे आपका सम्यग्दर्शन भी स्वच्छताको प्राप्त हुआ है ॥६५॥ हे देव, यद्यपि दान, लाभ आदि शेष लव्धियाँ आपमें विद्यमान हैं तथापि वे कुछ भी कार्यकारी नहीं हैं क्योंकि कृतकृत्य पुरुषके बाह्य पदार्थांका संसर्ग होना बिलकुल व्यर्थे होता है ॥६६॥ हे नाथ, ऐसे-ऐसे आपके अनन्तगुण माने गये हैं, परन्तु हे ईश, अल्प-बुद्धिको धारण करनेवाला मैं उन सबको लेशमात्र भी स्तुति करनेके लिए समर्थ नहीं हुँ ।।६७। इसलिए हे देव, आपके गुणोंका स्तोत्र करना तो दूर रहा, आपका लिया हुआ नाम ही हम छोगोंको पवित्र कर देता है अतएव हम छोग केवल नाम लेकर ही आपके आश्रयमें आये हैं।।६८॥ हे नाथ, आपके गर्भावतरणके समय आहचर्य करनेवाछी हिरण्यमयी अर्थात् सुवर्णमयी वृष्टि हुई थी इसलिए लोग आपको हिरण्यगर्भ कहते हैं।।६९।। आपके जनमके समय देवोंने रत्नोंकी वर्षा की थी इसिछए आप वृषभ कहलाते हैं और जन्माभिषेकके छिये आप सुमेरपर्वतको प्राप्त हुए ये इसिछिये आप ऋषभ भी कहलाते हैं।। अव। हे देव, आप संसारके समस्त जानने योग्य पदार्थीको ग्रहण करनेवाले ज्ञानकी मूर्तिरूप हैं इसलिए बढ़े-बढ़े ऋषि लोग आपको सर्वगत अर्थात् सर्वन्यापक कहते हैं। १०१। हे भगवन् , उत्पर कहे हुए नामोंको आदि छेकर अनेक नाम आपमें सार्थकताको धारण कर रहे हैं इसिछए आप जगउज्येष्ठ (जगन्में सबसे बड़े), परमेष्ठी और सनातन कहलाते हैं॥७२॥ हे अधिनाशी, आपको भक्तिसे प्रेरित हुई अपनी इस बुद्धिको मैं स्वयं धारण करनेके लिए समर्थ नहीं हो सका इसिंछए ही आज आपकी स्तुति करनेमें प्रवृत्त हुआ हूँ। भावार्थ-योग्यता न रहते हुए भी मात्र भक्तिसे प्रेरित होकर आपकी स्तुति कर रहा हूँ ॥७३॥

१. प्रशान्त-ल०, इ०, द०, प०, अ०, स०, म०। २. दर्शन । ३. वीर्यादयः । ४. अर्थक्रियाकारिण्यः, ५. एवमादयः । ६. तिष्ठतु । ७. कारणात् । ८. नामसंकीर्तनमात्रतः । ९. -त्तवाद्भुता- स०, द०, ल०, इ०, म०, स०, प०। १०. अभिषेकाय । ११. गतवान् । १२. धारयन्ते । १३. प्रवृत्तोऽस्म्यहमक्षर -ल०, म०। १४. विवनश्वर ।

स्ववोपदिशितं मार्गमुपास्य शिवमीप्सितः । स्वां देविमित्यु पासीनान् प्रसीदानुगृहाण नः ॥७४॥
मवन्तिमित्यमित्युत्य विष्टपासिगवैमनम् । स्वय्येव मित्तमकृशो प्रार्थये नान्यद्र्यये ॥७५॥
स्तुत्मन्ते सुरसक्षातरंशितो विस्मित्रेशणैः । श्रीमण्डपं प्रविद्यास्मिन्नप्रवृद्धासोषितं सदः ॥७६॥
ततो निभृतमासीने प्रवृद्धकरकृद्धमले । सदःपद्माकरे मतुः प्रवोधमिनलापुके ॥७७॥
प्रांत्या भरतराजेन विन्यानतमौकिना । विद्यापनमकारोरथं तस्विज्ञासुना गुरोः ॥६८॥
मगवन् बोद्धमिच्छामि कीद्दशस्तक्वविस्तरः । मार्गो मार्गफलं चापि कीदक् तस्वविद्यं वर ॥७९॥
तत्प्रदना वस्तावित्यं मगवानादितीर्थकृत् । तस्वं प्रपञ्चयामास गरमीरतरया गिरा ॥८०॥
प्रवक्तरस्य वस्त्राक्ष्वे विकृतिर्नेव काप्यभूत् । दर्पणे किसु मावानां विक्रियस्ति प्रकाशने ॥८३॥
सावविष्टमपरिस्पन्दि नच्छायान्तरमानने । अस्पृष्ट करणा वर्षा मुखादस्य विनिर्ययुः ॥८२॥
स्कुरद्गिरिगुहोद्भृतप्रतिशुद् अविस्निसन्तिः । प्रस्पष्टवार्थी निरगाद् धवनिः स्वायग्भुवान्मुखात् ॥८३॥

है प्रभो, आपके द्वारा दिखलाये हुए मार्गकी उपासना कर मोक्ष प्राप्त करनेकी इच्छा करनेवाले और देव मानकर आपकी ही उपासना करनेवाले हम लोगोंपर प्रसन्न होइए और अनुप्रह कीजिए ॥७४॥ हे भगवन, इस प्रकार लोकोत्तर वैभवको धारण करनेवाले आपकी स्तुति कर हम लोग यही चाहते हैं कि हम लोगोंको बड़ी भारी भक्ति आपमें ही रहे, इसके सिवाय हम और कुछ नहीं चाहते ॥७५॥

इस प्रकार स्तुति कर चुकनेपर जिसे देवोंके समूह आञ्चर्यसहित नेत्रोंसे देख रहे थे ऐसे महाराज भरत श्रीमण्डपमें प्रवेश कर वहाँ अपनी योग्य सभामें जा बैठे।।७६॥ तदनन्तर भगवान्से प्रबोध प्राप्त करनेको इच्छा करनेवाला वह सभारूपी सरोवर जब हाथरूपी कुड्मल जोड़कर शान्त हो गया-जब सब लोग तत्त्वोंका स्वरूप जाननेकी इच्छासे हाथ जोड़कर चुपचाप बैठ गये तब भगवान् वृषभदेवसे तत्त्वोंका स्वरूप जाननेकी इच्छा करनेवाले महाराज भरतने विनयसे मस्तक झुकाकर प्रीतिपूर्वक ऐसी प्रार्थना की ॥७७-७८॥ हे भगवन् , तत्त्वांका विस्तार कैसा है ? मार्ग कैसा है ? और उसका फल भी कैसा है ? हे तत्त्वोंके जाननेवालोंमें श्रेष्ठ, मैं आपसे यह सब सुनना चाहता हूँ ॥ अ।। इस प्रकार भरतका प्रश्न समाप्त होनेपर प्रथम तीर्थंकर मगवान वृषमदेवने अतिशय गम्भीर बाणीके द्वारा तत्वींका विस्तारके साथ विवेचन किया ॥८०॥ कहते समय भगवान्के मुखकमछपर कुछ भी विकार उत्पन्न नहीं हुआ था सो ठीक है, क्योंकि पदार्थीको प्रकाशित करते समय क्या दर्पणमें कुछ विकार उत्पन्न होता है ? अर्थात् नहीं होता ॥८१॥ उस समय भगवान्के न तो तालु, ओठ आदि स्थान ही हिलते थे और न उनके मुखकी कान्ति ही बदलती थी। तथा जो अक्षर उनके मुखसे निकल रहे थे उन्होंने प्रयत्नको छुआ भी नहीं था-इन्द्रियोंपर आघात किये विना ही निकल रहे थे।।८२।। जिसमें सब अधार स्पष्ट हैं ऐसी वह दिज्यध्वनि भगवानके मुखसे इस प्रकार निकल रही थी जिस प्रकार कि किसी पर्वतकी गुफाके अप्रभागसे प्रतिध्वनि निकलती है।।८३।।

१. सेवमानान् । २. प्रार्थयेऽहम् । ३. स्तुत्यवसाने । ४. भर्तुःसकाशात् । ५. तत्त्वं ज्ञातुमिच्छुना । तत्त्वं जिज्ञामुना- ल०, द०, इ । ६. श्रोतु∸इ०, ल० । ७. प्रश्नावसाने । ८. विस्तारयामास । ९. इन्द्रिय- प्रयत्नरहिता इत्यर्थः । १०. प्रतिब्बानरवः ।

विवश्नो मन्तरेणास्य विविकासीत् सरस्वती । मही वसामचिन्स्या हि योगजाः शिक्तसंपदः ॥८४॥ आयुष्मम् श्रुणु तस्वार्याम् वस्यमाणाननुक्षमात् । जीवादीन् कारूपर्यन्तान् सप्रभेदान् सपर्ययान् ॥८५॥ जीवादीनां पदार्थानां बाधारम्य तस्वमित्वते । सम्यग्ज्ञानाक्षमेति विद्धि सिद्ध्यक्षमित्रानाम् ॥८६॥ तदेकं तस्वसामान्याञ्ज्ञीवाजीवाविति द्विषा । श्रिषा मुक्तेतराजीविन्नागात्परिकीत्यंते ॥८७॥ जीवो मुक्तद्वसामान्याञ्ज्ञीवाजीवाविति द्विषा । श्रिषा मुक्तेतराजीविन्नागात्परिकीत्यंते ॥८७॥ जीवो मुक्तद्वसामान्याञ्ज्ञीवाजीवाविति द्विषा मतः । भव्योऽमध्यद्व साजीवास्ते चतुर्घा विविश्वस्वतम् ॥८५॥ जीवो मुक्तिद्वाम् स्वाम् द्विष्म मतः । इति वा तस्य तस्यस्य चातुर्विष्यं विविश्वस्वतम् ॥८५॥ पद्मास्तिकायभेदेन तस्यं पश्चघा समृतम् । ते जीवपुद्गकाकाध्यमीधर्माः सपर्यवाः ॥९०॥ त पद्म कालसंयुक्ताः षोढा तस्वस्य भेदकाः । इत्यनन्तो मजेदस्य प्रस्तारी विस्तरैविणाम् " ॥९६॥ चेतनालक्षणो जीवः सोऽनादिनिधनस्थितः । ज्ञाता द्वष्टा च कर्ता च भोक्ता देइप्रमाणकः ॥९२॥ गुणवान् कर्मनिर्मुक्तावृष्यंत्री ज्ञास्वमावकः । परिण निर्वोपसंहारविसर्पान्यां प्रदीपवत् ॥९२॥

भगवानकी वह वाणी बोलनेकी इच्छाके बिना ही प्रकट हो रही थी सो ठीक ही है क्योंकि योगवलसे उत्पन्न हुई महापुरुषोंकी शक्तिरूपी सम्पदाएँ अचिन्तनीय होती हैं—उनके प्रमुत्वका कोई चिन्तवन नहीं कर सकता ॥८४॥ भगवान् कहने छगे कि हे आयुष्मन् , जिनका स्वरूप आगे अनुक्रमसे कहा जायेगा, ऐसे भेद-प्रभेदों तथा पर्यायोंसे सहित जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल इन द्रव्योंको तू सुन ॥८५॥ जीव आदि पदार्थीका यथार्थ स्वरूप हो तत्त्व कहलाता है, यह तत्त्व ही सम्यग्ज्ञानका अंग अर्थात् कारण है और यही जीवोंकी मुक्तिका अंग है।।८६॥ वह तत्त्व सामान्य रीतिसे एक प्रकारका है, जीव और अजीवके भेदसे दो प्रकारका है तथा जीवोंके संसारी और मुक्त इस प्रकार दो भेद करनेसे संसारी जीव, मुक्त जीव और अजीव इस प्रकार तीन भेदवाला भी कहा जाता है।।८०॥ संसारी जीव दो प्रकारके माने गये हैं-एक भन्य और दूसरा अभन्य, इसलिए मुक्त जीव, भन्य जीव, अभन्य जीव और अजीव इस तरह वह तत्त्व चार प्रकारका भी माना गया है।।८८।। अथवा जीवके दो भेद हैं एक मुक्त और दूसरा संसारी, इसी प्रकार अजीवके भी दो भेद हैं एक मूर्तिक और दूसरा अमूर्तिक, दोनोंको मिला देनेसे भी तत्त्वके चार भेट निहिचत किये गये हैं।।८९। पाँच अस्तिकायों के भेदसे वह तस्त्र पाँच प्रकारका भी स्मरण किया है। अपनी-अपनी पर्यायोंसहित जीवास्तिकाय, पुर्वाळास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय ये पाँच अस्तिकाय कहे जाते हैं ॥९०॥ उन्हीं पाँच अस्तिकायोंमें कालके मिला देनेसे तत्त्वके छह भेद भी हो जाते हैं, इस प्रकार विस्तारपूर्वक जाननेकी इच्छा करनेवालोंके लिए तत्त्वोंका विस्तार अनन्त भेदवाला हो सकता है।।९१।। जिसमें चेतना अर्थात् जानने-देखनेकी शक्ति पायी जाये उसे जीव कहते हैं, वह अनादि निधन है अर्थात् द्रव्य-दृष्टिकी अपेक्षान तो वह कभी उत्पन्न हुआ है और न कभी नष्ट ही होगा। इसके सिवाय वह झाता है-झानोपयोगसे सहित हैं, द्रष्टा है-दर्शनोपयोगसे युक्त है, कर्ता है-द्रव्यकर्म और कर्मोंको करनेवाला है, भोक्ता है-झानादि गुण तथा शुभ-अशुभ कर्मोंके फलको भोगनेवाला है और शरीरके प्रमाणके बराबर है-सर्वव्यापक और अणुरूप नहीं है ॥९२॥ वह अनेक गुणोंसे युक्त है, कर्मांका सर्वथा नाझ हो जानेपर अर्थ्वगमन करना उसका स्वभाव है और वह

१. ववतुमिन्छया विना । २. निश्चिता । ३. अतिशयेन महताम् । ४. व्यानजासाः । ५. निश्चयस्वरूपम् । ६. मोक्षकारणम् । ७. भव्यसंसारी, अभव्यसंसारी, मृबतः, अजीवश्चेति । ८. अजीवः । ९. ते पञ्चास्तिकाया एव । १०. विस्तरमिन्छताम् । ११. ऊर्व्यमन । १२. परिणमनशीकः ।

तस्येमे मार्गणोपाया गत्यादय उदाहताः । चतुद्रशागुणस्थानैः सो ऽत्र मृग्यः सदादिभिः ॥९४॥ गतीनिद्रये च कायश्च योगवेदकवायकाः । ज्ञानसंयमश्चलेश्चा मध्यसम्यक्त्यस्थिकतः ॥६५॥ सममाहारकेण स्युः मार्गणस्थानकानि व । सोअन्वेद्यं स्तेषु सत्सक्व्याद्यनु योगैविशेषतः ॥९६॥ सममाहारकेण स्युः मार्गणस्थानकानि व । सोअन्वेद्यं स्तेषु सत्सक्व्याद्यनु योगैविशेषतः ॥९६॥ सित्सक्व्याक्षेत्रसंस्पर्शकालमावान्तरैत्यम् । बहुत्वा वग्त्यत्ववारमा मृग्यः स्थात् समृतिचश्चायाम् ॥९७॥ स्युरिमेऽधिगमोपाया जीवस्याधिगमः पुनः । प्रमाणनयनिक्षेत्रः भत्रसेषो अनिविधाः ॥९८॥ विश्वति माद्यः क्षायिको मिश्र एव च । स्व तत्त्वगुद्रयोत्यश्च पारिणामिक इत्यपि ॥९९॥ विश्वतो यो गुणैरेभिः स जीव इति स्वयत्मम् । द्वेधा तस्योपयोगः स्थाज्ञानदर्शनभेदतः ॥१००॥ शानमप्तर्यो जोगं दर्शनं च जतुष्ट्यम् । साकारं ज्ञानगुद्दिमनाकारं च दर्शनम् ॥१०१॥ भेदमहणमाकारः प्रतिकर्मश्चवस्ययो । सामान्यमात्रनिर्मासादनाकारं तु दर्शनम् ॥१०२॥

दीपकके प्रकाशको तरह संकोच तथा बिस्ताररूप परिणमन करनेवाला है। भावार्थ-नाम-कर्मके उदयसे उसे जितना छोटा बड़ा शरीर प्राप्त होता है वह उतना ही संकोच विस्ताररूप हो जाता है।।९३॥ उस जीवका अन्वेषण करनेके छिए गति आदि चौदह मार्गणाओंका निरूपण किया गया है। इसी प्रकार चौदह गुणस्थान और सत्संख्या आदि अनुयोगोंके द्वारा भी बह जीवतत्त्व अन्वेषण करनेके योग्य है। भावार्थ-मार्गणाओं, गुणस्थानों और सत्-संख्या आदि अनुयोगोंके द्वारा जीवका स्वरूप समझा जाता है ॥९४॥ गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कषाय, ज्ञान, संयम, दर्शन, छेइया, भव्यत्व, सम्यक्तव संज्ञित्व और आहारक ये चौदह मार्गणास्थान हैं। इन मार्गणास्थानोंमें समुसंख्या आदि अनुयोगोंके द्वारा विशेषरूपसे जीवका अन्वेषण करना चाहिए-उसका स्वरूप जानमा चाहिए ॥९५-९६॥ सिद्धान्तशास्त्ररूपी नेत्रको धारण करनेवाले भन्य जीवोंको सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, भाव, अन्तर, अल्प-बहुत्व इन आठ अनुयोगोंके द्वारा जीवतस्वका अन्वेषण करना चाहिए।।९७। इस प्रकार ये जीवतत्त्वके जाननेके उपाय हैं। इनके सिवाय विद्वानोंको प्रमाण नय और निश्लेपोंके द्वारा भी जीवतत्त्वका निश्चय करना चाहिए-उसका स्वरूप जानकर दृढ प्रतीति करना चाहिए।।९८।। औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक, औदयिक और पारिणामिक ये पाँच भाव जीवके निजतस्य कहलाते हैं. इन गुणोंसे जिसका निश्चय किया जाये उसे जीव जानना चाहिए। धस जीवका उपयोग ज्ञान और दर्शनके भेदसे दो प्रकारका होता है ।।९९-१००।। इन दोनों प्रकारके अपयोगों में से ज्ञानोपयोग आठ प्रकारका और दर्शनोपयोग चार प्रकारका जानना चाहिए। जो उपयोग साकार है अर्थात् विकरपसहित पदार्थको जानता है उसे ज्ञानोपयोग कहते हैं और जो अनाकार है-विकल्परहित पदार्बकी जानता है इसे दर्शनीपयोग कहते हैं।।१०१।। घट-पट आदिकी व्यवस्था लिये हुए किसी वस्तुके सेदप्रहण करनेको आकार कहते हैं और सामान्यरूप प्रहण करनेको अनाकार कहते हैं। ज्ञानोपयोग वस्तुको भेदपूर्वक प्रहण करता है इसिछिए वह साकार-सिकल्पक उपयोग कहलाता है और दर्शनोपयोग

१. विचारोपायाः । २. तत्त्वविचारविषये । १. विचार्यः । ४. सत्तंत्र्याक्षेत्रादिभिः । ५. जीवः । ६. अन्वेष्टुं योग्यः । विचार्य इत्यर्थः । ७. प्रक्तैः । विचारेरित्यर्थः । ८. सवित्यस्तित्विनदशः । संस्था भेदगणना । क्षेत्रं वर्तमानकालविषयो निवासः । संस्पर्धः त्रिकालगोचरम् तत्क्षेत्रमेव । कालः वर्तनालक्षणः । भावः औपशामिकादिलक्षणः अन्तरः विरहकालः । ९. अन्योन्यापेक्षया विशेषप्रतिपत्तितः । १०. एतैरयमातमा मृग्यः विचारणीयः । ११. आगमचक्षुषान् । १२. विज्ञानोपायाः । ११. निश्चेषः । १४. जीवस्य । १५. स्वस्वभावः । १६. मितिकानादिपञ्चकं कुमतिकुश्चतिविभक्षाश्चेत्यष्टप्रकारम् । १७., चक्षुरचक्षुरविधकेवलदर्शनमिति । १८. प्रति-विषयमियत्या ।

जीवः प्राणी च जन्तु इच क्षेत्रकः पुरुषस्तथा । पुमानारमान्तरातमा च क्षो क्रानीरयस्य पर्ययाः ॥१०३॥ यतो जीवत्यजीवीच जीविष्यति च जन्मसु । ततो जीवीऽयमान्तातः सिद्धः स्ता द्भूतपूर्वतः ॥१०४॥ प्राणा दशास्य सन्तीति प्राणी जन्तु इच जन्ममाक् । क्षेत्रं स्वरूपमस्य स्थात्तज्ञानात् स तयोष्यते ।१०४॥ प्ररुषः पुरु मोगेषु शयनात् परिमाषितः । पुनात्यात्मानमिति च पुमानिति निगद्यते ॥१०६॥ मवेष्वति सातत्याद् प्रतीत्यात्मा निरुष्यते । सोऽन्तरात्माष्टकर्मान्तर्वतिस्वादमिरूप्यते ॥१०७॥ कः स्याज्ञानगुणोपेतो क्षानी च तत एव सः । पर्यायशब्दैरेमिस्तु नि णैयोऽन्येश्च तद्विषेः ॥१०८॥ शास्तोऽयं मवेज्जीवः पर्यायस्तु पृथक् पृथक् । मृद्दस्यस्येष पर्यायस्त्रभाविष्ति विषत्तस्य ॥१०६॥ भन्त्वाभाव उत्थादो भूत्वा चामवनं स्वयः । भौक्यं तु ताद्वस्थः स्यादेवमात्मा विरुक्षणः ॥११०॥ एवं धर्माणमात्मानमजानानाः सुरुष्टयः । बहुधात्र विमन्दाना विवदन्ते परस्वरम् ॥११।

वस्तुको सामान्यरूपसे महण करता है इसलिए वह अनाकार-अविकल्पिक उपयोग कहलाता है।।१०२।। जीव, प्राणी, जन्तु, क्षेत्रज्ञ, पुरुष, पुमान् , आत्मा, अन्तरात्मा, ज्ञ और ज्ञानी ये सब जीवके पर्यायवाचक शब्द हैं।।१०३॥ चूँकि यह जीव वर्तमान कालमें जीवित है, भूत-कालमें भी जीवित था और अनागत कालमें भी अनेक जन्मों में जीवित रहेगा इसलिए इसे जीव कहते हैं। सिद्ध भगवान अपनी पूर्वपर्यायों में जीवित थे इसलिए वे भी जीव कहलाते हैं।।१०४।। पाँच इन्द्रिय, तीन बरू, आयु और इबासोच्छ्यास ये दस प्राण इस जीवके विद्य-मान रहते हैं इसिछिए यह प्राणी कहलाता है, यह बार-बार अनेक जन्म धारण करता है इसलिए जन्तु कहलाता है, इसके स्वरूपको क्षेत्र कहते हैं और यह उसे जानता है इसलिए क्षेत्रज्ञ भी कहलाता है ।।१०५।। पुरु अर्थात् अच्छे-अच्छे भोगों में शयन अर्थात् प्रवृत्ति करनेसे यह पुरुष कहा जाता है और अपने आत्माको पवित्र करता है। इसलिए पुमान भी कहा जाता है ।।१०६॥ यह जीव नर-नारकादि पर्यायोंमें अतित अर्थात् निरन्तर गमन करता रहता है इसिंहए आत्मा कहलाता है और ज्ञानावरणादि आठ कर्मोंके अन्तर्वर्ती होनेसे अन्तरात्मा भी कहा जाता है।।१०७। यह जीव ज्ञानगुणसे सहित है इसलिए ज्ञ कहलाता है और इसी कारण झानी भी कहा जाता है, इस प्रकार यह जीव ऊपर कहे हुए पर्याय शब्दों तथा उन्हींके समान अन्य अनेक शब्दोंसे जाननेके योग्य है ।।१०८॥ यह जीव नित्य है परन्तु उसकी नर-नारकादि पर्याय जुदी-जुदी है। जिस प्रकार मिट्टी नित्य है परन्त पर्यायोंकी अपेक्षा उसका उत्पाद और विनाश होता रहता है उसी प्रकार यह जीव नित्य है परन्तु पर्यायोंकी अपेक्षा उसमें भी उत्पाद और विनाश होता रहता है। भावार्थ-द्रव्यत्व सामान्यकी अपेक्षा जीव द्रव्य नित्य है और पर्यायोंकी अपेक्षा अनित्य है। एक साथ दोनों अपेक्षाओंसे यह जीव उत्पाद, व्यय और भौव्यहर है ॥१०९॥ जो पर्याय पहले नहीं थी उसका उत्पन्न होना उत्पाद कहळाता है, किसी पर्यायका उत्पाद होकर नष्ट हो जाना ब्यय कहळाता है और दोनों पर्यायोंमें तद्वस्थ होकर रहना धीव्य कहलाता है, इस प्रकार यह आत्मा उत्पाद, व्यय तथा धीव्य इन तीनों लक्षणोंसे सहित है।।११०।। ऊपर कहे हुए स्वभावसे युक्त आत्माको नहीं जानते हुए

१. भवेत् : २. पूर्वस्मिन् काले जीवनात् । ३. क्षेत्रज्ञ इत्युच्यते । ४. महु । ५. अतित इति कोऽर्थः । सातत्यात् अनिःस्यूतवृत्यातिगण्डतीत्यर्थः । ६. निर्ज्ञेयोऽन्यैश्च । ७. उत्पत्तिनाशाः । ८. उत्पत्तिच्यययोः स्थितिः । ९. विपरीतं मन्वानाः । १०. विपरीतं जानन्ति ।

नास्त्यात्मेत्याहुरेकंऽन्ये सोऽस्त्वित्य इति स्थिताः । न कर्तंत्यपरे केचिद् अमोक्तेति च दुर्दशः ॥११२॥ अस्यात्मा किं तु मोक्षोऽस्य नास्तीत्येकं त्रिमन्तते । मोक्षोऽस्ति तदुपायस्तु नास्तीतांच्छन्ति केचन ११३॥ इत्यादि दुर्णयानेतानपास्य सुनया नवयात् । यथोक्तकक्षणं जोवं त्वमायुष्मन् विनिध्चनु ॥११४॥ संसार्व्येव मोक्षश्च तस्यावस्थाद्वयं मतम् । संसार्व्यतु रक्षेऽस्मिन् भवावते विवर्तनम् ॥११५॥ संसार्व्येव मोक्षश्च तस्यावस्थाद्वयं मतम् । सम्यग्विशेषणज्ञानदृष्टिचारित्रसाधनः ॥११६॥ आसागमपदार्थानां अद्धानं परया सुद्रा । सम्यग्दर्शनमाम्नातं प्रथमं सुक्तितसाधनम् ॥११७॥ ज्ञानं जीवादिमावानां याधारम्यस्य प्रकाशकम् । मज्ञानध्वान्तसंतानप्रश्चयानन्तरोज्जवम् ॥११०॥ माध्यस्थकक्षणं प्राहुश्चारित्रं विस्ते सुनेः । मोक्षकामस्य निर्मुक्तचेछस्याहिसकस्य तत् ॥११०॥ त्रयं समुदितं सुक्तेः साधनं दर्शनादिकम् । नैकाजविकछस्येऽपि तरस्यकार्यकृदिष्यते ॥१२०॥ सस्येव दर्शने ज्ञानं चारित्रं च फलपदम् । ज्ञानं च दिष्टसच्चर्यासानिध्ये सुक्तकारणम् ॥१२२॥ चारित्रं दर्शनज्ञानविकछं नार्यक्रन्मतम् । प्रातायैव तद्वि स्यादन्यस्येव विवर्णतम् ॥१२२॥ चारित्रं दर्शनज्ञानविकछं नार्यक्रन्मतम् । प्रातायैव तद्वि स्यादन्यस्येव विवर्णतम् ॥१२२॥ चारित्रं दर्शनज्ञानविकछं नार्यक्रन्मतम् । प्रातायैव तद्वि स्यादन्यस्येव विवर्णतम् ॥१२२॥

मिथ्यादृष्टि पुरुष उसका स्वरूप अनेक प्रकारसे मानते हैं और परस्परमें विवाद करते हैं।।१११।। कितने ही मिथ्यादृष्टि कहते हैं कि आत्मा नामका पदार्थ ही नहीं है, कोई कहते हैं कि वह अनित्य है, कोई कहते हैं कि वह कर्ता नहीं है, कोई कहते हैं कि वह भोक्ता नहीं है, कोई कहते हैं कि आत्मा नामका पदार्थ है तो सही परन्तु उसका मोक्स नहीं है, और कोई कहते हैं कि मोक्ष भी होता है परन्तु मोक्ष प्राप्तिका कुछ उपाय नहीं है, इसलिए है आयुष्मन भरत, उसर कहे हुए इन अनेक मिथ्या नयोंको छोड़कर समीचीन नयोंके अनुसार जिसका लक्षण कहा गया है ऐसे जीवतस्वका तू निश्चय कर ॥११२-११४॥ उस जीवकी दो अवस्थाएँ मानी गयी हैं एक संसार और दूसरी मोक्षा नरक, तिर्यंच, मनुष्य और देव इन चार भेदोंसे युक्त संसाररूपी भँवरमें परिश्रमण करना संसार कहलाता है।।११५॥ और समस्त कर्मीका विलक्क ही क्षय हो जाना मोक्ष कहलाता है, वह मोक्ष अनन्तसुख स्वरूप है तथा सम्यय्दर्शन, सम्यय्नान और सम्यक्चारित्ररूप साधनसे प्राप्त होता है ॥११६॥ सच्चे देव, सच्चे शास्त्र और समी-चीन पदार्थीका बढ़ी प्रसन्नतापूर्वक श्रद्धान करना सम्यग्दर्शन माना गया है, यह सम्यग्दर्शन मोक्षप्राप्तिका पहला साधन है।।११७। जीव, अजीव आदि पदार्थीके यथार्थस्वरूपको प्रकाशित करनेवाला तथा अज्ञानरूपी अन्धकारकी परम्पराके नष्ट हो जानेके बाद उत्पन्न होनेवाला जो ज्ञान है वह सम्यक्षान कहलाता है ॥११८॥ इष्ट-अनिष्ट पदार्थीमें समताभाव धारण करने-को सम्यक्चारित्र कहते हैं, वह सम्यक्चारित्र यथार्थरूपसे तृष्णारहित, मोक्षकी इच्छा करनेवाले, वस्त्ररहित और हिंसाका सर्वधा त्याग करनेवाले मुनिराजके ही होता है ॥११९॥ सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्षारित्र ये तीनों मिछकर ही मोश्रके कारण कहे गये हैं यदि इनमें से एक भी अंगकी कमी हुई तो वह अपना कार्य सिद्ध करनेमें समर्थ नहीं हो सकते मध्रणा सम्यग्दर्शनके होते हुए ही ज्ञान और चारित्र फलके देनेवाले होते हैं इसी प्रकार सम्यग्दर्शन और सम्यक्चारित्रके रहते हुए ही सम्यग्झान मोक्षका कारण होता है।।१२१।। सम्यग्दर्शन और सम्यग्हानसे रहित चारित्र कुछ भी कार्यकारी नहीं होता किन्तु जिस प्रकार अन्धे पुरुषका दौड़ना उसके पतनका कारण होता है उसी प्रकार सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानसे शून्य पुरुषका चारित्र भी उसके पतन अर्थात् नरकादि गतियोंमें परिश्रमणका

१. सुनयानुगमात् । २. जीवस्य । ३. चतुरवयवे । ४. समुदायीकृतम् । ५. दर्शनचारित्रसामीच्ये सित । ६. नरकादिगतौ पतनायैव । ७. दर्शनविकलचारित्रम् । ८. वल्गनमुत्पतनम् ।

ेत्रिषेकद्वविश्लेषाव् उद्भूता मार्गतुर्णयाः । घोडा भवन्ति मृदामां तेऽप्यत्र विनिपातिताः ॥१२३॥ इतो माधिकमस्त्यन्यत् नामून्नैव भविष्यति । इत्यासादित्रये दादर्णाद् दर्धनस्य विद्युद्धता ॥१२॥ आसो गुणैर्युतो प्तकलंको निर्मकाशयः । निष्ठितार्थी भवेत् सार्यस्तदामासास्ततोऽपरे ॥१२५॥ आगमस्तद्वचोऽशेषपुरुषार्थानुशासनम् । नयप्रमाणगम्भीरं तदामासोऽसतां वचः ॥१२६॥ पदार्थस्तु द्विषा ज्ञेयो जीवाजीवविभागतः । यथोक्तकक्षणो जीवस्त्रिकोटि परिणाममाक् ॥१२७॥ मध्यामध्यो तथा मुक्त इति जीवस्त्रिकोदितः । भविष्यस्तिद्धको मध्यः सुवर्षोपलसंनिमः ॥१२८॥ अभव्यस्तिद्विष्यः स्वादन्वपाषाणसंनिमः । मुक्तिकारणसामग्री न तस्यास्ति कदावन ॥१२९॥ कर्मवन्यनिर्मुकतिस्त्रकोकिसस्तराकवः । सिद्धो निरम्जनः ग्रोक्तः ग्राहानन्तसुस्तोदवः ॥१३०॥

कारण होता है ॥१२२॥ इन तीनोंमें-से कोई तो अलग-अलग एक-एकसे मोक्ष मानते हैं और कोई दो-दोसे मोक्ष मानते हैं इस प्रकार मूर्ख छोगोंने मोक्षमार्गके विषयमें छह प्रकारके मिध्या-नयोंकी कल्पना की है परन्त इस उपयंक्त कथनसे उन सभीका खण्डन हो जाता है। भावार्थ-कोई केवल दर्शनसे, कोई झानमात्रसे, कोई मात्र चारित्रसे, कोई दर्शन और झान दोसे. कोई एर्शन और चारित्र इन दोसे और कोई झान तथा चारित्र इन दोसे मोक्ष मानते हैं। इस प्रकार मोक्समार्गके विषयमें छह प्रकारके मिध्यानयकी कल्पना करते हैं परन्तु उनकी यह कल्पना ठीक नहीं है क्योंकि तीनोंकी एकतासे ही मोक्षकी प्राप्ति हो सकती है ॥१२३॥ जैनधर्म-में आप्त, आगम तथा पदार्थका जो स्वरूप कहा गया है उससे अधिक वा कम न तो है न या और न आगे ही होगा। इस प्रकार आप्त आदि तीनोंके विषयमें श्रद्धानकी हृदता होनेसे सम्यग्दर्शनमें विश्द्धता उत्पन्न होती है ॥१२४॥ जो अनन्तज्ञान आदि गुणोंसे सहित हो. घातिया कर्मरूपी कलंकसे रहित हो, निर्मेख आशयका धारक हो, कृतकृत्य हो और सबका भला करनेवाला हो वह आप्त कहलाता है। इसके सिवाय अन्य देख आप्तामास कहलाते हैं ॥१२५॥ जो आप्तका कहा हुआ हो, समस्त पुरुषार्थीका वर्णन करनेवाला हो और नय तथा प्रमाणोंसे गम्भीर हो उसे आगम कहते हैं, इसके अतिरिक्त असत्पुरुषोंके वचन आगमाभास कहछाते हैं।।१२६।। जीव और अजीवके भेदसे पदार्थके दो भेद जानना चाहिए। उनमें-से जिसका चेतनारूप छक्षण ऊपर कहा जा चुका है और जो उत्पाद, ज्यय तथा ध्रीज्यरूप तीन प्रकारके परिणमनसे युक्त है वह जीव कहळाता है ॥१२अ। भन्य-अभन्य और मुक्त इस प्रकार जीवके तीन भेद कहे गये हैं, जिसे आगामी कालमें सिद्धि प्राप्त हो सके उसे भन्य कहते हैं. भव्य जीव सुवर्ण-पाषाणके समान होता है अर्थात् जिस प्रकार निमित्त मिळनेपर सुवर्ण-पाषाण आगे चलकर शुद्ध सुवर्णरूप हो जाता है उसी प्रकार भव्यजीव भी निमित्त मिलनेपर शुद्ध सिद्धस्यरूप हो जाता है।।१२८।। जो भन्यजीवसे विपरीत है अर्थात जिसे कभी भी सिद्धि की प्राप्ति न हो सके उसे अभव्य कहते हैं, अभव्यजीव अन्धपाषाणके समान होता है अर्थात् जिस प्रकार अन्धपाषाण कभी भी सुवर्णरूप नहीं हो सकता उसी प्रकार अभव्य जीव भी कंभी सिद्धस्वरूप नहीं हो सकता। अभव्य जीवको मोक्ष प्राप्त होनेकी सामग्री कभी भी प्राप्त नहीं होती है ॥१२९॥ और जो कर्मवन्धनसे छट चुके हैं, तीनों छोकोंका

१. दर्शनज्ञानचारित्रेषु । २. केचिद्र्शनं मुक्त्याऽन्ये ज्ञानं विहास परे चारित्रं विना द्वाम्यामेव मोक्षमिति वदन्ति । द्वयविशेषात् । अन्ये ज्ञानादेव, दर्शनादेव, चारित्रादेव मोक्षमिति वदन्ति इति मार्गदुर्नयाः बद्धकाराः भवन्ति । ३. निराष्ट्रताः । ४. सथीवताप्तादित्रयात् । ५. सर्वहितः । ६. उत्पत्तिस्थितिप्रस्यकपपरि-णमनभाक् । ७. अभव्यस्य ।

इति जीवपदार्थस्ते संक्षेपेण निरूपितः । अजीवतत्त्वसध्येषसवधारय श्रीधन ॥१६१॥
अजीवकक्षणं तत्त्वं पर्रचयेव प्रपन्थयते । धर्माधर्मावधार्थां कालः पुद्गतः इत्यपि ॥१६१॥
जीवपुद्गलयोर्थस्याद् गत्युपप्रहका रणम् । धर्माद्रस्यं तदुिह्मधर्मः स्थित्युपप्रहः ॥१६१॥
गविस्यि तिमतामेती गतिस्थित्योद्दप्रहे । धर्माधर्मी प्रवर्तते न स्वयं प्रेरको मती ॥१६॥।
यथा मत्त्रस्य गमनं विना नैवाग्मसा मवेत् । न चाग्मः प्रेरथत्येनं तथा धर्मास्यनुप्रहः ॥१६५॥
तत्त्रकाया यथा मत्त्र्यं स्थापयत्यर्थिनं स्वतः । न त्वेषा प्रेरयत्येनमर्थं च स्थितिकारणम् ॥१६६॥
तत्रकाया यथा मत्त्र्यं स्थापयत्यर्थिनं स्वतः । न त्वेषा प्रेरयत्येनमर्थं च स्थितिकारणम् ॥१६॥।
तत्रकाया यथा मत्त्र्यं स्थापयत्यर्थिनं स्वतः । न त्वेषा प्रेरयत्येनमर्थं च स्थितिकारणम् ॥१६॥।
त्रिवाधर्मकायोऽपि जीवपुद्गलयोः स्थितिम् । निवर्त्यत्युदासीनी न स्वयं प्रेरकः स्थितेः ॥१३॥॥
जीवादीनां पदार्थानामवयाद्दनकथ्यणम् । यत्त्रदाकाशमस्यर्गममूर्तं स्थापि निष्क्रियम् ॥१६८॥
वर्तनाकक्षणः कास्रो वर्तना स्वपराश्रया । अधास्त्रं गुणपर्थावैः "परिणम्मृत्वयोजना ॥१६९॥
यथा कुलाकचकस्य अमणेऽधःशिका स्वयम् । धसे निमित्ततामेवं कास्रोऽपि क्षितते वृष्टेः ॥१४०॥

शिखर ही जिनका स्थान है, जो कर्म कालिमासे रहित है और जिन्हें अनन्तसुखका अध्युदय प्राप्त हुआ है ऐसे सिद्ध परमेष्ठी मुक्त जीव कहळाते हैं।।१३०।। इसं प्रकार हे बुद्धिरूपी धनको घारण करनेवाले भरत, मैंने तेरे लिए संक्षेपसे जीवतस्त्रका निरूपण किया है अब इसी तरह अजीवतत्त्वका भी निश्चय कर ॥१३१॥ धर्म, अधर्म, आकाश और पुद्गल इस प्रकार अजीवतत्त्वका पाँच भेदीं-द्वारा विस्तार निरूपण किया जाता है ॥१३२॥ जो जीव और पुद्गळोंके गमनमें सहायक कारण हो उसे धर्म कहते हैं और जो उन्हींके स्थित होनेमें सहकारी कारण हो उसे अधर्म कहते हैं।।१३३॥ धर्म और अधर्म ये दोनों ही पदार्थ अपनी इच्छासे गमन करते और ठहरते हुए जीव तथा पुद्गळोंके गमन करने और ठहरनेमें सहायक होकर प्रकृत होते हैं स्वयं किसीको प्रेरित नहीं करते हैं ॥१३४॥ जिस प्रकार जलके बिना मछलीका गमन नहीं हो सकता फिर भी जल मछलीको प्रेरित नहीं करता उसी प्रकार जीव और पुद्गल धर्मके बिना नहीं चल सकते फिर भी धर्म उन्हें चलनेके लिए प्रेरित नहीं करता किन्तु जिस प्रकार जल चलते समय मछलीको सहारा दिया करता है उसी प्रकार धर्मपदार्थ भी जीव और पुद्गलोंको चलते समय सहारा दिया करता है।।१३७। जिस प्रकार वृक्षकी छाया स्वयं ठहरनेकी इच्छा करनेवाले पुरुषको ठहरा देती है-उसके ठहरनेमें सहायता करती है परन्तु वह स्वयं उस पुरुषको प्रेरित नहीं करती तथा इतना होनेपर भी वह उस पुरुषके ठहरनेको कारण कहलाती है उसी प्रकार अधर्मास्तिकाय भी उदासीन होकर जीव और पुद्गलोंको स्थित करा देता है-उन्हें ठहरनेमें सहायता पहुँचाता है परन्तु स्वयं ठहरनेकी प्रेरणा नहीं करता ॥१३६-१३७॥ जो जीव आदि पदार्थोंको उद्दरनेके छिए स्थान दे उसे आकाश कहते हैं। वह आकाश स्पर्शरहित है, अमृतिक है, सब जगह ज्वाप्त है और कियारहित है।।१३८।। जिसका वर्तना लक्षण है उसे काल कहते हैं, वह वर्तना काल तथा कालसे शिम जीब आदि पदार्थोंके आश्रय रहती है और सब पदार्थोंका जो अपने-अपने गुण तथा पर्याय-रूप परिणमन होता है उसमें सहकारी कारण होती है ॥१३९॥ जिस प्रकार कुम्हारके चक्रके फिरनेमें उसके नीचे लगी हुई शिला कारण होती है उसी प्रकार कालद्रन्य भी सब पदार्थीके परिवर्तनमें कारण होता है ऐसा विद्वान छोगोंने निरूपण किया है। आवार्थ-कुम्हारका चक्र

१. गमनस्योपकारे कारणम् । २. स्थितेरुपकारः । ३. जीवपुद्दगलानाम् । ४. धर्मास्तिकायस्योपकारः । धर्मेऽस्त्यनुग्रहः छ० । ५. न्मिप च । ६. स्वस्यकालस्य परस्य वस्तुन आश्रयो यस्याः सा । ७. परिणमनत्वस्य योजनं यस्याः सा । परिणेत्त्व-छ० ।

स्यवहारात्मकात् काळाम्मुरूपकारुविनिर्णयः । मुख्ये सत्येव गौग्रस्य बाह्योकादेः प्रतीतितः ॥१४९॥ स काळो छोकमात्रैः स्वैरणुभिनिचितः स्थितैः । ज्ञेयोऽन्योन्यमसंकीर्णे रत्नानामिव राशिभिः ॥१४२॥ प्रदेशप्रचया योगादकायोऽयं प्रकीर्तितः । शेषाः पञ्चास्तिकायाः स्युः प्रदेशोपचितात्मकाः ॥१४३॥ भर्माभर्मवियक्ताळपदार्था मृतिविजिताः । मृतिमस्पुद्गस्त्ववयं तस्य भेदानितः श्रणु ॥१४४॥

स्वयं घुमता है परन्तु नीचे रखी हुई ज़िला या कीलके विना वह घुम नहीं सकता इसी प्रकार समस्त पदार्थीमें परिणमन स्वयमेव होता है परन्तु वह परिणमन कालद्रव्यकी सहायताके बिना नहीं हो सकता इसलिए कालद्रव्य पटार्थीक परिणमनमें सहकारी कारण है ॥१४०॥ (वह काल दो प्रकारका है-एक व्यवहार काल और दूसरा निश्चयकाल। घडी, घण्टा आदिको व्यवहारकाल कहते हैं और लोकाकाशके प्रत्येक प्रदेशपर रत्नोंकी राशिके समान एक दूसरेसे असंप्रक्त होकर रहनेवाले जो असंख्यात कालाण हैं उन्हें निश्चयकाल कहते हैं ) ज्यवहार-कालसे ही निरुचयकालका निर्णय होता है, क्योंकि मुख्य पदार्थके रहते हुए हो बाङ्कीक आदि गीण पदार्थोंकी प्रतीति होती है। आबार्थ-बाङ्कीक एक देशका नाम है परन्त उपचारसे वहाँके मनुष्योंको भी वाह्नोक कहते हैं। यहाँ वाह्नोक शब्दका मुख्य अर्थ देशविशेष है और गौण अर्थ है वहाँपर रहनेवाला सदाचारसे पराङ्ग्रस मनुष्य। यदि देशविशेष अर्थको यतलानेवाला बाह्मीक नामका कोई मुख्य पदार्थ नहीं होता तो वहाँ रहनेबाले मनुष्योंमें भी बाह्मीक शब्दका व्यवहार नहीं होता इसी प्रकार यदि मुख्य काल द्रव्य नहीं होता तो व्यवहारकाल भी नहीं होता। हम छोग सूर्योदय और सूर्यास्त आदिके द्वारा दिन-रात महीना आदिका ज्ञान प्राप्त कर व्यवहारकालको समझ लेते हैं परन्तु अमूर्तिक निश्चयकालके समझनेमें हमें कठिनाई होती है इसलिए आचार्योंने व्यवहारकालके द्वारा निरुचयकालको समझनेका आदेश दिया है क्योंकि पर्यायके द्वारा ही पर्यायोका बोध हुआ करता है ॥१४१॥ वह निरूचयकाल लोकाकाशके प्रत्येक प्रदेशपर स्थित लोकप्रमाण ( असंख्यात ) अपने अणुओंसे जाना जाता है और कालके वे अणु रत्नोंकी राशिके समान परस्परमें एक दूसरेसे नहीं मिलते, सब जुदे-जुदे ही रहते हैं ॥१४२॥ परस्परमें प्रदेशोंके नहीं मिलनेसे यह कालद्रव्य अकाय अर्थात् प्रदेशी कहलाता है। कालको छोड्कर रोप पाँच द्रव्योंके प्रदेश एक दूसरेसे मिले हुए रहते हैं इसलिए वे अस्तिकाय कहलाते हैं। भावार्थ-जिसमें बहुप्रदेश हो उसे अस्तिकाय कहते हैं, जीव, पुदुगल, धर्म, अधर्म और आकाश ये द्रव्य बहुप्रदेशी होनेके कारण अस्तिकाय कहलाते हैं और कालद्रव्य एकप्रदेशी होनेसे अनस्तिकाय कहलाता है ॥१४३॥ धर्म, अधर्म, आकाश और काल ये चार पदार्थ मूर्तिसे रहित हैं, पुद्गलद्रव्य मूर्तिक है। अब आगे उसके भेटोंका वर्णन सुन । भाषार्थ-जीव द्रव्य भी अमृतिक है परन्तु यहाँ अजीव द्रव्योंका वर्णन चल रहा है इसलिए उसका निरूपण नहीं किया है। पाँच इन्द्रियों में-से किसी भी इन्द्रियके द्वारा जिसका स्पष्ट ज्ञान हो उसे मृतिक कहते हैं, पुदुगलको छोड़कर और किसी पदार्थका इन्द्रियोंके द्वारा स्पष्ट ज्ञान नहीं होता

१. सिहो माणवक इत्येव । २. म्लेच्छजनादेः । ३. बहुप्रदेशाभावादित्यर्थः । ४. इतः परम् ।

वर्णगन्धरसस्परायोगिनः पुद्गला मताः । पूरणाद् गलनाव्येत संप्रासान्वर्धनामकाः ॥१४५॥ स्कन्धाणुमेदतो द्वेधा पुद्गलस्य व्यवस्थितिः । स्निग्धस्थारमकाणूनां संवातः स्कन्ध इच्यते ॥१४६॥ द्वयणुकादिर्महास्कन्धरर्थन्तस्तस्य विस्तरः । छायातपतमोऽयोरस्नापयोदादिप्रमेदमाक् ॥१४७॥ भणवः कार्येलिङ्गाः स्युः द्विस्पर्शाः परिमण्डलाः । एकवणंरसा नित्याः स्युरनित्याद्व पर्ययः ॥१४८॥ स्वस्मस्यास्तया स्वमाः स्वस्मस्युलारमकाः परे । स्यूलस्वमारमकाः स्यूलाः स्यूलस्यूलाद्व पुद्गलाः १४९ स्वस्मस्यमोऽलुरेकः स्यादद्वयोऽस्पृद्वय एव च । स्वस्मास्ते कर्मणां स्कन्धाः प्रदेशानम्ययोगातः ॥१५०॥ शब्दः स्पर्शो रस्ते गन्धः स्वस्मस्यूलो निगधते । क्ष्माध्युपत्वे सत्येवामिन्द्रियप्राद्यतेक्षवात् ॥१५६॥ स्यूलस्वमाः पुनर्भयाद्वात् । १५५॥ स्यूलस्वमाः पुनर्भयाद्वात् । १५५॥ द्वद्वस्य जलादि स्यात् स्यूलभेदनिदर्शनम् । स्यूलस्यूलः पृथिक्यादिर्मेदाः स्कन्धः प्रकीर्तितः ॥१५२॥ दवद्वस्य जलादि स्यात् स्यूलभेदनिदर्शनम् । स्यूलस्यूलः पृथिक्यादिर्मेदाः स्कन्धः प्रकीर्तितः ॥१५२॥

इसलिए पुदुगलद्रन्य मूर्तिक है और शेष द्रन्य अमूर्तिक हैं।।१४४। जिसमें वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श पाया जाये उसे पुद्गल कहते हैं। पूरण और गलन रूप स्वभाव होनेसे पुद्गल यह नाम सार्थक है। भावार्थ-अन्य परमाणुओंका आकर मिल जाना पूरण कहलाता है और पहलेके परमाणुओंका विछुड़ जाना गलने कहलाता है, पुद्गल स्कन्धोंमें पूरण और गलन ये दोनों ही अवस्थाएँ होती रहती हैं, इसलिए उनका पुदुगल यह नाम सार्थक है ॥१४५॥ स्कन्ध और परमाणुके भेदसे पुद्रगळकी व्यवस्था दो प्रकारकी होती है। स्निग्ध और रूस अणुओंका जो समुदाय है उसे स्कन्ध कहते हैं ॥१४६॥ उस पुद्गल द्रव्यका विस्तार दो परमाणुवाले द्वयगुक स्कन्धसे लेकर अनन्तानन्त परमाणुवाले महास्कन्ध तक होता है। छाया, आतप, अन्धकार, चाँदनी, मेघ आदि सब उसके भेद-प्रभेद हैं ॥१४०॥ परमाणु अत्यन्त सूक्ष्म होते हैं, वे इन्द्रियोंसे नहीं जाने जाते। घट-पट आदि परमाणुओंके कार्य हैं उन्हींसे उनका अनुमान किया जाता है। उनमें कोई भी दो अविरुद्ध स्पर्श रहते हैं, एक वर्ण, एक गन्ध और एक रस रहता है। वे परमाणु गोल और नित्य होते हैं तथा पर्यायोंकी अपेक्षा अनित्य भी होते हैं ॥१४८॥ ऊपर कहे हुए पुद्गल द्रव्यके छह भेद हैं-१ सूक्ष्मसूक्ष्म, २ सूक्ष्म, ३ सूक्ष्म स्थूल, ४ स्थूलसूक्ष्म, ५ स्थूल और ६ स्थूलस्थूल ॥१४९॥ इनमें-से एक अर्थात् स्कन्धसे प्रथक् रहनेवाछा परमाणु सूक्ष्मसूक्ष्म है क्योंकि न तो वह देखा जा सकता है और न उसका स्पर्श ही किया जा सकता है। कमेंकि स्कन्ध सूक्ष्म कहलाते हैं क्योंकि वे अनन्त प्रदेशोंके समुदायरूप होते हैं।। १५०।। शब्द, स्पर्श, रस और गन्ध सुक्रमस्थूल कहलाते हैं क्योंकि यद्यपि इनका चक्षु इन्द्रियके द्वारा ज्ञान नहीं होता इसलिए ये सुक्ष्म हैं परन्तु अपनी-अपनी कर्ण आदि इन्द्रियोंके द्वारा इनका बहण हो जाता है इसिक्टिए ये स्थूछ भी कहलाते हैं।।१५१।। छाया, चाँदनी और आतप आदि स्थूलसूक्स कहलाते हैं क्योंकि चक्ष इन्द्रियके द्वारा दिखायी देनेके कारण ये स्थूल हैं परन्तु इनके रूपका संहरण नहीं हो सकता इसलिए विघातरहित होनेके कारण सूक्ष्म भी हैं।।१५२।। पानी आदि तरल पदार्थ जो कि प्रथक् करनेपर भी मिल जाते हैं स्थूल भेदके उदाहरण हैं, अर्थात् द्ध, पानी आदि पतले पदार्थ स्थूछ कहलाते हैं और पृथिवी आदि स्कन्ध जो कि भेद किये जानेपर फिर न मिल सकें स्थ्लस्थ्रल कहलाते हैं।।१५३।। इस प्रकार ऊपर कहे हुए जीवादि पदार्थोंके यथार्थ स्वरूपका

१. कर्मानुयोगाः । २. स्निग्धरुदाद्वयस्पर्शवन्तः । ३. सूक्ष्माः । ४. कर्मणः स्कन्धाः-छ० । ५. अनन्तस्य योगात् । ६. येषां शब्दादीनामत्राक्षुषत्वे सस्यपि शेषेन्द्रियग्राह्मताया ईक्षणात् । सूक्ष्मस्यूलस्यम् । ७. अनपहार्यस्यकपत्वात् ।

इत्यमीशं पदार्थानां वाधारम्यमविषयंथात् । यः श्रद्धते स मन्यारमा परं मद्याधिगञ्छति ॥१५४॥
तत्त्वार्थसंग्रदं कृत्त्वमित्युक्त्यास्मै विदां वरः । काविधित्तत्त्ववीजानि पुनरुदेशतो जगौ ॥१५५॥
पुरुषं पुरुषार्थं च मार्गं भागंफलं तथा । वन्धं मोक्षं तथोईतं वदं मुक्तं च सोऽभ्यधात् ॥१५६॥
त्रिजगरसमयस्थानं गरकप्रस्तरानि । द्वीपान्धिदृत्शेखादीमप्यथास्मा वुपादिसत् ॥१५७॥
त्रिजगरसमयस्थानं वृद्धापुर्मोगविक्तरम् । मद्यस्थानमि विभान् छोकनादी च संजगौ ॥१५८॥
त्रीर्थेशानो पुराणानि चक्तियामधंचिक्तवाम् । तत्कवयाणानि तदेत्वध्यावक्षो जगदगुरुः ॥१५९॥
गतिमागतिमुत्यस्थि व्यवनं च सरीरिणाम् । अश्वित्यद्धि कृतं चाप् मगवाद् व्याजहार सः ॥१६०॥
मवज्ञविक्यद्भृतं च यस्सर्वं श्रुव्यगोचसम् । तत्सर्वं सर्वविक्तवों मरतं प्रत्यवृद्धात् ॥१६६॥
श्रुत्वेति तत्त्वस्यद्वावं गुरोः परमप्रवृद्धात् । प्रश्कादं परमं प्रापं मरतो मिक्तविर्मरः ॥१६२॥
ततः सन्यक्तवुद्धि च व्रतश्चदि च पुरुष्कं छाम् । निक्कं छाज्ञरतो मेजे परमानन्दमुद्वहन् ॥१६३॥
प्रवृद्धो मानसीं श्चित् परमा परमधितः । संप्राप्य मरतो रेजे शरवीयाम्बुजाकरः ॥१६४॥

जो भव्य विपरीतता-रहित श्रद्धान करता है वह परमझ अवस्थाको प्राप्त होता है ॥१५४॥ इस प्रकार ज्ञानवानोंमें अतिशय श्रेष्ठ भगवाम् वृषभदेव भरतके लिए समस्त पदार्थीके संप्रहका निरूपण कर फिर भी संक्षेपसे कुछ तत्त्वोंका स्वरूप कहने छगे ॥१५५॥ उन्होंने आत्मा, घर्म, अर्थ, काम और मोक्ष ये चार पुरुपार्थ, मुनि तथा आवकोंका मार्ग, स्वर्ग और मोक्षरूप मार्गका फल, बन्ध और बन्धके कारण, मोश्र और मोश्रके कारण, कर्मरूपी बन्धनसे बँधे हुए संसारी जीव और कर्मबन्धनसे रहित मुक्त जीव आदि विषयोंका निरूपण किया॥१५६॥ इसी प्रकार तीनों छोकोंका आकार, नरकोंके पटल, द्वीप, समुद्र, हद और कुलाचल आदिका भी स्वरूप भरतके लिए कहा ॥१५७॥ अनन्तचतुष्ट्यरूप लक्ष्मीके घारक भगवान् वृषभदेवने तिरसठ पटलोंसे युक्त स्वर्ग, देवोंके आयु और उनके भोगोंका विस्तार, मोक्स्थान तथा क्षेकनाड़ीका भी वर्णन किया ॥१५८॥ जगद्गुरु भगवान् यृषभदेवने तीर्थंकर चक्रवर्ती और अर्ध चक्रवर्तियोंके पुराण, तीर्थंकरोंके कल्याणक और उनके हेतुस्वरूप सोछह कारण भाव-नाओंका भी निरूपण किया ।।१५९॥ भगवान्ने, अमुक जीव मरकर कहाँ-कहाँ पैदा होता है ? अमुक जीव कहाँ-कहाँ से आकर पैदा हो सकता है ? जीबोंकी उत्पत्ति, विनाश, भोगसामधी, विभृतियाँ अथवा मुनियोंकी ऋदियाँ, तथा मनुष्योंके करने और न करने योग्य काम आदि सबका निरूपण किया था ॥१६०॥ सबको जाननेवाले और सबका कल्याण करनेवाले भगवान् वृषभदेवने भूत, भविष्यत् और वर्तमानकालसम्बन्धी सब द्रव्योंका सब स्वरूप भरतके छिए बतलाया था ।।१६१॥ इस प्रकार जगद्गुरु-परमपुरुष मगवान वृपभदेवसे तत्त्वोंका स्वरूप सनकर भक्तिसे भरे हुए महाराज भरत परम आनन्दको प्राप्त हुए।।१६२।। तदनन्तर परम आनन्दको धारण करते हुए भरतने निष्फल अर्थात् शरीरानुरागसे रहित भगवान् युपभदेवसे सम्याद्शेनको शुद्धि और अणुत्रतोंकी परम विशुद्धिको प्राप्त किया।।१६३।। जिस प्रकार शरद्ऋतुमें प्रमुद्ध अर्थात् खिळा हुआ कमछोंका समृह सुशोभित होता है उसी प्रकार महाराज भरते परम भगवाम् वृषभदेवसे प्रबुद्ध होकर-तत्त्वींका ज्ञानप्राप्त कर मनकी परम विश्दिको प्राप्त हो

१. नामोध्वारणमात्रतः । २. विन्यासम् । ३. पटलान् । ४. अस्मै भन्ने उपदेशं चकार । ५. मुक्तिस्थानम् । ६. व्युतिम् । ७. क्षेत्रम् । शतसण्डादिकं सुखादिकभृतित वा । ८. कार्यम् । ९. सम्पूर्णाम् । १०. शरीरसन्धरहितात् ।

स लेमे गुहमाराच्य सम्यग्दर्शननाथकास् । व्रवशीलावली सुक्तेः कण्डिकामिव निर्मेलाम् ॥१६५॥ विदीपे लक्ष्यसंस्कारो गुरुतो भरतेद्वरः । यथा महाकरोद्भूतो मणिः संस्कारयोगतः ॥१६६॥ व्रिदशासुरमस्यानां सा समा समुनीद्वरा । पीतसद्धर्मपीयूषा परामाप एति तदा ॥१६७॥ धनश्वनिमिव श्रुत्वा विमोदिव्यध्वनि तदा । चातका इव भन्धीचाः पर प्रमदमाययुः ॥१६८॥ विद्यप्वनिमनुश्रुत्य जलदस्त्वनितोपमम् । अशोकविद्यपाल्ढाः सस्वनुदिव्यव्विणः ॥१६९॥ समाविषमिवासाय सं त्रातारं प्रमास्वरम् । विद्युद्धि मन्यर्शनानि भेजुर्दिव्यप्रमा स्वरम् ॥१७०॥ समाविषमिवासाय सं त्रातारं प्रमास्वरम् । विद्युद्धि मन्यर्शनानि भेजुर्दिव्यप्रमा स्वरम् ॥१७०॥ योऽसी वृरिमतालेशो मरतस्यानुजः कृतो । प्राज्ञः खूरः ज्ञुविधीरो धीरेयो मानशालिनाम् ॥१७९॥ श्रीमाम् वृष्यमेनाक्यः प्रज्ञापारमितो वशी । स संबुध्य गुरोः पाद्वे दीक्षित्वाभूद् गणाधिपः ॥१७२॥ स सम्विमिरिक्दिस्तपोदीप्रयावृक्षोऽमितः । व्यवीपि शरदीवाको धृतान्धरमसोदयः ॥१७३॥ स श्रीमान् कुद्वे शार्वृकः श्रेयाव् सौमप्रमोऽपि च । कृपाद्यान्ये तदोपालदीक्षा गणभृतोऽमवन् ॥१७४॥ भरतस्यानुजा ब्राह्मो दीक्षित्वा गुर्वनुप्रहात् । गणिनीपदमार्याणां सा भेषे पृजितामरैः ॥१७५॥

अतिशय सुशोभित हो रहे थे ॥१६४॥ भरतने, गुरुदेवकी आराधना कर, जिसमें सम्यग्दर्शन-रूपी प्रधान मणि छगा हुआ है और जो मुक्तिरूपी छहमीके निर्मेख कण्डहारके समान जान पहती थी ऐसी वत और शीखोंकी निर्मेख माला धारण की थी। भाषार्थ-सम्यग्दर्शनके साथ पाँच अणुक्रत और सात शक्तित्रत धारण किये थे तथा उनके अतिचारोंका बन्दाव किया था १६५॥ जिस प्रकार किसी बड़ी खानसे निकला हुआ मणि संस्कारके योगुसे देदी प्यमान होने छगता है उसी प्रकार महाराज भरत भी गुरुदेवसे झानमय संस्कार पाकर सुशोभित होने छो थे।।१६६॥ उस समय मुनियोंसे सहित वह देव-दानव और मनुष्योंकी सभा उत्तम धर्महरपी अमृतका पान कर परम सन्तोषको प्राप्त हुई थी ॥१६७॥ जिस प्रकार मेघोंकी गर्जना सुनकर चातक पक्षी परम आनन्दको प्राप्त होते हैं उसी प्रकार उस समय भगवान्को दिन्य-ध्यनि सुनकर भव्य जीवोंके समृह परम आनन्दको प्राप्त हो रहे थे।।१६८।। मेघकी गर्जनाके समान भगवान्की दिव्य ध्वनिको सुनकर अशोकवृक्षकी शास्त्राओंपर बैठे द्वप दिव्य मयूर भी आतन्त्रसे शब्द करने छग गये थे ॥१६९॥ सबकी रक्षा करनेवाले और अस्निके समान देवीप्यमान भगवामको प्राप्त कर भव्य जीवरूपी रख विव्यकान्तिको भारण करनेवालो परम विज्ञद्भिको प्राप्त हुए ये ॥१७०॥ इसी समय जो पुरिसकाङ नगरका स्वामी था, भरतका छोटा भाई था, पुण्यवान्, विद्वान्, शूर-वीर, पिषत्र, धीर, स्वाभिमान करनेवासोंमें श्रेष्ठ, श्रीमान्, बुद्धिके पारको प्राप्त-अतिशय बुद्धिमान् और जितेन्द्रिय था तथा जिसका नाम वृषभसेन था उसने भी भगवान्के समीप सम्बोध पाकर दीक्षा धारण कर छी और उनका पहला गणधर हो गया ॥१७१-१७२॥ सात ऋदियोंसे जिनकी विभूति अतिशय देवीप्यमान हो रही है, जो चारों ओरसे तपकी दीप्तिसे घिरे हुए हैं और जिन्होंने अज्ञानरूपी गाद अन्धकारके उदयको नष्ट कर विया है ऐसे वे वृषभसेन गणधर शरद् ऋतुके सूर्यके समान अत्यन्त देवीप्यमान हो रहे से ॥१७३॥ उसी समय श्रीमान् और कुदवंशियोंमें श्रेष्ठ महाराज सोमप्रम, श्रेयान्स कुमार, तथा अन्य राजा होग भी दीक्षा हेकर भगवान्के गणघर हुए थे ॥१७४॥ भरतकी छोटी बहन बाह्यी भी गुरुदेवकी छपासे दोक्षित होकए आर्याओंके बीचमें गणिनी (स्वामिनी) के पदको प्राप्त हुई थी। यह बाझी सब देवोंके द्वारा पूजित हुई थी।।१७५॥ उस समय वह

१. प्रभासु कान्तिषु अरम् अत्यर्थम् । २. परिमतारीघो-त० । ३. कृष्ववाधेष्ठः । ४. आर्थिकाणाम् ।

रराज राजकन्या सा राजहंसीच सुस्तता। दीक्षा शरकदीशीळपुलिनस्यकशायिनी ।।१७६॥
सुन्द्री चालनिर्वेदा तां ब्राह्मीमन्दरीक्षत । अन्ये चान्याद्य संविग्ना गुरोः प्रावाजिष्ट्रसदा ॥१७०॥
श्रुति कीर्तिमंद्राप्राक्षो गृहीतोपासकवतः । देश संयमिनामासीद्धौरेयो गृहमेधिनाम् ॥१७८॥
उपात्ताणुवता घीरा प्रयतास्मा प्रियवता । स्त्रीणां विशुद्धवृत्तीनां वभूवाग्रेसरो सती ॥१७९॥
विभोः कैवस्यसंप्राप्तिक्षण एव महद्धयः । योगिनोडन्येऽपि भूयांसो वभूवाग्रेसरो सती ॥१७९॥
संबुद्धोऽनन्तवीर्यद्व गुरोः संप्राप्तदीक्षणः । सुरैरवाक्ष्यज्ञिद्धिया मेक्षवतामभूत् ॥१८९॥
मरीचिवउर्याः सर्वेऽपि तापसास्तपित स्थिताः । महारकान्ते संबुद्धय महाप्रावाज्यमास्थिताः ॥१८२॥
ततो मरतराजेन्द्रो गुरुं संपूज्य पुण्यघीः । स्वपुरामिष्ठुली जज्ञे चक्रपूजाकृतस्वरः ॥१८३॥
युवा बाहुक्ली घीमानन्ये च भरतानुजाः । तमन्वीयुः कृतानन्दमिवन्य जगदगुरुम् ॥१८४॥

# मालिनीवृत्तम्

भरतपतिमधाविभूतिदिश्यानुभावप्रसर्भुदयरागं प्रस्थुपाशा भिमुख्यम् । विजयिनमनुजग्मुभ्रतिरस्तं दिनादौ दिनपमिव मयूखा दिन्सुखाकान्ते भाजः ॥१८५॥

राजकन्या ब्राह्मी दीक्षारूपी शरद् ऋतुको नदीके शीलरूपी किनारेपर बैठी हुई और मधुर शब्द करती हुई इंसीके समान सुशोभित हो रही थी।।१७६।। वृषभदेवकी दूसरी पुत्री सुन्दरीको भी उस समय वैराग्य उत्पन्न हो गया था जिससे उसने भी ब्राह्मीके बाद दीक्षा धारण कर ली थी। इनके सिवाय उस समय और भी अनेक राजाओं तथा राजकन्याओंने संसारसे भयभीत होकर गुरुदेवके समीप दीक्षा धारण की थी ॥१७७॥ श्रुतकीर्ति नामके किसी अतिशय बुद्धिमान् पुरुषने श्रावकके अत प्रहण किये थे, और वह देश अतधारण करनेवाले गृहस्थोंमें सबसे श्रेष्ठ हुआ था ॥१७८॥ इसी प्रकार अतिशय धीर-वीर और पवित्र अन्तःकरणको धारण करनेवाली कोई प्रियत्रता नामकी सती स्त्री श्रावकके त्रत धारण कर, शुद्ध चारित्रको धारण करनेवाली खियोंमें सबसे श्रेष्ठ हुई थी।।१७९।। जिस समय भगवान्को केवलज्ञान उत्पन्न हुआ था उस समय और भी बहुत-से उत्तमोत्तम राजा छोग दीक्षित होकर बड़ी-बड़ी ऋद्वियोंको धारण करनेवाले मुनिराज हुए थे।।१८०। भरतके भाई अनन्तवीर्यने भी सम्बोध पाकर भगवान्से दीक्षा प्राप्त की थी, देवोंने भी उसकी पूजा की थी और वह इस अवसर्पिणी युगमें मोक्ष प्राप्त करनेके लिए सबमें अप्रगामी हुआ था। भाषार्थ-इस युगमें अनन्तवीयने सबसे पहले मोक्ष प्राप्त किया था।।१८१॥ जो तपस्वी पहले भ्रष्ट हो गये थे उनमें-से मरीचिका छोड़कर बाकी सब तपस्त्री लोग भगवान्के समीप सम्बोध पाकर तत्त्वोंका यथार्थ स्वरूप समझकर फिरसे दीक्षित हो तपस्था करने छगे थे॥१८२॥

तदनन्तर जिन्हें चक्ररत्नकी पूजा करनेके लिए कुछ जल्दी हो रही है और जो पवित्र बुद्धिके घारक हैं ऐसे महाराज भरत जगद्गुरुकी पूजाकर अपने नगरके सन्मुख हुए ॥१८३॥ युवावस्थाको घारण करनेवाला बुद्धिमान बाहुबली तथा और भी भरतके छोटे भाई आनन्दके साथ जगद्गुरुकी वन्दना करके भरतके पीछे-पीछे वापस लीट रहे थे ॥१८४॥ अथानन्तर उस समय महाराज भरत ठीक सूर्यके समान जान पड़ते थे क्योंकि जिस प्रकार सूर्यके दिव्य प्रभावका प्रसार (फैलाव) प्रकट होता है, उसी प्रकार भरतके भी दिव्य-अलौकिक प्रभावका प्रसार प्रकट हो रहा था, सूर्य जिस प्रकार उदय होते समय राग अर्थात् लालिमा घारण

१. वैराम्पपरायणाः । २. श्रुतकीतिनामा किवच्छावकः । ३. देशवितनाम् । ४. पवित्रस्वरूपा ।
 ५. त्रियवतर्यक्रका कापि स्त्री । ६ भोक्तुविच्छावतामग्रेसरः । आदिनाचादिनामादौ मुक्तोऽभूदित्यर्थः ।
 ७. श्रम्युवये रागो यस्य स तम्, पक्षे स्वोदये रागवस्तम् । ८. स्वीकृत । ९. दिनान्ते~ल० । १०. आक्रमणम् ।

# .चतुर्वि**का**तितमं पर्व

शार्दूल्विक्रीडितम्

स्वान्तर्नातसमस्तवस्तुविसरों े प्रास्ताणंवर्णोऽज्वलाम् निर्णवतां नयचक सिक्षिशुरं स्कीतप्रमोदाहतिम् । विद्वास्यां निर्सिलाङ्गभृत्यरिचितां वैनीमिव व्याहति प्राविक्षत्यरया सुदा निधिपतिः स्वासुत्यताकां पुरीम् ॥१८६॥ इत्यापं भगविज्वनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलद्याग्यमहापुराणसंप्रहे भगवद्दभीपदेशनोपवर्णने नाम चतुर्विशतितमं पर्व ॥२४॥

करता है उसी प्रकार भरत भी अपने राज्य-शासनके उदयकालमें प्रजासे राग अर्थात् प्रेम धारण कर रहे थे, सूर्य जिस प्रकार आभिमुख्य अर्थात् प्रधानताको धारण करता है उसी प्रकार भरत भी प्रधानताको धारण कर रहे थे, सूर्य जिस प्रकार विजयी होता है उसी प्रकार भरत भी विजयी थे, और सायंकालके समय जिस प्रकार समस्त दिशाओंको प्रकाशित करनेवाली किरणें सर्यके पीछे-पीछे जाती हैं ठीक उसी प्रकार समस्त दिशाओं में आक्रमण करनेवाले भरतके छोटे भाई उनके पीछे-पीछे जा रहे थे।।१८५।। इस प्रकार मिधियोंके अधिपति महाराज भरतने बढ़े भारी आनन्दके साथ अपनी अयोध्यापुरीमें प्रवेश किया था। उस समय उसमें अनेक ध्वजाएँ फहरा रही थीं और वह ठीक जिनवाणीके समान सुशोभित हो रही थी क्योंकि जिस प्रकार जिनवाणीके भीतर समस्त पदार्थीका विस्तार भरा रहता है उसी प्रकार उस अयोध्यामें अनेक पदार्थोंका विस्तार भरा हुआ था। जिस प्रकार जिनवाणी फैले हुए वर्णों अर्थात् असरोंसे उज्ज्वल रहती है उसी प्रकार वह अयोध्या भी फैले हुए-जगह-जगह बसे हुए क्षत्रिय आदि वर्णीसे उज्ज्वल थी। जिस प्रकार जिनवाणी अत्यन्त ग्रुचिरूप-पवित्र होती है उसी प्रकार वह अयोध्या भी शुचिरूप-कर्दम आदिसे रहित-पवित्र थी। जिस प्रकार जिन्वाणी समूहके सन्निधानसे श्रेष्ठ होती है उसी प्रकार वह अयोध्या भी नीतिसमूहके सिमधानसे श्रेष्ठ थी। जिस प्रकार जिनवाणी विस्तृत आनन्दको देनेवाली होती है उसी प्रकार बहु अयोध्या भी सबको विस्तृत आनन्दकी देनेवाली थी, जिस प्रकार जिनवाणी विश्वास्य अर्थात् विश्वास इरते योग्य होती हैं अथवा सब ओर' मुखबाछी अर्थात् समस्त पटार्थीका निरूपण करनेवाली होती है उसी प्रकार वह अयोध्या भी विश्वास करनेके योग्य अथवा सब ओर हैं आस्य अर्थात् मुख जिसके ऐसी थी-इसके चारों ओर गोपुर बने हुए थे, और जिस प्रकार जिनवाणी सभी अंग अर्थात् द्वादशांगको धारण करनेवाले मुनियोंके द्वारा परिचित-अभ्यस्त रहती है उसी प्रकार वह अयोध्या भी समस्त जीवोंके द्वारा परिचित थी-उसमें प्रत्येक प्रकारके प्राणी रहते थे।।१८६॥

--- <del>इस त्रकार</del> भगवीजनसेनाचार्यप्रणीत त्रिषष्टिलच्चण महापुराणसंग्रहमें भगवत्कत । धर्मोपदेशका वर्णन करनेवाला चीबीसवाँ पर्व समाप्त हुन्ना ॥२४॥

१. निजाक्यन्तरमानीतसमस्तद्भव्यसमूहम् पक्षे निजाक्यन्तरमानीतसमस्तपदार्थस्वरूपसमूहम् २. विस्तीर्ण क्षत्रियादिवर्ण, पक्षे विस्तीर्णाक्षर । ३. पोषकाम्, पक्षे शुद्धाम् । पिजिरिङ् शीचपोषयोरिति वातोः संभवान् । ४. नयेन नीत्या उपलक्षितचक्ररत्नसंबन्धेन गुरुम्, पक्षे नयसमूहसंबन्धेन गुरुम् । ५. बहुल-सन्तोषस्याहरणं यस्याः सकाशात् जनानाम् । उभयत्र सद्शम् । ६. विश्वतोमुखोम् । परितो गोपुरवतीमित्ययः । पक्षे विश्वासयोग्याम् । ७. सकलप्राणिगणः परिचिताम् । सप्ताङ्गवद्भिः परिचिताम् वा । पक्षे द्वादश्ष्टगक्षारिभः परिचिताम् । ८. भारतीम् । ९. आत्मीयाम् ।

## पश्चविंशतितमं पर्व

गते भरतराजधौ दिव्यमाधोपसंहतौ । निवातस्तिमतं वाधिमिवानाविष्कृतप्वनिम् ॥१॥
भर्माम्बुवर्षसंसिक्तजगरजनवनद्गुमस् । प्राष्ट्रकृतमिकोद्वान्तं वृष्टिमृत्य्वन्तिः स्वनम् ॥२॥
कर्मामुमिवामीष्टफळविश्राणं नीद्वतम् । स्वपादाभ्यणंविश्रान्तित्रगरजनस्त्रितम् ॥२॥
विवरनन्तिमवोद्वतमोहान्धतमसोद्यम् । नवकेवळळक्षीद्यकरोत्करविराजितम् ॥४॥
महाकरिमवोद्भूतगुण्यरनोष्कं याचितम् । सगवन्तं जयस्कानसमिवस्थानन्तवैभवस् ॥५॥
धृतं श्रमणसक्षेन चतुर्भा भेदमीयुषा । चतुर्विभ वनामोगपरिष्कृतिमवादिपम् ॥६॥
प्रातिहार्यावकोपेतं मिद्यकथ्याणपञ्चकम् । चतुर्विभ वनामोगपरिष्कृतिमवादिपम् ॥६॥
प्राप्तदार्याक्षेत्रसहस्तः प्रीतमानसः । सौधर्मेनदः स्तृतिं कर्तुमयारेभे समाहितः ॥८॥
स्तोष्ये रवां परमं उन्नोतिर्गुण्यरनमहाकरम् । मतिप्रकर्षद्वीनोऽपि केवलं मक्तिचोदितः ॥९॥
स्वामिष्दुवतां मकस्या विश्वाः फळसंपदः । स्वयमाविमेवस्तीति निश्वत्य स्वां जिनस्तुवे ॥१०॥
स्तुतिः पुण्यगुणोस्कितिः स्तोता मक्यः प्रसम्भाः । निष्ठितार्थो मवान् स्तुरयः प्रलं नैःश्रेयसं सुर्थम्॥ ११॥

अधानन्तर-राजर्षि भरतके चले जाने और दिव्य भ्यनिके बन्द हो जानेपर वायु बन्द होनेसे निश्चल हुए समुद्रके समान जिनका शब्द त्रिलकुल बन्द हो गया है। जिन्होंने धर्मरूपी जलकी वर्षाके द्वारा जगत्के जीवरूपी वनके मुझ सीच दिये हैं अतएव जो वर्षा कर चुकनेके बाद शब्दरहित हुए वर्षा ऋतुके बादलके समान जान पहते हैं, जो कल्पवृक्षके समान अभीष्ट फल देनेमें तत्पर रहते हैं, जिनके चरणोंके समीपमें तीनों लोकोंके जीव विश्राम लेते हैं, जो अनन्त बछसे सहित हैं। जिन्होंने सूर्यके समान मोहरूपी गाढ़ अन्धकारके उदयको नष्ट कर दिया है, और जो नव केवलल विधरूपी देदीप्यमान किरणों के समृहसे सुशोभित हैं। जो किसी बढ़ी भारी खानके समान उत्पन्न हुए गुजरूपी रत्नोंके समूहसे ज्याप्त हैं, भगवान हैं, जगत्के अधिपति हैं, और अचिन्त्य तथा अनन्त वैभवको धारण करनेवाले हैं। जो चार प्रकारके अमण संघसे घिरे हुए हैं और उनसे ऐसे जान पड़ते हैं मानो भद्रशास आदि चारों वनोंके विस्तारसे चिरा हुआ सुमेर पर्वत ही हो। जो आठ प्रातिहायौंसे सहित हैं, जिनके पाँच कल्याणक सिद्ध हुए हैं, चौतीस अतिशयोंके द्वारा जिनका ऐश्वर्य बढ़ रहा है और जो तीनों लोकोंके स्वामी हैं, ऐसे भगवान वृषभदेवको देखते ही जिसके हजार नेत्र विकसित हो रहे हैं और मन प्रसन्त हो रहा है ऐसे सौधर्म स्वर्गके इन्द्रने स्थिरचित्त होकर भगवानको स्तति करना प्रारम्भ की ॥१-८॥ हे प्रभो, यद्यपि मैं बुद्धिकी प्रकर्षतासे रहित हुँ तथापि केवल आपकी भक्तिसे ही प्रेरित होकर परम ज्योतिस्वरूप तथा गुणरूपी रत्नोंकी स्वानस्वरूप आपकी स्तृति करता है ।।९।। हे जिनेन्द्र, मक्तिपूर्वक आपको स्तुति करनेवाले पुरुषोमें उत्तम-उत्तम फलरूपी सम्पदाएँ अपने आप ही प्राप्त होती हैं यही निश्चय कर आपकी स्तुति करता हूँ ॥१०॥ पिबन्न गुणोंका निरूपण करना स्तुति है, प्रसन्न बुद्धिवाला भन्य स्तोता अर्थात् स्तुति करनेवाला है, जिनके सब पुरुषार्थ सिद्ध हो चुके हैं ऐसे आप स्तुत्य अर्थात् स्तुतिके विषय हैं, और मोक्षका सुस

१.-संहृतेः द० । २. निश्वलम् । ३. उद्गमित । ४. दान । ५. राशि । ६. मुनिऋषियत्यनगारा इति चतुर्विभभेदम् । ७. भद्रशास्त्रदि । ८-पेतं सिद्ध – ४००, ६० । ९. अतिकार्यः । १०. भव्योऽहम् ।

इत्याक्करम मनसा तृष्ट्रणुं मां फलायिनम् । विमो प्रसम्भया रण्या त्वं पुनीहि सनातन ॥१२॥
मामुदाकुरुते मिनतस्वद्गुणैः परिचोदिता । ततः स्तुतिपये तेऽस्मिन् लग्नः संविग्नमानसः ॥१३॥
त्वारि मिनतः कृतालपापि महतीं फलमंपदम् । प्रफलीति विभो करपदमाजसेवेव ऐहिनाम् ॥१४॥
तवारिजयमाच्य्ये वपुरस्पृष्टकैतवम् । दोषावेश्वविकारा हि रागिणां भूषणादयः ॥१५॥
निर्भूषमिष कान्तं ते वपुर्भुवनभूषणम् । दोप्रं हि भूषण नैव भूषणान्तरमीक्षते ॥१६॥
व भूष्णिं कवरीवन्थो न सेलरपरिप्रदः । न किरीटादिमारस्ते तथापि रुचिरं शिरः ॥१७॥
व मुखे अकुटीन्यासो न द्व्यो दश्चनष्ठदः । नास्त्रे व्यापारितो इस्तरतथापि त्वमरीनहर्न् ॥१८॥
त्वया नातान्निते नेत्रे नीकोत्यलद्वलायते । मोहारिविजयं देव प्रभुश्वितस्तवाद्भुता ॥१९॥
भेष्यपाङ्गावकोकं ते जिनेन्द्र नयनद्वयम् । मदनारिजयं विस्त व्यवतामकपावनी ॥२१॥
स्वद्क्शारमका दोप्तिरास्थ्रसन्ती शिरस्सु नः । पुनाति पुण्ये धारेव जगतामकपावनी ॥२१॥

प्राप्त होना उसका फल है। हे विभो, हे सनातन, इस प्रकार निश्चय कर हृद्यसे स्तृति करने-बाले और फलकी इच्छा करनेवाले मुझको आप अपनी प्रसन्न दृष्टिसे पवित्र कीजिए ॥११--१२॥ हे भगवन् , आपके गुणोंके द्वारा प्रेरित हुई भक्ति ही सुझे आनन्दित कर रही है इसलिए मैं संसारसे उदासीन होकर भी आपकी इस स्तुतिके मार्गमें छग रहा हूँ-प्रवृत्त हो रहा हूँ ॥१३॥ हे विभो, आपके विषयमें की गयी थोड़ी भी भक्ति कल्पगृक्षकी सेवाकी तरह प्राणियोंके लिए बढ़ी-बड़ी सम्पदाएँरूपी फल फलती हैं - प्रदान करती हैं।।१४॥ हे भगवन् , आभूषण आदि उपाधियोंसे रहित आपका शरीर आपके रांग-द्वेष आदि शत्रुओंकी विजयको स्पष्ट रूपसे कह रहा है क्योंकि आभूषण वगैरह रागी मनुष्योंके दोष प्रकट करनेवाले विकार हैं। भावार्थ -रागी द्वेषी मनुष्य ही आभूषण पहनते हैं परन्तु आपने राग-द्वेष आदि अन्तरंग शत्रुओंपर पूर्ण विजय प्राप्त कर ली है इसिलिए आपको आभूषण आदिके पहननेकी आवश्यकता नहीं है।।१५॥ हे प्रभो, जगत्को सुशोभित करनेवाला आपका यह शरीर भूषणरहित होनेपर भी अत्यन्त सुन्दर है सो ठीक ही है क्यों कि जो आभूषण स्वयं देवी प्यमान होता है वह दूसरे आभूक्पकी प्रतीक्षा नहीं करता ।।१६॥ हे भगवन्, यद्यपि आपके मस्तकपर न तो सुन्दर केशपोश है, न शेखरका परिष्रह है और न मुकुटका भार ही है तथापि वह अत्यन्त सुन्दर है।।१७।। हे नाथ, आपके मुक्सपर न तो भींद्र ही टेड़ी हुई है, न आपने ओठ हो उसा है और न आपने अपना हाथ ही अस्त्रीपर ज्वापृत किया है-हाअसे अस्त्र उठाया है फिर भी आपने घातियाकर्मरूपी हात्रुओंको नष्ट कर दिया है ॥१८॥ हे देव, आपने मोहरूपी शत्रुके जीतनेमें अपने नील कंमलेक दलके समान बढ़े-बढ़े नेत्रोंको कुछ भी लाल नहीं किया था, इससे मालूम होता है कि आपको प्रसुत्वशक्ति बढ़ा आइ चर्य करनेवाली है ॥१९॥ हे जिनेन्द्र, आपके दोनों नेत्र कटाक्षावलीकनसे रहित हैं और सौम्य दृष्टिसे सहित हैं इसलिए वे हम लोगोंको स्पष्ट रीतिसे बृतला रहे हैं कि आपने कामदेवरूपी शत्रुको जीत लिया है ॥२०॥ हे नाथ, हम लोगोंके मस्तकका स्पर्श करती हुई और जगत्को एकमात्र पवित्र करती हुई आपके नेत्रोंकी

१. स्तोतुमिच्छुम् । २. पवित्रोकुषः । ३. प्रोत्साह्यति । ४. प्रवृक्षोऽस्मि । ५. धर्माधर्मफलानुराग-मानसः । ६. भृशं फलति । ७. दीप्तं- ल०, २०, ५० । ८. हसि स्म । ९. दलस्यते- दे० । १०. कटाकें-बीक्षणम् । अनपाङ्गाव-ल० । ११. शान्तिधारा ।

तवेदमाननं धसे प्रफुष्टकमण्डियम् । स्वकान्तिज्योग्स्नया विश्वमाकामण्डर्षिन्दुवत् ॥२२॥
श्वन्द्वसिद्धंकारमदृष्टेण्युदं मुखम् । जिनाख्याति सुमेधोभ्यस्तावकी वीतरागताम् ॥२६॥
त्वन्मुखादृद्यती दीप्तिः पावनीव सरस्वती । विधुन्वती तमो माति जितवालासपयुतिः ॥२४॥
त्वन्मुखाम्बुद्धालग्ना सुराणां नयनाविकः । मातीयमिकमाछेव तदामोदानुपातिनी ॥२५॥
मकरन्द्मिवापीय त्वद्वस्त्रावजोद्गतं वचः । बनाशितंमवं मन्यभमरा यान्त्यमी सुदम् ॥२६॥
एकतोऽभिमुखोऽपि व्यं लक्ष्यसे विश्वतोभुकः । तेजोगुणस्य माहात्म्यमिदं नृनं तविद्भुतम् ॥२७॥
विश्वविश्च विसर्पनित तावका वागमीववः । तिरश्चामपि हृद्धान्तमुद्धन्वन्तो जिनांशुमान् ॥२८॥
तव वागमृतं पीत्वा वयमग्रामराः स्कुटम् । पीयूवमिद्दमिष्टं नी देव सर्वरुपाहरम् ॥२९॥
जिनेन्द्र तव वक्षश्रव्जं प्रकारद्वधनामृतम् । मन्यानां प्रीणनं भाति धर्मस्येव निधानकम् ॥६०॥
मुखेन्दुमण्डलादेव तच वाक्किरणा हमे । विनिर्धान्तो इत्यक्षान्ताः समामाह्याद्यम्यलम् ॥६०॥
चित्रं वाचो विचित्राणामकमः प्रमवः प्रमो १ अथवा तीर्थकृत्वस्य देव वैमवर्मादशम् ॥३२॥

निर्मेछ दीप्ति पुण्यधाराके समान हम छोगोंको पवित्र कर रही है ॥२१॥ हे भगवन, शरद् ऋतुके चन्द्रमाके समान अपनी कान्तिरूपी चाँदनीसे समस्त जगन्को व्याप्त करता हुआ आपका यह मुख फूळे हुए कमछकी शोभा धारण कर रहा है।।२२।। हे जिन, आपका मुख न तो अट्टहाससे सहित है, न हुंकारसे युक्त है और न ओठोंको ही द्वाये हैं इसिटिए वह बद्धिमान लोगोंको आपकी बीतरागता प्रकट कर रहा है ॥२३॥ हे देव, जो अन्धकारको नष्ट कर रही है और जिसने प्रात:कालके सूर्यकी प्रभाको जीत लिया है ऐसी आपकी मुखसे निकलतो हुई पवित्र कान्ति सरस्वतीके समान सुशोभित हो रही है ॥२४॥ हे भगवन, आपके मुखरूपी कमलपर लगी हुई यह देवोंके नेत्रोंकी पंक्ति ऐसी जान पड़ती है मानो उसकी सुगन्धिके कारण चारों औरसे झपटती हुई भ्रमरोंकी पंक्ति ही हो ॥२५॥ हे नाथ, जिनसे कभी तृप्ति न हो ऐसे आपके मुखरूपी कमलसे निकले हुए आपके वचनरूपी मकरन्दका पान कर ये भव्य जीवरूपी भ्रमर आनन्दको प्राप्त हो रहे हैं ॥२६॥ हे भगवन्, यद्यपि आप एक और मुख किये हुए विराजमान हैं तथापि ऐसे विस्वाई देते हैं जैसे आपके मुख चारी ओर हों। हे देव, निरुचय ही यह आपके तपरचरणरूपी गुणका आरचर्य करनेवाला माहात्म्य है ॥२०॥ हे जिनेन्द्ररूपी सूर्य, तिर्यंचोंके भी हृदयगत अन्धकारको नष्ट करनेवाली आपकी वचनरूपी किरणें सब दिशाओं में फैल रही हैं ॥२८॥ हे देव, आपके वचनरूपी अमृतको पीकर आज हम लोग बास्तवमें अमर हो गये हैं इसलिए सब रोगोंको हरनेबाला आपका यह वचनरूप असत हम लोगोंको बहुत ही इष्ट है-प्रिय है।।१९।। हे जिनेन्द्रदेव, जिससे वचनरूपी अमृत झर रहा है और जो भव्य जीवोंका जीवन है ऐसा यह आपका मुखरूपी कमल धर्मके खजानेके समान सुशोभित हो रहा है।।३०।। हे देव, आपके मुखरूपी चन्द्रमण्डलसे निकलती हुई ये बचनरूपी किरणें अन्धकारको नष्ट करती हुई सभाको अत्यन्त आनन्दित कर रही हैं।।३१।। हे देख, यह भी एक आश्चर्यको बात है कि आपसे अनेक प्रकारकी भाषाओंकी एक साथ उत्पत्ति होती है अथवा आपके तीर्थं कर-

१. मुखाम्बुजसहानुमोदमनुद्रजन्ती । २. पीस्वा । ३. अतृष्तिकरम् । तपोगुणस्य – छ० । ४. सकछ-दिश्च । ५. वचनिकरणाः । ६. न भ्रियन्त इत्यमराः । ७. तव वाग्रूपममृतम् । ८. प्राणनं – छ० । ९. निक्षेपः । १०. प्रभोः – छ० ।

ेअस्वेदमलमाभाति सुगन्धि शुभलक्षणम् । सुसंस्थानमरकता स्वत्यपुर्वक्रस्थिरं तव ॥३६॥
सौरूष्यं नयनाह्नादि सोमाग्यं चित्तरण्यतम् । सुवाक्रतं जगदानन्दि तवासाधारणा गुणाः ॥३४॥
अमयमपि ते वीर्थं मितं देशे प्रभान्विते । स्वल्पेऽपि द्र्यंगे विग्नं माति स्वाम्बेरमं ननु ॥३५॥
व्वदास्थानस्थितोदेशे परितः शतयोजनम् । सुलभाशनपानादि स्वन्महिग्नोपजायते ॥३६॥
गगनाशुगतं यानं तवासीद् सुत्रमस्पृक्षत् । देवासुरं भरं सोहुमक्षमा धरणीति नु ॥३७॥
करूरिपि स्वैष्टिंदिहन्यन्ते जातु नाङ्गिनः । सद्धमंदेशनोशुक्ते स्वथि संजीवनीषधे ॥३८॥
न सुक्तिः क्षीणमोहस्य तवानन्तसुलोद्यात् । क्षुरक्लेशवाधितो जन्तुः कवलाहारसुग्मदेत् ॥३९॥
वसद्वेद्योदयाद् सुक्तिंत स्वथि यो योजयद्धीः । भोहानिलप्रसीकारे तस्थान्वेद्यो जरद्धतम् ॥४०॥
असद्वेद्यविषं वाति विध्वंसध्वस्त्वक्तिकम् । स्वय्वकिवित्करं मन्त्रशक्येवापवलं विद्यम् ॥४९॥

पनेका भाहात्म्य ही ऐसा है।।३२॥ हे भगवन्, जो पसीना और मलमूत्रसे रहित है, सुगन्धित है, शुभ लक्षणोंसे सहित है, समचतुरस्र संस्थान है, जिसमें लाल रक्त नहीं है और जो वक्षके समान स्थिर है ऐसा यह आपका शरीर अतिशय सुशोभित हो रहा है।।३३॥ हे देव, नेत्रोंको आनन्दित करनेवाली सुन्दरता, मनको प्रसन्न करनेवाला सौभाग्य और जगत्को हर्षित करनेवाली मीठी वाणी ये आपके असाधारण गुण हैं अर्थात् आपको छोड़कर संसारके अन्य किसी प्राणीमें नहीं रहते।।३४॥ हे भगवन्, यद्यपि आपका वीर्य अपरिमित है तथापि वह आपके परिमित अल्प परिमाणवाले शरीरमें समाया हुआ है सो ठीक ही है क्योंकि हाथीका प्रतिविक्त होटेसे द्र्पणमें भी समा जाता है।।३५॥

हे नाथ, जहाँ आपका समबसरण होता है उसके चारों ओर सौ-सौ योजन तक आपके माहात्म्यसे अन्न-पान आदि सब सुल्भ हो जाते हैं।।३६॥ हे देव, यह पृथिवी समस्त सुर और असुरोंका भार धारण करनेमें असमर्थ है इसलिए ही क्या आपका समवसरणरूपी विमान पृथिवीका त्यर्थ नहीं करता हुआ सदा आकाशमें ही विद्यमान रहता है।।३०॥ हे भगवन, संजीवनी ओपधिके समान आपके समीवीन धर्मका उपदेश देनेमें तत्पर रहते हुए सिंह, ज्याघ्र आदि कर्र हिंसक जीव भी दूसरे प्राणियोंकी कभी हिंसा नहीं करते हैं।।३८॥ हे प्रभो, आपके मोहनीय कर्मका क्षय हो जानेसे अत्यन्त सुकको उत्पत्ति हुई है इसलिए आपके कवलाहार नहीं है सो ठीक हो है, क्योंकि अधाके कलेशसे दुसी हुए जीव ही कवलाहार भोजन करते हैं।।३९॥ हे जिनेन्द्र, जो मूर्व असातावेदनीय कर्मका उदय होनेसे आपके भी कवलाहारकी योजना करते हैं अर्थात् यह कहते हैं कि आप भी कवलाहार करते हैं क्योंकि आपके असातावेदनीय कर्मका उदय हो उन्हें मोहरूपी वायुरोगको दूर करनेके लिए पुराने चीकी खोज करनी चाहिए। अर्थात् पुराने चीके लगानेसे जैसे सिन्नपात—वातज्वर शान्त हो जाता है उसी तरह अपने मोहको दूर करनेके लिए किसी पुराने अनुभवी पुरपका स्नेह प्राप्त करना होगा।।४०॥ हे देव, मन्त्रकी शक्ति जिसका वल नष्ट हो गया है ऐसा विष जिस प्रकार कुल भी नहीं कर सकता है उसी प्रकार वातियाकमोंके नष्ट हो जानेसे जिसकी शक्ति नष्ट हो गयी है ऐसा

१. स्वेदमलरहितम् । २. गौररुधिरम् । ३. प्रमाति । ४. स्तम्भेरमसंबन्धि । ५. तव सम्बसरण-स्थितप्रदेशस्य समन्तात् । ६. गमनम् । ७. देवासुरभरं–छ० । ८. तवात्यन्त⊶इ०, छ० । ९. असातावेदनीयो-दयात् । १०. अज्ञानवातरोगप्रतीकारे । ११. मृग्यम् । १२. चिरन्तनाज्यम् । १३. अपगतबलम् ।

असद्वेद्योदयो वातिसहकारिश्यपायतः । स्वच्यकिविस्करो नाय सामग्न्या हि कलोदयः ॥४२॥
नेतयो नीपसर्गाञ्च प्रमवन्ति स्वयीशिनि । जगतां पालके हेकाक्षालितांद्रः कलक्के ॥४३॥
स्वय्यनन्तमुखो स्सर्थकेवकामकलोचने । चातुरास्यमिद्रं युक्तं विष्ठवातिचतुष्टये ॥४४॥
सर्वविधेश्वरो योगी चतुरास्यस्यवमदारः । सर्वतोऽक्षिमयं ज्योतिस्तन्वानो मास्यधिशितः ॥४५॥
अच्छायस्वमनुन्मेवनिमेषस्यं च ते वषुः ! धत्ते तेजीमयं दिक्यं परमीदारिकाह्यस् ॥४६॥
विश्राणोऽप्यध्यिवक्त्र मच्छाया क्रिस्तम्यसे । महतां चेहितं चित्रमथवीजस्तवेद्दाम् ॥४७॥
निमेषापायधीराक्षं तव वक्त्राव्यमिक्षितुम् । नेत्वयेव नयगस्यन्दो नृतं देवैश्व संदृतः ॥४८॥
नत्वकेशमितावस्था तवाविष्कुरुते विमो । स्तादिविक्यं देहे विद्युद्धरूकारकामले ॥४९॥
इस्युदारुगुलेरेमिस्स्यमनन्यन्नमाविभिः । स्वयमस्य वृतो नृत्नमदृद्धरागान्तरैः ॥५०॥

असातावेदनीयरूपी विष आपके विषयमें कुछ भी नहीं कर सकता ॥४१॥ हे नाथ, घातिया-कर्मरूपी सहकारी कारणोंका अभाव हो जानेसे असातावेदनीयका उदय आपके विषयमें अकिचित्कर है अर्थात् आपका कुछ नहीं कर सकता. सो ठीक ही है क्योंकि फलका उदय सब साममी इकट्टी होनेपर ही होता है ॥४२॥ है ईझ, आप जगत्के पालक हैं और अपने लीला-मात्रसे ही पापरूपी कलंक धो डाबे हैं, इसलिए आपपर न तो ईतियाँ अपना प्रभुत्व जमा सकती हैं और न उपसर्ग ही। भावार्थ-आप ईति, भीति तथा उपसर्गसे रहित हैं।।४३॥ हे भगवन्, यद्यपि आपका केवलज्ञानरूपी निर्मल नेत्र अनन्तमुख हो अर्थात् अनन्तज्ञेयोंको जानता हुआ फैल रहा है फिर भी चूँ कि आपके चार घातियाकर्म नष्ट हो गये हैं इसलिए आपके यह चातुरास्य अर्थात् चार मुखोंका होना उचित ही है ॥४४॥ हे अर्थास्वर, आप सब विद्याओं के स्वामी हैं, योगी हैं, चतुर्मुख हैं, अविनाशी हैं और आपकी आत्ममय केवल-झानरूपी क्योति चारों और फैल रही है इसलिए आप अत्यन्त सुशोभित हो रहे हैं ॥४५॥ हे भगवन् , तेजोमय और दिव्यस्वरूप आपका यह परमौदारिक शरीर छायाका अभाव तथा नेत्रोंकी अनुन्मेष वृत्तिको धारण कर रहा है अर्थात् आपके शरीरकी न तो छाया ही पहती है और न नेत्रोंके पलक ही झपते हैं।।४६।। हे नाथ, यद्यपि आप तीन छत्र धारण किये हुए हैं तथापि आप छायारहित ही दिखायी देते हैं, सो ठीक ही है क्योंकि महापुरुषोंकी चेष्टाएँ आइचर्य करनेवाली होती हैं अथवा आपका प्रताप ही ऐसा है ॥४७॥ हे स्वामिन् , पलक न झपनेसे जिसके नेत्र अत्यन्त निश्चल हैं ऐसे आपके मुखरूपी कमलको देखनेके लिए हो देवोंने अपने नेत्रोंका संचलन आपमें ही रोक रखा है। भवार्थ-देवोंके नेत्रोंमें परुक नहीं झपते सो ऐसा जान पड़ता हैं मानो देवोंने आपके सुन्दर मुखकमलको देखनेके लिए ही अपने पलकोंका झपाना बन्द कर दिया हो।। ४८।। हे भगवन्, आपके नख और केशोंकी जो परिमित अवस्था है वह आपके विशुद्ध स्फटिकके समान निर्मल शरीरमें रस आदिके अभावको प्रकट करती है। भावार्थ-आपके नख और केश ज्योंके-त्यों रहते हैं-उनमें वृद्धि नहीं होती है, इससे मालूम होता है कि आपके शरीरमें रस, रक्त आदिका अभाव है।। ४९।। इन प्रकार ऊपर कहे हुए तथा जो दूसरी जगह न पाये जायें ऐसे आपके इन उदार गुणोंने दूसरी जगह घर न देखकर स्वयं आपके

१. त्वयीचितः ल०। २. पालके सितः। ३. सुन्तोरसर्पत्-द०, इ०, ल०, प०, स०। ४. चतुरास्यत्वम्। ५. नव्दं चाति—ल०, इ०, द०। ६. आस्यमयम्। ७. तवातोशास्य-ल०। ८. भी अधीव्वरः। ९. छत्रस्योपर्यु-परिच्छत्रम्। असारीव्येऽयोध्युपरीति द्विभीवः। १०. छायारहितदारीरो भूत्वा। ११. त्वन्येव-ल०, इ०।

अन्यमी रूपसीन्दर्यकान्तिदीण्यादयो गुणाः । स्पृष्ट्णीयाः सुरेन्द्राणां तत्र हेयाः किळाद्भुतम् ॥५१॥ गुणिनं त्वामुपासीना निर्भृतगुणं बन्धनाः । स्वया सारूप्यं मायान्ति स्वामिष्कन्दं नु शिक्षितुः ॥५२॥ अयं मन्दानिलोदत्वलष्ट्रणासाकरोएकरैः । श्रीमानशोकवृक्षस्ते नृत्यतीवाससम्मदः ॥५३॥ खळत्क्षीरोदवीधीमिः स्पर्धां कर्तुमिवामितः । खामरीवाः पतन्ति स्वां "मस्त्रिलींकया पुताः ॥५४॥ मुक्तालम्बनविभाजि भाजते विपुनिर्मलम् । छन्नत्रयं तवीन्मुक्तप्रारोहमिव लाङ्गणे ॥५५॥ सिर्देश्वं विमातीदं तव विष्टरमुष्यकैः । रत्नांशुमिमंवत्स्पर्शान्मुक्तहर्षाङ्करैरिव ॥५६॥ ध्वनन्ति मधुर्ष्वानाः सुरतुन्दुमिकोटयः । धोषयम्य इवाप्यं रोदसी स्वज्जयोत्सवम् ॥५७॥ तव दिग्यध्वनि धीरमञुकतुंमिवोद्यताः । ध्वनन्ति सुरतूर्याणां कोटयोऽर्धत्रयोत्तां ॥५८॥ सुरैरियं नमोरङ्गात् पौष्पी वृष्टिर्वितम्यते । तुष्टया स्वर्गळक्षम्येव चोदितैः कस्परालिमिः ॥५९॥ तव देदप्रमोस्तर्पः समाकामन्नमोऽभितः । शहवस्थमातमास्थानी जनानां जनयस्थळम् । ॥६०॥

पास आकर आपको स्वीकार किया है।।५०।। हे देव, यह भी एक आश्चर्यकी बात है कि जिनकी प्राप्तिके लिए इन्द्र भी इच्छा किया करते हैं ऐसे ये रूप-सीन्दर्थ, कान्ति और दीप्ति आदि गुण आपके लिए देय हैं अर्थात् आप इन्हें छोड़ना चाहते हैं ॥५१॥ हे प्रभो, अन्य सव गुणरूपी बन्धनोंको छोड़कर केवल आपकी उपासना करनेवाले गुणी पुरुष आपकी ही सब्शता प्राप्त हो जाते हैं सो ठीक ही है क्योंकि स्वामीके अनुसार चलना ही शिष्योंका कर्तत्य है। १५२॥ हे स्वामिन, आपका यह शोभायमान अशोकवृक्ष ऐसा जान पड़ता है मानो मन्द-मन्द बायुसे हिलती हुई शास्त्रारूपी हाथोंके समूहोंसे हर्षित होकर नृत्य ही कर रहा हो ॥५३॥ हे नाथ, देवोंके द्वारा छीछापूर्वक धारण किये हुए चमरोंके समृह आपके दोनों ओर इस प्रकार ढोरे जा रहे हैं मानो वे क्षीरसागरकी चंचल लहरोंके साथ स्पर्धा ही करना चाहते हों।। १५४।। हे भगवन, चन्द्रमाके समान निर्मेख और मोतियोंकी जाछीसे सुशोभित आपके तीन क्षत्र आकाशरूपी आँगनमें ऐसे अच्छे जान पढ़ते हैं मानो उनमें अँकूरे ही उत्पन्त हुए हों।।५५।। हे देव, सिंहोंके द्वारा धारण किया हुआ आपका यह ऊँचा सिंहासन रत्नोंकी किरणोंसे ऐसा सुशोभित हो रहा है मानो आपके स्पर्शसे उसमें हर्षके रोमांच हो उठ रहे हों ॥५६॥ हे स्वामिन, मधुर सब्द करते हुए जो देवोंके करोड़ों दुन्दुमि वाजे वज रहे हैं वे ऐसे जान पढ़ते हैं मानो आकाश और पाताळको स्थाप कर आपके जयोत्सवकी घोषणा हो कर रहे हों ॥५७॥ हे प्रभो, जो देवोंके साढ़े बारह करोड़ दुन्दुभि आदि बाजे बज रहे हैं वे आंपकी गम्भीर दिव्यध्वनिका अनुकरण करनेके छिए ही मानी तत्पर हुए हैं ॥५८॥ आकाश-रूपी रंग-भूमिसे जो देव लोग यह पुरुपोंकी वर्षा कर रहे हैं वह ऐसी जान पड़ती है मानो सन्तुष्ट हुई स्वर्गलक्ष्मीके द्वारा प्रेरित हुए कल्पवृक्ष ही वह पुल्पवर्षा कर रहे हो ॥५९॥ हे भगवन, आकाशमें चारों ओर फैछता हुआ यह आपके शरीरका प्रभामण्डल समव-सरणमें बैठे हुए मनुष्योंको सदा प्रभातकाल उत्पन्न करता रहता है अर्थात् प्रातःकालकी

१. दीप्तिः तेजः । २. गणिनस्त्वा-द०, ६० । गुणिनस्त्वा-छ० । ३. निर्धूतं गुणबन्धनं रज्जुरहित-बन्धनं यैस्ते । निरस्तकर्मबन्धना इत्यर्थः । ४. समानक्ष्यताम् । ५. भर्तुः प्रतिनिधि । ६. शिष्यस्य । शिक्ष विद्योपादाने । ७. देवैः । ८. धृताः- छ० । विजिताः । ९. द्यावापृथिव्यौ । १०, त्रयोदशमर्थं येवां ते । सार्बद्वादशकोटय इत्यर्थः । ११. जनयत्ययम्-द०, इ० । जनयत्यदः-छ० ।

नखांशयस्तवातान्नाः प्रसरन्तिदृशास्त्रमी । स्वदृष्ट्विक्वत्वृक्षाम्रात् प्रारोहा इव निःसृताः ॥६१॥
शिरस्सु नः स्ट्रशन्ययेते प्रसादस्येव तेंऽशकाः । स्वर्णाद्गस्यशीतांग्रुकराः प्राह्मादिताखिलाः ॥६२॥
त्वर्णादाम्बुरुह्च्छायासरसीमवगाहते । दिम्बन्नी क्लहंसीयं नखरोचिर्मृणालिकाम् ॥६३॥
मोहारिर्मद्रनालग्नशोणितार्द्रच्छटामित्र । तलच्छायामिदं घत्ते स्वर्णदाम्बुरुहृद्धयम् ॥६४॥
स्वर्णाद्गखभामारं सरसि प्रतिविभिन्नताः । सुराङ्गाननच्छायास्तन्यते पृह्मजन्नियम् ॥६५॥
स्वयंभुवे नमस्तुभ्यमुर्णा चारमानमारमिते । स्वारमवैत्र तथोद्भृततृ स्वेऽचिन्त्यवृक्षये ॥६६॥
नमस्ते जगतां पृथ्ये लक्ष्मीमन्ने नमोऽस्तु ते । विद्रांवर नमस्तुभ्यं नमस्ते वद्तां वर ॥६७॥
कर्मशत्रु हुणं देवमामनन्ति मनोषिणः । स्वामानमे स्वरंगिलमामालाभ्यचितक्रमम् ॥६८॥
ध्यानद्रुचणं निर्मन्नधनघातिमहातरः । धनन्तमवसन्तानजयाद्रसीद्दनन्तजित् ॥६९॥
त्रेलोक्यनिर्जयात्रासद् दर्पमतिद्रुर्जयम् । मृर्युराजं विजित्यासीविज्ञनमुर्युज्यो मवान् ॥७०॥
विद्यताशेषसंसारबन्धनो मन्यवान्थवः । त्रिपुरारिस्त्वमीशासि जनमस्त्युजरान्तकृत् ॥७१॥

शोभा दिखलाता रहता है ॥६०॥ हे देव, आपके नखोंकी ये कुछ-कुछ लाल किरणें दिशाओं में इस प्रकार फैल रही हैं मानो आपके चरणरूपी कल्पवृक्षोंके अग्रभागसे अँकूरे ही निकल रहे हों ॥६१॥ सब जीवोंको आह्वादित करनेवाली आपके चरणोंके नखरूपी चन्द्रमाको ये किरणें हम लोगोंके सिरका इस प्रकार स्पर्श कर रही हैं मानो आपके प्रसादके अंग्र ही हों ॥६२॥ हे भगवन्, यह दिव्य लक्ष्मीरूपी मनोहर हँसी नस्रोंकी कान्तिरूपी मृणालसे सुशोभित आपके चरणकमलोंकी छायारूपी सरोवरीमें अवगाहन करती है ॥६३॥ हे विभो, आपके ये दोनों चरणकमळोंकी जिस कान्तिको धारण कर रहे हैं वह ऐसी जान पड़ती है मानो मोहरूपी शत्रुको नष्ट करते समय लगी हुई उसके गीले रक्तकी छटा ही हो ॥६४॥ हे देव, आपके चरणोंके नसकी कान्तिरूप जलके सरोबरमें प्रतिबिन्वित हुई देवांगनाओंके मुखकी छाया कमलोंकी शोभा बढ़ा रही है ॥६५॥ हे नाथ, आप अपने आत्मामें अपने ही आत्माके द्वारा अपने आत्माको उत्पन्न कर प्रकट हुए हैं, इसलिए आप स्वयंभू अर्थात् अपने-आप उत्पन्न हुए कहुळाते हैं। इसके सिवाय आपका माहात्म्य भी अचिन्त्य है अतः आपके लिए नमस्कार हो।।६६।। आप तीनों छोकोंके स्वामी हैं इसलिए आपको नमस्कार हो, आप लक्ष्मीके भर्ता हैं इसिंछए आपको नमस्कार हो, आप विद्वानोंमें श्रेष्ठ हैं इसिंछए आपको नमस्कार हो और आप वक्ताओं में श्रेष्ठ हैं इसलिए आपको नमस्कार हो ॥६७॥ हे देव, बुद्धिमान् छोग आपको कामरूपी शत्रुको नष्ट करनेवाला मानते हैं, और आपके चरणकमल इन्द्रोंके मुक्टोंकी कान्तिके समूहसे पूजित हैं इसलिए हम लोग आपको नमस्कार करते हैं।।६८।। अपने ध्यानरूपी कुठारसे अतिशय मजबृत घातियाकर्मरूपी बड़े भारी वृक्षको काट डाला है तथा अनन्त संसारकी सन्तितको भी आपने जीत लिया है इसलिए आप अनन्तजित् कंहलाते हैं ॥६९॥ हे जिनेन्द्र, तीनों लोकोंको जीत लेनेसे जिसे भारी अहंकार जत्पन्न हुआ है और जो अत्यन्त दुर्जय हैं ऐसे मृत्युराजको भी आपने जीत लिया है इसोलिए आप मृत्युंजय कहलाते हैं ॥७०॥ आपने संसाररूपी समस्त बन्धन नष्ट कर दिये हैं, आप भव्य जीवोंके बन्धु हैं और आप जन्म, मरण तथा बुढ़ापा इन तीनोंका नाझ

१. -भानीर- छ० । २. संपाद्य । ३. कामारिष्नम् । ४. त्वामानुमः सुरेण्मौलिभामाला- छ० । त्वामानुम:- सुरेण्मौलिऋगमाला~द० । ५. मुद्गर । ६. दुर्दम्य- ल० । ७. -स्त्वमेवासि- छ० ।

विकालविषयासेयतस्वभेदात् त्रिषोस्थितम् । केवलाख्यं द्यश्चश्चिक्तिश्चेऽसि स्वमीशितः ॥७२॥ स्वामन्त्रकान्तकं प्राहुमीहान्शासुरमद्गात् । वर्षे ते नास्यो यस्माद्यं नारीद्वरोऽस्यतः ॥७३॥ विवः शिवपदाध्यासाद् दुस्तिरिहरो हरः । शंकरः कृतशं व्लोके शंमवस्यं भवनसुखे ॥७३॥ वृषमोऽसि जगज्येष्ठः पुरुः पुरुगुणोद्वैः । नाभेयो नामिसंभूतेरिहवाकुकुलनन्दनः ॥७५॥ स्वमेकः पुरुषस्कन्धे स्रवं है लोकस्य लोचने । स्वं त्रिधा वृदस्यनार्गस्त्रिज्तस्त्रज्ञानधारकः ॥७६॥ वृद्धस्त्रमार्गहित्रज्ञानधारकः ॥७६॥ वृद्धस्त्रमार्गहित्रज्ञानधारकः ॥७६॥ वृद्धस्त्रमार्गहित्रज्ञानधारकः ॥७६॥ वृद्धस्त्रमार्गहत्त्रज्ञानधारकः ॥७६॥ स्वग्नवरणे तुन्यं सर्वोजातास्मने नमः । जन्मामिषेकशमाय् वे वामदेव नमोऽस्तु ते ॥७८॥ स्वग्नवर्कानसाव्योराय परं प्रशासमीयुषे । केवलज्ञानसंसिद्धावीशानाय नमोऽस्तु ते ॥७८॥

करनेवाले हैं इसलिए आप ही 'त्रिपुरारि' कहलाते हैं ॥७१॥ हे ईश्वर, जो तीनों कालविषयक समस्त पदार्थीको जाननेके कारण तीन प्रकारसे उत्पन्न हुआ कहलाता है ऐसे केवलज्ञान नामक नेत्रको आप धारण करते हैं इसलिए आप ही 'त्रिनेत्र' कहे जाते हैं ॥७२॥ आपने मोह-रूपी अन्धासुरको नष्ट कर दिया है इसलिए धिद्वान् लोग आपको ही 'अन्धकान्तक' कहते हैं, आठ कर्मरूपी शत्रुओंमें-से आपके आधे अर्थात् चार घातियाकर्मरूपी शत्रुओंके ईश्वर नहीं हैं इसलिए आप 'अर्धनारीइवर'+ कहलाते हैं ॥७३॥ आप शिवपद अर्थात् मोक्षस्थानमें निवास करते हैं इसलिए 'शिव' कहलाते हैं, पापरूपी शत्रुओं का नाश करनेवाले हैं इसलिए 'हर' कहलाते हैं, छोकमें शान्ति करनेवाले हैं इसलिए 'श्रृहर' कहलाते हैं और सुससे उत्पन्न हुए हैं इसलिए 'शम्भव' कहलाते हैं ॥७४॥ जगत्में श्रेष्ठ हैं इसलिए 'वृपभ' कहलाते हैं, अनेक उत्तम-उत्तम गुणोंका उदय होनेसे 'पुरु' कहलाते हैं, नाभिराजासे उत्पन्न हुए हैं इसलिए 'नाभेय' कहलाते हैं और इक्ष्वाकु-कुलमें उत्पन्न हुए हैं इसलिए इक्ष्वाकुकुलनन्दन कहलाते हैं।।७४॥ समस्त पुरुषोंमें श्रेष्ठ आप एक ही हैं, छोगोंके नेत्र होनेसे आप दो रूप धारण करनेवाछे हैं तथा आप सम्यग्दर्शन, सम्यग्झान और सम्यक्चारित्रके भेदसे तीन प्रकारका मोक्षमार्ग जानते हैं अथवा भूत, भविष्यत् और वर्तमानकालसम्बन्धी तीन प्रकारका ज्ञान धारण करते हैं इसलिए आप त्रिज्ञ भी कहलाते हैं।।७६॥ अरहन्त, सिद्ध, साधु और केवली भगवान्के द्वारा कहा हुआ धर्म ये चार शरण तथा मंगल कहलाते हैं आप इन चारोंकी मूर्तिस्वरूप हैं, आप चतुरसंधी हैं अर्थात् चारों ओरकी समस्त वस्तुओंको जाननेवाले हैं, पंच परमेष्ठीरूप हैं और अत्यन्त पवित्र हैं। इसिछए हे देव, मुझे भी पवित्र कीजिए।।७अ। हे नाथ, आप स्वर्गावतरणके समय सद्योजात अर्थान् शीघ्र हो उत्पन्न होनेवाले कहलाये थे इसलिए आपको नमस्कार हो, आप जन्माभिषेकके समय बहुत सुन्दर जान पड़ते थे इसलिए हे बामदेव, आपके लिए नमस्कार हो ॥७८॥

दीक्षा कर्त्याणकके समय आप परम हान्तिको प्राप्त हुए और केवलज्ञानके प्राप्त होनेपर परम पदको प्राप्त हुए तथा ईश्वर कहलाये इसलिए आपको नमस्कार हो।।७९।।

१. यस्माले ज्ञानादरणाद्यष्टविधकमीदिषु घातिरूपार्द्धमरयो न अतः कारणात् अर्घनारीस्वरोऽसि । २. निवसनात् । ३. मुखकारकः । ४. भवत्मुखः –द० । ५. ग्रोदा । घौरेय इत्यर्थः । ६. सम्ययद्र्धनज्ञानचारित्र- स्थेण ज्ञातमोक्षमार्गः । ७. अरहन्तदारणिनत्यादिचतुः शरणमञ्जलमूर्तिः । ८. सम्पूर्णबुद्धिः । ९. पञ्चपरमेष्ठि- स्वरूपः । १०. मनोहराय । ११. परिनिष्क्रमणे । सुनिष्क्रान्तावयोराय पदं परममीमुषे – ६०, छ० ।

<sup>\*</sup> अर्घा न अरोक्वरा: यस्य स अर्थनारोक्वरः [ अर्घ + न + अरि + ईश्वर:--अर्थनारोक्वरः ]

पुरक्तरपुरवरवेन विमुक्तिपदमागिने। वमस्तरपुरुषावस्था माविनी तेऽस विभते ॥४०॥ सानावरणिनहीं सास्तमस्तेऽनन्तवसुषे । दर्शनावरणोच्छेदासमस्ते विश्ववद्दवने ॥८१॥ नमस्तेऽनन्तवीर्याय नमोऽनन्तसुसारमने । नमस्तेऽनन्तस्लोकाय क्षोकालोकावकोकिने ॥८१॥ नमस्तेऽनन्तदानाय नमस्तेऽनन्तस्त्रसाय नमोऽनन्तसुसारमने । नमस्तेऽनन्तस्लोकाय क्षोकालोकावकोकिने ॥८१॥ नमस्तेऽनन्तदानाय नमस्तेऽनन्तस्त्रस्यमयोनये । नमस्तेऽनन्तस्त्रभोगाय नमोऽनन्तोपभोग ते ॥८४॥ नमः परमयोगाय नमस्तुभ्यमयोनये । नमः परमप्ताय नमस्ते परमर्षये ॥८५॥ नमः परमविद्याय नमः परमत्तिक्षरे । नमः परमप्ताय नमस्ते परमायने ॥८६॥ नमः परमक्षयाय नमः परमत्ते । ।८६॥ नमः परमक्षयाय नमस्ते परमायने ॥८६॥ नमः परमक्षयाय नमस्ते परमायने ॥८६॥ नमः परमक्षयाय नमः वस्तिकने । ।८६॥ नमः परमक्षयाय नमः परमत्ते । । नमः परममार्गाय नमस्ते परमिष्ठिने ।।८५॥ परमं भेजपे धाम परमज्योतिषे नमः । नमः वस्तिको क्षोणमोहाय क्षीणदोषाय ते ते नमः ॥८९॥ नमः क्षोणकलक्कःय क्षीणवन्ध नमोऽस्तु ते । नमस्ते क्षीणमोहाय क्षीणदोषाय ते ते नमः ॥८९॥

अब आगे शुद्ध आत्मस्वरूपके द्वारा मोक्षस्थानको प्राप्त होंगे, इसलिए आगामी कालमें प्राप्त होनेवाली सिद्ध अवस्थाको घारण करनेवाले आपके लिए मेरा आज ही नमस्कार हो।।८०॥ हानावरण कर्मका नाश होनेसे जो अनन्तचक्षु अर्थात् अनन्तक्रानी कहलाते हैं ऐसे आपके लिए नमस्कार हो और दर्भनावरण कर्मका विनाश हो जानेसे जो विश्वदृश्वा अर्थात् समस्त संसारको देखनेवाले कहलाते हैं ऐसे आपके लिए नमस्कार हो ॥८१॥ हे भगवन् , आप दर्शन-मोहिनीय कर्मको नष्ट करनेवाले तथा निर्मल श्वायिकसम्यग्दर्शनको धारण करनेवाले हैं इसलिए आपको नमस्कार हो इसी प्रकार आप चारित्रमोहनीय कर्मको नष्ट करनेवाले वीतराग और अतिशय तेजस्वी हैं इसछिए आपको नमस्कार हो।।८२॥ आप अनन्तवीर्यको धारण करनेवाले हैं इसलिए आपको नमस्कार हो, आप अनन्तसुखरूप हैं इसलिए आपको नमस्कार हो, आप अनन्तप्रकाशसे सहित तथा छोक और अलोकको देखनेवाले हैं इसलिए आपको नमस्कार हो ॥८३॥ अनन्तदानको धारण करनेवाले आपके लिए नमस्कार हो, अनन्तलाभको धारण करनेवाले आपके लिए नमस्कार हो, अनन्तभोगको धारण करनेवाले आपके लिए नमस्कार हो, और अनन्त उपभोगको धारण करनेवाछे आपके छिए नमस्कार हो ॥८४॥ हे भगवन्, आप परम ध्यानी हैं इसलिए आपको नमस्कार हो, आप अयोनि अर्थात् योनि-भ्रमणसे रहित हैं इसलिए आपको नमस्कार हो, आप अत्यन्त पवित्र हैं इसलिए आपको नमस्कार हो और आप परमऋषि हैं इसलिए आपको नमस्कार हो।।८५।। आप परमविद्या अर्थात् केवलङ्कानको धारण करनेवाले हैं, अन्य सब मतोंका खण्डन करनेवाले हैं, परमतत्त्व-स्वरूप हैं और परमात्मा हैं इसिछए आपको नमस्कार हो ॥८६॥ आप उत्कृष्ट रूपको धारण करनेवाले हैं, परम तेजस्वी हैं, उत्कृष्ट मार्गस्वरूप हैं और परमेष्ठी हैं इसलिए आपको नमस्कार हो ॥८अ। आप सर्वोत्कृष्ट मोक्षस्थानकी सेवा करनेवाले हैं, परम ज्योतिःस्वरूप हैं, आपका ज्ञानरूपी तेज अन्धकारसे परे है और आप सर्वोत्कृष्ट हैं इसलिए आपको नमस्कार हो ॥८८॥ आप कर्मक्षी कलंकसे रहित हैं इसलिए आपको नमस्कार हो, आपका कर्मबन्धन श्लीण हो गया है इसलिए आपको नमस्कार हो, आपका मोहकर्म नष्ट हो गया है इसलिए आपको नमस्कार हो

१. अग्रे । २. शुद्धात्मस्वरूपत्वेन । ३. नमस्तात्—छ० । ४. विनाशात् । ५. अनम्तक्षानाय । ६. विनाशात् । ७.सकलद्शिने । ८.दर्शनमोहघ्ने इति समर्थनरूपमेवमुत्तरत्रापि यथायोग्यं योज्यम् । ९. अनन्तलाभाय । १०. केवलक्षानाय । ११. रत्नत्रय । १२. परमपदस्थिताय । १३. तमसः पारं प्राप्ततेजसे । १४. उत्कृष्ट-स्वख्याय । १५. श्रीणदोषास्तु ते नमः—छ० ।

नमः सुगतये तुभ्यं शोमनां गतिमीथुषे । नमस्तेऽतीन्द्रियञ्चानसुखायानिन्द्रियासमे ॥९०॥ कायम्भनिनिर्मिश्वादकायाय नमोऽस्तु ते । नमस्तुभ्यभयोगाय योगिनामधियोगिने ॥९१॥ स्वेदाय नमस्तुभ्यमकषायाय ते नमः । नमः परमयोगोन्द्र वन्दिताक्षिद्वयाय ते ॥९२॥ नमः परमिवज्ञान नमः परमसंयम । नमः परमद्यष्ट्रपरमार्थाय ताथिने ॥९३॥ नमस्तुभ्यमकेश्यायं शुद्धकेश्यांशकस्युशे । नमो भव्यंतरावस्थाव्यतीताय विमोक्षिणे ॥९४॥ नमस्तुभ्यमकेश्यायं शुद्धकेश्यांशकस्युशे । नमो भव्यंतरावस्थाव्यतीताय विमोक्षिणे ॥९४॥ अनस्तुभ्यमकेश्यायं शुद्धकेश्यांशकस्युशे । नमस्ते वीतसंज्ञावं नमः क्षायिकदृश्ये ॥९४॥ अनाद्दाराय मृत्याय नमः परममाञ्जवे । व्यतीताशेषदोषाय भवाव्येः पारमाञ्चवे ॥९६॥ अन्तराय नमस्तुभ्यं नमस्ते स्ताद्वन्यने । अमृत्यवे नमस्तुभ्यमचलायाक्षरायमने ॥९७॥ अलगास्तां गुणस्तोत्रमनन्तास्तावका गुणाः । त्वां नामस्मृतिमात्रेण पर्युपासिसियामहे ॥९८॥ प्रसिद्धकेष्ट सङ्कोद्धकक्षणं त्वां गिरां पतिम् । नाम्नामष्टसङ्कोणे तीष्ट्रमोऽभीष्टसिद्धये ॥९८॥

और आपके समस्त राग आदि दोष नष्ट हो गये हैं इसलिए आपको नमस्कार हो ॥८९॥ आप मोक्षरूपी उत्तम गतिको प्राप्त होनेवाले हैं इसलिए सुगति हैं अतः आपको नमस्कार हो, आप अतीन्द्रियज्ञान और सुखसे सहित हैं तथा इन्द्रियोंसे रहित अथवा इन्द्रियोंके अगोचर हैं इसलिए आपको नमस्कार हो ॥९०॥ आप शरीररूपी बन्धनके नष्ट हो जानेसे अकाय कहलाते हैं इसिंख्य आपको नमस्कार हो, आप योगरहित हैं और योगियों अर्थात् मुनियोंमें सबसे चत्कृष्ट हैं इसिंखिए आपको नमस्कार हो ॥९१॥ आप वेदरहित हैं, कषायरहित हैं, और बड़े-बदे बोगिराज भी आपके चरणयुगछकी बन्दना करते हैं इसलिए आपको नमस्कार हो ॥९२॥ है परमविज्ञान, अर्थात् उत्कृष्ट-केवलज्ञानको घारण करनेवाले, आपको नमस्कार हो, हे परम संयम, अर्थात् उत्कृष्ट-यथाख्यात चारित्रको धारण करनेवाले, आपको नमस्कार हो । हे भगवन् , आपने उत्कृष्ट केवलदर्शनके द्वारा परमार्थको देख लिया है तथा आप सबकी रक्षा करनेवाले हैं इसलिए आपको नमस्कार हो ॥९३॥ आप यद्यपि लेश्याओंसे रहित हैं तथापि उपचार्से <u>शृद्ध-शुक्ललेश्याके</u> अंशोंका स्पर्श करनेवाले हैं, भव्य तथा अभव्य दोनों ही अवस्थाओंसे रहित हैं और मोक्षरूप हैं इसिछए आपको नमस्कार हो ॥९४॥ आप संज्ञी और असंज्ञी दोनों अवस्थाओंसे रहित निर्मेळ आत्माको धारण करनेवाले हैं, आपकी आहार, भय, मैथून और परिष्रह ये चारों संज्ञाएँ नष्ट हो गयी हैं तथा शायिकसम्यग्दर्शनको धारण कर रहे हैं इसिछए आपको नमस्कार हो ॥९५॥ आप आहाररहित होकर भी सदा उस रहते हैं, परम दीप्तिको प्राप्त हैं, आपके समस्त दोष नष्ट हो गये हैं और आप संसाररूपो समुद्रके पारको प्राप्त हए हैं इसिंछए आपको नमस्कार हो । १९६॥ आप बुदापारहित हैं, जन्मरहित हैं, मृत्युरहित हैं, अचलरूप हैं और अविनाशी हैं इसिंछए आपको नमस्कार हो ॥ १७॥ हे भगवन्, आपके गुर्णोका स्तु<u>वन दूर रहे, क्यों</u>कि आपके अनन्त गुण हैं उन सबका स्तवन होना कठिन है इसलिए केवल आपके नामोंका स्मरण करके ही हम लोग आपकी उपासना करना चाहते हैं।।९८।। आपके देदीप्यमान एक हजार आठ छक्षण अतिश्च प्रसिद्ध हैं और आप समस्त बाणियोंके स्वामी हैं इसलिए हम लोग अपनी अभीष्टसिद्धिके लिए एक हजार आठ नामोंसे आपकी स्तुति करते हैं ॥९९॥ आप अनन्तचतुष्टयरूप अन्तरङ्ग्रहमी और अष्ट प्रातिहार्यरूप

१. पालकाय । २. शुक्ललेश्यां मुक्त्वा इतरपञ्चलेश्यारहिताय । ३. संज्ञा-संज्ञि⊸ ल०ं । ४. विशेषेण प्राप्तसज्ज्ञानाय । ५. ⊶मोयुषे ⊸ल० । ६. अविनश्वरस्वरूपाय । ७. उपासनं कर्तुमिच्छाम: । ८. अध्योत्तर-सहस्र । ९. अष्टोत्तरसहस्रेण । १०. स्तुर्ति कुर्मः ।

र्श्वामान् स्वयं भूर्युंचमः रामवः वास्तुरात्मभूः । स्वयंप्रभः प्रभुभौक्ता विश्वभूरपुनर्भवः ॥१००॥ विश्वात्मा विश्वलोकेशो विश्वतश्चक्षुरक्षरः । विश्वविद् विश्वविद्योगो विश्वयो निरनश्वरः ॥१०१॥ विश्वदश्या विभुर्धाता विश्वेशो विश्वलोचनः । विश्ववयापी विभिवेशाः शास्त्रतो विश्वतोसुराः ॥१०२॥

बहिरङ्ग लक्ष्मीसे सहित हैं इसलिए श्रीमान् १ कहलाते हैं, आप अपने-आप उत्पन्न हुए हैं-किसी गुरुके उपदेशकी सहायताके बिना अपने-आप ही सम्बुद्ध हुए हैं इसलिए स्वयंभू '२ कहलाते हैं, आप वृष अर्थात् धर्मसे सुशोभित हैं इसलिए वृष्म र कहलाते हैं, आपके स्वयं अनन्त सुखकी प्राप्ति हुई है तथा आपके द्वारा संसारके अन्य अनेक प्राणियोंको सुख प्राप्त हुआ है इसेलिए शंभव ४ कहलाते हैं, आप परमानन्दरूप सुस्तके देनेवाले हैं इसलिए शंभु ५ कहलाते हैं, आपने यह उत्कृष्ट अवस्था अपने ही द्वारा प्राप्त की है अथवा योगीश्वर अपनी आत्मामें ही आपका साक्षात्कार कर सकते हैं इसिछए आप आत्मभू ६ कहछाते हैं, आप अपने-आप हो प्रकाशमान होते हैं इसलिए स्वयंप्रभ ७ हैं, आप समर्थ अथवा सबके स्वामी हैं इसलिए प्रभु ८ हैं, अनन्त-आत्मोत्थ सुखका अनुभव करनेवाले हैं इसलिए भोक्ता हैं ९, केवल ज्ञानकी अपेक्षा सब जगह ज्याप्त हैं अथवा ध्यानादिके द्वारा सब जगह प्रत्यक्षरूपसे प्रकट होते हैं इसिटए विश्वभू १० हैं, अब आप पुनः संसारमें आकर जन्म धारण नहीं करेंगे इस-लिए अपुनर्भव ११ हैं।।१००।। संसारके समस्त पदार्थ आपकी आत्मामें प्रतिबिन्बित हो रहे हैं इसलिए आप विश्वातमा १२ कहलाते हैं, आप समस्त **लोकके स्वामी हैं इस**लिए विश्व-लोकेश १३ कहलाते हैं, आपके ज्ञानदर्शनरूपी नेत्र संसारमें सभी ओर अप्रतिहत हैं इसलिए आप विश्वतश्चक्ष १४ कहलाते हैं, अविनाशी हैं इसलिए अक्षर १५ कहे जाते हैं, समस्त पदार्थीको जानते हैं इसलिए विश्वविद् १६ कहलाते हैं, समस्त विद्याओंके स्वामी हैं इसलिए विश्वविद्येश १७ कहे जाते हैं, समस्त पदार्थीकी उत्पत्तिके कारण हैं अर्थात् उपदेश देनेवाले हैं इसलिए विश्वयोनि १८ कहलाते हैं, आपके स्वरूपका कभी नाश नहीं होता इसलिए अन्दवर १९ कहे जाते हैं।।१०१।। समस्त पदार्थोंको देखनेवाले हैं इसलिए विश्व-हरवा २० हैं, केवलज्ञानकी अपेक्षा सब जगह ज्याप्त हैं अथवा सब जीवोंको संसारसे पार करनेमें समर्थ हैं अथवा परमोत्कृष्ट विभूतिसे सहित हैं इसिए विभू २१ हैं, संसारी जीवोंका उद्घार कर उन्हें मोध्रस्थानमें धारण करनेवाले हैं - पहुँचानेवाले हैं अथवा सव जीवोंका पोपण करनेवाले हैं अथवा मोक्षमार्गकी सृष्टि करनेवाले हैं इसलिए धाता २२ कहलाते हैं, समस्त जगतुके ईउवर हैं इसलिए विश्वेश २३ कहलाते हैं, सब पदार्थीकी देखनेवाले हैं अथवा सबके हिस सन्मार्गका उपदेश देनेके कारण सब जीवोंके नेत्रोंके समान हैं इसलिए विश्वविलोचन २४ कहे जाते हैं, संसारके समस्त पदार्थीको जाननेके कारण आपका ज्ञान सब जगह न्याप्त है इसलिए आप विश्वन्यापी २५ कहलाते हैं। आप समीचीन मोक्षमार्गका विधान करनेसे विधि २६ कहलाते हैं। धर्मे रूप जगत्-की सृष्टि करनेवाले हैं इसलिए वेधा २० कहलाते हैं, सदा विश्वमान रहते हैं इस-िक्षण शास्त्रत २८ कहे जाते हैं, समवसरण-सभामें आपके मुख चारों दिशाओंसे दिखते हैं अथवा आप विश्वतोमुख अर्थात् जलकी तरह पापरूपी पंकको दर

१. स्वयमात्मना भवतीति । २. वृषेण धर्मेण भवतीति । ३. शं सुखे भवतीति । ४. स्वयंप्रकाशः । ५. कारणम् ।

विश्वकर्मा जगञ्ज्येष्ठो विश्वसृतिजिनेश्वरः । विश्वश्या्विश्वभूतेशो विश्वष्योतिरनीश्वरः ॥१०३॥ जिनो जिल्लुरमेथारमा विश्व<sup>न</sup>रीशो जगत्यतिः । अनन्तजिद्विन्ध्यारमा मन्ययन्धुरयन्थनः ॥१०४॥ सुगादिपुरुषो ब्रह्म पञ्च ब्रह्ममयः शिवः । परः परतरः सूक्ष्मः परमेष्ठी सनातनः ॥१०७॥ स्वयं प्रयोतिरजोऽजन्मा ब्रह्मयोनिरयोनिजः । मोहारिजिजयो जेता अमेचकी द्याप्यजः ॥१०६॥

करनेवाले, स्वच्छ तथा तृष्णाको नष्ट करनेवाले हैं इसलिए विश्वतोमुख २९ कहे जाते हैं ॥१०२॥ आपने कर्मभूमिकी ज्यवस्था करते समय छोगोंकी आजीविकाके छिए असि-मपी आदि सभी कर्मी-कार्योका उपदेश दिया था इसलिए आप विश्वकर्मा ३० कहलाते हैं, आप जगनमें सबसे ब्येष्ट अर्थान श्रेष्ट हैं इसिछए जगज्ज्येष्ट ३१ कहे जाते हैं, आप अनन्त गुणमय हैं अथवा समस्त पदार्थोंके आकार आपके ज्ञानमें प्रतिफछित हो रहे हैं इसिछए आप विश्वमृति ३२ हैं, कर्मरूप रात्रुओंको जीतनेवाले सम्यग्दृष्टि आदि जीवोंके आप ईश्वर हैं इसलिए जिनेश्वर ३३ कहलाते हैं, आप संसारके समस्त पटार्थीका सामान्यावलोकन करते हैं इसिछिए विश्वदृक ३४ कहलाते हैं, समस्त प्राणियोंके ईश्वर हैं इसिछिए विश्वभूतेश ३५ कहे जाते हैं, आपकी केवलज्ञानरूपी ज्योति अखिल संसारमें ज्याप्त है। इसलिए आप विश्व-ब्योति ३६ कहलाते हैं, आप सबके स्वामी हैं किन्तु आपका कोई भी स्वामी नहीं है इसलिए आप अनीहबर ३७ कहे जाते हैं।।१०३॥ आपने घातियाकर्मरूपी अञ्चलोंको जीत स्त्रिया है इससे आप जिन ३८ कहलाते हैं, कर्मरूपी शत्रुओंको जीतना ही आपका शील अर्थात् स्वभाव है इसलिए आप जिष्णु ३९ कहें जाते हैं, आपको आत्माको अर्थात् आपके अनन्त गुणोंको कोई नहीं जान सका है इसलिए आप अमेयारमा ४० हैं, पृथिवीके ईरवर हैं इसलिए विस्वरीश ४१ कहलाते हैं, तीनों लोकोंके स्वामी हैं इसलिए जगत्पति ४२ कहे जाते हैं, अनन्त संसार अथवा मिथ्यादर्शनको जीत छेनेके कारण आप अनन्तजित् ४३ कहलाते हैं, आपको आत्माका चिन्तवन मनसे भी नहीं किया जा सकता इसलिए आप अचिन्त्यात्मा ४४ हैं, भन्य जीवोंके हितैषी हैं इसिलए भव्यवन्ध्र ४५ कहलाते हैं, कर्मवन्धनसे रहित होनेके कारण अवन्धन ४६ कहलाते हैं।।१०४॥ आप इस कर्मभूमिरूपी युगके प्रारम्भमें उत्पन्न हुए थे इसलिए युगादि-पुरुष ४७ कहरूरते हैं, केवलकान आदि गुण आपमें बृहण अर्थात् वृद्धिको प्राप्त हो रहे हैं इसलिए आप ब्रह्मा ४८ कहे जाते हैं, आप पंचपरमेष्ठीस्वरूप हैं, इसलिए पंच ब्रह्मय ४९ कहलाते हैं, शिव अर्थात् मोक्ष अथवा आमन्दरूप होनेसे शिव ५० पहे जाते हैं, आप सव जीवोंका पालन अथवा समस्तक्षान आदि गुणोंको पूर्ण करनेवाले हैं इसलिए पर ५१ कहलाते हैं, संसारमें सबसे श्रेष्ठ हैं इसिलिए परतर ५२ कहलाते हैं, इन्द्रियोंके द्वारा आपका आकार नहीं जाना जा सकता अथवा नामकर्मका क्षय हो जानेसे आपमें बहुत शीघ्र सूक्ष्मत्व गुण प्रकट होनेवाला है इसलिए आपको सूक्ष्म ५३ कहते हैं, परमपदमें स्थित हैं इसलिए परमेशी ५४ कहलाते हैं और सदा एक-से ही यिद्यामान रहते हैं इसलिए सनातन ५५ कहे जाते हैं ॥१०५॥ आप स्वयं प्रकाशमान हैं इसिछए स्वयंज्योति ५६ कहलाते हैं, संसारमें उत्पन्न नहीं होते इसिंखए अज ५७ कहे जाते हैं, जन्मरहित हैं इसिंखए अजन्मा ५८ कहछाते हैं, आप ब्रह्म अर्थात् वेद ( द्वादशांग शास्त्र ) की उत्पत्तिके कारण हैं इसलिए ब्रह्मयोनि ५९ कहलाते हैं.

१. विश्वरि मही तस्या ईशः । २. संसारिजत् । ३. पञ्चपरमेष्ठिस्वरूपः । ४. आत्मयोनिः ।५. मोहारिबिजयी–द० । ६. जययोजः ।

प्रशान्तारिरनन्तात्मा थोगी मोगीश्वरार्षितः । ब्रह्मचिद् ब्रह्म तस्वज्ञी ब्रह्मोद्याँ विश्वतीश्वरः ॥१००॥ गुद्धो बुद्धः प्रशुद्धात्मा सिद्धार्थः सिद्धशासनः । अस्वरः सिद्धान्तविद्धयेयः सिद्धसाध्यो जगद्धितः ॥१०८॥ सिद्धणुरच्युतोऽनन्तः अभविष्णुर्भवोद्भवः । प्रभूष्णुरजरोऽजयो आजिष्णु धांश्वरोऽक्यवः ॥१०९॥

चौरासी लाख योनियोंमें उत्पन्न नहीं होते इसलिए अयोनिज ६० कहे जाते हैं, मोहरूपी सनुको जीतनेवाले हैं इससे मोहारिविजयी ६१ कहलाते हैं, सर्वरा सर्वोत्कृष्ट रूपसे विद्यमान रहते हैं इसिंछए जेता ६२ कहे जाते हैं, आप धर्मचकको प्रवर्तित करते हैं इसिंछए धर्मचकी ६३ कहलाते हैं, दया ही आपकी ध्वजा है इसलिए आप दयाध्वज ६४ कहे जाते हैं।।१०६॥ आपके समस्त कर्मरूप शत्रु शान्त हो गये हैं इसलिए आप प्रशान्तारि ६५ कहलाते हैं, आपकी आत्माका अन्त कोई नहीं पा सका है इसलिए आप अनन्तात्मा ६६ हैं, आप योग अर्थात् केवलज्ञान आदि अपूर्व अर्थोंकी प्राप्तिसे सहित हैं अथवा ध्यानसे युक्त हैं अथवा मोक्षप्राप्तिके जपायभूत सम्यग्दर्शनादि जपायांसे सुशोभित हैं इसलिए योगी ६७ कहलाते हैं. योगियों अर्थात् मुनियोंके ओवरवर आपक्री पूजा करते हैं इसलिए योगोरवराचित ६८ हैं, ब्रह्म अर्थात् शुद्ध आत्मस्वरूपको जानते हैं इसिछिए ब्रह्मविद् ६९ कहलाते हैं, ब्रह्मचर्य अथवा आत्मारूपी तस्वके रहस्यको जाननेवाछे हैं इसिखिए ब्रह्मतत्त्वज्ञ ७० कहे जाते हैं, पूर्व ब्रह्माके द्वारा कहे हुए समस्त तत्त्व अथवा केवलझानरूपी आत्मविद्याको जानते हैं इसलिए ब्रह्मोद्यावित् ७१ कहे जाते हैं, मोक्ष प्राप्त करनेके छिए यत्न करनेवाछे संयमी मुनियोंके स्वामी हैं इसछिए यतीरवर ७२ कहलाते हैं।।१०७।। आप राम द्वेषादि भाव कर्ममल कलंकसे रहित होनेके कारण युद्ध ७३ हैं, संसारके समस्त पदार्थीको जाननेवाली केवलज्ञानरूपी बुद्धिसे संयुक्त होनेके कारण बुद्ध ७४ कहलाते हैं, आपकी आत्मा सदा शुद्ध ज्ञानसे जगमगाती रहती है इसलिए आप मृतुद्धात्मा ७५ हैं, आपके सब प्रयोजन सिद्ध हो चुके हैं इसिछए आप सिद्धार्थ ७६ कहलाते है, आपका शासन सिद्ध अर्थात् प्रसिद्ध हो चुका है इसछिए आप सिद्धशासन ७७ हैं, आप अपने अनन्तगुणोंको प्राप्त कर चुके हैं अथवा बहुत शीव्र मोक्ष अवस्था प्राप्त करनेवाले हैं इसिंछए सिद्ध ७८ कहलाते हैं, आप द्वादशाङ्गरूपसिद्धान्तको जाननेवाले हैं इसिंछए सिद्धान्त-विद् ७९ कहे जाते हैं, सभी लोग आपका ध्यान करते हैं इसिक्कप आप व्येय ८० कहलाते हैं, आपके समस्त साध्य अर्थात् करने योग्य कार्य सिद्ध हो चुके हैं इसलिए आप सिद्धसाध्य ८९ कहलाते हैं, आप जगत्के समस्त जीवोंका हित करनेवाले हैं इससे जगद्वित ८२ कहे जाते हैं।।१०८।। सहनशील हैं अर्थात् क्षमा गुणके भण्डार हैं इसलिए सहिन्गू ८३ कहलाते हैं, झानादि गुणोंसे कभी च्युत नहीं होते इसलिए । अच्युत ८४ कहे जाते हैं, विनाझरहित हैं, इसलिए अनन्त ८५ कहलाते हैं, प्रभावशाली हैं इसलिए प्रभविष्णु ८६ कहे जाते हैं, संसारमें आपका जन्म सबसे उत्कृष्ट माना गया है इसलिए आप भवोद्भव ८७ कहलाते हैं, आप शक्ति-झाली हैं इसलिए प्रभूष्णु ८८ कहे जाते हैं, वृद्धावस्थासे रहित होनेके कारण अजर ८९ हैं. आप कभी जीर्ण नहीं होते इसिछए अजर्य ९० हैं, ज्ञानादि गुणोंसे अतिशय देदीप्यमान हो रहे हैं इसल्लिए भ्राजिष्णु ९१ हैं, केवलझानरूपी बुद्धिके ईश्वर हैं इसलिए धीश्वर ९२ कहलाते

१. मोक्षस्वरूपवित् । २. ब्रह्मणा वेदितव्यमावेतीति । अथवा ब्रह्मणो वदनं वचनम् । ३. सिद्धसिद्धान्त-व०, प०, द० । ४. प्रकर्षेण भवनदीलः । ५. भवात् संसारात् उत् उद्गतो भवः उत्पत्तिर्यस्य सः । अथवा अनन्तनानादिभवनरूपेण भवतीति । ६. प्रभवतीति । ७. न जीर्यत इति । ८. प्रकाशनशीलः ।

विमावसु रसंभूष्णुः स्वयंभृष्णुः पुरातनः । परमातमा परं ज्योतिस्तिजनाल्यसंस्वरः ॥१९०॥ इति श्रीमदादिशतम् ।

दिन्यभाषापतिर्दिन्यः प्तवाकप्तशासमः । पूतारमा परमञ्योतिः धर्माध्यक्षो दमीइवरः ॥१९१॥ श्रीपतिर्मग<sup>3</sup>वानर्हश्वरत्नाविरत्नाः श्रुचिः । तीर्थकृत् केवस्त्रोशानः पूजार्हः <sup>४</sup>स्तातकोऽमलः ॥१९२॥ अनन्तदीष्तिर्ज्ञानारमा स्वयंबुद्धः प्रजापतिः । सुन्तः शक्तो निरावाधो निष्कको सुवनेहवरः ॥१९३॥

हैं, कभी आपका ज्यय अर्थात् नाश नहीं होता इसिछए आप अह्यय ९३ कहलाते हैं ॥१०९॥ आप कमीक्पी ई धनको जलानेके लिए अग्निके समान हैं अथवा मोहरूपी अन्धकारको नष्ट करनेके लिए सूर्यके समान हैं, इसिछए विभावसु ९४ कहलाते हैं, आप संसारमें पुनः उत्पन्न नहीं होंगे इसिछए असम्भूष्णु ९५ कहे जाते हैं, आप अपने-आप ही इस अवस्थाको प्राप्त हुए हैं इसिछए स्वयम्भूष्णु ९६ हैं, प्राचीन हैं—द्रव्यार्थिक नयको अपेक्षा अनादिसिद्ध हैं इसिछए पुरातन ९७ कहलाते हैं, आपको आत्मा अतिशय उत्कृष्ट है इसिछए आप परमात्मा ९८ कहे जाते हैं, उत्कृष्ट उयोतिःस्वरूप हैं इसिछए परंज्योति ९९ कहलाते हैं, तीनों लोकोंके ईश्वर हैं, इसिछए जिजात्मरमेश्वर १०० कहे जाते हैं ॥११०॥

आप दिन्य-ध्वनिके पति हैं इसलिए आपको दिन्यभाषापति १०१ कहते हैं, अत्यन्त सुन्दर हैं इसलिए आप दिन्य १०२ कहलाते हैं, आपके बचन अतिशय पित्र हैं इसलिए आप प्तयाक् १०३ कहे जाते हैं, आपका शासन पवित्र होनेसे आप प्तशासन १०४ कहलाते हैं, आपकी आत्मा पवित्र है इसिछिए आप पुतात्मा १०५ कहे जाते हैं, उत्कृष्ट ज्योतिस्वरूप हैं इसलिए परमज्योति १०६ कहलाते हैं, धर्मके अध्यक्ष हैं इसलिए धर्मीध्यक्ष १०७ कहे जाते हैं, इन्द्रियोंको जीतनेवालोंमें श्रेष्ठ हैं इसलिए दमीश्वर १०८ कहलाते हैं ॥१११॥ मोक्षरूपी लक्ष्मीके अधिपति हैं इसिछिए श्रीपति १०९ कहलाते हैं, अष्टप्रातिहार्यरूप उत्तम ऐश्वर्यसे सिहत हैं इसिलिए भगवान् ११० कहे जाते हैं, सबके द्वारा पूज्य हैं इसिलिए अईन् १११ कहलाते हैं, कर्मरूपी धूलिसे रहित।हैं इसलिए अरजाः ११२ कहे जाते हैं, आपके द्वारा भव्य जीवोंके फर्ममळ दूरे होते हैं अथवा आप झानावरण तथा दर्शनावरण कर्मसे रहित हैं इसिळए विरजाः ११२ कहकाते हैं, अतिक्रय पवित्र हैं इसिकए अचि ११४ कहे जाते हैं, धर्मरूप तीर्थके करनेवाले हैं इसिंख्य तीर्थकृत् १ (५ कह्छाते हैं, केवछबानसे सिंहत होनेके कारण केवली ११६ कहे जाते हैं, अनन्त सामध्येसे युक्त होनेके कारण ईशान ११७ कहछाते हैं, पूजाके योग्य होनेसे पूजाई ११८ हैं, घातियाकमौंके नष्ट होने अथवा पूर्णज्ञान होनेसे आप स्नातक ११९ कहलाते **हैं, आपका शरीर <del>मस्रहित है अथवा आ</del>त्मा राग-द्वेष आदि दोषोंसे** वर्जित है इसिंहए आप अमल १२० कहे जाते हैं।।११२॥ आप केबलज्ञानरूपी अनन्त दीप्ति अथवा शरीरकी अपरिमित मभाके धारक हैं इसलिए अनन्तदीप्ति १२१ कहलाते हैं, आपकी आत्मा ज्ञानस्वरूप है इसलिए आप झानात्मा १२२ हैं, आप स्वयं संसारसे विरक्त होकर मोक्षमार्गमें प्रवृत्त हुए हैं अथवा आपने गुरुओंकी सहायताके बिना ही समस्त पदार्थीका ज्ञान प्राप्त किया है इसिंछए स्वयम्बुद्ध १२३ कह्ळाते हैं, समस्त जनसमृहके रक्षक होनेसे आप प्रजापति १२४ हैं, कर्मरूप बन्धनसे रहित हैं इसलिए मुक्त १२५ कहलाते हैं, अनन्त बलसे सम्पन्न होनेके कारण शक्त

१. विभा प्रमा बर्हिमन् वसवीति । दहन इति था । २. महेश्वर:-इ०, प० । ३. विशिष्टज्ञानी । ४. समाप्तवेद:, सम्पूर्णज्ञानीत्यर्थ: ।

निरञ्जनो जगउउयोतिनिर्दे क्तोकितर नामयः । अचलस्थितिरक्षोस्यः क्रूटस्थः क्रैक्याणुरक्षयः ॥११४॥
अञ्ज्ञाद्वीप्रां मणीर्नेता प्रणेता क्रियायशास्त्रकृत् । शास्ता धर्मपतिर्धस्यो धर्मातमा धर्मतीर्थकृत् ॥११५॥
कृषध्वजो कृषाधीशो कृषकेतुर्कृषायुधः । कृषो वृषपतिर्मर्ता वृषमाङ्को वृषोद्धवः ॥११६॥
हिरण्यनामिर्भृतात्मा भूत सुद् भूतभावनः । प्रभवो विभवो मास्वान् मवो े भावो े सवास्तकः ११७

१२६ कहे जाते हैं, बाधा-उपसर्ग आदिसे रहित हैं इसिटिए निरावाध १२७ कहलाते हैं, शरीर अथवा मायासे रहित होनेके कारण निष्कल १२८ कहे जाते हैं और तीनों लोकोंके ईश्वर होनेसे भुवनेश्वर १२९ कहलाते हैं ॥११३॥ आप कर्मरूपी अंजनसे रहित हैं इसलिए निरंजन १३० कहलाते हैं, जगत्को प्रकाशित करनेवाले हैं इसलिए जगज्योति १३१ कहे जाते हैं, आपके वचन सार्थक हैं अथवा पूर्वापर विरोधसे रहित हैं इसलिए आप निरुक्तोक्ति १३२ कहलाते हैं, रोगरहित होनेसे अनामय १३३ हैं, आपकी स्थिति अवल है इसलिए अवल-स्थिति १३४ कहलाते हैं, आप कभी खोभको प्राप्त नहीं होते इसलिए अक्षोभ्य १३५ हैं, नित्य होनेसे कूटस्थ १३६ हैं, गमनागमनसे रहित होनेके कारण स्थाणु १३७ हैं और क्षयरिहत होनेके कारण अक्षय १३८ हैं ॥११४॥ आप तीनों छोकोंमें सबसे श्रेष्ठ हैं इसलिए अग्रणी १३९ कहलाते हैं, भव्य जीयोंके समूहको मोक्ष प्राप्त करानेवाले हैं इसलिए प्रामणी १४० हैं, सब जीवोंको हितके मार्गमें प्राप्त कराते हैं इसलिए नेता १४१ हैं, द्वादशांगरूप शास्त्रकी रचना करनेवाले हैं इसलिए प्रणेता १४२ हैं, न्यायशास्त्रका उपदेश देनेवाले हैं इसलिए न्यायशास-कृत १४३ कहे जाते हैं, हितका उपदेश देनेके कारण शास्ता १४४ कहलाते हैं, उत्तम क्षमा आदि धर्मोंके स्वामी हैं इसलिए धर्मपति १४५ कहे जाते हैं, धर्मसे सहित हैं इसलिए धर्म्य १४६ कहलाते हैं, आपकी आत्मा धर्मरूप अथवा धर्मसे उपलक्षित है इसलिए आप धर्मात्मा १४७ कहलाते हैं और आप धर्मरूपी तीर्थके करनेवाले हैं इसलिए धर्मतीर्थकृत् १४८ कहे जाते हैं ॥११५॥ आपको ध्वजामें वृष अर्थात् वैलका चिह्न है अथवा धर्म ही आपको ध्वजा है अथवा आप बूषभ विश्वसे अंकित हैं इसलिए वृषध्वज १४९ कहलाते हैं, आप वृष अर्थात् धर्मके पति हैं इसिंखए बृषाधीश १५० कहे जाते हैं, आप धर्मकी पताकास्वरूप हैं इसिंखए लोग आपको वृषकेतु १५१ कहते हैं, आपने कर्मरूप शत्रुओंको नष्ट करनेके लिए धर्मरूप शस्त्र धारण किये हैं इसलिए आप वृषायुध १५२ कहे जाते हैं, आप धर्मरूप हैं इसलिए वृष १५३ कहलाते हैं, धर्मके स्वामी हैं इसलिए वृषपति १५४ कहे जाते हैं, समस्त जीवोंका भरण-पोषण करते हैं इसलिए भर्ता १५५ कहलाते हैं, वृपभ अर्थात् बैलके चिन्नसे सहित हैं इसलिए वृपभांक १५६ कहे जाते हैं और पूर्व पर्यायों में उत्तम धर्म करनेसे ही आप तीर्थंकर होकर उत्पन्न हुए हैं इसलिए आप वृषोद्भव १५७ कहलाते हैं ॥११६॥ सुन्दर नाभि होनेसे आप हिरण्यनाभि १५८ कहरूति हैं, आपकी आत्मा सत्यह्म है इसलिए आप भूतात्मा १५९ कहे जाते हैं, आप समस्त जीवोंकी रक्षा करते हैं इसलिए पण्डितजन आपको भूतभूत् १६० कहते हैं, आपकी भावनाएँ बहुत ही उत्तम हैं, इसलिए आप भूतभावन १६१ कहलाते हैं, आप मोक्षप्राप्तिके कारण हैं अथवा आपका

१. प्रामाणिकवचनः । २. - निरामयः - प०, ब०। ३. नित्यः । ४. स्थानशीलः । ५. ग्रामं समुदायं नयतीति । ६. युक्त्यागमः । ७. धर्मवर्षणात् । ८. विद्यमानस्वरूपः । ९. प्राणिगणपोधकः । १०. भूतं मङ्गलं मावयतीति । ११. मवतीति । १२. भावयतीति भावः ।

हिरव्यगर्मः श्रीगर्भः प्रभूतविभवोऽभवः । स्वयंत्रभुः प्रभूतात्मा भूतनाथो जगत्वतिः ॥११८॥ सर्वादिः सर्वदिक् सार्षः सर्वदर्शनः । सर्वात्मा सर्वछोकेशः सर्ववित् सर्वछोकजित् ॥११९॥ सुगतिः सुश्रुतः सुश्रुत् सुवाक् सूरिकेंद्वश्रुतः । विश्वुतो विस्वतः पादो विस्वकीर्षः श्रुविश्रवाः ॥१२०॥

जनम प्रशंसनीय है इसलिए प्रभव १६२ कहे जाते हैं, संसारसे रहित होनेके कारण आप विभव १६३ कहलाते हैं, देदीप्यमान होनेसे भास्त्रान् १६४ हैं, उत्पाद, ज्यय तथा धौज्यरूपसे सदा उत्पन्न होते रहते हैं इसलिए भव १६५ कहलाते हैं, अपने चैतन्यरूप भावमें लीन रहते हैं इसलिए भाव १६६ कहे जाते हैं और संसारभ्रमणका अन्त करनेवाले हैं इसलिए भवास्तक १६७ कहलाते हैं ।।११७। जब आप गर्भमें थे तभी पृथिवी सुवर्णमय हो गयी थी और आकाश-से देवने भी सुवर्णको वृष्टि की थी इसलिए आप हिरण्यगर्भ १६८ कहे जाते हैं, आपके अन्त-रंगमें अनन्तचतुष्ट्रयरूपी छद्रमी देवीप्यमान हो रही हैं इसछिए आप श्रीगर्भ १६९ कहलाते हैं, आपका विभव बढ़ा भारी है इसलिए आप प्रभूतविभव १७० कहे जाते हैं, जन्मरहित होनेके कारण अभव १७१ कहलाते हैं, स्वयं समर्थ होनेसे स्वयम्प्रम् १७२ कहे जाते हैं, केवल-ज्ञानकी अपेक्षा आपकी आत्मा सर्वत्र ज्याप्त है इसलिए आप प्रभृतात्मा १७३ हैं, समस्त जीवोंके स्वामी होनेसे भूतनाथ १७४ हैं, और तीनों लोकोंके स्वामी होनेसे जगत्मभ १७५ हैं।।११८।। सबसे मुख्य होनेके कारण सर्वादि १७६ हैं, सब पदार्थीके देसनेके कारण सर्वेदक् १७७ हैं, सबका हित करनेवाछे हैं, इसलिए सार्व १७८ कहलाते हैं, सब पदार्थोंको जानते हैं इसिलिए सर्वेड १७९ कहे जाते हैं. आपका दर्शन अर्थात सम्यक्त्व अथवा केवलदर्शन पूर्ण अवस्थाको प्राप्त हुआ है इसल्लिए आप सर्वेदर्शन १८० कहलाते हैं, आप सबका भला चाहते हैं--सबको अपने समान समझते हैं अथवा संसारके समस्त पदार्थ आपके आत्मामें प्रतिविन्त्रित हो रहे हैं इसलिए आप सर्वात्मा १८१ कहे जाते हैं, सब लोगोंके स्वामी हैं, इसलिए सर्वलोकेश १८२ कहलाते हैं, सब पदार्थोंको जानते हैं. इसिंखए सर्वविद् १८३ हैं, और समस्त लोकोंको जीतनेवाले हैं-सबसे बढकर हैं, इसिंखए सर्वेठोकजित् १८४ कहलाते हैं ।।११९।। आएकी मोक्षरूपी गति अतिशय सन्दर है अथवा आपका ज्ञान बहुत ही उत्तम है इसिक्ट आप सगति १८५ कहस्राते हैं. अतिशय प्रसिद्ध हैं अथवा उत्तम शास्त्रोंको भारण करनेवाछे हैं इसछिए सुभूत १८६ कहे जाते हैं, सब जीवोंकी प्रार्थनाएँ सुनते हैं इसलिए सुश्रुत् १८७ फहलाते हैं, आपके वचन बहुत ही उत्तम निकलते हैं इसलिए आप सुवाक १८८ कहलाते हैं, सबके गुरु हैं अथवा समस्त विद्याओं को प्राप्त हैं इसिलिए सूरि १८९ कहे जाते हैं, बहुत शाक्रोंके पारगामी होनेसे बहुशूत १९० हैं, बहुत प्रसिद्ध हैं अथवा केवळज्ञान होनेके कारण आपका आयोपशमिक शुतज्ञान नष्ट हो गया है इसलिए आप विश्रुत १९१ कहलाते हैं, आपका संचार प्रत्येक विषयोंमें होता है अथवा आपकी केवलकानरूपी किरणें संसारमें सभी ओर फैली हुई हैं इसलिए आप विश्वतःपाद १९२ कहलाते हैं, लोकके शिखरपर विराजमान हैं इसलिए विश्वशीर्प १९३ कहे जाते हैं. और आपकी श्रवणशक्ति अत्यन्त पवित्र हैं इसलिए श्रुचिश्रवा १९४ कहलाते हैं।।१२०।६

रै. हिरण्यं गर्भे यस्य सः। २. सुष्ठु श्रृणीतीति। ३. किरणः। ४. शुचि श्रवो ज्ञानं श्रवणं च

ैसहस्वशीर्षः क्षेत्रकः सहस्राक्षः सहस्रपात् । भूतमस्यभवद्भर्ता विश्वविद्यामहेश्वरः ॥१२१॥

इति दिश्यादिशतम् ॥
स्यविष्ठः स्थितिरो ज्येष्ठः प्रष्ठः प्रेष्ठो विश्विशः । स्थेष्ठो गिरिष्ठो विश्विः अध्योऽणिष्ठो विश्विः ।
विश्वश्यस्य विश्वेद विश्वसुग्विश्वनायकः । विश्वाशीविश्वरूपातमा विश्वजिद्विजितान्तकः । १२३।
विसवी विभयो वीरो विशोको विजरो जरन् । विरागो विरतोऽसङ्गो विविक्तो चीतमस्यरः ॥ १२४॥

अनन्त मुखी होनेसे सहस्रशीर्ष १९५ कहलाते हैं, क्षेत्र अर्थात् आत्माको जाननेसे क्षेत्रक्ष १९६ कहलाते हैं, अनन्त पदार्थोंको जानते हैं इसलिए सहस्राक्ष १९७ कहे जाते हैं, अनन्त बलके धारक हैं इसलिए सहस्रात् १९८ कहलाते हैं, भूत, भविष्यत् और वर्तमान कालके स्वामी हैं इसलिए भूतभव्यभवद्भर्ता १९९ कहे जाते हैं, समस्त विद्याओंके प्रधान स्वामी हैं इसलिए विश्वविद्यामहेश्वर २०० कहलाते हैं। ११२१।। इति दिव्यादि शतम्।

आप समीचीन गुणोंकी अपेक्षा अतिशय स्थूल हैं इसलिए स्थविष्ठ २०१ कहे जाते हैं, ज्ञानादि गुणोंके द्वारा वृद्ध हैं इसलिए स्थविर २०२ कहलाते हैं, तीनों लोकोंमें अतिशय प्रशस्त होनेके कारण ज्येष्ठ २०३ हैं, सबके अवगामी होनेके कारण प्रष्ठ २०४ कहलाते हैं, सवको अनिशय प्रिय हैं इसि**छए प्रेष्ठ २०५ कहे जाते हैं, आपकी** बुद्धि अतिशय श्रेष्ठ है इसिछए वरिष्ठधी २०६ कहलाते हैं, अत्यन्त स्थिर अर्थात् नित्य हैं इसिछए स्थेष्ठ २०७ कहलाते हैं, अत्यन्त गुरु हैं इसलिए गरिष्ठ २०८ कहे जाते हैं, गुणोंकी अपेक्षा अनेक रूप धारण करनेसे बंहिष्ठ २०९ कहलाते हैं, अतिशय प्रशस्त हैं इसलिए श्रेष्ठ २१० हैं, अतिशय सूक्ष्म होनेके कारण अणिष्ठ २११ कहे जाते हैं और आपकी बाणी अतिशय गौरवसे पूर्ण है इसिछए आप गरिष्टगीः २१२ कहलाते हैं ॥१२२॥ चतुर्गतिरूप संसारको नष्ट करनेके कारण आप विश्वसुद् २१३ कहे जाते हैं, समस्त संसारकी व्यवस्था करनेवाले हैं इसलिए विश्वसृद् २१४ कहलाते हैं, सब लोकके ईश्वर हैं इसलिए विश्वेट २१५ कहे जाते हैं, समस्त संसारकी रक्षा करनेवाले हैं इसलिए विश्वमुक् २१६ कहलाते हैं, अखिल लोकके स्वामी हैं इसलिए विश्व-नायक २१७ कहे जाते हैं, समस्त, संसारमें ज्याप्त होकर रहते हैं इसलिए विश्वासी २१८ कह-छाते हैं, विश्वरूप अर्थात् केवलज्ञान ही आपका स्वरूप है अथवा आपका आत्मा अनेकरूप है इसिंछए आप विश्वरूपात्मा २१९ कहे जाते हैं, सबको जीतनेवाले हैं इसिंछए विश्वजित् २२० कहे जाते हैं और अन्तक अर्थान् मृत्युको जीतनेवाले हैं इसलिए विजितान्तक २२१ कहलाते हैं।।१२३।। आपका संसार-भ्रमण नष्ट हो गया है इसलिए विभव २२२ कहलाते हैं, भय दूर हो गया है इसलिए विभय २२३ कहे जाते हैं, अनन्त बल्झाली हैं इसलिए वीर २२४ कहलाते हैं, शोकरहित हैं इसलिए विशोक २२५ कहे जाते हैं, जरा अर्थात् बुढ़ापासे रहित हैं इसलिए विजर २२६ कहलाते हैं, जगत्के सब जीवोंमें प्राचीन हैं इसलिए जरन २२७ कहे जाते हैं, रागरहित हैं इसिछए विराग २२८ कहछाते हैं, समस्त

१. अनन्तमुक्ती । २. आत्मजाः । ३. अनन्तदर्शी । ४. अनन्तवीर्यः । ५. अतिशयेन स्यूलः । ६. वृद्धः । ७. अप्रगामी । ८. अतिशयेन प्रियः । ९. अतिशयेन वरबुद्धः । १०. अतिशयेन स्थिरः । ११. अतिशयेन गुरः । १२. अतिशयेन बहुः । १३. अतिशयेनाणुः सूक्ष्म इत्यर्थः । १४. विश्वगालकः । विश्वमृद्—ल० । १५. बृद्धः ।

विनेयजनताबन्धुर्विकीनाशेषकस्मषः । वियोगो योगविद्विद्वान् विधाता सुविधिः सुधीः ॥१२५॥ ेक्षान्तिमाक् पृथिवीमूर्तिः शान्तिमाक् सिळ्लात्मकः । वायुमूर्तिरसङ्गात्मा विद्वमूर्तिरधर्मेशक् ॥१२६॥ सुयज्ञारे यजमानात्मा सुत्वा सुत्रामपूजितः । अवत्विग् यज्ञपतिर्याज्यो यज्ञाङ्गममृतं इविः ॥१२७॥ स्योममूर्तिरमूर्तातमा निर्लेपौ निर्मेकोऽचकः । सोममूर्तिः सुसौम्यात्मा सूर्यमूर्तिमेशाप्रमः ॥१२८॥

पापोंसे विरत हो चुके हैं इसलिए विरत २२९ कहे जाते हैं, परिग्रहरहित हैं इसलिए असंग २३० कहलाते हैं, एकाकी अथवा पवित्र होनेसे विविक्त २३१ हैं और मात्सर्यसे रहित होनेके कारण वीतमत्सर २३२ हैं ।।१२४॥ आप अपने शिष्य जनोंके हितैयी हैं इसलिए विनेयजनता-बन्धु २३३ कहलाते हैं, आपके समस्त पापकर्म विलीन-नष्ट हो गये हैं इसलिए विलीनारीषकल्मष २३४ कहे जाते हैं, आप योग अर्थात् मन, वचन, कायके निमित्तसे होनेवाले आत्मप्रदेश-परिस्पन्दसे रहित हैं इसलिए वियोग २३५ कहलाते हैं, योग अर्थात् ध्यानके स्वरूपको जानने-वाले हैं इसलिए योगविद २३६ कहे जाते हैं, समस्त पदार्थीको जानते हैं इसलिए विद्वान ्र३७ कहलाते हैं, धर्मरूप सृष्टिके कर्ता होनेसे विधाता २३८ कहे जाते हैं, आपका कार्य बहत ही उत्तम है इसलिए सुविधि २३९ कहलाते हैं और आपकी बुद्धि उत्तम है इसलिए सुधी २४० कहे जाते हैं ॥१२५॥ उत्तम क्षमाको धारण करनेवाले हैं इसलिए क्षान्तिभाक २४१ कहलाते हैं, पृथिवीके समान सहनशील हैं इसलिए प्रथ्वीमृति २४२ कहे जाते हैं, शान्तिके उपासक हैं इसलिए शान्तिभाक २४३ कहलाते हैं, जलके समान शीतलता उत्पन्न करनेवाले हैं इसलिए सिळळात्मक २४४ कहे जाते हैं, वायुके समान परपदार्थके संसर्गसे रहित होनेके कारण वायुमूर्ति २४५ कहलाते हैं, परिमहरहित होनेके कारण असंगात्मा २४६ कहे जाते हैं, अग्निके समान कर्मरूपी ईंधनको जलानेवाले हैं इसलिए बह्निमृति २४७ हैं, और अधर्मको जलानेवाले हैं इसलिए अधर्मधक २४८ कहलाते हैं ॥१२६॥ कर्मरूपी सामग्रीका अच्छी तरह होम करनेसे सुयज्वा २४९ हैं, निज स्वभावका आराधन करनेसे यजमानात्मा २५० हैं, आत्मसुस्रहूप सागरमें अभिषेक करनेसे सुत्वा २५१ हैं, इन्द्रके द्वारा पूजित होनेके कारण सुत्रामपूजित २५२ हैं. सानरूपी यह करनेमें आचार्य कहलाते हैं इसलिए ऋतिक २५३ हैं. यहके प्रधान अधिकारी होनेसे यहपति २५४ कहछाते हैं। पूजाके योग्य हैं इसलिए याज्य २५५ कहलाते हैं, यहके आंग होनेसे यहांग २५६ कहलाते हैं, विषयत्थ्याको सष्ट करनेके कारण असूत २५७ कहे जाते हैं. और आपने ज्ञानयक्षमें अपनी ही अज़द्ध परिणतिको होम दिया है इसलिए आप हिन २५८ कहलाते हैं ।।१२७॥ आप आकाशके समान निर्मल अथवा केवलक्कानकी अपेक्षा लोक-अलोकमें व्याप्त हैं इसलिए व्योममूर्ति २५९ हैं, रूप, रस, गम्ध और स्पर्शसे रहित होनेके कारण अमू-तीत्मा २६० हैं, कर्म रूप लेपसे रहित हैं इसिछए निर्लेप २६१ हैं, मलरहित हैं इसिछए निर्मेल २६२ कहलाते हैं, सदा एक रूपसे विद्यमान रहते हैं इसिक्टए अचल २६३ कह जाते हैं, चन्द्रमाके समान शान्त, सुन्दर अथवा प्रकाशमान रहते हैं इसिछए सोममूर्ति २६४ कहलाते हैं, आपकी आत्मा अतिराय सौम्य है इसलिए सुसौम्यात्मा २६५ कहे जाते हैं, सूर्यके समान तेजस्वी हैं इसिंछए सूर्यमूर्ति २६६ कहलाते हैं और अतिशय प्रभाके धारक हैं इसिंछए

१. क्षमाभाक् ततः हेतुर्गीमतिमदम् । एक्षमुत्तरत्रापि योज्यम् । २. क्षोभनहोता । ३. सुनोतीति सुस्वा, सुन्न, अभिषवणे । कृताभिषेक इत्यर्थः । ४. पूजकः । ५. अमूर्तात्मत्वात् ।

मन्त्रविन्मन्त्रकृत्मन्त्री मन्त्रमृतिरनन्तगः । स्वतन्त्रस्तन्त्रकृत् स्थन्तः कृताग्वाग्वः कृतान्तकृत् ॥ १२९॥ कृती कृतार्थः संस्कृत्यः कृतकृत्यः कृतकृतः । नित्यो सृत्युंजयोऽसृत्युरसृतात्माऽसृतोज्ञवः ॥ १३०॥ वस्तिष्ठः परंत्रस त्रस्तात्मा त्रस्तसंभवः । महात्रस्ववित्रंशेर्ड् सहात्रस्यप्रदेश्वरः ॥ १३१॥ सुप्रसन्नः प्रसन्नात्मा ज्ञानधर्ममद्रप्रभुः । प्रशामात्मा प्रशान्तात्मा प्रशान्तात्मा प्रशावक्षात्माः १३२॥ इति स्थविष्ठाविश्वतम् ।

महाप्रभ २६७ कहलाते हैं।।१२८।। मन्त्रके जाननेवाले हैं इसलिए मन्त्रवित् २६८ कहे जाते हैं, अनेक मन्त्रोंके करनेवाले हैं इसलिए मन्त्रकृत् २६९ कहलाते हैं, मन्त्रोंसे युक्त हैं इसलिए मन्त्री २७० कहलाते हैं, मन्त्ररूप हैं इसिछए मन्त्रमूर्ति २७१ कहे जाते हैं, अनन्त पदार्थीको जानते हैं इसलिए अनन्तरा २७२ फहलाते हैं, कर्मबन्धनसे रहित होनेके कारण स्वतन्त्र २७३ कहलाते हैं, शास्त्रोंके करनेवाले हैं इसलिए तन्त्रकृत् २७४ कहे जाते हैं, आपका अन्तःकरण उत्तम है इसिटए स्वन्तः २७५ कहलाते हैं, आपने कृतान्त अर्थात् यमराज मृत्युका अन्त कर दिया है इसिंछए छोग आपको कृतान्तान्त २७६ कहते हैं और आप कृतान्त अर्थात् आगमकी रचना करनेवाले हैं इसलिए कृतान्तकृत् २०० कहे जाते हैं।।१२९।। आप अत्यन्त धुशल अथवा पुण्यवान् हैं इसलिए कृती २७८ कहलाते हैं, आपने आत्माके सब पुरुषार्थ सिद्ध कर चुके हैं इसलिए कृतार्थ २७९ हैं, संसारके समस्त जीवोंके द्वारा सत्कार करनेके योग्य हैं इस-लिए सत्कृत्य २८० हैं, समस्त कार्य कर चुके हैं इसलिए कृतकृत्य २८१ हैं, आप ज्ञान अथवा तपश्चरणरूपी यह कर चुके हैं इसलिए कृतकतु २८२ कहलाते हैं, सदा विद्यमान रहनेसे नित्य २८३ हैं, मृत्युको जीतनेसे मृत्युंजय २८४ हैं, मृत्युसे रहित होनेके कारण अमृत्यु २८५ हैं, आपका आत्मा अमृतके समान सदा शान्तिदायक है इसलिए अमृतात्मा २८६ हैं, और अमृत अर्थात् मोक्षमें आपकी उत्कृष्ट उत्पत्ति होनेवाली है इसलिए आप असृतोद्भव २८७ फहलाने हैं ।।१३०।। आप सदा शुद्ध आत्मस्वरूपमें लीन रहते हैं इसलिए ब्रह्मनिष्ठ २८८ कहलाते हैं, उत्कृष्ट ब्रह्मरूप हैं इसलिए परश्रह्म २८९ कहे जाते हैं, ब्रह्म अर्थात् ज्ञान अथवा ब्रह्मचर्य ही आपका स्वरूप है इसलिए आप ब्रह्मात्मा २९० कहलाते हैं, आपको स्वयं शृद्धात्मस्वरूपकी प्राप्ति हुई है तथा आपसे इसरोंको होती है इसिए आप ब्रह्मसम्भव २०१ फहलाते हैं, गणधर आदि महामझाओं के भी अधिपति हैं इसिए आप महामझपति २९२ कहे जाते हैं, आप केवल ज्ञानके स्वामी हैं इसलिए महोट २९३ कहलाते हैं, महामहापद अर्थात् आईन्स्य और सिद्धत्व अवस्थाके ईश्वर हैं इसिछिए महामझपदेश्वर २९४ कहे जाते हैं।।१३१॥ आप सदा प्रसन्न रहते हैं इसलिए सुप्रसन्न २९५ कहे जाते हैं, आपकी आत्मा कपायोंका अभाव हो जानेके कारण सदा प्रसम्भ रहती है इसिछिए छोग आपको प्रसन्नात्मा २९६ कहते हैं, आप केबलक्कान, उत्तमक्षमा आदि धर्म और इन्द्रियनिप्रहरूप दमके स्वामी हैं इसलिए ज्ञानधर्मदमप्रमु २९७ कहे जाते हैं, आपकी आत्मा उत्कृष्ट शान्तिसे सहित हैं इसलिए आप प्रशमात्मा २९८ कहंछाते हैं, आपकी आत्मा कषायोंका अभाव हो जानेसे अतिशय शान्त हो चुकी है इसलिए आप प्रशान्तात्मा २९९ कहलाते हैं, और शलाका पुरुषोंमें सबसे उरकृष्ट हैं इसलिए बिद्वान लोग आपको पुराणपुरुषोत्तम ३००

१. अनन्तज्ञानी । स्रनन्तरः इ० । २. आगमकृत् । २. सुखान्तः । ४. यमान्तकः । ५. सिद्धान्तकर्ता । ६. अविनक्ष्वरोत्पत्तिः । ७. आत्मनिष्टः । ८. ज्ञानेश्वरः ।

महाबोकध्वजोऽशोकः कः स्त्रष्टा पद्मविष्टरः । पर्मेशः पद्मसंभूतिः पर्मनामिरनुसरः ॥१३३॥ पर्मयोनिर्जगद्योनिरित्यः स्तुतोश्वरः । स्तवनाही हषीकेशो जितजेयः कृतिकयः ॥१३४॥ गणाधियो गणस्येष्टो गण्यः पुण्यो गणाप्रणीः । गुणाकरो गुणाम्भोधिर्गुणको गुणनायकः ॥१३५॥ गुणादरो गुणाक्रो गुणाक्यो गुणनायकः ॥१३५॥ गुणादरो गुणोध्छेद्री निर्गुणः पुण्यगीर्गुणः । शरण्यः पुण्यवाक्ष्यते वरेण्यः पुण्यनायकः ॥१३६॥

कहते हैं ॥१३२॥ बड़ा भारी अशोकवृक्ष ही आपका चिह्न है इसलिए आप महाशोकध्वज ३०१ कहलाते हैं, शोकसे रहित होनेके कारण अशोक ३०२ कहलाते हैं, सबकी सुख देनेवाले हैं इसलिए 'क' २०२ कहलाते हैं, स्वर्ग और मोक्षके मार्गकी सृष्टि करते हैं इसलिए स्रष्टा २०४ कहलाते हैं, आप कमलरूप आसनपर विराजमान हैं इसलिए पद्मविष्टर ३०५ कहलाते हैं, पद्मा अर्थात् लक्ष्मीके स्वामी हैं इसलिए पद्मोश ३०६ कहलाते हैं, विहारके समय देव लोग आपके चरणोंके नीचे कमलोंकी रचना कर देते हैं इसलिए आप पद्मसम्भूति ३०७ कहे जाते हैं, आपकी नाभि कमलके समान है इसलिए लोग आपको पद्मनाभि ३०८ कहते हैं तथा आपसे श्रेष्ठ अन्य कोई नहीं है इसलिए आप अनुत्तर ३०९ कहलाते हैं।।१३३॥ हे भगवन, आपका यह शरीर माताके पद्माकार गर्भाशयमें उत्पन्न हुआ था इसलिए आप पद्मयोनि ३१० कहलाते हैं, धर्मरूप जगत्की उत्पत्तिके कारण होनेसे जगशोनि ३११ हैं, भन्य जीव तपश्चरण आदिके द्वारा आपको ही प्राप्त करना चाहते हैं इसलिए आप इत्य ३१२ कहलाते हैं, इन्द्र आदि देवोंके द्वारा स्तुति करने योग्य हैं इसलिए स्तुत्य ३१३ कहलाते हैं, स्तुतियोंके स्वामी होनेसे स्तुतीश्वर ३१४ कहे जाते हैं, स्तवन करनेके योग्य हैं इसिछए स्तवनाई ३१५ कहलाते हैं, इन्द्रियों के ईश अर्थात् वश करनेवाले स्वामी हैं, इसलिए हृषीकेश ३१६ कहे जाते हैं, आपने जीतने योग्य समस्त मोहादि शत्रुओंको जीत छिया है इसिछए आप जितजेय ३१७ कहलाते हैं, और आप करने योग्य समस्त कियाएँ कर चुके हैं इसलिए कृतकिय ३१८ कहे जाते हैं।।१३४।। आप बारह सभारूप गणके स्वामी होनेसे गणाधिप ३१९ कहलाते हैं, समस्त गणोंमें श्रेष्ठ होनेके कारण गणज्येष्ठ ३२० कहे जाते हैं, तीनों छोकोंमें आप ही गणना करनेके योग्य हैं इसिछए गण्य ३२१ कहछाते हैं, पवित्र हैं इसलिए पुण्य ३२२ हैं, समस्त सभामें स्थित जीवोंको कल्याणके मार्गमें आगे हे जानेकाले हैं इसिख्य गणामणी ३२३ कहलाते हैं, गुणोंकी स्वान हैं इसलिए गुणाकर ३२४ कहे जाते हैं, आप गुणोंके समृह हैं इसलिए गुणाम्भोधि ३२५ कहलाते हैं, आप गुणोंको जानते हैं इसल्किए गुणक २२६ कहे जाते हैं और गुणोंके स्वामी हैं इसलिए गणधर आपको गुणनायक २२७ कहते हैं ॥१३५॥ गुणोंका आदर करते हैं इसलिए गुणादरी ३२८ कहलाते हैं, सत्त्व, रज, तम अथवा काम, क्रोध आदि वैभाविक गुणोंको नष्ट करनेवाले हैं इसलिए आप गुणोच्छेदी ३२९ कहे जाते हैं, आप वैभाविक गुणोंसे रहित हैं इसलिए निर्गुण ३३० कहलाते हैं, पवित्र वाणीके धारक हैं इसलिए पुण्यगी ३३१ कहे जाते हैं, गुणोंसे युक्त हैं इसिछए गुण ३३२ कहलाते हैं, शरणमें आये हुए जीवोंकी रक्षा करनेवाले हैं इसिछए

१. ब्रह्मा । २. पद्मानां संभूतिर्यस्मात् सः । सप्तपुरः पृष्ठतक्ष्वेति प्रसिद्धेः । ३ न विद्यते उत्तरः श्रेष्ठो यस्मात् । ४ गम्यः । ५. इन्द्रियस्वामी । स्ववशोक्कतेन्द्रिय इत्यर्थः । ६. जेतुं योग्याः जेगाः, जिता जेगा येनासौ । ७. कृतकृत्यः । ८. इन्द्रियच्छेदी । मौर्वो (वर्ष ) प्रधानपारदेन्द्रियमुत्रसत्त्वादिसंध्यादिहरितादिषु गुण इत्यभिधानात् । ९. अप्रधानः । आत्मनः सकाशादन्यः अप्रधानं प्रधानं न विद्यत इति यावत् ।

अन्तवयः पुष्यश्चीर्युष्यः पुष्यकृत् पुष्यशासनः । धर्मारामो गुणग्रामः पुष्यापुष्यनिरोधकः ॥१३७॥ पापापेतो विपापात्मा विपाप्मा वीतकल्मषः । निर्द्धन्द्वौ निर्मदः शान्तो निर्मोदो निरुपद्भवः ॥१३८॥ निर्निमेषो निराष्ट्रारो निष्क्रियो निरुपप्लवः । निष्कलक्को निरस्तैना निर्धृतार्गो निराखवः ॥१३९॥ विशालो विपुल्ज्योतिरनुलोऽचिन्तववैभवः । सुसंदृतः सुगुप्तात्मा सुभुत् सुनयतस्यवित् ॥१४०॥

शरण्य ३३३ कहे जाते हैं, आपके वचन पवित्र हैं इसलिए पृतवाक् ३३४ कहलाते हैं, स्वयं पवित्र हैं इसलिए पूत ३३५ कहे जाते हैं, श्रेष्ठ हैं इसलिए बरेण्य ३३६ कहलाते हैं और पुण्यके अधिपति हैं इसलिए पुण्यनायक ३३७ कहे जाते हैं ॥१३६॥ आपकी गणना नहीं हो सकती अर्थात् आप अपरिमित गुणोंके धारक हैं इसलिए अगण्य ३३८ कहलाते हैं, पवित्र बुद्धिके धारक होनेसे पुण्यधी ३३९ कहे जाते हैं, गुणोंसे सहित हैं इसिछए गुण्य ३४० कहलाते हैं, पुण्यको करनेवाले हैं इसलिए पुण्यकृत् ३४१ कहे जाते हैं, आपका शासन पुण्यरूप अर्थात् पवित्र है इसिटए आप पुण्यशासन ३४२ माने जाते हैं, धर्मके उपवनस्वरूप होनेसे धर्माराम ३४३ कहे जाते हैं, आपमें अनेक गुणोंका प्राम अर्थात् समूह पाया जाता है इसिछए आप गुणमाम ३४४ कहलाते हैं, आपने शृद्धोपयोगमें लीन होकर पुण्य और पाप दोनोंका निरोध कर दिया है इसिछए आप पुण्यापुण्यिनरोधक ३४५ कहे जाते हैं।।१३७। आप हिंसादि पापोंसे रहित हैं इसिछए पापायेत ३४६ माने गये हैं, आपकी आत्मासे समस्त पाप विगत हो गये हैं इसलिए आप विपापात्मा ३४७ कहे जाते हैं, आपने पापकर्म नष्ट कर दिये हैं इसलिए विपाप्मा ३४८ कहलाते हैं, आपके समस्त कल्मष अर्थात् राग-द्वेष आदि भाव कर्मरूपी मल नष्ट हो चुके हैं इसिंछए बीतकल्मप ३४९ माने जाते हैं, परिव्रहरहित होनेसे निर्द्वन्द्व ३५० हैं, अहंकारसे रहित होनेके कारण निर्भद् ३५१ कहलाते हैं, आपका मोह निकल खुका है, इसलिए आप निर्मोह ३५२ हैं और उपद्रव उपसर्ग आदिसे रहित हैं इसिछए निरुपद्रव ३५३ कहलाते हैं ॥१३८॥ आपके नेत्रोंके पलक नहीं झपते इसलिए आप निर्निमेष ३५४ कहलाते हैं, आप कवलाहार नहीं करते इसलिए निराहार ३५५ हैं, सांसारिक कियाओंसे रहित हैं इसलिए निष्क्रिय ३५६ हैं, बाधारहित हैं इसलिए निरुपप्लय ३५८ हैं, कलंकरहित होनेसे निष्कलंक ३५९ हैं, आपने समस्त एनस् अर्थान् पापोंको दूर हटा दिया है इसलिए निरस्तैना ३६० कहलाते हैं, समस्त अपराधोंको आपने दूर कर दिया है इसलिए निद्धूतागस् ३६१ कहे जाते हैं, और कर्मोंके आस्रवसे रहित होनेके कारण निरास्रव ३६२ कहलाते हैं ॥१३९॥ आप सबसे महान हैं इसलिए विशाल ३६३ कहे जाते हैं, केवलज्ञानरूपी विशाल ज्योतिको धारण करने-वाले हैं इसलिए विपुल्डवोति २६४ माने जाते हैं, उपमारहित होनेसे अतुल २६५ हैं, आपका वैभव अचिन्त्य हे इसलिए अचिन्त्यवैभव ३६६ कहलाते हैं, आप नवीन कर्मीका आस्रव रोककर पूर्ण संवर कर चुके हैं इसलिए सुसंवृत ३६७ कहलाते हैं, आपकी आत्मा अतिशय सुरक्षित है अथवा मनोगुष्ति आदि गुप्तियोंसे युक्त है इसलिए विद्वान छोग आपको सुगुप्तात्मा ३६८ कहते हैं, आप समस्त पदार्थीको अच्छो तरह जानते हैं इसिटिए सुभुत् ३६९ कहलाते हैं और आप समीचीन नयोंके यथार्थ रहस्यको जानते हैं

१, निष्परिग्रहः । २, निर्यूताङ्गो- ६० । ३, सुष्ठु ज्ञाता । सुभृत् इति पाठान्तरम् ।

एकविद्यो महाविद्यो मुनिः परिवृद्धः पतिः । घोशो विद्यानिधिः साक्षी विनेता विहतान्तकः ॥१४१॥ पिता पितामहः पाता पवित्रः पावनो गतिः । त्राता भिषग्वरो वर्यो वरदः परमः पुमान् ॥१४२॥ कविः पुराणपुरुषो वर्षोयान् वृषभः पुरुः । प्रतिष्ठा प्रसवो हेतुर्भुवनैकपितामहः ॥१४३॥

इति महादिशतम्।

भीनृभलक्षणः स्लक्ष्णे<sup>®</sup> सक्षण्यः <sup>८</sup> शुभलक्षणः । निरक्षः पुण्डरीकाक्षः पुष्कलः पुष्करेक्षणः ॥ १४४॥

इसलिए सुनयतत्त्वविदु ३७० कहलाते हैं ॥१४०॥ आप केवलज्ञानरूपी एक विद्याकी धारण करनेसे एकविद्य ३७१ कहलाते हैं, अनेक बड़ी-बड़ी विद्याएँ धारण करनेसे महाविद्य ३७२ कहे जाते हैं, प्रत्यश्रज्ञानी होनेसे मुनि ३७३ हैं, सबके स्वामी हैं इसिछए परिवृद ३७४ कहलाते हैं, जगत्के जोवोंकी रक्षा करते हैं इसिछए पति ३७५ हैं, बुद्धिके स्वामी हैं इसिछए घोश ३७६ कहलाते हैं, विद्याओं के भण्डार हैं इसलिए विद्यानिधि २७७ माने जाते हैं, समस्त पदार्थीको प्रत्यक्ष जानते हैं इसिछए साक्षी ३७८ कहलाते हैं, मोक्षमार्गको प्रकट करनेवाले हैं इसिछए विनेता ३७६ कहे जाते हैं और यमराज अर्थात् मृत्युको नष्ट करनेवाले हैं इसलिए विहतान्तक ३८० कहलाते हैं ॥१४९॥ आप सब जीबोंकी नरकादि गतियोंसे रक्षा करते हैं इसलिए पिता ३८१ कहलाते हैं, सबके गुरु हैं इसलिए पितामह ३८२ कहे जाते हैं, सबका पालन करनेसे पाता ३८३ कहलाते हैं, अतिशय शुद्ध हैं इसलिए पवित्र ३८४ कहे जाते हैं, सबको शुद्ध या पवित्र करते हैं इसलिए पावन ३८५ माने जाते हैं, समस्त भन्य तपस्या करके आपके ही अनुरूप होना चाहते हैं इसलिए आप सबकी गति ३८६ अथवा खण्डाकार छेद निकालनेपर गतिरहित होनेसे अगति कहछाते हैं, समस्त जीवोंकी रक्षा करनेसे त्राता ३८७ कहछाते हैं, जन्म-जरा-मरणरूपी रोगको नष्ट करनेके लिए उत्तम वैद्य हैं इसलिए भिषम्बर ३८८ कहे जाते हैं, श्रेष्ठ होनेसे वर्ष ३८९ हैं, इच्छानुकूल पदार्थोंको प्रदान करते हैं इसलिए वरद ३९० कहलाते हैं, आपकी झानादि-लक्ष्मी अतिशय श्रेष्ठ है इसलिए परम ३९१ कहे जाते हैं, और आत्मा तथा पर पुरुषोंको पवित्र करनेके कारण पुमान् ३९२ कहलाते हैं। ११४२।। द्वावशांगका वर्णन करने-बाले हैं इसिक्टिए कवि ३९३ कहलाते हैं, अनादिकाल होनेसे पुराणपुरुष ३९४ कहे जाते हैं, ज्ञानादि गुणोंको अपेक्षा अतिशय वृद्ध हैं इसलिए वर्षीयान् ३९५ कहलाते हैं, श्रेष्ठ होनेसे ऋषभ ३९६ कहलाते हैं, तीर्थंकरोंमें आदिपुरुष होनेसे पुरु ३९७ कहे जाते हैं, आप प्रतिष्ठा अर्थात् सम्मान अथवा स्थिरताके कारण हैं इसिंछए प्रतिष्ठाप्रसव ३९८ कहलाते हैं, समस्त उत्तम कार्योंके कारण हैं इसिछए <u>देत ३९९</u> कहे जाते हैं, और संसारके एकमात्र गुरु हैं इसलिए भवनैकपितामह ४०० कहलाते हैं।।१४३॥

श्रीवृक्षके चिह्नसे चिह्नित हैं इसिलए श्रीवृक्षलक्षण ४०१ कहे जाते हैं, सूक्ष्मरूप होनेसे श्रुष्ट्रण ४०२ कहलाते हैं, लक्षणोंसे अनपेत अर्थात् सिह्त हैं इसिलए लक्षण्य ४०३ कहे जाते हैं, आपके शरीरमें अनेक शुभ लक्षण विद्यमान हैं इसिलए शुभलक्षण ४०४ कहलाते हैं, आप समस्त पदार्थीका निरीक्षण करनेवाले हैं अथवा आप नेत्रेन्द्रियके द्वारा दर्शन-क्रिया नहीं करते इसिलए निरीक्ष ४०५ कहलाते हैं, आपके नेत्र पुण्डरीककमलके समान सुन्दर हैं इसिलए

१. प्रत्यक्षज्ञानी । २. पालकः । ३. काञ्यकर्ता । ४. वृद्धः । ५. जानी । ६. प्रतिष्ठायाः स्थैर्यस्य प्रसदो यस्मात् । ७. सूक्ष्मः । ८. लक्षणवान् ।

सिदिद्ः सिद्धसंकल्पः सिद्धारमा सिद्धसाधनः । बुद्धवोध्यो महाबोधिवंधमानो महर्धिकः ॥१४५॥ वेदाक्षी वेदविद् वेद्यो जातरूपो विदांवरः । वेदेवेद्यः स्वसंवेद्यो विवेदो चदतां वरः ॥१४६॥ अनादिनिधनो व्यक्तो व्यक्तवाम् व्यक्तशासनः । युगादिक्षद् युगाधारो युगादिजंगदादिजः ॥१४७॥ अतीन्द्रोऽतीन्द्रियो धीन्द्रो महेन्द्रोऽतीन्द्रियार्थेह्क् । अतिन्द्रियोऽहमिन्द्राच्यो महेन्द्रमहितो महान्॥

आप पुण्डरीकाक्ष ४०६ कहलाते हैं, आत्म-गुणोंसे खूब हो परिपुष्ट हैं इसलिए पुष्कल ४०७ कहे जाते हैं और कमलदलके समान लम्बे नेत्रोंको धारण करनेवाले होनेसे पुष्करेक्षण ४०८ कहे जाते हैं।।१४४।। सिद्धिको देनेवाले हैं इसलिए सिद्धिद ४०९ कहलाते हैं, आपके सब संकल्प सिद्ध हो चुके हैं इसलिए सिद्धसंकल्प ४१० कहे जाते हैं, आपकी आत्मा सिद्ध अवस्थाको प्राप्त हो चुकी है इसलिए सिद्धातमा ४११ कहलाते हैं, आपको सम्यग्दर्शन, सम्य-ग्ज्ञान और सम्यक्वारित्ररूपी मोक्ष-साधन प्राप्त हो चुके हैं इसछिए आप सिद्धसाधन ४१२ कहलाते हैं, आपने जानने योग्य सब पदार्थोंको जान लिया है इसलिय बुद्धबोध्य ४१३ कहे जाते हैं, आपको रत्नत्रयरूपी विभूति बहुत ही प्रशंसनीय है इसलिए आप महाबोधि ४१४ कहलाते हैं, आपके गुण उत्तरोत्तर बढ़ते रहते हैं इसलिए आप वर्धमान ४१५ हैं, और बड़ी-वडी ऋद्भियोंको धारण करनेवाछे हैं इसिछए महद्भिक ४१६ कहलाते हैं।।१४५।। आप अनुयोग-रूपी वेदोंके अंग अर्थात् कारण हैं इसिछए वेदांग ४१७ कहे जाते हैं, वेदको जाननेवाले हैं इसिंछए वेदवित् ४१८ कह्छाते हैं, ऋषियोंके द्वारा जानने योग्य हैं इसिंछए वेदा ४१९ कहे जाते हैं, आप दिगम्बररूप हैं इसिछए जातरूप ४२० कहे जाते हैं, जाननेवालोंमें श्रेष्ठ हैं इस-लिए विद्वित ४२१ कहलाते हैं, आगम अथवा केवलज्ञानके द्वारा जानने योग्य हैं इसलिए वेदवेद ४२२ कहे जाते हैं, अनुभवगम्य होनेसे स्वसंवेद्य ४२३ कहळाते हैं, आप तीन प्रकारके वेदोंसे रहित हैं इसलिए विवेद ४२४ कहे जाते हैं और वक्ताओं में श्रेष्ठ होनेसे बदताबर ४२५ कहलाते हैं। १४६॥ आदि-अन्तरहित होनेसे अनादिनिधन ४२६ कहे जाते हैं, ज्ञानके द्वारा अत्यन्त स्पष्ट हैं इसलिए व्यक्त ४२७ कहलाते हैं, आपके बचन अतिशय स्पष्ट हैं इसलिए व्यक्तवाक् ४२८ कहे जाते हैं, आपका शासन अत्यन्त स्पष्ट या प्रकट है इस-लिए आपको व्यक्तशासन ४२९ कहते हैं, कर्मभूमिरूपी युगके आदि व्यवस्थापक होनेसे आप युगादिकत ४३० कहलाते हैं. युगकी समस्त व्यवस्था करनेवाले हैं, इसलिए युगाधार ४३१ कहे जाते हैं, इस कर्मभूमिरूप युगका प्रारम्भ आपसे ही हुआ था इसलिए आप युगादि ४३२ माने जाते हैं और आप जगतके प्रारम्भमें उत्पन्न हुए थे इसलिए जगदादिज ४३३ कहलाते हैं।।१४७। आपने अपने प्रभाव या ऐश्वर्यसे इन्द्रोंको भी अतिकान्त कर दिया है इसलिए अतीन्द्र ४३४ कहे जाते हैं, इन्द्रियगोचर न होनेसे अतीन्द्रिय ४३५ हैं, बुद्धिके स्वामी होनेसे धीन्द्र ४३६ हैं, परम ऐरबर्यका अनुभव करते हैं इसिटए महेन्द्र ४३७ कहलाते हैं, अतीन्द्रिय ( सुष्टम-अन्तरित-दूरार्थ ) पदार्थौंको देखनेवाले होनेसे अतीन्द्रियार्थटक् ४३८ कहे जाते हैं, इन्द्रियोंसे रहित हैं इसलिए अनिन्द्रिय ४३९ कहलाते हैं, अहमिन्द्रोंके द्वारा पूजित होनेसे अहमिन्द्राच्ये ४४० कहे जाते हैं. बड़े-बड़े इन्ट्रॉके द्वारा पुजित होनेसे महेन्द्रमहित ४४१

१. बोद्युं योग्यो बोघ्यः, बुद्धो बोध्यो येनासी । २. वा विशेषेण ऋद्धं समृद्धं मानं प्रमाणं यस्य सः। १. वेदजापकः १ ४. आगमेन क्षेयः । ५. अतिश्रयेनेन्द्रः । ६. इन्द्रियज्ञानमतिक्रान्तः १ ७. पुजाधिपः।

उद्भवः कारणं कर्ता पारगो भवतारकः । अगाद्यो गहर्न गृहाँ पराध्यः परमञ्चरः ॥१४९॥
• अनन्तर्द्धिरंत्रवर्द्धिः समप्रवीः । वाप्रयः प्राप्रहरोऽभ्यप्रः प्रत्यप्रोऽप्रयोऽप्रिमोऽप्रजः ॥१५०॥

महातपा महातेजा महोदकी महोद्यः । महायशा महाधामा महासस्त्रो महाप्रतिः ॥१५९॥

महाधैयी महावीयी महासंगन्महावळः । महाशक्तिमेहाज्योतिमेहाभूतिमेहासुतिः ॥१५२॥

कहलाते हैं और स्वयं सबसे बड़े हैं इसलिए महान् ४४२ कहे जाते हैं ॥१४८॥ आप समस्त संसारसे बहुत ऊँचे उठे हुए हैं अथवा आपका जन्म संसारमें सबसे उत्कृष्ट हे इसलिए उद्भव ४४३ कहलाते हैं, मोक्षके कारण होनेसे कारण ४४४ कहे जाते हैं, गुद्ध भावोंको करते हैं इसलिए कर्ना ४४५ कहलाते हैं, संसाररूपी समुद्रके पारको प्राप्त होनेसे पारग ४४६ माने जाते हैं, आप भन्यजीवोंको संसाररूपी समुद्रसे तारनेवाहे हैं इसलिए भवतारक ४४७ कहलाते हैं. आप किसीके भी द्वारा अवगाहन करने योग्य नहीं हैं अर्थात् आपके गुणोंको कोई नहीं समझ सकता है इसलिए आप अगाद्य ४४८ कहे जाते हैं, आपका स्वरूप अतिशय गम्भीर या कठिन है इसलिए गहन ४४६ कहलाते हैं, गुप्तरूप होनेसे गुह्य ४५० हैं, सबसे उत्कृष्ट होनेके कारण परार्ध्य ४५१ हैं और सबसे अधिक समर्थ होनेके कारण परमेश्वर ४५२ माने जाते हैं ॥१४९॥ आपको ऋद्वियाँ अनन्त, अमेय और अचिन्त्य हैं इसलिए आप अनन्तर्द्धि ४५३, अमेयद्धि ४५४ और अचिन्त्यद्वि ४५५ कहलाते हैं, आपकी बुद्धि पूर्ण अवस्थाको प्राप्त हुई है इसलिए आप सममधी ४५६ हैं, सबमें मुख्य होनेसे प्राप्य ४५० हैं, प्रत्येक मांगलिक कार्योंमें सर्वप्रथम आपका स्मरण किया जाता है इसलिए प्राप्तहर ४५८ हैं, लोकका अपभाग प्राप्त करने के सन्मुख हैं इसलिए अभ्यव ४५६ हैं, आप समस्त छोगोंसे विलक्षण-नृतन हैं इसलिए प्रत्यप्र ४६० कहलाते हैं, सबके स्वामी हैं इसलिए अग्यू ४६१ कहे जाते हैं, सबके अमेसर होनेसे अग्रिम ४६२ कहलाते हैं और सबसे ज्येष्ठ होनेके कारण अमज ४६३ कहे जाते हैं।।१५०॥ आपने बड़ा कठिन तपरचरण किया है इसलिए महातपा ४६४ कहलाते हैं, आपका बड़ा भारी तेज चारों ओर फैल रहा है इसलिए आप महातेजा ४६५ हैं, आपकी तपरचर्याका उदकी अर्थात फल वहा भारी है इसलिए आप महोदर्क ४६६ कहलाते हैं, आपका ऐश्वर्य बड़ा भारी है इसलिए आप महोदय ४६७ माने जाते हैं, आपका बड़ा मारी यश चारों ओर फैल रहा है इसलिए आप महायशा ४६८ माने जाते हैं, आप विशाल तेज-प्रताप अथवा झानके धारक हैं इसलिए महाधामा ४६६ कहलाते हैं, आपकी शक्ति अपार है इसलिए विद्वान् लोग आपको महासत्त्व ४७० कहते हैं<u>, और आपका घीरज महाम् है इसल</u>िए आप महाधृति ४७१ कहलाते हैं ॥१५१॥ आप कभी अधीर नहीं होते इसलिए महाधैर्य ४७२ कहे जाते हैं, अनन्त बीर्यके धारक होनेसे महाक्षीर्य ४७३ फहलाते हैं, समक्सरणरूप अद्वितीय विभृतिको धारण करनेसे महासम्पत् ४७४ माने जाते हैं, अत्यन्त बलवान् होनेसे महाबल ४७५ कहलाते हैं, बड़ी भारी शक्तिके धारक होनेसे महाशक्ति ४७६ माने जाते हैं, अतिशय कान्ति अथवा केवलकानसे सहित होनेके कारण महाज्योति ४७७ कहलाते हैं, आपका वैभव अपार है इसलिए आपको महामति ४७८ कहते हैं और आपके शरीरकी चति बड़ी भारी है इसलिए आप महाच्ति ४५९

१, उद्गतसंसारः । २, दुःप्रवेश्यः । ३. रहस्यम् । ४. प्राग्या**राज**पर्यन्ताः श्रेष्ठार्ववाचनाः ।

५. महादय:-ल०।

महामतिर्मेहानीतिर्मेहाक्षान्तिर्मेहादयः । महाप्राज्ञो महामागो महानन्दो महाकविः ॥१५३॥ महामहा महाकीतिर्मेहाकान्तिर्मेहावयुः । महादानो महाज्ञानो महायोगो महागुणः ॥१५४॥ महामहपतिः प्राप्तमहाकल्याणपञ्चकः । महाप्रसुर्मेहाप्रातिहायित्रीक्षो महेदवरः ॥१५५॥

इति श्रीवृक्षादिशतम्।

महासुनिर्महामौनी महाध्यानो<sup>3</sup> महादमः । महाक्षमो महाशीलो महायक्को महामखः ॥१५६॥ महाव्यतपतिर्महो<sup>3</sup> महाकान्तिधरोऽधिपः । महासैन्नोमयोऽमेयो महोपायो महोसयः ॥१५७॥ <sup>8</sup>महाकारुणिको मन्तर् महामन्त्रो महायतिः । महानादो महाधोषो महेज्यो महस्रां पतिः ॥१५८॥

कहे जाते हैं ।। १५२ ।। अतिशय बुद्धिमान् हैं इसिछए महामित ४८० कहलाते हैं, अतिशय न्यायवान् हैं इसिछए महानीति ४८१ कहे जाते हैं, अतिशय क्षमावान् हैं इसिछए महाक्षान्ति ४८२ माने जाते हैं, अतिशय दयालु हैं इसिछए महादय ४८३ कहलाते हैं. अत्यन्त विवेकवान् होनेसे महामाझ ४८४, अत्यन्त भाग्यशाली होनेसे महाभाग ४८५, अत्यन्त आनन्द होनेसे महानन्द ४८६ और सर्वश्रेष्ठ कि होनेसे महाकि ४८० माने जाते हैं ॥१५३॥ अत्यन्त तेजस्वी होनेसे महामहा ४८८, विशाल कीर्तिके धारक होनेसे महाकि ४८०, अद्भुत कान्तिसे युक्त होनेके कारण महाकान्ति ४९०, उत्तुंग शरीरके होनेसे महाकि ४६१, बड़े दानी होनेसे महादान ४९२, केवलकानी होनेसे महाझान ४९३, बड़े ध्यानी होनेसे महायोग ४९४ और बड़े-बड़े गुणेंके धारक होनेसे महामुण ४९५ कहलाते हैं ॥१५४॥ आप अनेक बड़े-बड़े उत्सवोंके स्वामी हैं इसिलए महामहपति ४९६ कहलाते हैं, आपने गर्भ आदि पाँच महाकल्याणको प्राप्त किया है इसिलए प्राप्तमहाकल्याणपंचक ४९७ कहे जाते हैं, आप सबसे बड़े स्वामी हैं इसिलए महाप्रभु ४९८ कहलाते हैं, अशोकवृक्ष आदि आठ महाप्रातिहार्योंके स्वामी हैं इसिलए महाप्रभु ४९८ कहलाते हैं, अशोकवृक्ष आदि आठ महाप्रातिहार्योंके स्वामी हैं इसिलए महाप्रभित्रा १९५०।।

सब मुनियों में उत्तम होनेसे महामुनि ५०१, वचनालापरहित होनेसे महामीनी ५०२, शुक्लध्यानका ध्यान करनेसे महाध्यान ५०३, अतिशय जितेन्द्रिय होनेसे महादम ५०४, अतिशय समर्थ अथवा शान्त होनेसे महाध्यम ५०५, उत्तमशीलसे युक्त होनेके कारण महाशील ५०६ और तपश्चरणरूपी अग्निमें कर्मरूपी हिकि होम करनेसे महायझ ५०७ और अतिशय पूज्य होनेके कारण महामस्व ५०८ कहलाते हैं ॥१५६॥ पाँच महाव्रतोंके स्वामी होनेसे महाव्रतपित ५०६, जगतपूज्य होनेसे महा ५१०, विशाल कान्तिके धारक होनेसे महाकान्तिधर ५११, सबके स्वामी होनेसे अधिप ५१२, सब जीवोंके साथ मैत्रीभाव रस्वनेसे महामित्रीमय ५१३, अपिरिमत गुणोंके धारक होनेसे अमेय ५१४, मोक्षके उत्तमोत्तम उपायोंसे सिहत होनेके कारण महोपाय ५१५ और तेजःस्वरूप होनेसे महोमय ५१६ कहलाते हैं ॥१५५॥ अत्यन्त दयालु होनेसे महाकारुणिक ५१७, सब पदार्थोंको जाननेसे मन्ता ५१८, अनेक मन्त्रोंके स्वामी होनेसे महामन्त्र ५१६, यितयोंमें श्रेष्ठ होनेसे महायित ५२०, गन्मीर दिल्यध्वितके धारक होनेसे महानाद ५२१, दिख्यध्वितका गम्भीर उच्चारण होनेके कारण महाधोष ५२२, बड़ी-वड़ी पूजाओंके अधिकारी होनेसे महेज्य ५२३ और समस्त तेज अथवा प्रतापके स्वामी होनेसे महसापित ५२४ कहलाते होनेसे महेज्य ५२३ और समस्त तेज अथवा प्रतापके स्वामी होनेसे महसापित ५२४ कहलाते

१. महातेजाः । २. महामहास्यपूजापतिः । ३. —ध्यानी ल० । ४. महापूजः । ५. पूज्यः । ६. उरकृष्टवोधः १७. महाकरुणया चरतीति । ८. जाता ।

महाध्वरश्वरो धुर्यो महौदार्थी महिष्ठवाक् । महारमा महसां धाम महर्षिमहितोदयः ॥१५९॥
महाक्लेशाङ्कुशः सूरो महाभूतपिर्गुरूः । महापराक्रमोऽनन्तो महाक्रोधिरेपुर्वशी ॥१६०॥
महाभवाश्विसन्तारी महामोहाद्विसुद्वः । महागुणाकरः क्षान्तो महायोगीइवरः शमी ॥१६१॥
महाध्वानपितध्यतिमहाधर्मा महायतः । महाकर्मारिहात्मह्यो महादेवो महेशिता ॥१६२॥
सर्वक्लेशापहः साधुः सर्वदोषहरो हरः । असङ्ख्येयोऽप्रमेयास्यः शमारमा प्रशमाकरः ॥१६३॥
सर्वयोगोहवरोऽचिन्त्यः श्रुतास्मा विष्टरश्रवाः । दान्तात्मा दमतीर्थेशो योगात्मा ज्ञानसर्थगः ॥१६४॥

हैं ॥१४८॥ ज्ञानरूपी विशाल यज्ञके धारक होनेसे महाब्वरधर ५२४, कर्मभूमिका समस्त भार सँभाछने अथवा सर्वश्रेष्ट होनेके कारण धुर्य ४२६, अतिशय उदार होनेसे महीदार्य ४२७, श्रेष्ठ वचनोंसे युक्त होनेके कारण महेष्ठवाक् ४२८, महान् आत्माके धारक होनेसे महात्मा ४२९, समस्त तेजके स्थान होनेसे महसाधाम ५३०, ऋषियोंमें प्रधान होनेसे महर्षि ५३१ और पशस्त जनमके थारक होनेसे महितोदय ४३२ कहलाते हैं।।१४९।। बड़े-बड़े क्लेशोंको नष्ट करनेके छिए अंकुशके समान हैं इसिछए महाक्लेशांकुश ५३३ कहलाते हैं, कर्मरूपी शत्रुओंका क्षय करनेमें शूर-वीर हैं इसलिए शूर ४३४ कहे जाते हैं, गणधर आदि बड़े-बड़े प्राणियोंक स्वामी हैं इसलिए महाभूतपति ५३४ कहे जाते हैं, तीनों लोकोंमें श्रेष्ठ हैं इसलिए गुरु ४३६ कहलाते हैं, विशास पराक्रमके धारक हैं इसस्टिए महापराक्रम ४३७ कहे जाते हैं, अन्तरहित होनेसे अनन्त ५३८ हैं, क्रोधके बढ़े भारी शत्रु होनेसे महाक्रोधरिपु ५३९ कहे जाते हैं और समस्त इन्द्रियोंको वश कर छेनेसे वशी ४४० कहलाते हैं ॥१६०॥ संसाररूपी महासमुद्रसे पार कर देनेके कारण महाभवाब्धिसन्तारी ५४१, मोहरूपी महाचलके भेदन करनेसे महामोहाद्रिसूदन ४४२, सम्यग्दर्शन आदि बड़े-बड़े गुणोंकी खान होनेसे महागुणाकर ४४३, कोधादि कषायोंको जीत छेनेसे श्रान्त ४४४, बड़े-बड़े योगियों-मुनियोंके स्वामी होनेसे महायोगीश्वर ४४४ और अतिराय शान्त परिणामी होनेसे शमी ४४६ कहलाते हैं।।१६१।। शुक्लध्यानरूपी महाध्यानके स्वामी होनेसे महाध्यानपति ४४७, अहिंसारूपी महाधर्मका ध्यान करनेसे ध्यातमहाधर्म ४४८, महात्रतीको धारण करनेसे महात्रत ४४९, कर्मरूपी महाशत्रुओंको नष्ट करनेसे महा-कर्मारिहा ४४०, आत्मस्वरूपके जानकार होनेसे आत्मक ४४१, सब देवींमें प्रधान होनेसे महादेव ४४२ और महान् सामध्येसे सहित होनेके कारण महेशिता ४४३ कहछाते हैं।।१६२॥ सब प्रकारके वलेशोंको दूर करनेसे सर्वक्लेशापह ४४४, आत्मकल्याण सिद्ध करनेसे साधु ४४४, समस्त दोषोंको दूर करनैसे सर्वदीषहर ४४६, समस्त पापोंको नष्ट करनेके कारण हर ४५७, असंख्यात गुणोंको धारण करनेसे असंख्येय ४५८, अपरिमित शक्तिको धारण करनेसे अप्रमेयात्मा ४४९, शान्तस्वरूप होनेसे शमात्मा ४६० और उत्तम शान्तिकी खान होनेसे प्रशमाकर ४६१ कहलाते हैं ।।१६३।। सब मुनियोंके स्वामी होनेसे सर्वयोगीत्वर ४६२, किसीके चिन्तवनमें न आनेसे अचिन्त्य ४६३, भावश्रुतरूप होनेसे श्रुतात्मा ४६४, तीनों लोकोंके समस्त पदार्थीको जाननेसे विष्टरश्रवा ४६४, मनकों बश करनेसे दान्तात्मा ४६६, संयमरूप तीर्थके स्वामी होनेके कारण दमतीर्थेश ४६७, योगमय होनेसे योगातमा ४६८ और

१. महायज्ञधारी । २. धुरम्बरः । ३. गणधरचक्रधरावीनामोद्यः । ४. नाक्षकः । ५. सत्रुघ्नः । ६. विष्टं प्रवेशं राति ददातीति विष्टरं विष्टरं श्रवो ज्ञानं यस्य सः । ७. शिक्षितात्मा ।

प्रधानमात्माः प्रकृतिःपरमः परमोद्यः । प्रक्षीणबन्धः कामारिः क्षेमकृत् क्षेमशासनः ॥३६५॥

प्रियादः प्रणतः प्राणः प्रायादः प्राणतेश्वरः । प्रमाणं प्रणि धिर्दक्षो दक्षि णोऽध्वर्यु रेध्वरः ॥५६६॥

धानन्था नन्द्रनौ नन्द्रो वन्धोऽनिन्धोऽभिनन्द्रनः । कामहा कामदः कामधेनुरारिजयः ॥१६७॥

हति महामुन्यादिशतम् ।

ैं असंस्कृतसुसंस्कारः प्राकृतो बैकृतान्तकृत्<sup>र । रि</sup>अन्तकृत् कान्तगुः कान्तदिचन्तामण्रिर्भाष्टवः ॥४६८॥ अजितो जितकामारिरमिसोऽमितशासनः । जितकोषो जितामित्रो जितक्लेशो जितान्तकः ॥१६६॥

ज्ञानके द्वारा सब जगह ज्याप्त होनेके कारण ज्ञानसर्वग ४६९ कहलाते हैं ॥१६४॥ एकामतासे आत्माका ध्यान करने अथवा तीनों लोकोंमें प्रमुख होनेसे प्रधान ४७०, ज्ञानस्वरूप होनेसे आतमा ४७१, प्रकृष्ट कार्योंके होनेसे प्रकृति ४७२, उत्कृष्ट छक्ष्मोके धारक होनेसे परम ४७३, उत्कृष्ट उद्य अर्थाम् जन्म या वैभवको धारण करनेसे परमोद्य ५०४, कर्मवन्धनके भ्रीण हो जानेसे प्रशीणबन्ध ४७८, कामदेव अथवा विषयाभिलाषाके शत्र होनेसे कामारि ५०६, कल्याणकारी होनेसे क्षेमकृत् ५७० और मंगलमय उपदेशके देनेसे क्षेमशासन ५०८ कहलाते हैं ॥१६४॥ ऑकाररूप होनेसे प्रणव ४७९, सबके द्वारा नमस्कृत होनेसे प्रणव ४८०, जगतुको जीवित रखनेसे प्राण ५८१, सब जीबोंके प्राणदाता अर्थात् रक्षक होनेसे प्राणद् ५८२, नम्रीभृत भव्य जनोंके स्वामी होनेसे प्रणतेहवर ५५३, प्रमाण अर्थात् ज्ञानमय होनेसे प्रमाण ५५४, अनन्तज्ञान आदि उत्कृष्ट निधियोंके स्वामी होनेसे प्रणिधि ४८४, समर्थ अथवा प्रबीण होनेसे दक्ष ४८६, सरल होनेसे दक्षिण ४८०, ज्ञानरूप यज्ञ करनेसे अध्वर्ध ४८८ और समीचीन मार्गके प्रदर्शक होनेसे अध्वर ४८९ कहलाते हैं ।।१६६॥ सदा सुखरूप होनेसे आनन्द ४९०. सबको आनन्द देनेसे नन्दन ४९१, सदा समृद्धिमान् होते रहनेसे नन्द ४९२, इन्द्र आदिके द्वारा बन्दना करने योग्य होनेसे बन्ध ५९३, निन्दारहित होनेसे अनिन्ध ५९४, प्रशंसनीय होनेसे अभिनन्दन ४९४, कामदेवको नष्ट करनेसे कामहा ४९६, अभिलपित पदार्थीको देनेसे कामद ५९७, अत्यन्त मनोहर अथवा सबके द्वारा चाहनेके योग्य होनेसे कान्य ५६८. सबके मनोरथ पूर्ण करनेसे कामचेनु ४९९ और कर्महर्ण शत्रुओंको जीतनेसे अरिजय ६०० कहलाते हैं ॥१६७॥

किसी अन्यके द्वारा संस्कृत हुए बिना ही उत्तम संस्कारोंको धारण करनेसे असंस्कृतसुसंस्कार ६०१, स्वामाविक होनेसे प्राकृत ६०२, रागादि विकारोंका नाश करनेसे वेकृतान्तकृत् ६०३, अन्त अर्थात् धर्म अथवा जन्ममरणरूप संसारका अवसान करनेवाले होनेसे
अन्तकृत् ६०४, सुन्दर कान्ति, वचन अथवा इन्द्रियोंके धारक होनेसे कान्तगु ६०४,
अत्यन्त सुन्दर होनेसे कान्त ६०६, इन्छित पदार्थ देनेसे चिन्तामणि ६०७ और भव्यजीवोंके लिए अभीष्ट—स्वर्ग-मोक्षके देनेसे अभीष्टद ६०८ कहलाते हैं।।१६८।। किसीके द्वारा
जीते नहीं जा सकनेके कारण अजित ६०९, कामरूप शत्रुको जीतनेसे जितकामारि ६१०,
अवधिरहित होनेके कारण अमित ६११, अनुपम धर्मका उपदेश देनेसे अमितशासन
६१२, क्रोधको जीतनेसे जितकोध ६१३, शत्रुओंको जीत लेनेसे जितामित्र ६१४,

१. परा उत्कृष्टा मा लक्ष्मीर्यस्य सः परमः । २. ओकारः । ३. प्रकर्षेणानतामीश्वरः । प्रणतेश्वरः द०, स०, प०, स०, द०, ल०, ६०। ४. चारः । ५. अत्जुः । ६. होता । ७. नन्दयतीति नन्दनः । ८. वर्धमानः । ९. अभिनन्दयतीति । १०. कामं हन्तीति । ११. असंस्कृतसुसंस्कारोऽप्राकृतो-ल० । १२. विका-रस्य नाशकारी । १३. अन्तं नाशं कृततीति ।

जिनेन्द्रः परमानन्द्रो मुनीन्द्रो दुन्दुभिस्वनः । महेन्द्रवन्द्यो योगीन्द्रो यतीन्द्रो नामिनन्द्रनः ॥१७०॥ नाभेयो नाभिजोऽजातः सुवतो मनुरुत्तमः । अभेषोऽनस्य योऽनाह्वा निधकोऽधिगुरः सुधीः ॥१७१॥ सुमेश्रा विक्रमी स्वामी दुराधर्षो निरुत्सुकः । विशिष्टः शिष्ट्युक् शिष्टः प्रत्ययः कामना उनदः ।१७२। क्षेमी क्षेमंकरोऽक्षय्यः क्षेमधर्मपतिः क्षमी । अग्राह्यो ज्ञाननित्राह्यो ध्यानगम्यो निरुत्तरः ॥१७३॥ सुकृती धातु रिज्यार्हः सुनयहचतुराननः । श्रीनिवासहचतुर्वनन्त्रदचतुरास्यहचतुर्मुखः ॥१७४॥

क्लेशोंको जोत छेनेसे जितक्लेश ६१५ और यमराजको जीत छेनेसे जितान्तक ६१६ कहे जाते हैं ॥१६९॥ कर्मरूप शत्रुओंको जीतनेवालोंमें श्रेष्ठ होनेसे जिनेन्द्र ६१७, उत्कृष्ट आनन्दके धारक होनेसे परमानन्द ६९८, मुनियोंके नाथ होनेसे मुनीन्द्र ६१९, दुन्दुभिके समान गम्भीर ध्वनिसे युक्त होनेके कारण दुन्दुभिस्वन ६२०, बड़े-बड़े इन्द्रोंके द्वारा बन्दनीय होनेसे महेन्द्रवन्य ६२१, जोगियांके स्वामी होनेसे योगीन्द्र ६२२, यतियोंके अधिपति होनेसे यतीन्द्र ६२३ और नाभि-भहाराजके पुत्र होनेसे नाभिनन्द्रन ६२४ कहलाते हैं ॥१७०॥ नाभिराजाकी सन्तान होनेसे नाभेय ६२५, नाभिमहाराजसे उत्पन्न होनेके कारण नाभिज ६२६, द्रव्यार्थिकनयकी अपेक्षा जन्मरहित होनेसे अजात ६२७, उत्तम त्रतींके धारक होनेसे सुत्रत ६२८, कर्मभूमिकी समस्त व्यवस्था बताने अथवा मनन-ज्ञानरूप होनेसे मन ६२९, उत्क्रष्ट होनेसे उत्तम ६३०, किसीके द्वारा भेदन करने योग्य न होनेसे अभेदा ६३१, विनाशरहित होनेसे अनत्यय ६३२, तपश्चरण करनेसे अनाइबान् ६३३, सबमें श्रेष्ठ होने अथवा बास्तविक सुख प्राप्त होनेसे अधिक ६३४, भेष्ठ गुरु होनेसे अधिगुरु ६३५ और उत्तम वचनोंके घारक होनेसे सुधी ६३६ कहलाते हैं।।१७१।। उत्तम बुद्धि होनेसे सुमेघा ६३७, पराक्रमी होनेसे विक्रमी ६३८, सबके अधिपति होनेसे स्वामी ६२६, किसीके द्वारा अनाटर हिंसा अथवा निवारण आदि नहीं किये जा सकनेके कारण दुराधर्ष ६४०. सांसारिक विषयोंकी उत्कण्ठासे रहित होनेके कारण निरुत्सुक ६४१, विशेषरूप होनेसे विशिष्ट ६४२, शिष्ट पुरुषोंका पालन करनेसे शिष्टमुक् ६४३, सदाचार-पूर्ण होनेसे शिष्ट ६४४, विश्वास अथवा ज्ञानरूप होनेसे प्रत्यय ६४५, मनोहर होनेसे कामन ६४६ और पापरहित होनेसे अनर्घ ६४७ कहलाते हैं ॥१७२॥ कल्याणसे युक्त होनेके कारण क्षेमी ६४८, भन्य जीबोंका कल्याण करनेसे क्षेमंकर ६४९, क्षयरहित होनेसे अक्षय ६५०, कल्याणकारी घर्मके स्वामी होनेसे क्षेत्रधर्मपति ६५१, क्षमासे युक्त होनेके कारण क्षमी ६५२, अल्पज्ञानियोंके प्रहणमें न आनेसे अप्राद्ध ६५२, सम्यग्ज्ञानके द्वारा प्रहण करनेके योग्य होनेसे ज्ञाननिमाहा ६५४, ध्या<del>तके द्वारा जाने जा सकनेके कारण ज्ञानगम्य ६५५ और सबसे उत्कृ</del>ष्ट होनेके कारण निरुत्तर ६५६ हैं ॥१७३॥ पुण्यवान् होनेसे सुकृती ६५७, शब्दोंके उत्पादक होनेसे धातु ६५८, पूजाके योग्य होनेसे इज्याह ६५९, समीचीन नयोंसे सिहत होनेके कारण सुनय ६६०, छक्ष्मीके निवास होनेसे श्रीनिवास ६६१ और समयसरणमें अतिशय विशेषसे चारों ओर मुख दिखनेके कारण चतुरानन ६६२, चतुर्वक्त्र ६६३, चतुरास्य ६६४ और चतुर्मुख ६६५ कह्ळाते हैं।।१७४।। सत्यस्वरूप होनेसे सत्यात्मा ६६६, यथार्थ विज्ञानसे सहित होनेके कारण

१: नाशरहितः । 'दिष्टान्तः प्रत्ययोऽत्ययः' इत्यभिधानात् । २. जनशनवती । ३. सुगीः -छ०, इ०, अ०, प०, स० । ४. धृष्टः । ५. विशिष्यत इति । ६. शिष्टपालकः । ७: कमनीयः । ८. ज्ञानेन निश्चयेन प्राह्यः । ९. शब्दयोनः ।

सस्यासा सस्यविज्ञानः सस्यवाक् सस्यशासमः । सस्याशीः सस्यसंघानः सस्यः सस्यपश्यकः ॥१७५॥ स्थेयान् स्थवीयान्ने दीयान् द्वीयान् दूरदर्शनः । अक्षोरणीयाननणुर्गुहराद्यो गरीयसाम् ॥१७६॥ सद्ययोगः सद्यमोगः सद्यमोगः सद्यशिकः सद्यशिकः । सद्यगितः सद्यसौख्यः सद्यविकः सद्दीद्यः ॥१७७॥ सुषोषः सुमुखः सौम्यः सुखदः सुद्दितः सुद्धतः सुद्धतः । सुप्रोशे गुसिश्वद् गोर्सा क्षोकाष्यक्षो दमीस्वरः ।१७८॥ इति असंस्कृतादिशतम् ।

शृहद्बृहस्पतिर्वाग्मी वाचस्पतिरुदारधीः । मनीषी धिषणो धीमान् होमुषीशो गिरां प्रतिः ॥१७३॥ विरुक्षिणे वाचस्पतिरुदारधीः । अधिहोयोऽप्रतक्ष्मां कृतक्षः कृतलक्षमाः ॥१८०॥

सत्य विज्ञान ६६७, सत्यवचन होनेसे सत्यवाक ६६८, सत्यधर्मका उपदेश देनेसे सत्यशासन ६६९, सत्य आशीर्वाद होनेसे सत्याशी ६७०, सत्यप्रतिज्ञ होनेसे सत्यसन्धान ६७१, सत्यरूप होनेसे सत्य ६७२ और सत्यमें ही निरन्तर तत्पर रहनेसे सत्यपरायण ६७३ कहलाते हैं।।१७५॥ अत्यन्त स्थिर होनेसे स्थेयान् ६०४, अतिशय स्थूछ होनेसे स्थवीयान् ६७५, भक्तोंके समीपवर्ती होनेसे नेदीयान् ६७६, पापोंसे दूर रहनेके कारण द्वीयान् ६७७, दूरसे ही दर्शन होनेके कारण दृरदर्शन ६७८, परमाणुसे भी सूक्ष्म होनेके कारण अणोःअणीयान ६७९, अणुरूप न होनेसे अनणु ६८० और गुरुओंमें भी श्रेष्ठ गुरु होनेसे गरीयसामाद्य\* गुरु ६८१ कहलाते हैं ॥१७६॥ सदा योगरूप होनेसे सदायोग ६८२, सदा आनन्दके भोक्ता होनेसे सदाभोग ६८३, सदा सन्तृष्ट रहनेसे सदातृप्त ६८४, सदा कल्याणरूप रहनेसे सदा शिव ६८५, सदा झानरूप रहनेसे सदागति ६८६, सदा सुखरूप रहनेसे सदासीख्य ६८७, सदा केवलज्ञानरूपी विद्यासे युक्त होनेके कारण सदाविद्य ६८८ और सदा उदयरूप रहनेसे सदोदय ६८९ माने जाते हैं ॥१७७॥ उत्तमध्वित होनेसे सुघोष ६९०, सुन्दर मुख होनेसे सुमुख ६९१, शान्तरूप होनेसे सौम्य ६९२, सब जीवोंको सुखदायी होनेसे सुखद ६९३, सबका हित करनेसे सुहित ६९४, उत्तम हृदय होनेसे सुहृत् ६९५, सुरक्षित अथवा मिथ्यादृष्टियोंके लिए गृढ़ होनेसे सुगुप्त ६९६, गुप्तियोंको धारण करनेसे गुप्तिभृत् ६९७, सबके रक्षक होनेसे गोप्ता ६९८, तीनों छोकोंका साक्षात्कार करनेसे लोकाध्यक्ष ६९९ और इन्द्रियविजयरूपी दमके स्वामी होनेसे दमेश्वर ७०० कहस्राते हैं ॥१७८॥

इन्द्रोंके गुरु होनेसे बृहद्बृहस्पति ७०१, प्रशस्त वचनोंके धारक होनेसे वाग्मी ७०२, वचनोंके स्वामी होनेसे वाचस्पति ७०३, उत्कृष्ट बुद्धिके धारक होनेसे उदारधी ७०४, मनन शक्तिसे युक्त होनेके कारण मनीषी ७०५, चातुर्यपूर्ण बुद्धिसे सिहत होनेके कारण धिषण ७०६, धारणपदु बुद्धिसे सिहत होनेके कारण धीमान ७०७, बुद्धिके स्वामी होनेसे शेमुषीश ७०८ और सब प्रकारके वचनोंके स्वामी होनेसे गिरापित ७०९ कहलाते हैं॥ १७९॥ अनेकह्म होनेसे नैकह्म ७१०, नयोंके द्वारा उत्कृष्ट अवस्थाको प्राप्त होनेसे नयोत्तुक्न ७११, अनेक गुणोंको धारण करनेसे नैकात्मा ७१२, वस्तुके अनेक धर्मोंका उपदेश देनेसे नैकधर्मकृत ७१३, साधारण पुरुषोंके द्वारा जाननेके अयोग्य होनेसे अविह्रय ७१४,

१. सत्यप्रतिज्ञः । २. स्थिरतरः । ३. स्थूलतरः । ४. समीपस्यः । ५. दूरस्थः । ६. रक्षकः । ७. सम्पूर्णलक्षणः ।

<sup>\*</sup>यहाँपर 'गरीयसामाद्य' और गरीयसां गुरु' इस प्रकार दो नाम भी निकलते हैं परन्तु इस पक्षमें ६२७ और ६२८ इन दो नामोंके स्थानमें 'जातसुबत' ऐसा एक नाम माना जाता है।

श्वानगर्भो दयागर्भो स्त्नगर्भः प्रभास्त्ररः । पद्मगर्भो जगद्गर्भो हमगर्भः सुद्र्शनः ॥१८१॥ लक्ष्मीत्रांस्त्रद्शाध्यक्षो द्रहीयानिन ईशिता । मनोहरो मनोज्ञाङ्गो धीरो गम्भीरज्ञासनः ॥१८२॥ धर्मयूपो दयायागो धर्मनेमिर्सुनोश्वरः । धर्मयकायुधो देवः कर्महा धर्मधोषणः ॥१८३॥ अमोधनाग्मोधाश्चो निर्मेलोऽमोधशासनः । सुरूपः सुभगस्त्यागी समयज्ञः समाहितः ॥१८४॥ सुस्थितः स्वास्थ्यमाक् स्वस्थो नीरजस्को निरुद्धवः । अलेपो निष्कलङ्कारमा वीतरागो गतस्पृहः ।१८५॥ वश्येन्द्रियो विसुक्तारमा निःसपरनो जितेन्द्रियः । प्रशान्तोऽनन्तं धामधिर्मङ्गलं मलहानधः ॥१८६॥

तर्क-वितर्करहित स्वरूपसे युक्त होनेके कारण अप्रतकर्यातमा ७१५, समस्त कृत्य जाननेसे कृतज्ञ ७१६ और समस्त पदार्थीका स्थणस्वरूप बतलानेसे कृतलक्षण ७१७ कहलाते हैं।।१८०॥ अन्तरंगमें ज्ञान होनेसे ज्ञानगर्भ ७१८, द्यालुहृद्य होनेसे द्यागर्भ ७१६, रत्नत्रयसे युक्त होनेके कारण अथवा गर्भ कल्याणके समय रत्नमयी दृष्टि होनेसे रत्नगर्भ ७२०, देदीप्यमान होनेसे प्रभास्वर ७२१, कमछाकार गर्भाशयमें स्थित होनेके कारण पद्मगर्भ ७२२, ज्ञानके भीतर समस्त जगत्के प्रतिविन्त्रित होनेसे जगद्गर्भ ७२३, गर्भवासके समय पृथिवीके सुवर्णमय हो जाने अथवा सुवर्णमय दृष्टि होनेसे हेमगर्भ ७२४ और सुन्दर दर्शन होनेसे सुदर्शन ७२५ कहलाते हैं ॥१८१॥ अन्तरंग तथा बहिरंग छक्ष्मीसे युक्त होनेके कारण लक्ष्मी-बान् ७२६, देवोंके स्वामी होनेसे त्रिदशाध्यक्ष ७२७, अत्यन्त हद होनेसे द्रढीयान् ७२८, सबके स्वामी होनेसे इन ७२६, सामध्यशाली होनेसे ईशिता ७३०, भन्यजीवोंका मनहरण करनेसे मनोहर ७३१, सुन्दर अंगोंके धारक होनेसे मनोज्ञांग ७३२, धैर्यवान होनेसे धीर ७३३ और शासनकी गम्भीरतासे गम्भीरशासन ७३४ कहलाते हैं ॥१८२॥ धर्मके स्तम्भरूप होनेसे धर्म-यूप ७३५, दयारूप यहके करनेवाछे होनेसे दयायाग ७३६, धर्मरूपी रथकी चक्रधारा होनेसे धर्मनेमि ७३७, मुनियोंके स्वामी होनेसे मुनीइवर ७३८, धर्मचकरूपी शस्त्रके धारक होनेसे धर्मचक्रायुध ७३९, आत्मगुणोंमें क्रीड़ा करनेसे देव ७४०, कर्मोंका नाश करनेसे कर्महा ७४१, और धर्मका उपदेश देनेसे धर्मघोषण ७४२ कहलाते हैं।।१८३॥ आपके वचन कभी व्यर्थ नहीं जाते इसलिए अमोघवाक् ७४३, आपकी आज्ञा कभी निष्फल नहीं होती इसलिए अमोघाज्ञ ७४४, मलरहित हैं इसलिए निर्मल ७४५, आपका शासन सदा सफल रहता है इसलिए अमोघ-शासन ७४६, सुन्दर रूपके धारक हैं इसछिए सुरूप ७४७, उत्तम ऐरवर्य युक्त हैं इसछिए सुभग ७४८, आपने पर पदार्थीका त्याग कर दिया है इसलिए त्यागी ७४२, सिद्धान्त, समय अथवा आचार्यके ज्ञाता हैं इसलिए समयज्ञ ७५० और समाधानरूप हैं इसलिए समाहित ७५१ कहलाते हैं ॥१८४॥

सुखपूर्वक स्थित रहनेसे सुस्थित ७५२, आरोग्य अथवा आत्मस्वस्पकी निश्चलताकी प्राप्त होनेसे स्वास्थ्यभाक् ७५३, आत्मस्वरूपमें स्थित होनेसे स्वस्थ ७५४, कर्मरूप रजसे रहित होनेके कारण निरुद्धव ७५६, कर्मरूपी लेपसे रहित होनेके कारण निरुद्धव ७५६, कर्मरूपी लेपसे रहित होनेके कारण अलेप ७४७, कलंकरहित आत्मासे युक्त होनेके कारण निष्कलंकात्मा ७५८, राग आदि दोषोंसे रहित होनेके कारण वीतराग ७५९ और सांसारिक विषयोंकी इच्लासे रहित होनेके कारण गतस्पृह ७६० कहलाते हैं ॥१८४॥ आपने इन्द्रियोंको वश कर लिया है इसलिए वश्येन्द्रिय ७६१ कहलाते हैं, आपकी आत्मा कर्मबन्धनसे छूट गयी है

<sup>े</sup> १. मनोज्ञाहीं— इ० । २. उत्कृष्टो धवः उद्धवः उद्धवः निःक्रान्तो निरुद्धवः । ३. अनन्ततेजाः । ४. मरुं पार्यं हस्तीति ।

अनीहगुपमाभूतो दिष्टि दें व मगोचरः । श्रमृती मृतिमानेको नेकी नानैकतस्व दक् ॥१८७॥ — अध्यारमगम्यो गम्यारमा योगविद् योगिवन्दितः । सर्वत्रगः सदाभावी विकालविषयार्थेदक् ॥१८८॥ शंकरः शंवदो दान्तौ दमी क्षान्तिपरायणः । अधिपः परमानन्दः परारमञ्जः परापरः ॥१८८॥ विज्ञगद्धल्लभोऽभ्यर्थेरित्रज्ञगन्मङ्गलोद्यः । व्रिजगत्पतिप्ज्याक् विश्विलोकाप्रशिखामणिः ॥१९०॥ इति वृहदादिशतम् ।

इसलिए विमुक्तात्मा ७६२ कहे जाते हैं, आपका कोई भी शत्रु या प्रतिद्वन्द्वी नहीं हैं इसलिए निःसपरन ७६३ कहलाते हैं, इन्द्रियोंको जीत लेनेसे जितेन्द्रिय ७६४ कहे जाते हैं, अत्यन्त शान्त होनेसे प्रशान्त ७६५ हैं, अनन्त तेजके धारक ऋषि होनेसे अनन्तथामर्षि ७६६ हैं, मंगलरूप होनेसे मंगल ७६७ हैं, मलको नष्ट करनेवाले हैं इसलिए मलहा ७६८ कहलाते हैं और व्यसन अथवा दुःखसे रहित हैं इसलिए अनघ ७६९ कहे जाते हैं\*।।१८६।। आपके समान अन्य कोई नहीं है इसलिए आप अनीहरू ७७० कहलाते हैं, सबके लिए उपमा देने योग्य हैं इसलिए उपमाभृत ७७१ कहे जाते हैं, सब जीवोंके भाग्यस्वरूप होनेके कारण दिव्टि ७७२ और दैत्र ७७३ कहलाते हैं, इन्द्रियोंके द्वारा जाने नहीं जा सकते अथवा केवलझान होनेके बाद ही आप गो अर्थात् पृथिवीपर विहार नहीं करते किन्तु आकाशमें गमन करते हैं इसिछए अगोचर ७७४ कहे जाते हैं, रूप, रस, गन्ध, स्पर्शसे रहित होनेके कारण अमूर्त ७७५ हैं, हारीर-सहित हैं इसलिए मूर्तिमान ७०६ कहलाते हैं, अद्वितीय हैं इसलिए एक ००० कहे जाते हैं, अनेक गुणोंसे सहित हैं इसिटिए नैक ७७८ कहलाते हैं और आत्माको छोड़कर आप अन्य अनेक पदार्थोंको नहीं देखते-उनमें तल्छीन नहीं होते इसिछए नानैकतत्त्वदृक् ७०९ कहे जाते हैं।।१८७। अध्यात्मशास्त्रोंके द्वारा जानने योग्य होनेसे अध्यात्मगम्य ७८०, मिध्यादृष्टि जीवोंके जानने योग्य न होनेसे अगम्यात्मा ७८१, योगके जानकार होनेसे योगविद् ७८२, योगियोंके द्वारा बन्दना किये जानेसे योगिबन्दित ७८३, केवलज्ञानकी अपेक्षा सब जगह न्याप्त होनेसे सर्वत्रग ७८४, सदा विद्यमान रहनेसे सदाभावी ७८५ और त्रिकालविषयक समस्त पदार्थीको देखनेसे त्रिकालविषयार्थहक् ७८६ कहलाते हैं ॥१८८॥ सबको सुलके करने-वाले होनेसे शंकर ७८७, सुस्रके बतलानेवाले होनेसे शंवद ७८८, मनको वश करनेसे दान्त ७८९, इन्द्रियोंका दमन करनेसे दमी ७६०, क्षमा धारण करनेमें तत्पर होनेसे खान्तिपरायण ७९१, सबके स्वामी होनेसे अधिप ७६२, उत्कृष्ट आनन्दरूप होनेसे परमानन्द ७९३, उत्कृष्ट अथवा पर और निजकी आत्माको जाननेसे परात्मज ८६४ और श्रेष्ठसे श्रेष्ठ होनेके कारण परात्पर ७९५ कहलाते हैं।।१८६।। तीनों लोकोंके प्रिय अथवा स्वामी होनेसे त्रिजग-द्वल्लभ ७९६, पूजनीय होनेसे अभ्यन्ध्रं ७६७, तीनों छोकोंमें मंगलदाता होनेसे त्रिजगन्मंगलोदय ७९८, तीनों छोकोंके इन्द्रों-द्वारा पूजनीय चरणोंसे युक्त होनेके कारण त्रिजगत्पतिपूज्याकृत्रि ७९९ और कुछ समयके बाद तीनों लोकोंके अप्रभागपर चूड़ामणिके समान विराजमान होनेके कारण त्रिलोकाम्रशिखामणि ८०० कहलाते हैं ॥१६०॥ तीनों कालसम्बन्धी समस्त

१. प्रमाणानुपातिनी मतिः । २. स्तुत्यम् । ३. अनेकैकतत्त्वदर्शी । ४. घ्यानगोचरः । ५. तित्याभिप्राय-वान । ६. दमितः । ७. सार्वकालीनः । परात्परः –छ० ।

<sup>\*</sup>यद्यपि ६४७वी नाम भी अनघ है इसलिए ७६९ वाँ अनव नाम पुनरुक्त-सा मालूम होता है, परन्तु अघ शब्दके 'अघं तु व्यसने दुःखे दुरिते च नपुंसकम्' अनेक अर्थ होनेसे पुनरुक्तिका दोष दूर हो जाता है।

विकालदर्शी लोकेशी लोकधाता द्वयतः । सर्वेलोकातिमः पूज्यः सर्वलोकैहं सार्थः ॥१९१॥
पुराणः पुरुषः पूर्वः कृतपूर्वाङ्गविस्तरः । मादिदेवः पुराणाद्यः पुरुदेवोऽधिदेवता ॥१६२॥
युगसुक्यो युगम्येष्टो युगादिस्थितिदेशकः । कल्याणवर्णः कल्याणः कल्याः कल्याणलक्ष्याः ॥१९३॥
कल्याणप्रकृतिदेशि कल्याणात्मा विकल्मषः । विकल्पङ्गः कलातीतः कल्लिल्याः कल्पापरः ॥१९४॥
देवदेवो जगन्नाथी जगद्यन्तुर्वगद्विसः । जगद्वितेषां लोकज्ञः सर्वगी जगद्यमः ॥१९४॥
वराजस्युद्गोष्या गृद्दासा गृद्दगोजसः । स्योजातः प्रकाशात्मा ज्वलक्ष्यक्षसः ॥१९६॥

पदार्थोंको देखनेवाळे हैं इसलिए विकालदर्शी ≒०१, <mark>लोकोंके स्वामी होनेसे</mark> लोकेश ८०५, समस्त लोगोंके पोपक या रक्षक होनेसे लोकधाना म०३, व्रतीको स्थिर रखनेसे हटका ८०४, सब टोकोंसे शेंट होनेक कारण सर्वलोकातिग ८०५, पूजाके योग्य हानेसे पूज्य ८०६ और सब लोगोंको गुस्यक्त्यसे अमीष्ट स्थान तक पहुँचानेमें समर्थ होनेसे सर्वलोकैकसार्थि ८०७ कहलाते हैं ॥१९१॥ सबसे प्राचीन होनेसे पुराण ८०८, आत्माके श्रेष्ट गुणोंको प्राप्त होनेसे पुरुष ८०९, सर्वे प्रथम होनेसे पूर्व ८१०, अंग और पूर्वीका विस्तार करनेसे कृतपूर्वांगविस्तर ८११, सब देवोंमें मुख्य होनेसे आदिदेव ८१२, पुराणोंमें प्रथम होनेसे पुराणाद्य ८१३, महान् अथवा प्रथम तीर्थं कर होनेसे पुरुदेव ८१४ और देवोंके भी देव होनेसे अधिदेवता ८१५, कहलाते हैं।।१९२॥ इस अवसर्षिणी **युगके मुख्य पुरुष होनेसे** युगमुख्य ८१६, इसी युगमें सबसे बड़े होनेसे युगज्येष्ठ ८१७, कर्मभूमिरूप युगके प्रारम्भमें तत्काळोचित मर्यादाके उपदेशक होनेसे युगादिस्थितिदेशक ८१८, कल्याण अर्थात् सुवर्णके समान कान्तिके धारक होनेसे कल्याणवर्ण ८१९, कल्याणरूप होनेसे कल्याण ८२०, मोक्ष प्राप्त करनेमें सङ्ज अर्थान् तत्पर अथवा निरामय-नीरोग होनेसे कल्य ८२१ और कल्याणकारी लक्षणोंसे युक्त होनेके कारण कल्याणस्वक्षण ८२२ कहलाते हैं ॥१९३॥ आपका स्त्रभाष कल्याणरूप है इसलिए आप कल्याण प्रकृति ८२३ कहलाते हैं, आपकी आत्मा देदीप्यमान सुवर्णके समान निर्मल हैं। इसलिए आप दीवकल्याणात्मा ८२४ कहे जाते हैं, कर्मकालिमासे रहित हैं इसलिए विकल्मप ८२५ कहलाते हैं, कलंकरहित हैं इसलिए विकलंक ८२६ कहे जाते हैं, शरीररहित हैं इसलिए कलातीत ८२७ कहलाते हैं, पापोंको नष्ट करनेवाले हैं इसलिए कल्लिङ्ग ८२८ कहे जाते हैं, और अनेक कलाओंको धारण करने-वाळे हैं इसलिए कलाधर ८२९ **माने जाते हैं ॥१९५॥ देवोंके देव होनेसे देवदेव** ८३०, जगत्के स्वामी होनेसे जगनाथ दर्श, जगन्के भाई होनेसे जगद्वन्धु ८३२, जगन्के स्वामी हानेसे जगदिस =३३, जगत्का हित बाहनैवाले होनेसे जगदिनैयी =३४, लोकको जाननेसे लोकझ मरेश, सब जगह न्याप्त होनेसे सर्वग ८३६ और जगत्में सबमें ज्येष्ठ होनेके कारण जगद्यज म्देश कहस्राते हैं ॥१९५॥ चर, स्थावर सभीके गुरु होनेसे चराचरगुरु म्देट, बड़ी सावधानीके के साथ हृदयमें सुरक्षित रखनेसे गोप्य दश्य, गूढ़ स्वरूपके धारक होनेसे गृहात्मा ५४०, अत्यन्त गूड़ विषयोंको ज्ञाननेसे गृढगोचर ८४१, तत्कालमें उत्पन्न हुएके समान निर्विकार होनेसे सद्योजात ८४२, प्रकाशस्वरूप होनेसे प्रकाशस्मा ८४३ और जलती हुई अग्निके समान शरीरकी

१. सर्वजीकस्य एक एव नेता । २. प्रशस्तः । ३. दीप्तकल्याणात्मा ल० । ४. सर्वेशी- इ० । जगद-ग्रजः छ०, द०, इ० । ५. गूढेन्द्रियः ।

आदित्यवर्णी समीमः सुप्रभः कनकप्रमः । सुवर्णवर्णी रुक्माभः सूर्यकोटिसमप्रमः ॥१९७॥
तपनीयनिभस्तुको बालाकीमोऽनलप्रभः । सन्ध्वाभ बश्चर्षमाभस्तरस्वामीकरच्छविः ॥१९८॥
निष्टसकनकच्छायः कनत्काञ्चनसन्निमः । हिरण्यवर्णः स्वर्णाभः शातकुरमनिभप्रभः ॥१९९॥
धुन्नामो जातक्ष्यामस्तष्तज्ञास्त्रृनद्धृतिः । सुधौतकलधौतश्रीः प्रदोष्तो हाटकधुतिः ॥२००॥
शिद्धेष्टः पुष्टिदः पुष्टः स्पष्टः स्पष्टाक्षरः क्षमः । शत्रुष्नोऽप्रतिषोऽमोधः प्रशास्ता शासिता स्वभूः ।२०१।
शास्तिनिष्ठो मुनिज्येष्टः शिवतातिः शाक्ष्यदः । शान्तिदः शान्तिकृच्छान्तिः कान्तिमान्कामितप्रदः २०२ अभेयोनिधिरधिष्ठानमप्रतिष्टः प्रतिष्ठितः । सुस्थिरः स्थावरः स्थास्तुः प्रथीयान् प्रथितः पृथुः ॥२०३॥
हति श्रिकालद्दर्थीदिशतम् ।

प्रभाके धारक होनेसे ज्वलज्ज्वलनसप्रभ मध्ध कहलाते हैं।।१९६।। सूर्यके समान तेजस्वी होनेसे आदित्यवर्ण ८४५, सुवर्णके समान कान्तिवाले होनेसे भर्माभ ८४६, उत्तमप्रभासे युक्त होनेके कारण सुप्रभ ८४७, सुवर्णके समान आभा होनेसे कनकप्रभ ८४८, सुवर्णवर्ण ८४९ और रुक्माभ ८५० तथा करोड़ों सूर्योंके समान देदीप्यमान प्रभाके धारक होनेसे सूर्यकोटिसमप्रभ ८४१ कहे जाते हैं ॥१९७॥ सुवर्णके समान भास्वर होनेसे तपनीयनिभ ८८२, ऊँचा शरीर होनेसे तुंग ८५३, प्रातःकालके सूर्यके समान बालप्रभाके धारक होनेसे बालाकीम ८५४, अग्निके समान कान्तिवाले होनेसे अनलप्रभ ५४४, संध्याकालके वादलोंके समान सुन्दर होनेसे सन्ध्याञ्चवञ्च ८५६, सुवर्णके समान आभावाले होनेसे हेमाभ ८४७ और तपाये द्वए सुवर्णके समान प्रभासे युक्त होनेके कारण तप्तचामीकरप्रभ ८५८ कहलाते हैं।।१९८।। अत्यन्त तपाये हुए सुवर्णके समान कान्तिवाले होनेसे निष्टप्तकनकच्छाय ५४९. देदीप्यमान सुवर्णके समान उज्ज्वल होनेसे कनत्कांचनसन्निम ६६० तथा सुवर्णके समान वर्ण होनेसे हिरण्यवर्ण ८६१, स्वर्णाभ ५६२, शातकुरभनिभग्नभ ५६३, चुरनाभ ५६४, जातकपाभ ५६५, तप्तजास्यूनद्ध्ति द्ध, सुधौतकं छथौतश्री द६७ और हाटके शुति द६द सथा देवीप्यमान होनेसे प्रदीप्त द६९ कहळाते हैं।।१९९-२००।। शिष्ट अर्थान् उत्तम पुरुषोंके इष्ट होनेसे शिष्टेष्ट ८७०, पुष्टिको देनेवाले होनेसे पुष्टिद ८७१, बखवाम् होनेसे अथवा छाभान्तराय कर्मके खयसे प्रत्येक समय प्राप्त होनेबार्स अनन्त शुभ पद्गरुवर्गणाओंसे परमौदारिक शरीरके पुष्ट होनेसे पुष्ट ५७२, प्रकट दिलाई देनेसे स्पष्ट ८७३, स्पष्ट अक्षर होनेसे स्पष्टाक्षर ८७४, समर्थ होनेसे क्षम ८७४, कर्मरूप शत्रुओंको नाश करनेसे शत्रुप्र मण्द, शत्रुरहित होनेसे अप्रतिष मण्य, सफल होनेसे अमोप प्रम, उत्तम उपदेशक होनेसे प्रशास्ता प्रथर, रक्षक होनेसे शासिता प्रप्र और अपने आप खत्यन होनेसे स्वभू मन्दर कहलाते हैं ॥२०१॥ शान्त होनेसे शान्तिनिष्ठ मन्दर, मुनियोंमें श्रेष्ठ होनेसे मुनिज्येष्ठ देने, कल्याण परम्पराके प्राप्त होनेसे शिवताति दूदश, कल्याण अथवा मोक्ष प्रदान करनेसे शिवप्रद मन्द्र, शान्तिको देनेवाछे होनेसे शान्तिद मन्द्र, शान्तिके कर्ता होनेसे शान्तिकृत् मम् , शान्तस्य रूप होनेसे शान्ति मम् , कान्तियुक्त होनेसे कान्तिमान् मम् और इच्छित पदार्थ प्रदान करनेसे कामितप्रद प्र९० कहलाते हैं।।२०२॥ कल्याणके भण्डार होनेसे श्रेयोनिधि =९१, धर्मके आधार होनेसे अधिष्ठान =६२, अन्यकृत प्रतिष्ठासे रहित होनेके कारण अप्रतिष्ठ ८९३, प्रतिष्ठा अथीत् कीर्तिसे युक्त होनेके कारण प्रतिष्ठित ८६४, अतिशय स्थिर होनेसे सस्थिर ८९५, समवसरणमें गमनरहित होनेसे स्थावर ८९६, अचल होनेसे स्थाणु ८९७,

१. सन्ध्याकालमेघवत् पिङ्गलः । २. कनकप्रभः । ३. सुखपरम्परः । ४. श्रेयोनिधि अ०, ८०, स० । ५. स्थैर्यवान् । ६. सुस्थितः द०, ८०, ४०, ४० । स्थाणुः ८०, अ० । ७. अतिशयेन पृयुः ।

दिखासा वातरशमो निर्भन्थेशो निरम्बरः । निष्कज्वनो निराशंसो शानचक्षुरसो मुहः ॥२०४॥ ते गोराशिरनन्तीजा झानाब्धः शीलसागरः । तेजोमथोऽमित्रज्योतिज्योतिर्मृतिंस्तयोपहः ॥२०४॥ जगच्चुहामणिदींसः शंवा नृ विष्नविनायकः । किल्हाः कर्मश्रवुष्नो लोकालोकप्रकाशकः ॥२०६॥ अनिद्रालुरतन्द्रालुजीगरुकः प्रमासयः । कक्ष्मीपतिर्जगज्योतिर्धर्मराजः प्रमाहितः ॥२००॥ सुमुक्षुर्वन्थमोक्षञ्चो जिताक्षो जितसन्मथः । प्रशान्तरसशैल्खाः भव्यपेटकनाथकः ॥२०८॥ मुलकर्तासि जैल्हां जिताक्षो जिताक्षो जितसन्मथः । प्रशान्तरसशैल्खाः भव्यपेटकनाथकः ॥२०८॥ मुलकर्तासि जैल्हां स्वर्थाः कर्यो।तर्मलक्ष्मो मुलकारणम् । आसो वागीश्वरः श्रेथान् श्रायसोक्ति निरुक्तवाक् ॥२०५॥

अत्यन्त विस्तृत होनेसे प्रथीयान् ८९८, प्रसिद्ध होनेसे प्रथित ८९९ और ज्ञानादि गुणोंकी अपेक्षा महान् होनेसे पृथु ९०० कहलाते हैं ॥२०३॥

दिशारूप वस्नोंको धारण करने-दिगम्बर रहनेसे दिग्वासा ९०१, वायुरूपी करधनीको धारण करनेसे वातरशन ६०२, निर्मन्थ मुनियोंके स्वामी होनेसे निर्मन्थेश ६०३, वस्तरहित होनेसे निरम्बर् ६०४, परिमहर्रहत होनेसे निष्कञ्चन ६०५, इच्छारहित होनेसे निराशंस ६०६, ज्ञानरूपी नेत्रके धारक होनेसे ज्ञानचक्ष ९०७ और मोहसे एहित होनेके कारण अमोमुह ६०८ कहलाते हैं।।२०४। तेजके समूह होनेसे तेजोराशि ६०६, अनन्त प्रतापके धारक होनेसे अनम्तीज ९१०, ज्ञानके समुद्र होनेसे ज्ञानाव्यि ६११, शीलके समुद्र होनेसे शीलसागर ९१२, तेजःस्वरूप होनेसे तेजोमय ६५३, अपरिमित ज्योतिके धारक होनेसे अमित्रयोति ६१४. भास्वर शरीर होनेसे ज्योतिर्मृति ६१५ और अज्ञानरूप अन्धकारको नष्ट करनेवाले होनेसे तमोऽपह ६१६ कहलाते हैं ॥२०५॥ तीनों लोकोंमें मस्तकके रत्नके समान अविशय श्रेष्ठ होनेसे जगच्चूड़ामणि ६१७, देदीप्यमान होनेसे दीप्त ६१८, सुखी अथवा शान्त होनेसे शंवान् ६१६, विध्नोंके नाशक होनेसे विध्नविनायक ९२०, कलह अथवा पापोंको नष्ट करनेसे कलिध्न ९२१, कर्मरूप शत्रुओं के घातक होनेसे कर्मशत्रुक्त ६२२ और छोक तथा अलोकको प्रकाशित करनेसे छोकालोकप्रकाशक ६२३ कहलाते हैं।। २०६ ॥ निद्रा रहित होनेसे असिन्द्राल ९२४. तन्द्रा-आखस्यरहित होनेसे अतन्द्रालु ६२५, सदा जागृत रहनेसे जागरूक ९२६, ज्ञानमय रहनेसे प्रमामय ९२७, अनन्त चतुष्टबुरूप छक्ष्मीके स्वामी होनेसे छक्ष्मीपति ६२८. जगतुको प्रकाशित करनेसे जगज्ज्योति ९२९, अहिंसा धर्मके राजा होनेसे धर्मराज ९३० और प्रजाके हितैयी होनेसे प्रजाहित ६३१ कहलाते हैं ॥२००॥ मोक्षके इच्छ्क होनेसे मुमुश् ९३२, बन्ध और मोक्षका स्वरूप जाननेसे बन्ध मोक्षक ६३३, इन्द्रियोंको जीतनेसे जिताक्ष ६३४, कामको जीतनेसे जितमनमथ ९३५, अत्यन्त शान्तरूपी रसको प्रवृक्षित करनेके लिए नटके समान होनेसे प्रशान्तरसङ्गेलुप ९३६ और भव्यसमृहके स्वामी होनेसे भज्यपेटकतायक ९३७ कहलाते हैं ॥२०८॥ धर्मके आद्यवस्ता होनेसे मूलकर्ना ९३८, समस्त पदार्थीको प्रकाशित करनेसे अखिलब्योति ९३९, कर्ममलको नष्ट करनेसे मलब्न ६४०, मोक्ष-मार्गके मुख्य कारण होनेसे मूलकारण ६४१, यथार्थवक्ता होनेसे आप्त ६४२, वचनोंके खामी होनेसे वागीश्वर ६४३, कल्याणस्वरूप होनेसे श्रेयान् ६४४, कल्याणरूप वाणीके होनेसे श्राय-सोक्ति ६४५ और सार्थकवचन होनेसे निरुक्तवाकु ६४६ कहलाते हैं।।२०६।। श्रेष्ठ वक्ता होनेसे

१. निराधः । २. भृशं निर्मीहः । ३. जाविस्यः । ४. धं मुखनस्यास्तोति । ५. अन्तराधनाश्चकः । ६. दोषण्यः । ७. जागरणशीलः । ८. जानमयः । ९. उपयान्तरसन्तंकः । १०. समूह् । ११. जगज्योतिः । १२. प्रयास्तवाक् । व्यवस्थाः

प्रवक्ता वचसामीशो मारजिद्विश्वभावित् । सुतनुस्तनुनिर्मुक्तः सुगतो इतदुर्नयः ॥२१०॥ श्रीशः श्रीश्रितपादाङ्गो बीतभीरमयङ्करः । उरसम्भदोषो निर्विष्नो निश्चलो लोकवस्सलः ॥२११॥ लोकोत्तरी लोकपतिलीकचश्चरपारधीः । धीरधीर्बुद्धसन्मार्गः ग्रुद्धः सुनृतपूतवाक् ॥२१२॥ प्रज्ञापारमितः प्राज्ञो यतिनियमितेन्द्रयः । मदन्ती भर्दक्व बद्धः वल्यवृक्षो वरप्रदः ॥२६१॥ समुन्मीलितकमिरः कर्मकाष्ट्राश्च अश्वणः । कर्मण्यः कर्मठः प्रांतु हें यादेयविचक्षणः ॥२१॥ प्रतन्तशक्तिरुक्केश्वर्यारे स्त्रिकेश्वरः । विनेत्रस्यम्बक्रस्यक्षः केवलज्ञानविक्षणः ॥२१॥ प्रतन्तशक्तिरुक्केश्वर्यारे स्त्रिकेशवरः । विनेत्रस्यम्बक्रस्यक्षः केवलज्ञानविक्षणः ॥२१॥

प्रवक्ता ६४७, वचनोंके स्वामी होनेसे वचसामीश ६४८, कामदेवको जीतनेके कारण मारजित् ६४६, संसारके समस्त पदार्थीको जाननेसे विश्वभाववित् ६५०, उत्तम शरीरसे युक्त होनेके कारण सुतनु ६५१, शीघ्र ही शरीर बन्धनसे रहित हो मोक्षकी प्राप्ति होनेसे तनुनिर्मुक्त ६५२, प्रशस्त विहायोगति नामकर्मके उदयसे आकाशमें उत्तम गमन करने, आत्मस्यरूपमें तल्लीन होने अथवा उत्तमज्ञानमय होनेसे सुगत ६५३ और मिश्यानयोंको नष्ट करनेसे हतदुर्नय ६५४ कहलाते हैं ॥२१०॥ लक्ष्मीके ईश्वर होनेसे श्रीश ६५५ कहलाते हैं, लक्ष्मी आपके चरण-कमलोंको सेवा करती है इसलिए श्रीश्रितपादान्ज ६५६ यहे जाते हैं, भयरहित हैं इसलिए वीतभी ६५७ कहलाते हैं, दूसरोंका भय नष्ट कर्नेवाले हैं इसलिए अभयंकर ६५८ माने जाते हैं, समस्त दोषोंको नष्ट कर दिया है इसलिए उत्सन्नदोप ६५६ कहलाते हैं, विघ्न रहित होनेसे निर्विद्य ९६०, स्थिर होनेसे निश्चल ९६१ और छोगोंके स्नेहपात्र होनेसे लोक-क्सल ९६२ कहलाते हैं ॥२११॥ समस्त लोगोंमें उत्कृष्ट होनेसे लोकोत्तर ९६३, तीनों लोकोंके स्वामी होनेसे छोकपति ९६४, समस्त पुरुषोंके नेत्रस्वरूप होनेसे छोकचक्षु ९६५, अपरिमित बुद्धिके धारक होनेसे अपारधी ९६६, सदा स्थिर बुद्धिके धारक होनेसे धीरधी ९६७, समी बीन मार्गको जान छेनेसे बुद्धसन्मार्ग ९६⊏, कर्ममलसे रहित होनेके कारण शुद्ध ९६९ और सत्य तथा पवित्र वचन बोछनेसे सत्यसूनृतवाक् ६७० कहलाते हैं।।२१२।। बुद्धिकी पराकाष्टाको प्राप्त होनेसे प्रज्ञापारमित ९७१, अतिशय बुद्धिमान् होनेसे प्राज्ञ ६७२, विषय कषायोंसे उपरत होनेके कारण 'यति ६७३, इन्द्रियोंको वश करनेसे नियमितेन्द्रिय ६७४, पूज्य होनेसे भदन्त ६७४,सब जीवोंका भला करनेसे भद्रकृत् ६७६, कल्याणरूप होनेसे भद्र ६७७, मनचाही वस्तुओंका दाता होनेसे कल्पवृक्ष ६७६ और इच्छिक वर प्रदान करनेसे वरप्रद ६७६ कहलाते हैं ।।२१३।। कर्मरूप राज्ञओंको उलाइ देनेसे समुन्मू छितकर्मारि ६८०, कर्मरूप ईंधनको जलानेके लिए अग्निके समान होनेसे कर्मकाष्टाशुशुक्षणि ६५१, कार्य करनेमें निपुण होनेसे कर्मण्य ६८२, समर्थ होनेसे कर्मठ ६८३, उत्कृष्ट अथवा उन्नत होनेसे प्रांश ६८४ और छोड़ने तथा महण करने योग्य पदार्थिक जाननेमें बिद्वान होनेसे हेयादेयविचक्षण ६५५ कहलाते हैं ॥२१४॥ अनन्तशक्तियोंके धारक होनेसे अनन्तशक्ति ६८६, किसीके द्वारा छिन्न-भिन्न करने योग्य न होनेसे अच्छेच ६६०, जन्म, जरा और मरण इन तीनोंका नाश करनेसे त्रिपुरारि ६८८, त्रिकालवर्ती पदार्थीके जाननेसे त्रिलोचन ६८६, त्रिनेत्र ६६०, त्र्यम्बक ६६१ और त्र्यक्ष ६६२ तथा केवलज्ञानरूप नेत्रसे सहित होनेके कारण केवलज्ञानवीक्षण ६६३ कहलाते हैं॥२१५॥

१. निरस्तदोषः । २. पूज्यः । ३. सुखकरः । ४. शोभनः । ५. कर्मेन्यनकृशानुः । ६. कर्मणि साधुः । ७. कर्मशूरः । ८. उन्नतः । ९. जन्मजरामरणत्रिपुरहरः । १०. त्रिकालविषयावबोधात् त्रिलोचनः ।

समन्तमदः शान्तारिर्धमांचार्यो दयानिधिः । सूक्ष्मदर्शी जितानकः कृपालुर्धमेदेशकः ॥२१६॥ शुमंयुः सुरवसाद्भृतः पुण्यसाधि रनामयः । धर्मपालो जगत्पालो धर्मसाम्राज्यनायकः ॥२१७॥ इति दिग्वासाद्यप्टीत्तरशतम्

धारनां पते तवासूनि नामान्यागमकोविदैः । समुधितान्यनुष्यायन् पुमान् प्तरसृतिमंवेत् ॥२१८॥ गोचरोऽपि गिरामासां त्वमवाग्गोचरो मतः । स्तोता तथाप्यसन्दिग्धं त्वसोऽभीष्टकलं भजेत् ॥२१९॥ त्वमतोऽसि जगद्दवन्धुस्त्वमतोऽसि जगद्धितः ॥२२०॥ त्वमतोऽसि जगद्दितः ॥२२०॥ त्वमकं जगतां ज्योतिस्त्वं द्विरूपोपयोगमाक् । त्वं विरूपोकसुमस्यकः स्वोत्थानन्तचनुष्टयः ॥२२१॥ त्वं पञ्चमक्ततत्त्वात्मा पञ्चकत्त्याणनायकः । पड्भेदमावतत्त्वश्चस्तं सप्तनयसंग्रहः ॥२२२॥ विष्याष्टगुणसृतिस्त्वं नवकेवलल्बिधकः । दशावतारं विधियों मां पाहि परमेश्वर ॥२२३॥ युष्मन्नामावलोद्दर्धं विरूपस्तिमास्या । मवन्तं परिवस्यामः असीदानुगृहाण नः ॥२२४॥

सब ओरसे मंगलरूप होनेके कारण समन्तभद्र ९९४, कर्मरूप शत्रुओंके शान्त हो जानेसे शान्तारि ९९५, धर्मके व्यवस्थापक होनेसे धर्माचार्य ९९६, द्याके भण्डार होनेसे द्यानिधि ९९७, सूक्ष्म पदार्थोंको भी देखनेसे सूक्ष्मदर्शी ९९८, कामदेवको जीत छेनेसे जितानक्ष ६६६, ऋपायुक्त होनेसे ऋपालु १००० और धर्मके उपदेशक होनेसे धर्मदेशक १००१ कहलाते हैं ॥२१६॥ शुभयुक्त होनेसे शुभंयु १००२, सुखके अधीन होनेसे सुखसाद्भूत १००३, पुण्यके समूह होनेसे पुण्यराशि १००४, रोगरहित होनेसे अनामय १००५, धर्मकी रक्षा करनेसे धर्मपाल १००६, जगत्की रक्षा करनेसे जगत्याल १००७ और धर्मक्ष्मी साम्राज्यके स्वामी होनेसे धर्मसाम्राज्यनायक १००८ कहलाते हैं ॥२१७॥

हे तेजके अधिपति जिनेन्द्रदेव, आगमके झाता विद्वानोंने आपके ये एक हजार आठ नाम संचित किये हैं, जो पुरुष आपके इन नामोंका ध्यान करता है उसकी स्मरणशक्ति अत्यन्त पित्र हो जाती है।। २१८।। हे प्रभो, यद्यपि आप इन नामसूचक वचनोंके गोचर हैं तथापि वचनोंके अगोचर ही माने गये हैं, यह सब कुछ है परन्तु स्तुति करनेवाला आपसे निःसन्देह अभीष्ट फलको पा लेता है।।२१९।। इसलिए हे भगवन्, आप ही इस जगत्के बन्धु हैं, आप ही जगत्के वैद्य हैं, आप ही जगत्को प्रकाशित करनेवाले हैं और आप ही जगत्का हित करनेवाले हैं।।२२०।। हे नाथ, जगत्को प्रकाशित करनेवाले आप एक ही हैं। झान तथा दर्शन इस प्रकार द्विविध उपयोगके धारक होनेसे दो रूप हैं, सम्यग्दर्शन, सम्यग्द्रान और सम्यन्वचारित्र इस प्रकार त्रिविध मोक्षमार्गमय होनेसे तीन रूप हैं, अपने-आपमें उत्पन्न हुए अनन्तचतुष्टयरूप होनेसे चार रूप हैं।।२२१।। पंचपरमेग्नी स्वरूप होने अथवा गर्भादि पंच कल्याणकों के नायक होनेसे पाँच रूप हैं, जीब-पुद्गल, धर्म-अधर्म, आकाश और काल इन छह हत्यों के झाता होनेसे छह रूप हैं, नेगम आदि सात नयों के संमहस्वरूप होनेसे सात रूप हैं, सम्यक्त आदि आठ अछोकिक गुणरूप होनेसे आठ रूप हैं, नो केवललिधयोंसे सहित होनेके कारण नव रूप हैं और महाबल आदि इस अवतारोंसे आपका निर्धार होता है इसलिए दस रूप हैं इस प्रकार हे परमेश्वर, संसारके दु:खोंसे मेरी रक्षा कीजिए।।२२२-२२३॥

१. समन्तात् मङ्गलः । २. शुभं युनवतीति । ३. सुखाधीनः । ४. पुण्यराशिनिरामयः । ५. पिष्वज्ञानी । ६. ज्ञानदर्शनोपयोग । ७. रत्नत्रयस्वरूप । ८. पञ्चरपमेष्टिस्वरूपः । ९. षड्द्रव्यस्वरूपः । १०. सम्मवस्वा- धष्टगुणमूर्तिः । अथवा पृथिवयाद्यष्टगुणमूर्तिः । ११. महाबलादिपुरुजिनपर्यन्तदशावतार । १२. रचित । १३. बाराघयामः ।

इदं स्तोत्रमनुस्मृत्य पूर्ता भवित मास्तिकः । यः संपाठं पठत्येनं स स्यात् कव्याणमाजनम् ॥२२०॥
ततः सदेदं पुण्यार्थी पुमान् परतु पुण्यात्रीः । पौरुद्वृती श्रियं प्राप्तुं परमामभिलाषुकः ॥२२६॥
स्तुत्वेति मधवा देवं चराचरजगद्गुरुम् । ततस्तीर्थविद्यारस्य व्यधात् प्रस्तावनामिमाम् ॥२२०॥
सगयन् भव्यसस्यानां विपाणावप्रदृशीषिणाम् । धर्मामृतप्रसेकेन त्वमिष्ठि शारणं विमो ॥२२०॥
सव्यसार्थाधिपत्रीद्यद्वयाध्वजविराजित । धर्मचक्रमिदं सज्जं त्वज्जयोद्योगसाधनम् ॥२२०॥
निर्भूय मोद्युत्वनां मुक्तिमार्गोपरोधिनीम् । तवोपदेष्टुं सन्मार्गं काकोऽयं समुपस्थितः ॥२३०॥
इति प्रवृद्धतत्त्वस्य स्वयं मर्गुर्जिगीषतः । पुनरुकतत्तरा वाचः प्रादुरासन् शतकत्तोः ॥२३१॥
अथ त्रिमुवनक्षोभा तीर्थकृत् पुण्यसार्थाः । भव्याक्तावुमहं कर्तुमुत्तस्य जनमानुमान् ॥२३२॥
मोश्वाधिरोहिनःश्रेणोभृत्वल्लत्रत्रयोद्धुरः । यदाःक्षारोक्तनामसित्वामरवीजिता ॥२३३॥
ध्वननमपुरगम्मीरधीरदिज्यमहाध्वनिः । भानुकादिप्रतिस्।धिप्रभावलयमास्वरः ॥२३४॥
महत्त्रद्वरगम्भीरधीरदिज्यमहाध्वनिः । सुरोत्करकरोन्मुक्तपुष्यवधितिकमः ॥२३५॥

हे भगवन् , हम लोग आपकी नामावलीसे बने हुए स्तोत्रोंकी भाडासे आपकी पूजा करते हैं, आप प्रसन्न होइए, और हम सबको अनुगृहीत कीजिए।।२२४।। भक्त छोग इस स्तोत्रका स्मरण करने सात्रसे ही पित्रत्र हो जाते हैं और जो इस पुण्य पाठका पाठ करते हैं वे कल्याणके पात्र होते हैं ।।२२४।। इसलिए जो बुद्धिमान् पुरुष पुण्यकी इच्छा रखते हैं अथवा इन्द्रकी परम विभूति प्राप्त करना चाहते हैं वे सदा ही इस स्नोश्रका पाठ करें ॥२२६॥ इस प्रकार इन्द्रने चर और अचर जगन्के गुरु भगवान् वृषभदेवकी स्तुति कर फिर तीथे विहारके छिए नीचे खिली हुई प्रार्थना की ।।२२७।। हे भगधन् , भग्य जीवरूपी धान्य पापरूपी अनावृष्टिसे सूख रहे हैं सो हे बिभो, उन्हें धर्मरूपी अमृतसे सीचकर उनके लिए आप ही शरण होइए ॥२२न। हे भन्य जीवोंके समृहके स्वामी, हे फहराती हुई दयारूपी ध्वजासे सुशोभित, जिनेन्द्रदेव, आपकी विजयके उद्योगको सिद्ध करनेवाला यह धर्मचक्र तैयार है। १२१।। हे भगवन, मोक्षमार्गको रोकनेवाली मोहकी सेनाको नष्ट कर चुकनेके बाद अब आपका यह समीचीन मोक्षमार्गके उपदेश देनेका समय प्राप्त हुआ है।।२३०। इस प्रकार जिन्होंने समस्त तत्त्वोंका स्वरूप जान लिया है और जो स्वयं ही विहार करना चाहते हैं ऐसे भगवान वृषभदेषके सामने इन्द्रके वचन पुनदक्त हुए-से प्रकट हुए थे। भावार्थ-उस समय मगबान स्वयं ही विहार करनेके लिए तत्पर थे इसलिए इन्द्र-द्वारा की हुई प्रार्थना व्यर्थ-सी मालूम होती थी ॥२३१॥

अथानन्तर-जो तीनों लोकोंमें क्षोभ उत्पन्न करनेवाले हैं और तीर्थंकर नामक पुण्य प्रकृति ही जिनका सारिथ-सहायक है ऐसे जिनेन्द्रदेवरूपी सूर्य भव्य जीवरूपी कमलोंका अनुप्रह करनेके लिए तैयार हुए ॥२३२॥ जो मोक्षरूपी महल्पर चढ़नेके लिए सीढ़ियोंके समान लग्न-त्रयसे सुशोभित हो रहे हैं, जिनपर क्षीरसमुद्रके फेनके समान सुशोभित चगर ढोले जा रहे हैं, मधुर, गम्भीर, धीर तथा दिव्य महाध्वनिसे जिनका शरीर शब्दायमान हो रहा है, जो करोड़ों सूर्योंसे स्पर्धा करनेवाले भामण्डलसे देदीप्यमान हो रहे हैं, जिनके समीप ही देव-ताओंके द्वारा बजाये हुए दुन्दुभि गम्भीर शब्द कर रहे हैं, जो स्वामी हैं, देवसमूहके हाथोंसे लोड़ी हुई-पुष्पवर्षासे जिनके चरण-कमलोंकी पूजा हो रही है, जो मेर पर्वतके शिखरके समान अतिशय ऊँचे सिहासनके स्वामी हैं, छाया और फलसहित अशोकवृश्वसे जिनकी

१. अवसरम् । २. अनावृष्या इत्ययैः । 'वृष्टिवप तिद्विघातेव ग्रहावग्रही समी' इत्यमरः । ३. 'अस भृवि' भव । ४. उदोनूष्वंहीतीति तङ्, तस्तुक्तोऽभूत् । ५. उत्कटः । ६. सुरताडयमान ।

मेहश्वससमुनुङ्गसिष्ट् विष्टरनायकः । सन्छायसफलाशोकप्रकटीकृतचेन्दितः ॥२३६॥
धूलिसालदृतास्थानजगतीपरिमण्डलः । मानस्तम्मनिकदान्यकुद्दष्टिमद्विश्रमः ॥२३०॥
स्वच्छाम्मःखातिकाम्यणे व्रवतीवनवेन्दिताम् । सभाभूमिमलंकुर्वत्रप्वेविमवोदयाम् ॥२३८॥
समप्रगोपुरोद्द्रमेः प्राकारवलयेस्त्रिमः । पराध्यरचनोपेतैराविष्कृतमहोदयः ॥२३९॥
अशोकादिवनश्रेणीकृतच्छायसभावनिः । सम्बस्त्रादिध्वजोएलाससमादृत्वनगञ्जनः ॥२४०॥
कव्यद्वमवनच्छायाविश्रान्तामरप्जितः । प्रासाद्रुद्धभूमिष्ठिक्वरोद्गीतसयशाः ॥२४९॥
कवलम्महोदयस्त्पप्रकटीकृतवेमवः । नात्र्यशालाद्वयेद्धस्विधितजनोस्सवः ॥२४२॥
धूपामोदितदिग्मागमहागम्धकृटीक्वरः । त्रिविष्टपं पतिप्राज्यपूजाहः परमेक्वरः ॥२४३॥
त्रिजगद्वच्छमः श्रीमान् मगवानादिप्रुवः । प्रचक्ते विजयोयोगं धर्मचकाधिनायकः ॥२४४॥
ततो मगवदुग्रोगसमये समुपेयुषि । प्रचेलुः प्रचलन्मौलिकोटयः सुरकोटयः ॥२४५॥
तदा संभान्तनाकीन्द्रतिरीटोच्चलिता ध्रुवम् । जगकीराजयामासुः मणयो दिग्जये विभोः ॥२४६॥
जयस्युच्विगिरो देवाः प्रोर्णुवानां नसोऽङ्गणम् । विशां मुखावि तेजोभद्योत्यन्तः प्रतस्थिरे ॥२४६॥
जिनोग्योगमहावास्या ध्रुमिता देवनायकाः । चतुर्निकायाद्द्यस्वारो महावश्रय ह्वामवन् ॥२४८॥
जतस्थे मगवानिरथमनुयातः सुरासुरैः । अनिच्छापूर्विकां बृक्तिमास्कन्दन् मानुमानिव ॥२४९॥

शान्त चेष्टाएँ प्रकट हो रही हैं, जिनके समवसरणकी पृथिवीका घेरा धूली-साल नामक कोटसे घिरा हुआ है, जिन्होंने मानस्तन्भोंके द्वारा अन्य मिध्यावृष्टियोंके अहंकार तथा सन्देहको नष्ट कर दिया है, जो स्वच्छ जलसे भरी हुई परिस्नाके समीपवर्ती लतावनोंसे घिरी हुई और अपूर्व बैभवसे सम्पन्न सभाभूमिको अलंकत कर रहे हैं, समस्त गोपुरद्वारोंसे उन्नत और उत्कृष्ट रचनासे सहित तीन कोटोंसे जिनका बड़ा भारी माहात्म्य प्रकट हो रहा है, जिनकी सभाभूमिमें अशोकादि वनसमूहसे सघन छाया हो रही है, जो माला वस्त्र आदिसे चिहित व्यजाओंकी फडकनसे जगतके समस्त जीवोंको बुलाते हुए-से जान पड़ते हैं, कल्पवृक्षोंके वनकी छायामें विश्राम करनेवाछे देव छोग सदा जिनकी पूजा किया करते हैं, बड़े-बड़े महलोंसे घिरी हुई भूमिमें स्थित किन्नरदेव जोर-जोरसे जिनका यश गा रहे हैं, प्रकाशमान और बड़ी भारी विभूतिको धारण करनेवाले स्तूपोंसे जिनका वैभव प्रकट हो रहा है, दोनों नाट्यशालाओंको बढ़ी हुई ऋदियोंसे जो मनुष्योंका उत्सव बढ़ा रहे हैं, जो धूपकी सुगन्धिसे दशों दिशाओंको सुगन्धित करनेवाली बड़ी भारी गन्धकुटीके स्वामी हैं, जो इन्द्रोंके द्वारा की हुई बड़ी भारी पूजाके योग्य हैं, तीनों जगतके स्वामी हैं और धर्मके अधिपति हैं, ऐसे श्रीमान् आदिपुरुष भगवान् वृषभदैवने विजय करनेका उद्योग किया-विहार करना प्रारम्भ किया ॥२३३-२<u>४४॥ तदन<del>न्दर भगवान्</del>के वि</u>हारका समय आनेपर जिनके मुकुटोंके अग्रमाग हिल रहे हैं ऐसे करोड़ों देव लोग इधर-उधर चलने लगे।।२४४॥ भगवानके उस दिग्विजयके समय धवराये हुए इन्द्रोंके मुकुटोंसे विचलित हुए मणि ऐसे जान पड़ते थे मानो जगत्की अरिती ही कर रहे हों ॥२४६॥ उस समय जय-जय इस प्रकार जोर-जोरसे शब्द करते हुए, आकाशरूपी आँगनको न्याप्त करते हुए और अपने तेजसे दिशाओं के मुखको प्रकाशित करते हुए देव लोग चल रहे थे ॥२४७॥ उस समय इन्द्रोंसहित चारों निकायके देव जिनेन्द्र भगवान्के विहाररूपी महावायुसे श्रोभको प्राप्त हुए चार महासागरके समान जान पड़ते थे ॥२४८॥ इस प्रकार सुर और असुरोंसे सहित भगवान्ने सूर्यके समान इच्छा

१. लतावन । २. वृक्ष-छ० । ३. इन्द्रादिकृतादभ्रः । ४. आच्छादयन्तः । ५. महावायुभमूहः ।

अर्धमागिकाकारमाधापरियां तालिकः । विजगजननतामेत्रीसंपादितगुणाद्भुतः ॥२५०॥ स्वसंनिधानसंपुरुकणिकाङ्कुरितद्भुमः । आदर्शमण्डलाकारपरि वितिवभूतकः ॥२५१॥ सुगन्धिशिशिरानुच्वे रनुपाविसमीरणः । अकस्माज्जनतानम्दसंपादिपरमीदयः ॥२५१॥ मरुकुमार संमृष्ट्योजनान्तररम्यभूः । स्तिनितामरसंसिकतगन्धाम्ब्रिथरजोवितः ॥२५६॥ मरुकुमार संमृष्ट्योजनान्तररम्यभूः । स्तिनितामरसंसिकतगन्धाम्ब्रिथरजोवितः ॥२५६॥ मरुकुमर्यस्पर्यस्पर्यक्षित्रयोगोवितन्यस्तपद्गक्कः । शालिबोद्यादितंपस्त्रसम्बर्धस्वितागमः ॥२५६॥ श्रियरसरीवरस्पर्थित्योगोविद्यक्षत्रं संनिधिः । ककुत्रन्तरवैमस्त्रसंदर्शितसमागमः ॥६५६॥ युस्य व्यरस्पराद्वानध्वानस्वद्वहरिन्मुखः । सहस्रारस्कुरद्वमं वकरलापुरःसरः ॥२४६॥ विश्वः ॥२५७॥ वदा मथुरगम्मीरो जनुम्भे तुन्दुभिष्वनिः । नमः समन्तादाप्यं क्षुप्रयद्भिस्वनोपमः ॥२५०॥ वदा मथुरगम्मीरो जनुम्भे तुन्दुभिष्वनिः । नमः समन्तादाप्यं क्षुप्रयद्भिस्वनोपमः ॥२५०॥ वद्यः सुमनोवृष्टिमापुरितनमोक्कणम् । सुरा भव्यद्विरेकाणां सौमनस्य विधाविनीम् ॥२५९॥ समन्ततः स्कुरन्ति सम भागिककितनभोद्वाः । शाह्वातुमित्र मध्यौवानेतिति । मस्वताः ॥२६०॥ समन्ततः स्कुरन्ति सम भागिककितनभोद्वाः । शाह्वातुमित्र मध्यौवानेतिति । मस्वताः ॥२६०॥

रहित वृत्तिको धारण कर प्रस्थान किया ॥२४६॥ जिन्होंने अर्धमागधी भाषामें जगत्के समस्त जीवोंको कल्याणका उपदेश दिया था जो तीनों जगत्के छोगोंमें मित्रता कराने रूप गुणोंसे सबको आश्चर्यमें डालते हैं,जिन्होंने अपनी समीपतासे बृक्षोंको फूल फल और अंकुरोंसे न्याप्त कर दिया है,जिन्होंने पृथिवीमण्डलको दर्पणके आकारमें परिवर्तित कर दिया है, जिनके साथ सुगन्धित शीतल तथा मन्द-मन्द बायु चल रही है, जो अपने उत्कृष्ट वैभवसे अकस्मात् ही जन-समुदायको आनन्द पहुँचा रहे हैं, जिनके ( विहार कालमें ) ठहरनेके स्थानसे एक योजन तककी भूमिको पवनकुमार जातिके देव झाइ-बुद्दारकर अत्यन्त सुन्दर रखते हैं, जिनके विहारयोग्य भूमिको मेघकुमार जातिके देव सुगन्धित जलकी वर्षा कर धूलि-रहित कर देते हैं, जो कोमल स्पर्शसे सुख देनेके लिए कमलेंपर अपने चरण-कमल रखते हैं, शालि बीहि आदिसे सम्पन्न अवस्थाको प्राप्त हुई पृथिवी जिनके आगमनकी सूचना देती है, शरदऋतके सरीवरके साथ सर्घा करनेवाला आकाश जिनके समीप आनेकी सूचना दे रहा है. दिशाओंके अन्तरास्की निर्मस्तासे जिनके समागमकी सूचना प्राप्त हो रही है, देवोंके परस्पर एक दूसरेको बुलानेके लिए प्रयुक्त हुए शब्दोंसे जिन्होंने दिशाओं के मुख ज्याप्त कर दिये हैं, जिनके आगे हजार अरवाला देदीप्यमान धर्मचक्र चल रहा है, जिनके आगे-आगे चलते हुए अष्ट मंगलद्रव्य तथा आगे आगे फहराती हुई ध्वजाओं के समृहसे आकाश व्याप्त हो रहा है और जिनके पीछे अनेक सुर तथा असुर चल रहे हैं ऐसे विहार करनेके इच्छक भगवान् उस समय बहुत ही अधिक सुज्ञोभित हो रहे थे ॥२५०-२४॥ उस समय शुब्ध होते हुए समुद्रकी गर्जनाके समान आकाशको चारों ओरसे ज्याप्त कर दुन्दुभि वाजोंका मधुर तथा गम्भीर शब्द हो रहा था ॥२५८॥ देव लोग भव्य जीवरूपी भ्रमरोको आनन्द करनेवाली तथा आकाशरूपी आँगनको पूर्ण भरती हुई पुष्पोंकी वर्षा कर रहे थे।।२४९।। जिनके वस्न वायुसे हिल रहे हैं ऐसी करोड़ों ध्वजाएँ चारों ओर फहरा रही थीं और वे ऐसी जान पड़ती थीं मानो 'इधर आओं इधर आओं' इस प्रकार भन्य जीवोंके समृहको बुला ही रही हों

१. परिणमितसर्वजीवः । २. परिणमितः । ३. मन्दं मन्दम् । ४. कारणमन्तरेण । ५. वायुकुमार-सम्माजितः । ६. मेवकुमारः । ७. शरत्कालसरोवरः । ८. जदाहरणीक्वतसंनिधिः । ९. असरः । १० दिङ्मुखः । ११. अष्टमंगलः । १२-पातोऽभाद्-व०, प०, अ०, स०, द०, इ०, ल०। १३. विहर्तुभिच्छुः । १४. प्रसन्न-चित्तवृत्तिम् । १५. थवतः । १६. सागच्छवाऽऽगच्छतेति ।

तर्जयन्तित कर्मारीन् तस्यी रुद्ध दिष्ट मुणः । दंकार एष दक्कानाम भूण्यितपदं विभोः ॥२६१॥
नभीरक्षे नटन्ति सम् प्रोहलसद्भूषतिककाः सुराङ्गनः विलिम्पत्यः स्वदेहप्रमया दिशः ॥२६२॥
विज्ञधाः पेटुरुत्साहान् किन्नरा मधुरं जगुः । वाणावादनमातेनुगंन्थर्याः सहस्येषैः ॥२६१॥
प्रभामयमिवाशेषं जगत्कर्तुं समुद्यताः । प्रतस्थिरे सुराधीशा ज्वलन्मुकुटकोटयः ॥२६४॥
दिशः प्रभेतुरुत्मुक्तप् लिकाः प्रमदादिव । कन्नाने धृत्वेमस्यमनभ्यं वर्ग्म वार्मुचाम् ॥२६५॥
परिनिध्यक्षशास्यादिसस्यमंपनमही तदा । उद्भूतहष्रीमान्ना स्वामिकामादिवामवत् ॥२६६॥
वदाः सुरभयो वाताः स्वर्धनिशीकरस्पृतः । आकीर्णपङ्गतरज्ञापटवासपटावृताः ॥२६७॥
मही समनला रेजे सम्मुलीन तलोज्ज्वला । मुर्गन्धाम्बुभिः सिक्ता स्नातेव विरजाः सती ॥२६८॥
भक्ताककुसुमोद्भेदं दर्शयन्ति स्म पादपाः । ऋतुभिः सममागस्य संस्दाः साध्वसादिव ॥२६९॥
स्वभक्षं क्षेममारोग्यं गन्यूतीनाः चनुःशती । भेजे भूजिनमाहाल्यादजातप्राणिहसना ॥२७०॥
अकस्मात् प्राणिनो भेतुः प्रमदस्य परम्पराम् । तेनुः परस्परां मैत्रीं बन्धुं भूयमिवाश्रिताः ॥२०१॥
सकरन्दरजोविषं प्रत्यग्रीद्भिन्नकेसरम् । विचित्रस्निमिणकणिकं विरुसहरूम् ॥२०२॥

॥२६०॥ भगवानके विहारकालमें पट्-पट्पर समस्त दिशाओंको ब्याप्त करनेवाला और ऊँचा जो भेरियोंका शब्द हो रहा था वह ऐसा जान पड़ता था मानो कर्मरूपी शबुओंको नर्जना ही कर रहा हो-उन्हें घौंस ही दिखला रहा हो ॥२६१॥ जिनकी भौंहरूपी पताकाएँ उड रही हैं ऐसी देवांगनाएँ अपने हारीरकी प्रभासे दिशाओंको छुन करती हुई आकाशरूपी रंगभूमिमें सृत्य कर रही थीं ।।२६२।। देव छोग बड़े उत्साहके साथ पुण्य-पाठ पढ़ रहे थे, किन्नरजातिके देव मनोहर आवाजसे गा रहे थे और गन्धर्व विद्याधरोंके साथ मिछकर वीणा वजा रहे थे।।२९३।। जिनके मुकुटोंके अयभाग देवीप्यमान हो रहे हैं ऐसे इन्द्र समस्त जगत्को प्रभामय करनेके लिए तत्पर हुएके समान भगवान्के इधर-उधर चल<sup>ँ</sup> रहेथे ॥२६४॥ उस समय समस्त दिशाएँ मानो आनन्द्से ही धूमरहित हो निर्मल हो गयी थी और मेघरहित आकाश अतिशय निर्मेछताको धारण कर सुझौभित हो रहा था ॥२६५॥ भगवान्के विहारके समय पके हुए शास्त्रि आदि धान्योंसे सुशोभित पृथ्वी ऐसी जान पड़ती थी मानो स्वामीका साभ होनेसे उसे हर्षके रोमांच हो उठ आये हो ॥२६६॥ जो आकाशगंगाके जलकणोंका स्पर्श कर रही थी और जो कमलोंके पराग-रजसे मिली हुई होनेसे सुगन्धित वस्त्रोंसे ढकी हुई-सी जान पहती थी ऐसी सुगन्धित वायु बहु रही थी।।२६अ। उस समय पृथ्वी भी दर्पणतलके समान उञ्चल तथा समतल हो गयी थी, देवोंने उसपर सुगन्धित जलकी वर्ण को थी जिससे वह धूलिरहित होकर ऐसी सुझोभित हो रही थी मानो रजोधर्मसे रहित तथा स्तान की हुई पितबता स्त्री ही हो ॥ २६८ ॥ वृक्ष भी असमयमें फुलोंके उद्भेदको दिखला रहे थे अर्थान् वृह्योंपर बिना समयके ही पुष्प आ गये थे और उनमे वे एसे जान पड़ते थे मानो सब् ऋतुओंने भयसे एक साथ आकर ही उनका आछिंगन किया हो ॥ ६९॥ भगवान के माहारूयसे चार सी कोश पृथ्वी तक सुभिन्न था, सब प्रकारका कल्याण था, आरोग्य था और पृथिवी प्राणियोंकी हिंसासे रहित हो गयी थी।।२७०।। समस्त प्राणी अचानक आनन्दकी परम्पराको प्राप्त हो रहे थे और भाईपनेको प्राप्त हुएके समान परस्परकी मित्रता बढ़ा रहे थे।।२७१।। जो मकरन्द और परागकी वर्षा कर रहा है, जिसमें नवोन केहार उत्पन्न हुई है, जिसको कर्णिका अनेक प्रकारके रत्नोंसे बनी हुई है,

१. वृमिकाः-ल०, द०, ६० । २. निर्मेषम् । ३. गत्थचूर्णं एव पटवासस्तेनावृताः । ४. दर्पणतलः । ५. आकृताः । ६. कोशानाम् । ७. पारस्परीम् । ८. बत्थुस्वम् ।

मगबर्बरणन्यासमरेशेऽधिनसःस्थलम् । सृदुस्यर्तसृद्वारिश्च पङ्कां हैमसुद्वमौ ॥२७६॥
पृष्ठतश्च पुरश्चास्य पद्माः सप्त विकासिनः । प्राहुर्वभू बुरुद्गन्धिसान्द्र किञ्जस्करेणवः ॥२७४॥
तथान्यान्यपि पद्मानि तत्पर्यन्तेषु रेजिरे । लक्ष्म्यावस्यं सौधानि संचारीखीव खाङ्गणे ॥२७५॥
हेमान्नोजमयां श्रेणीमिकश्चेणिमिरन्विताम् । सुरा 'क्यरचयश्चेनां पुरराजनिदेशतः ॥२७६॥
रेजे राजोवराजी सा 'जिनपरपङ्कान्मुखी । आदित्सुरिव 'तत्कान्तिमितरेकाद्धःसुताम् ॥२७७॥
वितिर्वेद्दारपद्मानां जिनस्योपास्त्रि सा बमौ । नभःसरिस संपुल्ला न्निपञ्चककृतप्रमा ॥२७८॥
तदा हेमान्द्रजैक्योम समन्तादाततं बमौ । सरोवरिमवोग्पुल्लपङ्कां जिनदिग्जये ॥२७९॥
प्रमोदमयमातन्वित्ति विश्वं जगरपितः । विजहार महीं कृरस्नां प्रीणयन् स्ववधोऽसतैः ॥२८०॥
मिथ्यान्धकारघटनां विधटस्य वर्षोऽद्यमिः । जमदुधोतयामास किनाकौ जनतातिहृत् ॥२८२॥
यतो विज्ञहे मगवान् हेमास्जन्यस्तस्क्रमः । धर्मासृतान्त्रसंवर्षेस्ततो मन्या धितं त्युः ॥२८२॥
जिने वन इवार्थणं धर्मवर्षेति । जगरसुक्षप्रवाहेण पुप्तुवे 'ध्वतिवृतिः । ॥२८३॥
धर्मवारि जिनाम्मोदारपायं पायं कृतस्यहाः । चिरं धततृषो विश्वस्यानीं मन्यचातकाः ॥२८४॥

जिसके दल अत्यन्त सुशोभित हो रहे हैं, जिसका स्पर्श कोमल है और जो उत्कृष्ट शोमासे सहित है ऐसा सुवर्णमय कमलोंका समृह आकाशतलमें भगवान्के चरण रखनेकी जगहमें सुजोभित हो रहा था॥२७२-२७३॥ जिनकी केसरके रेणु उत्कृष्ट सुगन्धिसे सान्द्र हैं ऐसे वे प्रफुल्डित कमें सात तो भगवान्के आगे प्रकट हुए थे और सात पीछे।।२७४।। इसी प्रकार और कमछ भी उन कमछोंके समीपमें सुशोभित हो रहे थे, और ने ऐसे जान पढ़ते थे मानो आकाशरूपी आँगनमें चलते हुए लक्ष्मीके रहनेके भवन ही हों ॥२.५५॥ भ्रमरोंकी पङ्क्तियोंसे सहित इन सुवर्णमय कमलोंकी पङ्क्तिको देवलोग इन्द्रकी आक्रासे बना गहे थे।।२७६॥ जिनेन्द्र भगवान्के चरणकमलीके सन्मुख हुई वह कमलोंकी पङ्क्ति ऐसी जान पढ़ती थी मानी अधिकताके कारण नीचेकी ओर बहती हुई डनके चरणकमर्खोकी कान्ति ही प्राप्त करना चाहते हो ॥२७७॥ आकाशसूपी सरोवरमें जिनेन्द्रभगवान्के चरणोंके समीप प्रफुल्छित हुई वह विहार कमलोंकी पङ्क्ति पन्द्रहके वर्ग प्रमाण अर्थात् २२५ कमलोंको थी ॥२७=॥ उस समय, भगवान्के दिग्विजयके कालमें सुवर्णमय कमलोंसे चारों ओरसे न्याप्त हुआ आकाश ऐसा सुशोभित हो रहा था मानो जिसमें कम्ल फूल रहे हैं ऐसा सरोवर ही हो ॥२७६॥ इस प्रकार समस्त जगत्के स्वामी भगवान् वृषभदेवने जगत्को आनन्दमय करते हुए तथा अपने वचनरूपी अमृतसे सबको सन्तुष्ट करते हुए समस्त प्रथिवीपर विहार किया था ॥२८०॥ जनसमृहकी पीड़ा हरनेवाले जिनेन्द्ररूपी सूर्यने वचनरूपी किरणोंके द्वारा मिध्यात्वरूपी अन्धकारके समूहको नष्ट कर समस्त जगत् प्रकाशित किया था ॥२८१॥ सुवर्णसय कमलोपर पैर रखनेवाले भगवानने जहाँ-जहाँसे विद्यार किया वही-वहीं के भव्योंने धर्मामृतरूप जलकी वर्षासे परम सन्तोष घारण किया था।।२५२।। जिस समय वे जिनेन्द्ररूपी मैंघ समीपमें धर्म-रूपी अमृतकी वर्षा करते थे उस समय यह सारा संसार सन्तोष धारण कर सुखके प्रवाह-से प्छत हो जाता था-सुखके प्रवाहमें हुव जाता था ॥२८३॥ उस समय अत्यन्त लालायित हुए भन्य जीवरूपी चातक जिनेन्द्ररूपी मैघसे धर्मरूपी जलको बार-बार पी

१. निवासहर्म्याणि । २. रवयन्ति स्म । ३. पङ्क्तिः । ४. जिनपादकमलोन्मुक्षो । ५. आदातुमिच्छुः ।
 ६. पदकमलकान्तिम् । ७. यस्मिन् । ८. तस्मिन् । ९. मेघ इव । १०. मण्जिति स्म । ११. घृतसुखम् ।
 १२. पीत्वा पीत्वा । १३. घृतिमाययुः ।

यसन्ततिलकाष्ट्रसम्

इत्थं चराचरगुरुजंगतुजिहीर्धन्

संसारसञ्जूननिमग्नमभग्नवृत्तिः ।

देवासुरैरनुगती विजहार पृथ्वीं

हेमाब्जगर्भविनिवेशितपादपद्मः ॥२८५॥

तीयाजवञ्जवद्वानस्टद्शसान-

माङ्कादयन् भुवनकाननमस्ततापः ।

धर्मामृताम्बुपृषतैः वरिविच्य देवो

रेजे घनागम इवोदितदिब्यनादः ॥२८६॥

काशीमवन्तिकुरुकोसलसुद्धापुण्ड्रान्

विश्वक्रवङ्गमगधान्ध्रकलिङ्गमङ्गान् ।

पाञ्चालमालवदशाणं विदर्भदेशान्

सन्मार्गदेशनपरो विजहार घोरः ॥२८७॥

देव: प्रशान्तचरितः शनकैविद्वस्य

देशान् बहुनिति विवोधितमध्यसस्यः ।

भेजे जगत्त्रयगुरुषिधुनीध सुरचैः

कैव्हासमात्मयशसोऽनुकृति देवानम् ॥२८८॥

शार्वुलिकोडितपृत्तम्

तस्यामे सुरनिर्मिते सुरुषिरे भीमत्समामण्डले

पुर्वोक्तासिकवर्रमा परिगते स्वर्गक्षियं तन्वति ।

श्रीमान् द्वादशमिर्गुणैः परिष्ठुशोः मक्स्या नतैः सादरैः

आसामास<sup>९</sup> विभुजिनः प्रविकसस्सन्प्रातिहार्याष्ट्रकः ॥२८९॥

कर चिरकालके लिए सन्तुष्ट हो गये थे ॥२८४॥ इस प्रकार जो चर और अचर जीवों के स्वामी हैं, जो संसाररूपी गर्तमें द्व हुए जीवों का उद्घार करना चाहते हैं, जिनकी वृत्ति अखण्डत है, देव और अगुर जिनके साथ हैं तथा जो अवणमय कमलों के मध्यमें चरण-कमल रखते हैं ऐसे जिनेन्द्र मगवान्ते समस्त पृथ्वोमें विहार किया ॥२८५॥ उस समय, संसाररूपी तीत्र दावानल ले जलते हुए संसाररूपी वनको धर्मामृतरूप जलके छीटों से सीचकर जिन्होंने सबका सन्ताप दूर कर दिया है और जिनके दिल्यध्वनि प्रकट हो रही है ऐसे वे भगवान् वृष्यदेव ठीक वर्षा ऋतुके समान मुशोभित हो रहे थे ॥२८६॥ समीचीन मार्गके उपदेश देनेमें तत्पर तथा धीर-वीर मगवान्ते काशी, अवन्ति, कुरु, कोशल, मुझ, पुण्ड, वेदि, अंग, वंग, मगध, आन्ध्र, कलिंग, मद्र, पंचाल, मालव, दशाणे और विदर्भ आदि देशों में विहार किया था ॥२८७॥ इस प्रकार जिनका चित्र अत्यन्त शान्त है, जिन्होंने अनेक मन्य जीवोंको तत्त्वज्ञान प्राप्त कराया है और जो तीनों लोकोंके गुरु हैं ऐसे भगवान् वृष्यदेव अनेक देशोंमें विहार कर चन्द्रमाके समान उज्ज्वल, ऊँचे और अपना अनुकरण करने वाले केलास पर्वतको प्राप्त हुए ॥२८८॥ वहाँ उसके अग्रमागपर देवोंके द्वारा बनाये हुए, सुन्दर, पूर्वोंक्त समस्त वर्णनसे सहित और स्वगंकी शोमा बदानेवाले समानण्डपमें विराजमान हुए। उस समय वे जिनेन्द्रदेव अननतचलुष्टयरूप लक्ष्मीसे समानण्डपमें विराजमान हुए। उस समय वे जिनेन्द्रदेव अननतचलुष्टयरूप लक्ष्मीसे समानण्डपमें विराजमान हुए। उस समय वे जिनेन्द्रदेव अननतचलुष्टयरूप लक्ष्मीसे

१. उद्घत्तुं मिश्र्छन् । २. गर्त । ३. बिन्दुभिः । पूचन्ती बिन्दुं पूचता स पुमांसी विश्व्यस्त्रियः । ४. चेदि अङ्ग । ५. प्रकर्षेण शास्त्रवर्तनः । ६. दिमलः । ७. अनुकरणम् । ८. वर्णनायुक्ते । ९. आस्ते स्म ।

तं देवं त्रिद्शाधिपाचितपदं धातिक्षयामन्तरंप्रोत्थानन्तचतुष्टयं जिनमिनं भव्याव्जिनीभामिनम् ।
मानस्तम्भविकोकनानतजगनमान्यं त्रिकोकीपतिं
प्राप्ताविन्त्यवहिर्विभृतिमनधं भक्त्या प्रबन्दामहे ॥२९०॥

इत्यार्षे भगवज्जिनसेनाचार्यप्रणीते त्रिषष्टिलच्चणमहापुराणसङ्ग्रहे भगवद्विहारवर्णनं नाम पञ्चविंशतितमं पर्वे ॥२५॥

सिंहत थे, आदरके साथ भिक्तसे नम्रीभूत हुए बारह सभाके छोगोंसे घिरे हुए थे और उत्तमोत्तम आठ प्रातिहार्योंसे सुशोभित हो रहे थे ॥२८९॥ जिनके चरणकमल इन्द्रोंके द्वारा पूजित हैं, धातियाकर्मोंका क्षय होनेके बाद जिन्हें अनन्तचतुष्ट्रयरूपी विभूति प्राप्त हुई है, जो भव्यजीवरूपी कमिलिनियोंको विकसित करनेके लिए सूर्यके समान हैं, जिनके मानस्तम्भोंके देखने मात्रसे जगत्के अच्छे-अच्छे पुरुष नम्रीभूत हो जाते हैं, जो तीनों लोकोंके स्वामी हैं, जिन्हें अचिन्त्य बहिरंग विभूति प्राप्त हुई है, और जो पापरहित हैं ऐसे श्रीस्वामी जिनेन्द्रदेवको हम लोग भी भिक्तपूर्वक नमस्कार करते हैं ॥२९०॥

इस प्रकार भगविजनसेनाचार्य प्रणीत त्रिषष्टिलक्षण महापुर।णसंपहमें भगवान्के-विहारका वर्णन करनेवाला पचीसवाँ पर्व समाप्त हुन्ना ॥२५॥

१: प्रभुम् । २. सूर्यम् ।

# आचार्य जिनसेनकृत

# आदिपुराण

[- प्रथम भाग ]

शब्दसूची

## पारिभाषिक शब्दसूची

थ

अजोत्रके दो भेद-१ मूर्तिक २ असू<sup>\*</sup> सिकं

२४।८९

भजीवके पाँच भेद-१ पुद्गल २ धर्म ३ अधर्म ४ आकाश और ५ काल

२४।१३२

अटट-संख्याका एक प्रमाण

३१९२

अणु-पृद्गलका सबसे छोटा अंश । इसमें एक वर्ण, एक रस, एक गन्य और दो स्पर्श होते हैं

२४।१४८

अणुवत-हिंसा, असत्य, चीर्य, कुशील बौर परिपद्ध इन पाँच पापोंका एक देश-स्थूल क्यसे त्याग करना-ये पाँच होते हैं रैशर्टर

नितदुःचमा-अवसर्पिनीका छटा काल । दूसरा नाम दुःवना-दुःचमा भी है

3186

अधःकरण-सन्तम गुणस्यानकी श्रेणी चवनेके सम्मुख अवस्था इसमें जीवको परिणामरूप समय और भिन्न समयमें समान और असमान दोनों प्रकारके होते हैं

२०१२४३

अधर्म-को जीव और पृद्गलको स्वितिम सहायक हो २४।१३३-१३७ अनिवृत्तिकरण नीर्वा गुणस्थान इसमें समसमयवर्ती जीर्वोके परिणाम समान और विषम समयवर्ती जीवोंके परिणाम असमान हो होते हैं १११९०

भनीक-देवोंका एक भेद

२२।२८

अनुकम्पन--सम्यय्दर्शनका एक गुण मोह तथा राग-द्वेषसे पीड़ित जीवोंको दुःखसे छुदानेका दयार्द्र परिणाम होना ९।१२३

श्चनुमननरयाग-अनुमति त्याम नामक दसवीं प्रतिमा इसमें व्यापारविषयक अनुमति मी नहीं दी जाती

\_१०।१६०

अन्तःपरिवदस्य-प्रश्तरंग परि-वद्केसवस्य देव १०।१९१

अपूर्वकरण-भाठवाँ गुणस्थान इसमें भिन्न समयवर्ती जीवों-के परिणाम भिन्न और समसमयवर्ती जीवोंके परि-णाम भिन्न तथा सभिन्न दोनों प्रकारके होते हैं

११।९०

अष्ट्रथम् विक्रिया-अपने ही शरीरको नाना रूप परि-शमानेकी शक्ति

801803

श्चारथाक्यान-देशसंयमको वातने-वाली कवाय

**6133**¥

६३८

अभन्य-जिसे मुक्ति प्राप्तन हो सके ऐसाजीव २४।१२९

अभिन्नदशप्तिन् - उत्पादपूर्व -बादि दशप्तीके ज्ञाता मुनि

वि दशपूर्वीके ज्ञाता मुनि २।६९

समन्नांग-सब प्रकारके ब्रस्तन देनेवाला एक कल्पवृक्ष ३।३९

अमम-संस्थाका एक प्रमाण ३।७९

अस्तश्राचिन् - अमृतश्राविणी ऋदिके घारक मुनि

रा७३

भन्वरचारण-दारणऋदिका एक भेद

रा७३

भईत्-अरहत्त जिनेन्त्र, बार धातिया कर्मोंको नध्ट करने-बाले विनेन्त्र धरहन्त कहलाते हैं

tiv.

अकोक-छोकके बाहरका अवस्त आकाश जिसमें सिर्फ आकाश ही आकाश रहता है

शश्र

भवधि-अवधिज्ञानावरणके समो-पद्ममसे प्रकट होनेवाला देश प्रत्यक्ष ज्ञान

राइइ

अवसर्पिणी-जिसमें लोगोंके बल, विद्या, नृद्धि नादिका स्वास होता है। इसमें दश कोड़ाकोड़ी सागरके सुषमा

### पारिभाषिक शब्दसूची

सुषमा आदि छह काल हैं ३११४

अष्टगुषा — अणिमा, महिमा, गरिमा, लिघमा, प्राप्ति, प्राकाम्य, ईशिस्व और विशस्त्र ये आठ गुण हैं १०।१७३

ष्मद्यातिहार्थ-समदसरणमें तीर्थकर केवलीके प्रकट होनेवाले आठ प्रातिहार्य१ अशोक वृक्ष २ सिहासन ३ छत्रत्रय ४
भामण्डल ५ दिव्य व्वनि
६ पुष्पवृष्टि ७ चौसठ
चमर ८ दुन्दुभि बाजोंका

२५१७

भष्टीग-सम्बन्धर्शनके निम्न-लिखित बाठ बंग हैं— १ निःशंकित २ निःका-कित ३ निविचिकित्सित ४ अमूढ वृष्टि ५ उपगूहन अववा अपनृहण ६ स्थिति-करण ७ बास्सस्य ८ अभावना

41888

अस्तिकाय — बहुप्रदेशी प्रथ्य ओव, पुद्गल, धर्म, अवर्म और आकाश ये पृष्टि अस्तिकाय हैं ३।६

भड़ भिन्द्र-सीलह स्वर्गके आगेके देव अहमिन्द्र कहलाते हैं ९।९३

**भइःस्त्रीसंगवर्जन – दिवामैधुन-**त्याग नामक **छ**ठीं प्रतिमा । इसका दूसरा नाम राति-भोजनत्याग भी है

१०११५९

आ

आकर-जहाँ सोने-चाँदीकी खानें होती हैं १६।१७६ आकार-तद्-तद् पदार्थके भेदसे पदार्थको ग्रहण करना २४।१०२ आकाश-जो जीवादि द्रव्योंको अवगाहन स्थान देवे २४।१३८

आक्षेपिणी-स्वमतका निरूपण करनेवाली कथा १।१३५

आगम-त्रीतराग सर्वज्ञद्वेवकी वाणी, सच्चा शास्त्र ९।१२१

आसाम्सवर्धन—एक तप ७।७७

आत्मरक्ष-इन्द्रके अंगरक्षकके समान देव १०।१९०

सारायुक्कथ्यान -- पृथनश्ववितर्क बीचार शुक्क ध्यान २०!२४४

आलुपूर्वी-वर्णनीय विषयका सम, इसके ३ मेद हैं-पूर्वानुपूर्वी, अन्तानुपूर्वी, यत्रतवानुपूर्वी २।१०४

भाभियोग्य-देवोंका एक भेद २२।२९

भामर्थ-एक ऋदि-२।७१

भारम्भपरिष्युति -- आरम्भत्याम नामक आठवीं प्रतिमा, इसमें व्यापारमात्रका त्याग हो जाता है

जाता ह १०११६० **भाराभना-स**माधि ५१२३१ भार्त-भ्यानका एक भेदः इसके वार भेद हैं--- १ इष्ट-- वियोगज २ अनिष्टसंयोगज ३ वेदनाजन्य और ४ निदान २१।३१-४१

आस्तिक्य-सम्यग्दर्शनका एक गुण, आत्मा तथा परलोक आदिका श्रद्धान होना ९११२३

•

इन्द्र-देवोंका स्वामी २१११७ इन्द्रक-श्रेणीबद्ध विमानोंके बीच-का विमान १०1१८७

ज

बल्क्स्टोपासक स्थान—ग्यारहर्वी प्रतिमाका घारक झुल्लक १०।१५८

उस्सर्पिणी-जिसमें कोगोंके बक विद्या बुद्धि आविकी बुद्धि होती है, यह १० कोड़ा-कोड़ी सागरका होता है इसके दु:वर्मा-दु:बमा शांदि इस भेद हैं ११४४

उपक्रम-शास्त्रके नाम वादिका वर्णन, उपोद्यात-प्रस्ता-वता: इसके पाँच मेद हैं--आनुपूर्वी, नाम, प्रमाण, अभिषेय, अर्थाधिकार २।१०३

डफ्पाद्शस्या-देवोंके अन्म छेने-का स्थान

५।२५४

ढपथोगके दो भेद-१ ज्ञानोपयोग

२ दर्शनोपयोग

२४।१००

उपशम श्रेणी-भारित्रमोहनीय

26

कर्मका उपशम करनेवाले आठवेंसे लेकर ११ वें गुण-स्थानवर्ती जीवोंके परिणाम ११।८९

उपशास्त कषायता - ग्यारहर्वा गुणस्थान ११।९०

#### ऋ

ऋजुमति-ऋजुमति मनःपर्यय-ज्ञान सामक ऋद्विके धारक इस ऋद्विका धारक सरल मन दचन कायमे चिन्तित दूसरेके मनमें स्थित रूपी पदार्थीको जानता है राइट

#### ক

कनकावली-एक व्रतका नाम 9:10 कसरू – संख्याका एक प्रमाण ३।१०९

**करण-**-सम्यग्दर्शन प्राप्त कराने-बाले भाद। इसके ३ भेद हैं--- १ अघःकरण २ अपूर्व-करण ३ अनिवृत्तिकरण ९।१२०

करणानुयोग-शस्त्रोंका एक भेद जिसमें तीन लोकका वर्णन होता है

रा९९

करप-उत्सर्विणी और अवस्विणी को मिलाकर बीस कोड़ा-कोड़ी सागरका एक कल्प काल होता है

३।१५

**करपपादप—क**रपवृक्ष, जिससे मन-चाही वस्तुएँ मिलती हैं 313८ कामदेव-कामदेव पदका भारक

(कुल २४ कामदेव होते हैं) १६।९ कायगुप्ति-काय = शरीरको वश-में करना

२१७७

काथमलिन्–काथबल ऋदिके धारक

२।७२

काळ-प्रतीना लक्षणसे युवन एक

**२४।१३९-१४२** कि<del>टिविषक</del>-देवोंका एक भेद २२।३०

कुमुद्र-संख्याका एक भेद ३।१२६ कुमुद्रांग-संख्याका एक भेद ३।१३०

केयळी-ज्ञानावरण कर्मके क्षयसे प्रकट होनेदाला पूर्णज्ञान जिन्हें प्राप्त हो चुका है। उन्हें अरहन्तसर्वज्ञ अथवा जिनेन्द्र भी कहते हैं

२।६१ केशव – नारायण, ये नौ होते हैं २।११७

कैंबरूय-केवलज्ञान, संसारके समस्त पदार्थीको एक साय जाननेवाला झाम ५११४९

कोष्टबुद्धि --कोष्टबुद्धि ऋदिके धारक

रा६७

कीरखाविन्-कीरस्राविणी ऋदि-के घारक

२।७२

**क्षेत्र**⊷लोक

**418**8 **ध्वेल-एक ऋदि** 

२।७१

सर्वट-जो सिर्फ पर्वतसे घिरा हो ऐसा ग्राम

१६।१७१

खेट-जो नदी और पर्वतसे घिरा हो ऐसा ग्राम १६।१७१

ग

गणभर-तीर्थंकरोंके समवसरणमें रहनेबाले विशिष्ट मृति । ये चार ज्ञानके घारक होते हैं २।५१

गुणवत-जो अणुव्रतोंका उपकार करें। ये तीन हैं-दिम्बत, देशवत और अनर्थदण्डव्रत, कोई-कोई आचार्य भोगोप-भोग परिमाणको गुणश्रत और देशवतको शिक्षावतमें शामिल करते हैं

१०।१६२

१४ गुणस्थान-मोह और योगके निमित्तसे उत्पन्न बाहमाके भावोंको गुणस्थान कहते हैं, वे १४ हैं - १ मिथ्यादृष्टि सासादन ३ मिश्र अविरत सम्यग्दृष्टि ५ देशविरत ६ प्रमत्तसंयत ७ अप्रमत्तसंयत ८ अपूर्व-करण ९ अनिवृत्तिकरण १०सूक्ष्मसाम्पराय ११ उप-शान्त भोह १२ शीण-मोह १३ सयोग केवछो १४ अयोगकेवली

रेशादर

**गृहांग-भवनको देनेवाला एक** कल्प वृक्ष

3138

माम-वह बस्ती जो बाड़से घिरी हुई हो और जिसमें अधिक

तर शुद्र शौर किसान लोग रहते हों। बगीचा तथा तालाब हो १६।१६४

षातिकर्मे--ज्ञानावरण, दर्शना-वरण, भोह और अन्तराय ये चार कर्मधातिया कह-रुाते हैं

१।१२

घोष-जहाँ बहीर रहते हैं १६।१७६

च

चक्रवर्ती – चक्ररत्नका स्वामी, राजाधिराज। ये १२ होते हैं तथा भरत ऐरावत और विदेह क्षेत्रके छह सण्डोंके स्वामी होते हैं

२।११७

चसुर्थेद्रसमावना -- १ स्त्रीकथा-त्याग २ स्ट्यालोक त्याग ३ स्त्रीसंसर्गत्याग४ प्राग्-रतस्मरण त्याग ५ वृष्येष्ट-रस-गरिष्ठ-उत्तेजक आहार-का स्याग

२०११६४

चतुर्देश महाविद्या-उत्पाद पूर्व बादि चौदह पूर्वः

रा४८

चरजानुषीम 🗕 शास्त्रीका एक जिसमें गुहरूव मुनियोंके चारित्रका वर्णन रहता है

२११००

चारण – आकाशमें चलनेवाले ऋदिषारी मुनि ९।९६

भारित्रके पाँच भेद−१ ज्ञानाचार

२ दर्शनाचार ३ चारित्राचार ४ तप आचार ५ वीर्याचार यह पाँच प्रकारका आचार भो कहलाता है। चारित्रके पाँच भेद इस प्रकार भी हैं १ सामायिक २ छेदोपस्या-वना ३ परिहारविश्वद्धि ४ सूक्ष्म साम्पराय ५ यथा स्यात चारित्र भावना-ईर्यादि समि-तिथोंमें यत्न करना, मनी-गुप्ति आदि गुप्तियोंका पालन और परिषह सहन करना ये चारित्र भावनाएँ

२१।९८

क्रह बाह्यतप --- १ अनशन २ अवमौदर्य ३ वृत्तिपरि-संख्यान ४ रस परित्याग विविश्त चय्यासन ६ काय क्लेश

२०११७५-१८९ **डेदोपस्थापना**—चारित्रका एक भेद

रगा१७२

छड् प्रकारका अन्तरङ्ग नय-१ प्रायश्चित्त २ विनय ३ वैरवावृत्य 😮 स्वाध्याय ५ व्युत्सर्ग ६ व्यान २०१९०-२०४

**अङ्घाचारण--चा**रणऋद्भिका एक

२।७३

**बस्टचारण-चारणऋदिका एक** भेद

२।७३

जरुष-एक ऋदि

२।७१

जिनकस्य – मुनिका एकाकी विहार करना २०११७०

जिनगुणर्द्धि-एक नय

७।५३

जिनेन्ध्रगुणसंपत्ति-एक वतका नाम विधि छठे पर्वके १४३-१४४ श्लोकमें है **६1१४१** 

जीव-चेतना लक्षणसे युक्त

२४।९२-९३

जीवके नामान्तर-जीव, प्राणी, जन्तु, क्षेत्रज्ञ, पुरुष, पुमान्, अन्तरात्मा, जानो

२४।१०३

जीवके पाँच भाव-१ औपशमिक २ क्षायिक ३ क्षायोपशमिक ४ बौदयिक ५ पारि-णामिक

**२४**|**९९** ज्योतिरङ्ग-प्रकाशको देनेवाला एक कल्पवृक्ष

३।३९

ज्ञान-पदार्योको साकार-सवि-<sup>\*</sup> कल्पक जानना

२४।१०१

ज्ञानोपयोगके बाठ भेद---१ मतिशान २ श्रुतज्ञान ३ अवधिश्रान ४ मन:-पर्ययक्षान ५ केवलकान ६ कुमतिज्ञान ७ कुमुत भान ८ कुअत्रधि ज्ञान

**२४-१०१** 

सस्य-प्रीवादि पदार्थीका बास्त-विकस्यरूप

२४।८६

तस्वकं दो भेद-१ जीव २ अजीव

**38160** 

तस्य के ३ भेद-१ मुक्त जीव २ संसारी जीव ३ अजीव २४।८७

तस्वार्थ-जीव, पृद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल ये छह तत्वार्थ हैं। इन्हीं को छह द्रव्य कहते हैं २४।८५

तन्तुचारण-चारणऋद्धिका एक भेद

२।७३

तीर्थकृत्—धर्मके प्रवर्तक तीर्थंकर हैं, भरत और ऐरावत क्षेत्रमें धनकी संख्या २४-२४ होती हैं, विदेह क्षेत्रमें २० होते हैं

21880

नुटिकादद-संख्याका एक प्रमाण ३।१०४

र्याग-बाजोंको देनेवाला एक कल्पवृक्ष

३।३९

नृतीय वतको सावना—

१ मिताहार ग्रहण २ उचिताहार ग्रहण ३ अन्यनुशात
ग्रहण ४ विधिके विरुद्ध
आहार ग्रहण नहीं करना
५ ग्राह्तु आहार पानमें
सन्तोप रखना

२०।१६३

श्रायक्षिश-देवींका एक भेद २२।२५

त्रिकोध-तीन जान १ मतिज्ञान २ भूनजान और ३ अवधि-जान । ये तीन ज्ञान तोधी-करके जन्मसे ही होते हैं १२।३

त्रिमुक्ता-रवमृद्धता, गुरुपूड्ता,

लोकमूढ़ता ९।१२२

त्रिवर्ग-धर्म, अर्थ, काम ११-३३

त्रिषष्टिपुरुष-२४ तीर्थंकर १२ चक्रवर्ती ९ नारायण ९ प्रतिनारायण ९ बलभद्र ये त्रिषष्टि पुरुष ६३ शलाका पुरुष कहलाते हैं १।२०

त्रेकास्य-भूत भविष्यत्, वर्तमान काल

21888

द

दण्ड--बार हाथका एक दण्ड होता है १९।५४

दर्शन-पदार्थीको अनाकार-निर्वि-कल्प जानना

281808

दर्शनमोह-मोहनीयकर्मका एक भेद जो सम्यग्दर्शन गुणको घातता है

९।११७

दर्जनोपयोगके ४ भेद--१ चक्षुदर्शन २ अचक्षुदर्शन <sup>'</sup>३ अवधिदर्शन ४ केवलदर्शन

२४।१०१

दीपांग-दीपकोंको देनेवाला एक कल्पवृक्ष

३।३९

देशायधि-अवधिशानका एक भेद २।६६

दुःषमा-अवसपिणीका पाषवाँ काल

३।१८

११२८ द्वितीयव्रतमात्रना—१ क्रोध त्याग २ लोमत्याग ३ भय-त्याग ४ हास्यत्याग और ५ सूत्रानुगामी — शास्त्रके अनुसार बचन बोलना ये पाँच सत्य ग्रतको भादना है २०११६२

इस्थलेंड्या-शरीरका रूप रंग। इसके ६ भेद हैं---१ कृष्ण २ नील ३ कापोत ४ पीत ५ पद्म ६ शुक्ल

१०।९६

हर्गानुगोग - शास्त्रोंका भेद, जिसमें द्रव्योंके स्वरूपका वर्णम रहता है

रा१०७

देश मुख्य−जो नदीके किनारे बसाही ऐसा ग्राम े १६।१७३

ध

धनुष-चार हायका एक धनुष होता है १०।९४

भर्म-जो जीव और पुद्गलको गतिमें सहायक हो २४।१३३

धर्मचक — तीर्थकरके केवलज्ञात हो चुकनेपर प्रकट होने वाला देवोपनीत उपकरण इसमें एक हजार अर होते हैं और वह सूर्यके समान देवोप्यमान रहता है, विहार-के समय तीर्थकरके आगे-आगे चलता है

भन्में भ्यान-ध्यानका एक भेद । इसके चार भेद हैं १ जाज्ञा-विचय २ अपायविचय ३ विपाकविचय ४ संस्थान-विचय

२१1१३३-१६७

त

नय-जो वस्तुके एक धर्म (नित्यस्व-अनित्यस्व आदि) को विवक्षावश क्रमसे ग्रहण करे, वह ज्ञान । यह द्रव्याधिक, पर्यायाधिक, निश्चय, व्यवहार आदि के भेदसे अनेक प्रकारका होता हैं।

31808

नयुत—संख्याका एक भेद ३।१३५

नयुतांग-संख्याका एक भेद

\$1**१४**0

**मस्टिन**—संस्थाका एक प्रमाण

\$1883

नवकेवल लिक्षयाँ - १ क्षायिक ज्ञान २ क्षायिकदर्शन ३ क्षायिक सम्यक्त ४ क्षायिक चारित्र ५ क्षायिक दान ६ क्षायिक लाभ ७ क्षायिक भोग ८ क्षायिक उपभोग ९ क्षायिक वीर्य

२०।२६६

नवपदार्थ-जीव, अजीव, आस्रव, बन्ध, संबर, निर्धरा, मोक्ष, पृष्य और पाप ये नी पदार्थ हैं

21882

विश्वेष-नय और प्रमाणके अनु-सार प्रचलिन लोकन्यवहार

718-2

निगोस (निगोस्)—साधारण बनस्पति काय, जिसके आ-श्रित अनस्स जीव रहते हैं। इसका दूसरा नाम निगोद प्रसिद्ध है। इसी प्रकार-का एक निकोत शब्द भी आता है जो कि सम्मुर्च्छन जीवोंका वाचक है निर्यापक—सल्लेखना — समाधि-की विधि करानेत्राला—— निर्देशक

4123

निर्वेद-संसार - शरीर और भोगोंमें विरक्तता

१०।१५७

निर्वेदिमी-त्रैराग्यवर्धक कथा

१।१३६

नैःबङ्ग्य वतभावना-बाह्याम्य-न्तर भेदसे युक्त पञ्चेन्द्रिय सम्बन्धी सिधत्त अचित्त विषयोंमें अनासक्ति

२०११६५

ч

पर्कारितकाय-१ जीव २ पृद्-गल े ३ धर्म ४ अधर्म ५ आकाश

28180

पत्तन-जो समुद्रके पास बसा हो तथा जिसमें नावोंसे उतरना-चढ़ना होता है १६।१७२

पदानुसारिन्-पदानुसारी ऋदिके घारक

रा६७

पदार्थ-जीव, अजीव, आस्रव, बन्घ, संबर, निर्जरा, मोस्र, पुण्य, पाप ये नी पदार्थ कहलाते हैं

९।१२१

पद्म-संख्याका एक भेद

३।११८

परमाम-जिसमें पाँच सी घर हों सथा सम्पन्न किसान हों इसकी सीमा २ कोशकी होती हैं। १६।१६५ परमावधि-अवविज्ञानका भेद

२।६६

परमेश्वो⊷अरहन्त, सिद्ध, आश्वार्य, उपाध्याय और साझु ये ५ परमेष्ठी कहलाते हैं

५।२३५

पर्यास-जिनके शरीर पर्याप्ति पूर्णहो चुके हैं

१०।३५

पर्य-संख्याका एक भेद

३।१४७

परिष्रइपरिष्युति-परिग्रह स्थाम नामक नौवीं प्रतिमा, इसमें आवश्यक वस्त्र तथा निर्वाह-योग्य बरतनोंके सिवाय सब परिग्रहका त्याग हो जाता है

१०।१६० प<del>रुष</del>~असंस्थात वर्षीका एक

> पल्य होता है ३।५३

पारिषद-वेवोंका एक भेद

२२।२६ पुद्गरू-वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्शसे सहित द्रव्य

२४।१४५

पुद्गकके कह भेद-१ सूरमसूरम २ सूक्ष्म ३ सूरमस्यूल ४ स्यूलसूक्ष्म ५ स्पूल ६ स्यूल-स्यूल

281888

पुर-जो परिखा, गोपुर, कोट तथा अट्टालिका आदिसे सुशोभित हो, बाग-बगीचे और जलाशमसे सहित हो

१६;१६९-१७०

पुरुपचारण----धारणऋदिका एक भेद

२।७३

पूर्वकोटी-एक करोड़ पूर्व औरासी

लाख वर्षका एक पूर्वीग होता है और चौरासी लाख पूर्वीमका एक पूर्व होता है। ऐसे एक करोड़ पूर्व

३।१५३

पूर्वरंग-नाटकका प्रारम्भिक रूप २।८८

पृथवत्व-तीनसे ऊपर और नौसे नीचेकी संख्या

५।२८६

ष्ट्रथक्त्वभ्यान (प्रथक्त्ववितर्क)-ज्ञुक्लम्यानका प्रथम पाया ११।११०

प्रकीर्णक-फुटकर बसे हुए विमान १०।१८७

प्रत्यय-सम्यग्दर्शनका पर्यायान्तर नाम

९।१२३

प्रस्येक बुद्ध-वैराग्यका कारण देख स्वयं वैराग्य घारण करनेवाले मुनि

२१६८

प्रथम व्रत भावना-१ मनोगुष्ति
२ वचनगुष्ति ३ कायगुष्ति
४ ईर्या समिति और ५
एषणा समिति ये पाँच
अहिसायतकी भावनाएँ हैं
२०।१६१

प्रथमानुयोग-शास्त्रोंका एक भेद जिसमें सत्पुरुषोंके कथानक लिखे जाते हैं

रा९८

प्रमाण-जो बस्तुके समस्त घर्मी (नित्यत्व-अनित्यत्व आदि) को एक साथ प्रहण करे वह ज्ञान

२।१०१

प्रशास-सम्यादर्शनका एक गुण,

कथायके असंस्थात छोक प्रमाण स्थानोंमें मनका स्वभावसे शिथित होना ९।१२३

प्रायेणायगम (प्रायोपगम )-संन्यास

११।९६

प्रायोपगमन-संन्यासमरणका एक भेद, जिसमें शरीरकी सेवा न स्वयं करते हैं और न दूसरेसे कराते हैं

ू ५।२३४ प्रायोपवेशन--संन्यास-सल्लेखना ११।९४-९५

प्रोषधवत-प्रोषधोपवास नामक .चौयीप्रतिमा । इसमें प्रत्येक अष्टमी और चतुर्दशीको उपवास करना पड़ता है १०।१५९

फ

फलचारण—चारण ऋद्धिका एक भेद । इस ऋद्धिके घारी वृक्षोंमें लगे फलोंपर पैर रखकर चलें फिर भी फल नहीं टूटते हैं २।७३

Ŧ

बळ-बळभद्र, नारायणका भाई, ेये नौ होते हैं २१११७

चीजबुद्धि ~ बीजबुद्धि ऋदिके भारक

२।६७

बद्धांचर्य — यह सातवी प्रतिमा है, इसमें स्त्रीमात्रका त्याग कर पूर्ण ब्रह्मचर्य धारण करना पड़ता है १०।१६० म महय-जिसे सिद्धि-मृक्ति प्राप्त हो सके ऐसा जीव २४।१२८ मावन-भवनवासी देव १३।१३ भावछेक्या - केपायके उदयहे अनुरंजित योगोंकी प्रवृत्ति १०।९७

भुक्ति-भोगका क्षेत्र १०११८५

भोजनांग--सब प्रकारका मोजन देनेवाला एक कल्पवृक्ष ३।३९

म

मडम्ब⊷जो पौच सौंगौवोंसे घिराहो ऐसानगर

१६।१७२

मद्यांग-एक कल्पवृक्ष, इससे अनेक रसोंकी प्राप्ति होती है ३।३९

मधुस्नाविन्-मधुस्नाविणो ऋदि-के घारक २ २।७२

मनोगुप्ति-मृतको वशमें करना २।७७

सनोबस्टिन् – मनोबल ऋदिके भारक

२१७२

मातृकापद-१ ईयाँ २ भाषा
३ एवणा ४ आदान निसेपण और ५ प्रतिष्ठापन ये
पाँच समितियाँ तथा १
मनोगुष्ति २ वचनगृष्ति
और ३ कायगृष्ति ये तीन
गृष्तियाँ ये आठ मातृकापद
अववा प्रयचनमातृका कहलाती हैं। मात्राष्टक भी
यही हैं
२०४१६८

मात्राष्ट्रक-ईर्या, भाषा, एवणा बादान निक्षेषण और प्रति-ट्यापन ये पाँच समितियाँ तथा मनोगुप्ति, वचनगुप्ति बौर कायगुप्ति ये ३ गुप्तियाँ

११।६५

१४ मार्गशाएँ-१ गति २ इन्द्रिय ३ काम ४ थोग ५ वेद
६ कषाय ७ ज्ञान ८ संयम
९ दर्शन १० लेक्या ११
भन्यत्व १२ सम्यक्त्व १३
संज्ञित्व और १४ आहारक
२४।९४-९६

सुक्तावकी-एक तपका नाम ७।३०

मोक्स--आत्माका कर्मीस सर्वथा सम्बन्ध छूट जाना २।११८

₹

रञ्ज--असंस्थात योजनको एक रञ्जू-राजु होती है १०।१८५

रसत्रय-सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्षारित्र

**XIX** 

रबावकी--एक तप

७१४४

रुचि-सम्यग्दर्शनका पर्यायान्तर ९।१२३

रीव्यान-प्यानका एक भेद।

इसके चार भेद हैं-१ हिसानन्द २ मृषानन्द ३ स्तेयानन्द ४ विषयसंरक्षणानन्द
३१।४२-५४

स्

कोक-जहाँतक जीव, पुद्गल, चर्म, अधर्म, आकाश और काल ये छहो द्रम्प पाये जाते हैं उस १४ राजु ऊँचे और ३४३ राजु धनफलवाले आकाश को लोक कहते हैं १।१२

लोकपाक-देवोंका एक प्रकार, ये देव कोतवालके समान नगर-के रक्षक होते हैं रु।१९२

a

वचोबछिन्—त्रचनबल ऋदिके धारक

२१७२

वन (चतुर्विभ)-१ भद्रशालवन २ नन्दनवन ३ सोमनसवन ४ पाण्डुकवन

२५।६

धन्य-व्यन्तर देव, इनके किन्नर, किंपुरुष, महोरग, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस, भूत और पिशाच ये आठ भेद होते हैं १३।९३

नाग्युक्ति—वचनको वदामें करना २।७७

वाग् विपुट्-एक ऋदि २।७१ विकृष्टमाम-जिसमें सौ घर हों ऐसा ग्राम। इसकी सीमा १ कोशकी होती है १६।१६५

विक्रियदि - एक ऋदिविशेष इसके आठ भेद हैं-अणिमा, महिमा, गरिमा, लिघिमा, प्राप्ति, प्राकाम्य, ईशित्व, और विशित्व २।७१

विश्लेषिणी-परमतका निराकरण करनेवाली कथा

21232

विषुस्रमति-विषुस्रमतिमनःपर्यय-ज्ञानः ऋद्विके घारक २।६८ विसंग-मिथ्या अवधिज्ञान ५।१०५

विभूषणांग-आभूषण देनेवाला कल्पनृक्ष ३।३९

वैशायस्थैयं भावना-विषयों में
अनासनित, कायके स्वरूपका
बार-बार चिन्तन करना और
जगत्के स्वभावका विचार
करना । ये वैराग्यस्थैयं
भावनाएँ हैं
२१।९९

वर्तोकी ४ उत्तर भावना--१

पृतिमत्ता--धैर्य घारण करना
२ क्षमावत्ता--क्षमा घारण
करना ३ घ्यानैकतानता-
घ्यानमें लीन रहना ४ परीपहोंके बानेपर कार्यसे
च्युत नहीं होना
२०।१६६

वतोधोत--दूसरी व्रत प्रतिमा जिसमें ५ अणुवत ३ गुण-व्रत और ४ शिक्षाव्रत ये १२ व्रत धारण करने पढ़ते हैं १०।१५९

श

शिकावत--जिनसे मुनिवत धारण
करनेकी शिक्षा मिले। ये
चार हैं--सामायिक, प्रोषघीपवास, अतिथिसंविभाग और
संन्यास-सल्लेखना। कोईकोई आचार्य सल्लेखनाका
पृथक् निरूपण कर उसके
स्थानपर अतिथिसंविभाग
व्रत अथवा वैयावृत्यका
वर्णन करते हैं
१०।१६६

**बुक्कध्यान-ध्यानका एक भेद** इसके चार भेद हैं १ पृथक्त वितर्कवीचार २ एकत्व वितर्क ३ सूक्ष्मक्रियाप्रति-पाति और ४ व्युपरतिक्रया निवर्ति

२१।१६६-२०० **श्रद्धा-स**म्यग्दर्शनका पर्यायान्तर

९।१२३

अमण संघके चार भेद--१ ऋषि २ मुनि ३ यति ४ अनगार २५१६

**अलकेवकी-पूर्ण श्रुतज्ञानके धारक** मृनि रा६१

अतज्ञान-एक यतका नाम, इसकी विधि ६ठे पर्वके १४६ से १५१ वलोक तक है

**६1**१४**१ अतज्ञानविधि-एक** तप

७।५३ श्रेणीचारण-चारणऋद्विका एक

भेद

२।७३ **श्रेणीवद्य**-श्रेणीके अनुसार वसे हुए विमान

१०।१८७

**पर्मण्य**--जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल ये छहु द्रव्य हैं

21886

स

सचित्रसेवादिरति - सचित्तत्याग नामक पाँचवीं प्रतिमा। इसमें सचित्त वनस्पति तथा कच्चे पानीका त्याग होता है

१०।१५९

सरसंख्याचनुयोग∽१ सत् संस्था ३ क्षेत्र ४ स्पर्शन ५ काल ६ अन्तर ७ भाव और ८ अल्प बहुत्व

२४।९७ सदर्शन-दर्शन प्रतिमा श्रावककी पहली प्रतिमा जिसमें आठ मूल गुणोंके साथ सम्यग्दर्शन धारण करना पड़ता है

१०।१५९

सप्तांग-कथामुखके निम्नलिखित सात अंग हैं—१ द्रव्य २ क्षेत्र ३ तीर्थ ४ काल ५ भाव ६ महाफल और प्रकृत

१।१२२

सप्ताम्बुधि-सात सागर ५।१४३

समता-सामायिक नामक तीसरी प्रतिमा, इसमें दिनमें ३ बार कमसे-कम दो-दो पर्यन्त सामायिक करना पड़ता है

१०।१५९

समाहित--समाधिमरणसे युक्त

१०१११८

सम्यक्षारित्र-मोक्षाभिलावी एवं संसारसे नि:स्पृह मुनिकी माध्यस्य वृत्तिको सम्यक्-धारित्र कहते हैं

281885

सम्यक्त्वभावना-संवेग, प्रश्रम, स्यैर्य, बसंमूढता, अस्मय-गर्व नहीं करना, आस्तिक्य कौर बनुकम्पा ये सम्यक्तव भावनाएँ हैं - २१।९७

सम्बन्हान-जीवादि पदावीकी ययार्थताको प्रकाशित करनेवाला ज्ञान

281886

सम्यग्दर्शन-सच्चे देव-शास्त्र-श्रद्धान - अर्घवा जीवादि सात तस्योंका .. श्रद्धान

९।१२१,-१२२

सपि:स्नातिन्-धृतस्नाविणी ऋदि-के धारक

रा७र

सर्वतीमद्र-एक व्रतका नाम

७।२३

सर्वावधि - अवधिज्ञानका एक भेद

शह६

सर्वीषधि-एक ऋदि

२।७१

सक्छेलना-समाधिमरण

५।२४८

सामानिक-देवोंका एक भेद जो कि इन्द्रके माता-पिता बादिके तुल्य होता है

६।९

सिद्ध-अध्य कर्मसे रहित त्रिलोक-के अग्र भागपर निवास करनेवाले जीव

२४।१३०

सिद्धके चाठ गुण--१ सम्यक्त २ दर्शन ३ इतन ४ दीर्य ५ सीक्ष्म्य ६ अवगाहन ७) अव्याबाष ८ अगुरुलपुता २०।२२३-२२४

सुदर्शन-एक तप

ভাওড

सुबमा - अवसर्विणोका दूतरा काल

३।१७

सुषमासुषमाः – अवसर्पिणीका पहला काल ३।१७

सूक्ष्म-कार्मणस्कन्ध

२४।१५०

सूक्ष्म-अणु स्कन्धके सेदोंकी अपेक्षा द्वचणुक

२४।१५०

सूक्ष्मराग-दसर्वा गुणस्थान ११।९०

स्हमस्हम - अणुस्कन्धके भेदीं-अपेक्षा द्वयणुक २४।१५०

स्र्सस्यृत्तं — जो बाँखोंसे न दिले पर अन्य इन्द्रियोंसे ग्रहणमें आवे जैसे शब्द स्पर्श, रस, गन्ध २४।१५१

संकल्प-विषयों में तृष्णा बढ़ाने-वाली मनकी वृत्तिको संकल्प कहतें हैं। इसीका दूसरा नाम दुष्प्रणियान भी हैं २१।२५

संग्रह-दस गाँवोंके बीचका मड़ा गाँव

१६।१७६

र्पारण्य संनिक्तभोतृ – संभिन्नश्रोतृ ऋढि के बारक

२।६७

संवाह-जहाँ मस्तक पर्यन्त ऊँचे॰ ऊँचे धान्यके देर लगे हों ऐसा ग्राम १६।१७३

संबेग-सम्यग्दर्शनका एक गुण--धर्म और धर्मके फलमें उत्साह युक्त मनका होना अयवा चतुर्गतिके दुःखोंसे भयभीत रहना ९।१२३

संवेदिनी-धर्मका फल वर्णन करनेवाली कथा १।१३६

संसारी जीवके २ भेट्-१ भड़्य २ अभव्य

28166

सिइनिथ्कोडित—एक वृतका नाम

७१२३

स्कन्ध-द्रवणुकसे लेकर लोकस्प महास्कन्धः तकका पुद्गल प्रयल स्कन्ध कहलाता है २४।१४७

स्थविर कल्प-मृनिव्रतका पालन करते हुए साथ-साथ विहार करना स्थविर कल्प है २०।१७०

स्थूक-त्रो बलग करनेपर अलग

हो जाये और मिलनेंपर मिल जाये जैसे तेल पानी आदि २४।१५३

स्थूल स्थूल—जो अलग करनेपर अलग हो जाये और मिलाने-पर न मिले जैसे पत्यर आदि

२४।१५३

स्थृल सूक्ष्म-जो आलिसे दिखे पर पकड़नेमें न आवे जैसे चौदनी असत्तव आदि

281842

स्पर्श-सम्यग्दर्शनका पर्यायान्तर नाम

81823

स्व**यंबुद्ध--**बाह्य कारणोंके विनां स्वयं विरक्त होनेवाले मुनि २।६८

स्वोदिष्टपरिवर्जन - उद्दिष्टस्याग नामक ग्यारहवीं प्रतिमा। इसमें अपने उद्देश्यसे बनाये हुए बाहारका भी स्याग हो जाता है १०।१६०

स्वगङ्ग-सब प्रकारकी मालाएँ देनेवाला कस्पन्धा ३।३९

# भौगोलिक शब्दसूची

इस सूचीके अन्तर्गत दिये गये भौगोलिक शब्दोंका परिचय मुख्य रूपसे सक्षेपमें आदिपुराणके आधारहे दिया गया है । आधुनिक भूगोलकी दृष्टिसे इन सबका विशेष अध्ययन अपेक्षित है ।

अक्षोम्य-वि. उ.श्रेका एक नगर १९।८५ च्चितज्ञाल-वि. उ. श्रेका एक नगर १९१८३ **भक्त**–भागलपुरका **पा**र्व वती प्रदेश १६।१५२ **अच्युत**—सोलह्वी स्वर्ग 80128 अंजनशैस्त - नन्दीश्वर द्वीपके अंजनगिरि ७।९९ अंजना-चौथी पृथिवी १०।३२ **बाधोप्रवेयक**-सोलह स्वगाँके ऊपर नौ ग्रैवेयक विमान हैं। नीचेके तीन विमान अधी-प्रैवेयक कहलाते हैं 9193 अनुदिश-अच्युत कल्पैका अनु-दिश नामक विमान 4816 अपराजित नगर-वि० उ० श्रे० का नगर १९१४८ भमरावती-इन्द्रकी नगरी ६।२०५ अम्बरतिस्क-विदेहका एक पर्वत ७१५२ अस्परतिसक-वि० उ० श्रे० का

एक नगर

-१९।८२

अयोध्या-धातको खण्डके पूर्व भागस्य पश्चिम विदेहक्षेत्रके गन्धिल देशकी एक नगरी ७१४१ श्रयोष्या-उत्तर प्रदेशकी प्रसिद्ध नगरी १२।७६ अर्जुनो-वि. उ.श्रे. की एक नगरी १९।७८ भरजस्का⊹-वि. द. श्रे, का एक नगर 18184 भरिंजय-वि. द.श्रे.का एक नगर 28188 अरिष्टपुर-पूर्व विदेहके महाकच्छ देशका एक नगर ५।१९३ सरिष्टा-भौनवीं पृथिवी १०।३२ असका-विजयार्ध पर्वतकी उत्तर श्रेणीपर स्थित एक नगरी 81808 भवन्ती – एक देश । उप्जैनका पादर्ववर्ती प्रदेश १६।१५२ अइमक-एक देश १६।१५२ अशोका—वि. उ. श्रे. का एक नगर 19168 आनर्त--एक देश

१६।१५३

आस्त्र--दक्षिणका एक देश १६।१५४ भ्रमिसार--एक देश **१**६।१५५ आमीर-एक **दे**श १६।१५४ मारष्ट्र-एक देश 241844 उम्र (उण्ड्र)-एक देश १६।१५२ उत्तर कुरु-विदेह क्षेत्रके बन्त-र्गत एक प्रदेश जहाँ उत्तम भोगभूमि है। ३।२४ उत्पक्तसेटक-विदेह क्षेत्र पुष्क-लावती देशका एक नगर ६।२७ उदक्कुरु-उत्तर कूरु-मेरु पर्वत-की उत्तर दिशामें वर्तमान विदेह क्षेत्रका एक माम जहाँ उत्तम भोगभूमिकी रचना है ५।९८ उद्योनर-एक देश १६।१५३ क्रिमालिनी-विभंगा नदी ४।५२ T. ऋतु–सौबर्म स्वर्गके प्रथम पटल-का इन्द्रकविमान १३।६७

**ऐशानकस्प**-दूसरा स्वर्ग

41243

क

कच्छ-एक देश

१६।१५३

कनकादि-सुभेरपर्वत

३।६५

कर्णाट⊷दक्षिणका एक देश

१६।१५४

करहाट-एक देश

१६।१५४

किंछिग-आधुनिक नाम उड़ीसा

१६।१५२

कोचन - ऐशानस्वर्गका एक

विमान

61783

**काम्बोज-काबु**लका पार्ववर्ती

प्रदेश

१६।१५६

काशी-एक देश । वाराणसीका

षाद्यवर्ती प्रदेश

१६।१५१

काइमीर-एक देश

१६११५३

किसरगीत-वि० द० श्रे० का

एक नगर

88133

किन्नामिस-विजयार्थ की द०

श्रे० काएक नगर

१९।३२

किछिकिछ-वि० उ० थे० की

एक नगरी

१९।७८

कुण्डल-कुण्डलवर द्वोपमें स्थित

एक चूड़ीके आकारका पर्वत

. . .

५।२९१

कुन्द-वि० उ० श्रेणीका एक

नगर

१९।८२

कुसुद—वि∙ उ०श्रे०का एक नगर

१९।८२

कुरु⊷एक देश । मेरठका पार्श्ववर्ती पटेबा

१६।१५२

कुरुजांगल-हस्तिनापुरका पार्व-

वर्ती प्रदेश

१६।१५३

केंक्य-एक देश

१६।१५६

केतुमाला-वि. उ. श्रे. का एक

नगर

19160

केरल-दक्षिण भारतका देश

१६।१५४

कैसास वारुणी-वि. उ. श्रे. को

एक नगरी

१९१७८

कींकण-एक देश । पूनाका पादर्ब-वर्सीप्रदेश

वता प्रदश

१६।१५४

कोसल-अयोध्याका पारवंबती

्प्रदेश

१६।१५४

क्षेमपुरी-वि. द. श्रे. की एक

नगरी

28175

-<del>क्षेमकर-वि</del>. द. श्रे. का एक नगर

१९।५०

ख

स्तचराचल-विजयार्थ पर्वत

५।२९१

खेचरादि-विजयार्थ पर्वत

४११९८

æ

गगनचरी-दि. द. श्रे. का एक

नगर

१९।४९

गगननन्दन-वि. उ. श्रे. का एक नगर

१९।८१

गगनवङ्ख्य-वि. उ. श्रे. का एक नगर

१९।८२

गजदम्त-मेरु पर्वतके कोणमे

स्थित चार गजदन्त नामक

पर्वत

५११८०

गन्धर्वपुर-वि. उ. श्रे. का एक

नगर

१९।८३

गन्धिला-विदेहका एक खण्ड

8148

गरु इश्वज-वि. द. थे. का एक

नगर

१९।३९

गान्धार-एक देश

१६।१५५

गिरिशिखर-वि. उ. श्रे.का एक

नगर

१९।८५

गोक्सीय-वि. उ. श्रे. का एक

29124

घ

धर्मा–पहला नरक≕ रत्नप्रभा

१०।२९

च

चतुर्मुखी-वि. द. श्रे. का एक

नगर

१६।४४

चनद्रपुर⊷वि. द. श्रे: क। एक

नगर

१९।५२ -

चन्द्राभ-वि. द. श्रे. का एक

नगर

१९।५०

चमर-वि. उ. श्रे. का एक नगर १९७९

चारूणी—दि. उ. श्रे. की एक नगरी

१९१७८

चित्रकूट-वि.द. श्रे. का एक नगर

१९।५१

चित्रांगद्र-ऐशान स्वर्गका विमान ९।१८९

चृहामणि-वि. उ. थे. की एक नगरी

20125

चेदि-एक देश। चन्देरीका पार्व-वर्ती प्रदेश १६।१५५

स्रोळ-दक्षिण भारतका एक देश १६।१५४

3

जशकाकी-लोकनाकी १४ राजु प्रमाण लोकके मध्यमें स्थित एक राजुचौड़ी एक राजु मोटो और १४ ऊँची नाड़ी। इसे त्रसनाड़ी भी कहते हैं २।५०

जम्बूह्म-विदेह क्षेत्रका एक प्रसिद्ध वृक्ष जिसके कारण इस द्वीपका नाम जम्बूद्वीप पड़ा

५।१८४

**जम्मू द्वीप-पह**ला द्वीप

४।५१

जय-वि. छ. श्रे. का एक नगर १९।८४

**जबन्ती**⊷वि.द.श्रे.का एक नगर

१९१५०

त तमःप्रभा≕ष्ठठी पृथिवी (छटा नरक)

१०।३१

तमस्तमःप्रभा-सातवीं पृथ्वी १०१२१

तिरुका-वि. उ. श्रे. का एक नगर

१९१८२

तुरूक-एक देश-तुर्क १६।१५६

त्रिक्टा-वि. द. श्रे. का एक नगर १९।५१

₹

द्ञार्ण-आधूनिक विदिशाका पार्श्वती प्रदेश १६।१५३

दार-एक देश

१६।१५४

दुर्ग-वि. उ. श्रे. का एक नगर १९।८५

क्रुर्घर—वि. उ. श्रे. का एक नगर १९।८५

देवकुर--विदेह क्षेत्रके अन्तर्गत एक प्रदेश जिसमें उत्तम-भोगभूमिकी रचना है

३।२४

देवादि-सुमेरपर्वत

४।५२

द्युतिसक-वि. उ. श्रे. का एक नगर

१९।८३

द्युतिस्स-अम्बरतिस्क पर्वत ७।९९

ध

भनंजय-वि. उ. श्रे. का एक नगर १९।६४ भारणी⊸वि. च. श्रे. का एक नगर

१९।८५

भातको खण्ड-इस नामका दूसरा द्वीप इसका विस्तार ४ लाख योजन है

६।१२६

भान्यपुर-एक नगर

८।२३०

भूमप्रमा-पाँचवीं पृथिवी १०।३१

ध्यानचनुष्क-आर्त्तव्यान, रोद्र-व्यान, घर्म्यच्यान, शुक्ल-व्यान

41243

न

नन्द-ऐशान स्वर्गका विमान ९।१९०

नन्दन-मेरु पर्वतका एक वन

4,18,88

नर्न्दाइवर-आठवाँ द्वीप जहाँ ५२ जिनालय हैं ५/२९२

नम्दोत्तरा–समवसरणकी वापिकाका नाम नन्दोत्तरा, नन्दा, नन्दवती, नन्दघोषा ये चार बाविकाएँ पूर्वमानस्तम्भकी पुर्वाद दिशाओं में हैं। विजया, वैजयन्ती, जयन्ती और अपराजिता ये चार वापिक। एँ दक्षिण स्तम्भकी पुर्वादि दिशाओं-में हैं। शोका, सुत्रतिबुद्धा, कु**मुदा** और पृण्डरोका ये चार वाविकाएँ पश्चिम मानस्तम्भ-की पूर्वादि दिशाओं में है।

हृदयानम्दा,

महानन्दा,

सुप्रबुद्धा और प्रभंकरीये चार वाषिकाएँ उत्तर दिशा-के मानस्तम्भकी पूर्वादि दिशाओं में हैं। २२।११०

मन्द्यावर्त-ऐशान स्वर्गका एक

९।१९१

विमान

नरगोत-वि. द. श्रे. का एक नगर

१९।३४

निस्यवाहिनी-वि. द. श्रे. का 🖰 एक नगर

१९।५२

निखोद्योतिनी-वि. द. श्रे. का एक नगर

१९।५२

निमिष-वि. उ. थे. का एक नगर

88123

निषध-एक कुलाचल जिसपर सूर्योदय और सूर्यास्त होते हैं १२।१३८

नी**स-एक** कुलाचल 41808

पंकप्रभा-चौथी पृश्विबी

१०।३१

पञ्चभार्णव-क्षीरसागर

23188

पञ्चारू--एक देश

**१६1१५३--** -

पक्छव--दक्षिणका देश

१६।१५५

पकारुपर्वत-घातकी खण्ड विदेह क्षेत्र गन्धिला देशका एक

ग्राम

६।१३५

प्रभा-दूसरे स्वर्गका विमान

टा२१४

प्रभाकर-ऐशान स्वर्गका एक विमान

९।१९२

प्रभाकरपुरी-पुष्करवर द्वीपस्थ विदेहकी एक नगरी

४६।छ

पारकीमाम-धातकी खण्ड विदेह क्षेत्र गन्धिला देशका एक. नगर

६११२७

पाण्डुक-मेरुका एक वन**ः** 

५।१८३

षाडाद्मि-प्रत्यन्त पर्वत

५।१७९

श्राग्विदेश-पूर्वविदेह

**५**।१९३

प्राणत-चौदहवा स्वर्ग

७१३९

प्रीतिवर्द्धन-एक विमान

७१२६

पुण्ड-आधुनिक बंगालका उत्तरी भाग, अपर नाम गौड देश

१६।१५२

पुण्ड्रीक-वि. द. श्रे. का एक

नगर

१९।३६

पुरंजय--वि. द. श्रे का एक नगर

१९।४३

पुरि<u>मतास्</u>र—एक नगर

२४।१७१

पुष्कळावसी-विदेहका एक देश

६१२६

युष्पचूरू – दि. उ. श्रे. की एक

नगरी

१९१७९

पूर्वमन्दर-पूर्वमेरु ७।१३

फेन-वि. उ. श्रेका एक नगर १९।८५

बंग-बंगाल

१६५१५२

वलाहक-वि.उ.श्रे.की एक नगरी १९।७९

बहुकेनुक-वि.द.श्रो.का एक नगर

१९।३५

बहुमुर्खा−वि.द.श्रे. का एक नगर

१९।४५

भद्रशाल-भेरका एक दन

५1१८२

मद्राइव–वि.उ.श्रे. का एक नगर

१९।८४

भरत-भरतक्षेत्र

१५।१५८

भारत – हिमबत्कुलाबल और लवणसमुद्रके बीचका क्षेत्र

जो कि ५२६<mark>६</mark> योजन

विस्तारवाला है

१५।१५९

भूमितिलक-वि. उ. थ्रे.का एक

नगर

१९।८३

मगध-विहारप्रदेश राजगृहीका पार्स्वती प्रदेश

१६।१५३

सघवी-छठीं पृथिवी

१०।३२

मंगसावती-विदेहक्षेत्रका एक देश

७।१४

भणिवञ्च-वि.उ.श्रे का एक नगर

१९।८४

मनोहर-एक उद्यान

**\$12**\$

मन्दर-मेरु पर्वत

५।२९०

#### आदिपुराणम्

मन्दिर-वि.स.श्रे का एक नगर १९।८२ महाकच्छ-पूर्व विदेहका एक देश 41883 महाकूट-वि.द.श्रे. का एक नगर १९।५१ महाज्वाल-वि.उ.श्रीका एक नगर १९।८४ महापूर्तजिनाखय-एक मन्दिरका **६18७**९ महाराष्ट्र-एक देश १६।१५४ महेन्द्रपुर-वि. उ. श्रे. का एक नगर १९।८६ साधवी-सातवीं पृथिवी १०।३२ मानुदोत्तर पर्वत-पुष्करवर द्वीपके मध्यमें स्थित चूड़ीके आ कार का एक पर्वत पार९१ मालव-एक देश १६।१५३ माहेनद्र-चौथा स्वर्ग 9188 मुक्ताहार-वि. उ. श्रे. का एक नगर १९।८३ मेखलाप्रनगर-वि. द. थे. का एक नगर **१**९1४८ मेधकुट-वि. द. श्रे. का एक नगर 29148 यथम-एक देश (यूनान) १६११५५ ₹ हचक-रुचकवर द्वीपमें स्थित एक पर्वत

41268

रतिकूट-वि. द. श्रे.का एक नगर १९।५१ रस्नपुर--वि. उ. श्रे, का एक नगर १९।८७ रस्नप्रसा-पहली पृथ्वी ( पहला नरक) १०१३१ **रह्मसञ्जय-**पुष्कर द्वीपके पूर्व विदेहसम्बन्धी मंगला बती देशका एक नगर १०।११५ रससञ्जय-विदेह क्षेत्र मङ्गला-वती देशका एक नगर **8510** रत्नाकर-वि. उ. श्रे. का एक नगर १९।८६ रथन्पुरचक्रवाल-वि. द. श्रे.का एक नगर १९।४६ रम्यक-एक देश १६।१५२ रुषित-दूसरे स्वर्गका एक विमान **61283** रीप्याद्रि-विजयार्ध पर्वत ७१२८ कोहार्गळ-बि. द. श्रे, का एक नगर १९।४१ वज्रपुर-दि. उ. श्रे. का एक नगर १९।८६ वद्भादय-वि. दे. श्रेणो का एक नगर 88183

वज्रागेल-वि. द. श्रे. का एक नगर १९।४२ वश्स-एक देश १६।१५३ वःसकावती-पुष्करार्थके पश्चिः-भागस्य पूर्व विदेहका एक देश \$ \$ 10L वनवास-दक्षिण भारतका एक देश १६।१५४ बसुमती-वि. उ. श्रे. का एक नगर १९।८० वसुमस्क-वि. उ. श्रे. का एक नग.र 19160 वालुकाप्रमा-तीसरी पृथिवी १०।३१ वाड्डीक-एक देश १६।१५६ विचित्रकूट-वि. द. श्रे. का एक कट १९।५१ विजयपुर-वि. उ. श्रे. का एक नगर १९१८६ विजयपुर- एक नगर ८।२२७ विजया--वि. द. श्रे. का एक नगर १९।५० विजयार्द्ध-विजयार्द्धं पर्वत, इनकी अदाई द्वीपमें १७० संख्या है \$168 विदर्भ-बरार १६।१५३ विदेह-मिथिलाका पार्श्ववर्ती एक देश

१६।१५५

#### भौगोलिक शब्दसूची

विदेह--अम्बूद्धीयका एक क्षेत्र ४।५३ विद्युःप्रम--वि. उ. श्रे. की एक नगरी १९।७८

विनीता–प्रयोघ्याका नाम १२।७८

विनेयचरी-वि. द. श्रे. का एक नगर १९।४९

वियुक्ताहि-राजगृहोका प्रथम पर्वत १।१९६

विमान-देवोंका नित्रासस्यान १०।२०८

विमुखी−िव. द. श्रे. का एक नगर १९।५२

विमोच-वि. द. श्रे. का एक नगर १९।४३

विरजस्का-वि. द. श्रे. का एक नगर

१९।४५

विश्लोका-वि. उ. श्रे. का एक नगर

१९८१

वीतशोका∽वि. उ. श्रे, का एक नगर ...

१९१८१

बैजबन्ती-वि. द. श्रे. का एक नगर

१९।५०

वैतरगी-नरककी नदी

41880

नगर वैश्रवणकृष्ट-वि. द. श्रेणीका एक नगर १९।५१ वंशा-दूसरा नरक = शर्कराप्रभा १०।२९ वंशाल-वि. उ. श्रे. की एक नगरी १९।७९

হা

**शक-**एक देश १६/१५६

शकटमुखी-वि. द. श्रे. का एक नगर

१९।४४

झब्रुज्जय⊸वि. उ. श्रे. का एक नगर

29160

शर्कराप्रमा-दूसरी पृथिवी १०।३१

शशिप्रभा – वि. उ. श्रे. की नगरी

१९१७८

शास्त्रक्ति-विदेहक्षेत्रका एक प्रसि**द** वृक्त

५।१८४

शिका-तीसरी पृथिबी, इसका दूसरा रूढ़िनाम मैघा भी है १०।३२

शिवकूर-वि. उ. श्रे. का एक नगर १९।७९

क्षित्रसम्बद्ध-वि. स. धे. का एक - नगर

१९।७९

शुक्रपुर—वि, द. श्रे. का एक नगर

१९।४९

**शूरसेन-एक दे**श १६।**१**५५

र्दार ५५ श्रीभर-वि. द. श्रे. का एक नगर १९।४० श्रीनिकेत-वि. उ. श्रेका एक नगर १९।८४

श्रीक्षम — ऐशान स्वर्गका एक विमान

पारप४

श्रीव्रम--एक पर्वत

११।९४

श्रोप्रस-एक पर्वत

१०।३

श्रीप्रम–ित. द. श्रे. काएक नगर

१९।४०

श्रीवास-वि. उ. श्रे. का एक नगर

१९।८४

श्रीहरूयें - वि. उ. श्रे. का एक नगर

901169

१९।७९

इवेत्तकेतु–वि. द. श्रे. का एक नगर

१९।३८

₹

सङ्जयन्ती- वि. द. श्रे. का एक नगर

१९१५०

समुद्रक-एक देश १६।१५२

सर्वार्थसिक्कि - पञ्च अनुसर विमानोंका मध्यवर्ती विमान ११।१११

सरयू -- अमोध्याकी निकटवर्ती एक नदी १४।६९

साकेत-अयोध्याका नाम

१२।७७

सिद्कूट-विजयार्थका एक कूट ५।२२९

## आदिपुराणम्

सिद्धार्थक वन - अयोध्याका निकटवर्ती एक वन जहाँ भगवान् आदिनायने दीक्षा घारण को थी १७।१८२ सिद्धार्थक⊷ति. उ. श्रे, का एक नगर सिद्धायतन - विजयार्थ पर्वतके सिद्धकुट सम्बन्धी चैत्यालय के समीप 88188 सिन्धु-एक देश १६।१५५ सिंहध्वज-वि. द. श्रे. का एक नगर १९।३७ सिंहपुर-पिश्चम विदेहके गन्धिला देशका एक नगर 41703 सीतोदा – विदेह क्षेत्रकी एक महा नदी 41828 सुकोसळ-एक देश। आधुनिक नाम मध्यप्रदेश अपर नाम महाकोसल **१६**1१५२ सुगन्धिनी-वि. उ. श्रे. का एक

नगर

१९।८६

सुदर्शन-थि. उ. श्रे. का एक नगर १९।८५ सुप्रतिष्टित-एक नगर **2124** सुमुखी-वि. द. श्रे. का एक नगर १९१५२ सुराद्रि-सुमेर पर्वत 81886 सुराष्ट्र-सौराष्ट्र देश गिरिनारका पार्श्ववर्ती प्रदेश १६।१५४ सुरेन्द्रकान्स-वि. उ. श्री. का एक नगर १९।८१ सुसीमानगर-जम्बूदीप-पूर्वविदेह क्षेत्र महाबरस देशका एक नगर १०।१२२ सुद्धा-एक देश १६।१५२ सूर्यपुर–वि. द. श्रे.काएक नगर १९।५२ सूर्याम-वि. द. श्रेका एक नगर १९।५० सौमनस-मेरुका एक वन

५।१८३

सौबीर-एक देश १६।१५५ **स्वपादगिरि --** प्रत्यन्त पर्वत (गजदन्त पर्वत ) १३।७६ स्वयंत्रभ-सौधमं स्वर्गका एक विमान 91900 स्वयम्प्रम-ऐशान स्वर्गका एक विमान ९।१८६ **स्वयंभूरमण**-अन्तिम द्वीप ७१९९ स्वयम्भूरमणोद्धि-अन्तिम समुद्र ७।९७ हरिवर्ष-जम्बुद्वीपका दक्षिण दिशा सम्बन्धी तीसराक्षेत्र ३।५० इंसगर्भ-वि. च. श्रे, की एक नगरो 2017 हास्तिनास्यपुर-हस्तिनाप्र ८।२२३ हेमकूट-वि. द. श्रे. का एक नगर १९।५१

# व्यक्तिवाचक शब्दसूची

**अकस्पन-**बज्रबङ्कका सेनापति ८।११६ **सक्पन--नाधर्वशका** नायक, वाराणसेंका राजा जिसे भगवान् आदिनायने स्था-वित किया या दूसरानाम श्रीधर १६।२६० **शक्षरय---**भगवान्के 2006 लक्षणोंमें एक लक्षण २५।१४४ **अक्षरय**—भगवान्के १०८ नामीमी एक नाम,न क्षेतुं शक्योऽसम्यः व्यविनाशोत्यर्थः २४।३५ -**भक्षय-**भगवः/न्के 3006 नामों में एक नाम २५।१७३ **मश्रर-**भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, न क्षरतीति अक्षरो नित्यः २४।३५ **सक्षर-**भगवःन्के १०८ नामीमें एक नाम २५।१०१ **प्रक्षो**म्य-भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।११४ श्र लिक्ष उयोतिस्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५१२०९ अगव्य-भगवान्के १००८नामी-में एक नाम २५।१३७ अगादा-भगवान्के १००८नामां-में एक नाम २५।१४९ भप्राह्म-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७३ मगोचर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८७ अभज-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५०

८९

**अग्र**णी—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११५ **च**श्चिम-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५० द्याद्रय—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २४।३७ अग्रय-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५० भ्र वस्रस्थिति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम 341888 श्च चल –भगवान् के 🎎 ००८ नामीं-में एक नाम २५।१२८ **भचिन्त्य**—भगवःन्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६४ श्र**चिम्स्यर्द्धि**–भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५० **अचिन्थ्यवै**मव--भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४० अचिन्स्यारमञ्-भगव।न्के१००८ नामोंमें एक नाम २५।१०४ **अष्ट्रेय-भगवानुके १००८** नामोमें एक नाम २५।२१५ अच्युत-भगवान् बादिनायका पुत्र १६३३ **अच्छुत-भगवान्**के १०८ नामोंमें एक नाम, अनन्तज्ञान।दि-भिर्गुणैन च्युत इस्यच्युतः 5815R अच्युत-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०९ अज-भगवान्के १०८ नामोंमें

एक नाम, जन्मरहितत्वात्

अजः, न जश्यते इति अजः रे४।३० भाज्ञ--भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०६ **भजन्मन्**—भगवान्के १००८ नानोंमे एक नाम २५।१०६ अजर–भगवःन्के १०८ नामोंमें एक नाम, न विद्यते जरा बार्ध≉यं यस्य सोऽजरः **38138** अजर-भगवान् हे १००८ नामों में एक नाम २५।१०९ अजर्य-भगवान्के १००८ नामों-ेमें एक नाम २५।१०९ अजात--भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१७१ अजित-द्वितीय तीर्यंकर १।१६ श्रजित~द्वितीय तीर्थंकर २।४२ भक्रित-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६९ भक्तितक्षय-जयवर्गाकोर सुप्रमाका पुत्र ७।४१ अजिताशय-विदेहका एक चक्रवर्ती ७।४५ भजिवेशी-अजितनाथ नामक दूसरे तीर्थं कर २।१२८ अजित्अय-बरसकावती सुसीमा नगरका राजा ७।६२ भणिष्ठ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम, अति-शयेन अणुः २५।१२२ **क्रजीयस्**–भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, अतिशयेन अणुः अणीयान् २४।४३

भणोरणीयस्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७६ अतन्द्राखु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५:२०७ अतिगृध-प्रभाकरी पुरीका राजा ८।१९२ अतिबल-अलका नगरीका राजा एक विद्याधर ४।१२२ भतिबस्ध-महाबलका पुत्र 41226 अतिबल-धातकी खण्ड विदेह-पुष्कलावती पुण्डरीकिणी नगरीके राजा धनंजय और रानी यशस्वती-का पुत्र (नारायणपदका धारक) ७।८१ भतीन्द्र-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४८ **भतीन्द्रय-**भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४८ अतीन्द्रियार्थरक्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४८ अतुक-भगवान्के १००८ नामों-में एक नशम २५।१४० अधर्मधक्(अधर्मदह)--मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२६ अधर्मारि-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।३९ अधिक-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१७१ **अधिगुरु-भगवान्**के १००८ नामों-में एक नाम २५।१७१ अधिज्योति - भगवान्के १०८ नामों में एक नाम, अधिकं लोकोत्तरं ज्योतिः प्रभा केवलज्ञानं वा यस्य सः

२४≀३४

अभिदेवता-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९२ अधिप-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१५७ अधिप-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१८९ अभिष्टान → भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।२०३ अध्यारमगम्य-भगवान्के १००८-नामोंमें एक नाम २५।१८८ भध्वर-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २४।४१ अध्वर-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१६६ श्रध्वयुं-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५:१६६ अनक्ष-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, न विद्यन्तेऽशाणि इन्द्रियाणि यस्य सोऽनक्षः, क्षायिकश्चानयुक्त्वेन क्षायी-पशमिकशानजनितभावेन्द्र -यरहितत्वात् नाम्नः सार्थ-कत्वम् २४।३५ **भनक्षर**-भगवान्के १०८ नामों-में एक नाम, न विद्यते क्षरो नाशो यस्मात् सोऽनक्षरः २४।३५ **अनघ-भगव**ःन्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१७२ । भनघ-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१८६ अनणु-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१७६ 🕌 अनस्यय-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७१ भनन्त-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, द्रव्याधिकनया-पेक्षयान विश्वतेऽन्तो यस्य सोऽनन्तः । अन्तरहितः २४।३४

**अनन्त-**भगवान्के १००८नामों-में एक नाम २५।१०९ **अनन्त-भ**गवान्के १००८नामों-में एक नाव २५।१६० **अनन्दग – भगवान्के १००८** नामोंमे एक नाम २५।१२९ **भनन्तजित्**—चौदहर्वे अनन्तना**य** तीर्थंकर २।१३१ **धनन्तजिद् –** भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम, अनन्त: संसारस्तं जयतीति अनन्त-जिद् २५।१०४ अनन्सदीसि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११२ **धनन्तधामर्षि-भगवान्**के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८६ **चनन्तमति-आन**न्द पुरोहितकी मौ ८।२१७ **अनन्तमति**--नन्दिषेण राजकी स्त्री १०।१५० **भनन्तमती-पुण्डरीकिणीके कुबेर-**दत्त वणिक्की स्त्री ११।१४ **अनन्तर्दि –** भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५० **सनन्त**विजय–भगवान् ऋषम∙ देवका पुत्र १६२ श्चनन्तवीर्य-भगवान् ऋषभदेव-कापुत्र ६ । ३ भनन्त्रभ क्ति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१५ अनन्तारमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०७ **अन्नतीजस्**~भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०५ अनस्त्रम – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९८ अनद्वर-भगवान्के १००८नामों-

में एक नाम २५।१०१

अनादि-भगवान्के १०८ नामां-में एक नाम, न विद्यते आदिर्यस्य सञ्जनादिः द्रव्या-**धिकनयव्यपेक्षयानादित्वम्** २४।₹४ अनादिनिधन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११४ अनासय - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१७ **भनामय –** भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।२१७ अनाइबान् - मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७१ अनिन्वर-भगवान्के १०८नामी-में एक नाम, न एतुं गन्तुं शोलं यस्य स अनित्वरः SRIRR अनिद्रासु - भगवान्के १००८

अनिवालु - भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।२०७
अनिन्य - भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१६७
अनिन्द्र - भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१४८
अनीद्द्य - भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१८७
अनीद्द्य - भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१८३
अनुत्तर-भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१३३
अनुत्तर-भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१३३
अनुत्तर-भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१३३
अनुत्तर-भगवान्के १००८

अन्तकृत्-भगवान्के १००८ नामोंने एक नाम २५।१६८ भारताजित-चौदहै पूर्वके ज्ञाता एक मृनि ।२।१४१ अपराजित-वज्ञसेन और श्रो-कास्ताका पुत्र (नकुलका जीव) ११।१०

भपराजित सेनानी--अकंपन सेना-पतिका पिता ८।२१६ अपार-भगवान्के १०८ नामों-में एक नाम २४।४२ अपारधी-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१२ भपारि-भगवान्के १०८ नामोंमें .... एक नाम, अपगता अरयो यस्य सः अपारि २४।४२ **ब्रपुनर्भेव-भगवान्**के १००८ नामों में एक नाम २५।१०० ध्रप्रतक्यात्मन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८० अप्रतिघ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०१ अप्रतिष्ट-मंगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०३ अप्रमेयास्मन्-भगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६३ **अवन्धन-भगवान्**के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०४ अमध्य-भगवान्के १०८ नामों-में एक नाम २४।४२ अभयबोध-विदेहके एक चक्रदर्ती ं १०।१४३ असर्वेकर-भगवान्के १००८ नामोर्ने एक नाम २५:२११ असब-भगवास्के १००८ तामीं-में एक नाम २५।११८ **अभिधन्द्र-दसर्वां कुलकर ३।१२९** अमिनम्दन-चतुर्घ तीर्थंकर रा१२८ **अभिनन्दन-एक मु**नि **अभिनन्दन-एक** योगीन्द्र ७।४५ **अभिनन्दन-भगवान्**के १००८ नामोंमें एक नाम २५:१६७ समीहद-भगवान्के १००८

नामोंमें एक नाम २५।१६८

**अभेद्य**—भगव।न्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१७१ **अभ्यग्र-**भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५० **अभ्यर्च्य**-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९० असल-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।११२ अभित-भगवान्के १००८ नामॉ-में एक नाम २५।१६९ श्रमितरोजस्-वज्रदन्त बक्रवर्ती-का पुत्र ८।३३ **अमितशासन-**भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६९ अमूर्त-भगवान्के १००८ नामो-में एक नाम २५।१८७ अमूर्तारमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२८ असृत-भगवान्के १००८ नामी-में एक नाम २५।१२७ असृतज्योतिस्- भगवान्क १००८ नामोंमें एक नाम रपार०५ असृतमति-अजितंजयका मन्त्री ७।६२ अमृतास्मन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३० **असुतोञ्जय-भगवान्**के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३० असृत्यु-भगवान्के १००८नामों-में एक नाम २५1१३० अमेय-भगवान्क १००८ नामों में एक नाम २५।१५७ समयद्भ-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१५० **अभे**याःमन्–भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०४ अमोष-भगवान्के १००८ नामी में एक नाम २५।२०१

अमोबवाच्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८४ **अमोधशासन**—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८४ भमोघाज्ञ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८४ अमोमुइ-भगवान्के 205 नामोंमें एक ताम २५।२०४ अयोनिज - भगवान्के नामोंमें एक नःम, योनी न जायते इति अयोतिजः २४।३४ अयोनिज-भगवःन्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१०६ अर्-अठारहर्वे तीर्थंकर २।१३२ **अरजस्**–भगवान्के १००८ नामों- ं में एक नाम, कर्मरजो-रहितत्वात् अरजाः २४।३० अरजस्-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।११२ **भरविन्य-स्वयंबुद्धके व्यास्यान-**में आगत एक विद्याधर राजा महाबलका पूर्व-वंशज ५।८९ **अर्हत्-भग**वान्के १०८ नामों-में एक नाम २४।४० **अर्हत्**–भगवान्के १००८ नामों• में एक नाम २५।११२ **भरहस्--भगवान्**के १००८नामीं-में एक नाम, न विद्यते रहे:-**इन्तरायकम् यस्य सोऽाहाः २४**|४० **अरिक्षय-एक मृ**तिराज ५।**१९४** अरिक्षय-एक मुनि ७१३० अरिअय-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१६७ अरिहम्-भगवान्के १०८ नामों में एक नाम २४.४० **भरण-सूर्यकाः** सार्यय--प्रातः-

कालके समय सूर्योदयके पूर्व फैलनेवाली लाली १५।१०९ अहण-- लौकान्तिक देवींका एक मेद्र १७।४८ अखेप-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१८५ **अविज्ञेय-**भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१८० **भव्यक-भगवान्**के १००८नामीं-में एक नाम २५।१४७ **अध्यय-**भगवान्के १००८नामीं-में एक नाम २५।१०९ अध्यावाध-लौकान्तिक देवींका एक भेद १७।४८ **धाशोक-भगव:**न्के १००८ नामी-में एक नाम २५।१३३ असंग-भगवान्के १००८ नामी-में एक नाम २५।१२४ असंगाःमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२६ श्रसंख्येय-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१६३ **असंभूष्णु**—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५:११० असंस्कृत (वैकरिपक)-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम **२५।१६९** बसंस्कृत सुसंस्कार-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६८ अद्द्रिन्द्रावर्य-भगवान्के १००८ मामोंमें एक नाम २५।१४८ अरिष्ट-लीकास्तिक देवींका एक भेद १७।४८ भा आज्य-भगवानके १०८ नामों-

में एक नाम २४।४२

आरमज्ञ-भगवान्के १००८नामी-में एक नाम २५।१६२ **भारमन्-भगवान्के १००८** नामों में एक नाम २५।१६५ भारमभू-भगवः**न्**के १००८ नामोंमें एक नाम, आत्मना भवतीति कारमभूः स्वयं-बुद्धत्वेन नाम्ना सार्थकत्वम् २४१३३ आरमभू - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०० आदिरय-लोकान्तिक देवोंका एक भेद १७।४८ भादिश्यगति-एक मुनिराज 41888 भादिस्यवर्ण-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९७ बादिदेव-भगवान्के १०८ नामीं-में एक नाम २४।३० भादिदेव-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५:१९२ भाविपुरुष-भगवान्के नामों में एक नाम । आदि-श्चासी पुरुषः आदिपुरुषः कर्मभूमे: प्रथमव्यवस्थाप-कत्यात् आदिप्रवत्यम् २४।३१ आद्यकवि-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।३७ **यानन्द**⊸वक्षत्रङ्गका पुरोहित ८।११६ आनश्य–भगवान्के १००८ नार्मो∙ में एक नाम २५।१६७ क्षास-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०९ **भाजेवा-**-अवस्पन सेनापतिकी

माता ८।२१६

इद्दाकु⊷भगवान् आदिनायका नाम १६।२६४ इज्या–भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।४२ इज्याहे-भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।१७४ इत्य-भगवान्के १००८ नःमामि एक नाम २५।१३४ इन-भगवान्के १०८ नामोर्मे एक नाम २४।३४ इन्द्रभूति–भगवान् महावोरका प्रमुख गणधर, इतका दूसरा नाम गौतम है २।५४

**ईश-**भंगवान्के १०८ नामोंमे एक नाम, ऐश्वयंसे सम्पन्न २४।३४ **ईशान-भगवान्**क १०८ नामीमें एक नाम २४।३० **र्देशान**---भगवान्के १००८ नामो-में एक नाम २५।११२ **ईशित-**भगवान्त १००८ नामां-में एक नाम २५।१८२

उपसेन ( शार्ट्डका जीव )-हस्तिनापुरके सागरदत्त और घनवतीका पुत्र ८।२२३ उत्तम-भगवान्के १०८ नामोमें एक नाम २४।४३ उत्तम-भगवान्के १००८ नामाम एक नाम २५।१७१ वस्सबदोष-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२११ उदारधी~भगव।न्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७९ उन्नव-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५)१४९

उपमाभूत-भगवान्के नामों में एक नाम २५।१८७

ऋस्विज्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२७

एक−भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५।१८७

ष्

एकविद्य-भगवान्के 3006 नामोंमें एक नाम २५।१४१

अ—भगवान्<del>के</del> १००८ नामोम एक नाम २५।१३३ आदिनाथका कच्छ-भगवान् साला १५।७० कञ्जसञ्जान-भगवान्के १०८ नामोमें एक नाम, मानृ-गर्भगृहस्थकमङोवरिसंजात -त्वेन माम्नः सार्थकस्त्रम् २४।२८ कसकप्रभ−भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१९७ कनकश्रमा-जलितागदेवकी प्रधान ं देवी ५।२८३ **कनकरुता**—ललितांग**देवकी प्रधान** देवी ५।२८३ कनकाम-एकदेव (बच्चत्रंषके <u>महामन्त्रीका</u> जोव) ८।२१३ कनश्कांचनसम्बिम-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५1१९९ कर्नु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४९ कर्मकाष्टाशुसुक्षणि-भगवान्हे १००८ नामोमें एक नाम 241288 कर्मेड-भगवान्के १००८ नामोंमें

एक नाम ३५।२१४

कर्मण्य-भगवान्क १००८ नामोः में एक नाम २५।२१४ **कर्मश**त्रुझ-भगवःन्के न⊦मोंमें एक नाम २५।२०६ कर्महन्-भगवान्के १००८ नामी-में एक नाम २५।१८३ कर्मारासिनिञ्जस्मन-भगवान्क १०८ नामों में एक नाम 22120 कछातीत–भगव¦न्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९४ क्छाघर~भगयान्के १००८ नामीं∙ में एक नाम २५।१९४ क.रहास-भगवान्के १००८ नामोमे एक नाम २५।२०६ क(ऌऌझ–भगव⊹न्के 8006 नामोंमें एकनाम २५।१९४ कल्पनृक्ष-भगवः <del>त्</del>के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१३ कल्प−भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९३ कल्याण-भगवान्क १००८ नामीमे एक नाम २५।१९३ कल्याणप्रकृति–भगवान्के १००८ नामोंने एक नाम २५।१९४ **कल्याणकक्षण-भगवान्के १००८**ः नामोंमें एक नाम २५।१९३ कल्याणवर्ण-भगवान्के १००८ नामोंने एक नाम २५।१९३ कवि–भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५११४३ काणभिश्च-एक पूर्ववर्ती आचार्य कान्त-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१६८ कान्तगु-भगवःन्के १००८नामों-में एक नाम २५।१६८

कान्तिमत्-भगवान्के

नामोंमें एकनाम २५।२०२

१००८

कामग-एक विमान २२।१५ कामजित्-भगवान्के १०८नामीं-में एक नाम १४।४० कासद्-भगवान्के१००८ नामों-में एक नाम २५।१६७ कामधेनु -भगवान्के १००८नामां-में एक नाम २५।१६७ कामन-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१७१ कासहन्-भगवान्के १००८नामाँ-में एक नाम २५।१६७ कामारि-भगवान् हे १००८नामीं-में एक नामे २५।१६५ कामितप्रद -- भगव।न्के १००८ नामांमें एक नाम २५।२०२ काम्य-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१६७ कारण-भगवान्के १००८ नामी-में एक नाम २५।१४९ काइयप – दूधरा नाम मधवा उग्रवंशका प्रमुख राजा १६।२६१ कारयप - भगवान् आदिनाय **१**६।२६६ कंसाकार्य-न्यारह अंगके जाता एक मुनि २।१४६ कोर्ति - षट्कुमारी देवियोंमें से एक देवी १२।१६४ कुन्धु-सत्रहवें तीर्थंकर २।१३२ कुबेर-धान्यपुरका एक बैध्य ८।२३० कुबेरदस-जम्बूद्वीप विदेहक्षेत्र पुण्डरीकिणी नगरीकाएक सेठ ११।१४ कुरुविन्द-अरविन्द विद्यापरका पुत्र ५।९१ कुलघर - भगवान् अदिनायका नाम १६।२६६ **क्टस्थ--**भगवस्त्के १००८ नामों-में एक नाम २५।११४

**कृतकृत्य-**भगवान्के १००८नामीं-ं में एक नाम २५।१३० कृतकतु-भगवान्के १००८नामा-में एक नाम २५।१३० कुतक्रिय-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१३४ कृतज्ञ-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१८०\_\_\_ कृतपूर्वाङ्गविस्तर - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९२ **कृतस्थाण-भगवान्**के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८० कृतान्तकृत्–भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम, कृतानाम् आगमं करोतीति कृतान्त-कृत् २५।१२९ कृतान्तान्त (यमान्तकः)- भग-वान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२९ कृतार्थ-भगवान्के १००८नामों-में एक नाम २५।१३० कृतिन्-भगवान्के १००८नामी-में एक नाम २५।१३० कृषालु—प्रगवान्के १००८नामा-में एक नाम २५।२१६ केवलक्तानवीक्षण - भगवान्के १००८ नामों में एक नाम े २५।२१५ **केवलिन्-भगवान्के** 1006 नामों में एक नाम २५।११२ केशाय-सुविधि और मनोरमा-का पुत्र वक्ताजंघकी स्त्री श्रीमतीका जीव स्वयंप्रम देवपर्यायसे च्युत हो केशव हुआ १०।१४५ अत्रिय-नयारह अंग दस पूर्वके

ज्ञाता एक मुनि २।१४३

क्षम-भगवान्के १००८ नःमोमें एक नाम २५।२०१ क्षामिन्~भगवान्के १००८नामीं-में एक नाम २५।१७३ क्षान्त-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५११६१ क्षान्तिपरायग्य-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१८९ क्षान्तिभाज्–भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२६ क्षेत्रज्ञ-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१२१ क्षेमकृत्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६५ क्षेमद्भर-भगवान्के १००८नामों-में एक नाम २५।१७३ क्षेमक्कर-तीसरा कुलकर ३।९० क्षेमधर्मपंति-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१७३ क्षेमशासन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६५ क्षेमन्धर-चौथा कुलकर ३।१०३ क्षेमिन्-भगवान्के १००८ नामी-में एक नाम २५।१७३

ग

नांगदेव-स्थारह अंग दस पूर्वके जाता एक मुनि २।१४४
गणज्येष्ठ-भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१३५
गणाप्रणी-भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१३५
गण्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३५
गण्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३५
गण्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३५
गण्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८५
नामोंमें एक नाम २५।१८५

गति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८२ गम्भोरशासन - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८२ गम्यारमन्—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८८ गर्देतोय - लोकान्तिक एक मेद १७।४८ **गरिसास्पद –** मगवान्के १०८ नामों में एक नाम २४।४३ गरिष्ठ-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम अतिशयेन गुरुः २५।१२२ गरिष्ठ-भगवान्के १०८ नामीं-में एक नाम २४।४३ गरिष्ठगीः (गरिष्ठगिर्)-भगवान्-के १००८ नामों में एक नाम २५।१२२ गरीयसामाच-भगवान्के १००८ नामोंमं एक नाम २५।१७६ ग**इन-भगवान्**के १००८ नामों-में एक नाम २५।१४९ गिरांपति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७९ गुण-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५११३६ गुणग्राम-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३७ गुणज्ञ-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१३५ गुणधर-यशोधर योगीन्द्रके शिष्य एक मुनि ८१८४ गुणनायक-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३५ गुणाकर-भगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २४।४२ गुणाकर-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१३५

गुणाद्रिन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३६ गुणाम्मोधि-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३५ गुणोच्केदिन्—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३६ गुण्य-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१३७ गुक्तिम्हद्-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१७८ गुरु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६० गुरु–भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७६ गुद्ध-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४९ गूबरोचर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९६ गूढारमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९६ गोप्स-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७८ गोप्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५:१९६ गोवर्दम-चौदह पूर्वके ज्ञाता एक मुनि २१ १४१ गौतम-भगवान् महाबीरके प्रयम गणबर १।१९८ गौतम-भगवान् महाबीरके प्रमुख गणेवर प्रकुष्टा गौतमा = सर्वज्ञवाणी तां बेलीति गौतमः। अववा गोतमात् स्वर्गाप्रात् आगतः गौतमो भगवान् तेन प्रोक्त-मधीते इति गौतमः ] रा५२~५३ गौतम-भगवान् बादिनाय १६१२६५ धामणी - भगवान्के

नामोंमें एक नाम २५।११५

चक्षुप्मान्-बाठवां कुलकर ३।१२० **चतुर्मुख-**भगवान्के े १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७४ **चतुर्वक्त्र-भगना**न्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१७४ चतुरानन-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१७४ चतुरास्य – मगवान्के १००८ नामोंमें **एक** नाम २५।१७८ चन्द्रकीर्ति—वज्रदन्तका पूर्वभव चन्द्रम-अष्टम तीर्यंकर २,१२९ चन्द्रमती-राजा रतिवेगकी स्त्री १०।१५१ चन्द्राभ-ग्यारहवा कुलकर ३।**१३**४ चन्द्रसेन-एक मुनि ७।१० चन्द्रोदय-एक ग्रन्थका नाम---'न्याय कुमुदचन्द्रोदय' ११४७ चराचरगुरु-भगवान्के र् नामोंमें एक नाम २५।१९६ चित्रमास्त्रिती-प्रभव्जन राजाकी स्त्री १०।१५२ चित्रांगद-शादूँ लार्यका जीव ओ कि चित्रांगद नामका देव हुआ ९।१८९ चिन्तागति—मन्दरमाली सुन्दरीका पुत्र ८।९३ चिन्तामणि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६८

छम्दस्रकिर्दा-भगव।न्के

नामोंमें एक नाम २४।३९

धन्दीविद्-भगवान्के १०८मामां-

में एक नाम २४।३९

जगच्चृद्धासणि-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।२०६ जगङ्बेष्ट—भगवान्के १००८नामी-में एक नाम २५।१०३ जगङ्खोतिष्–भगवान्के १००८ नामोंने एक नाम २५।११४ जगउद्योतिस्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०७ जगःपति—भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।११८ जगस्यति-भगवान्के नामोमें एक नाम २५ १०४ जगस्पाल-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१७ जगद्गर्भ-भगद!न्के 200% नामोंमें एक नाम २५।१८१ जगद्बन्धु-भगवःन् हे नामींमें एक नाम २५।१९५ जगञ्जर्नु--भगवान्के१००८नामीमें एक नाम,हितमार्गदर्शकत्वात् जगद् विभित्त पालयतीति जगद्भर्ता २४।३२ जगदादिज-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४७ जगद्धित-भगवानुके १००८ नामो-में एक नाम २५।१०८ जगद्धितैषिन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९५ जगद्विभु-भगवान्के १००८नामाँ-में एक नाम २५।१९५ जगद्योनि-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१३४ **जगन्नन्द्रन**–एक<sub>ं</sub> मृतिराज ७।३९ जगन्नाथ-भगवान्के १००८नामीं-में एक नाम २५।१९५ जटाचार्य-वराङ्गचरितके कर्ता ंजटासिंहनन्दी आचार्य ११५०

जम्ब-सूधर्म स्वामीके बाद होते-बाले अनुबद्ध केवली २।१३८ जम्मू – जम्बूस्वामी केव∻शी 81239 जय-स्थारहआङ्ग दशपूर्वके जाता एक मुनि २।१४३ जयकीर्ति-चन्द्रकीर्तिका भित्र ७।८ जयनत-वज्रसेन और श्रीकान्ता कापुत्र (वानरका जीव) ११।१७ जयपारु⊸ग्यारह अङ्गके जाता एक मुनि २।१४६ जयवर्मा--सिहपुरके राजा श्रीपेण और मुन्दरी रानीका ज्येष्ट पुत्र ५१२०५ जयवर्मा-गन्धिलादेश अयोध्या नगरीका राजा ७।४१ जयसेन-रत्तसंबय नगरके राजा महीधर और रानी सुन्दरी-का पुत्र, शतबी मन्त्रोका जोब, जो नरकसे निकलकर उत्पन्न हुआ १०।११६ जयसेन-महासेत और वसुन्धरा-का पुत्र ७।८६ जयसेन-नागदत्त और सुमतिका पुत्र ६।१२९ जय*सेन*⊸एक पुरातन तपस्त्री आचार्य १।५९ जयसेना – धातकोखण्ड विदेह्-क्षेत्र पुष्कलावती देश पुण्ड-रोकिणो नगरीके धनञ्जयको रानी ७।८१ जरत्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२४ **जागरुक**-भगवान्के 3000 नामोंमें एक नाम २५।२०७ जातरूप-भगवान्के १००८

नामोंमें एक नाम २५।१४६

जातरूपाम-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०० जितकामारि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६९ जितकोध-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम ३५।१६९ जितक्लेश-भगवान्के नानोंमें एक नाम २५।१६९ जितजेय-भगवानके नामोंमें एक नाम २५।१३४ जित्रसन्मथ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०८ जिताक्ष-भगवान् हे १००८ नामों में एक नाम २५।२०८ जितानङ्ग-भगवान्के 2006 नामोंमें एक ताम २५।२१६ जितान्तक-भगवान्के नामों में एक नाम २५।१६९ जितासित्र-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१६९ जितेन्द्रय-भगवान्के 8000 नामोंमें एक नाम १५।१८६ जिल्बर-भगवानुके १०८ नामोंमें एक नाम जेतुं शीलो जित्वर: 28188 जिन-भगवानुके १०८ नामोंमें .एक नाम २४।४० जिन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०४ जिनकुञ्जर-भगवान्के 206 नामोंमें एक नाम २४।३८ जिनसंन-महापुराणके कर्ना ·आचार्य-२।१५३ जि**नेन्द्र-भगवान्**के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१७० जिनेश्वर-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम

जिच्छु-भगवान्के १००८ नामोंमें ॑ एक नाम २५।१०४ जिल्लु-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, जेतुं शीलो जिल्लुः २४।३५ जेलृ—भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।४० जेतृ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०६ ज्ञानगर्म- भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।१८१ ज्ञानचञ्चाष्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०४ ज्ञानधर्मद्रमप्रभु-भगदान्के १००८ नामीमें एक नाम २५।१३२ ज्ञाननिप्राक्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७३ श्रानभावता--१ दावना २ प्च्छना ३ अनुप्रेक्षण ४ परिवर्तन और ५ सद्धर्मदेशना ये पीप ज्ञानभावनाएँ हैं २१।९६ ज्ञानसर्वग-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१६४ शामाध्यम्-प्रगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।११३ ज्ञानस्मन्— भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११३ ज्ञानाविध-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०५ ज्येष्ठ-भगवान्के १००८ हामांमें एक नाम २५।१२२ ज्येष्ठ-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।४३ ज्योतिर्मृर्ति-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०५ <del>ध्वलउपकारसम्म भगवा</del>न्हे १००८ नार्भोमें एक नाम २५।१९६

तनुनिर्मुक्त-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५:२१० तम्त्रकृद्- भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१२९ त्तपनीयनिभ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५११९८ तस्ज्ञाम्बुनदश्कत-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०० तस्यामीकरच्छवि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९८ तमोऽरि-भगवान्के १०८ नामां-में एक नाम, तमसोऽज्ञाना-न्त्रकारस्य अरिः शत्रुरिति नाम्नः सार्थक्यम् २४।३६ तमोपइ-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।२०५ 1006 तीर्थकृत्-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।११२ तुंझ-भगवान्के १००८ नामोर्मे एक नाम २५।१९८ तुवित-लीकान्तिक देवका एक भेद १७।४८ तेज्ञेमय-भगवान्के १००८ नामी.: ' में एक नाम २५।२०५ तेजोशांक-भगवाम्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।२०५ स्यागिन्-मगवान्के १००८ नामी-में एक नाम २५।१८४ श्राप्तु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४२ त्रिका#दक्षिन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९१ त्रिकास्विषयार्थरश्-भगवान्के १००८ नामीमें एक माम २५११८८ त्रिजगङ्गस्य-भगवान्के १००८ नामोंने एक नाम २५।१९० 👍

६६३ विजग**नमंगलोदय-**भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२० विजगस्यतिपूज्याक्षि- भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५।१९० **त्रिज्ञसस्यरलेह्बर-**भगवान्के१००८ नामोंमें एक नाम २५।११० त्रिद्शाध्यक्र-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८२ **त्रिनेश्र-भगवा**न्के १००८ नामास एक नाम २५।२१५ त्रिपुरारि-भग**कान्**के 8006 नामोंमें एक नाम २५।२१५ ब्रिक्षोकामविकासमिन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९० विक्लोचन-भगवान्**के १००८** नामोंमें एक नाम २५।२१५ **ध्यक्ष-**भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१५ इस्र≄क्क-भगवान्के १००८ नामी में एक नाम २५।२१५ द्ध-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६६ वृक्षिण-भगवान्के १००८ नामोमे एक नाम २५।१६६ द्व-महाबल विद्याधरका पूर्व-वंशक एक विद्याधर ५।११७ द्रमतीयंश-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६४ इसधर-एक मुनि ८।१६७ द्मिन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८९ द्मीइवर-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१११ श्रमीइत्रर-भगवान्के

नामोंमें एक माम २५।१७८

दयागर्म-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८१ दयाध्यज्ञ--भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१०६ दयानिधि-भगवान्के 1006 नामोंमें एक नाम २५।२१६ दयायाग-भगवान् के १००८ नामों-में एक नाम २५।१८३ दवीयस्⊸भगदान्के नामोंमें एक नाम २५।१७६ दान्त-मगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८९ दान्तारमम्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६४ दिग्वासस्-भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।२०४ दिवाकरप्रभ-दूसरे स्वर्गका एक विमान ८।२१० विक्य-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१११ दिक्यभाषापति-भगवीन्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१११ दिष्टि-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८७ दीस-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०६ दीपकस्याणारमन्-प्रम्बान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९४ दुन्दुमिस्वन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७० **दुर्शन्त-**महापूत जिनास**य**में पण्डिता घायके प्रसारित चित्रपटकें कल्पित ज्ञाता-धूर्त ७।११२ दुराधर्ष-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५!१७२ दु:बमासुबमा-अवस्थिणीका षोया काल ३।१७

वूरदर्शन-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१७६ रक्थमं--एक मुनि ९।९१ दद्वमी--ललिक्षांगदेवकी स्वयं-प्रभा देवीका अन्तःपरिषद्-का सभासद एक देव ६।५३ द्रद्रवत-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९१ द्वीयस्-भगवान्के १००८ नामां-में एक नाम २५।१८२ देव-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८३ देव-देवनन्दी अपर नाम पुरुषपाद मापार्य, जैनेन्द्रव्याकरण मादिके कर्ता १।५२ देवदेव-भगवान्के १००८ नामॉर्मे एक नाम २५।१९५ वेवराट्-इन्द्र १७।६ देवाभिदेव--भगवान्के १०८ नामों में एक नाम २४।३० देखिक-पछाछ पर्वत ग्रामका एक मामकूट-पटेल ६।१३५ देवी-मरुदेवी १३।१ देवी-राज्ञी ५।२०४ 🗆 **वैद-**भगवान्के १००८ नामोंगे एक नाम २५।१८७/ युम्माम-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।२०० धनअप-धातकी सण्ड-विदेहसीत्र-पुष्कलावतीरेश पुण्डरीकिणी नगरीका राजा ७।८१ धनद्त्र-चनमित्र सेठका पिता 21217 धनद्त्रा-मनमित्र सेठकी माता ८।२१८ भनदेय-कुबेरदत्त वणिक् और अनन्तमती, सेठानीका पुत्र (श्रीमती अथवा केशवका -बीव) ११।१४

धनमित्र--वज्र अंवका सेठ 乙胄皂草 भनवती-हस्तिनापुरके सागरदत्त-की स्त्री ८।२२३ धनश्री—प्रलालपर्वत ग्रामके देविल रामक पटेलकी सुमति स्त्रीसे उत्पन्न पुत्र ६।१३५ धर्म-पन्द्रहर्वे तीर्थकर २।१३१ भर्म भोषण-भगवान्के नामों में एक नाम २५।१८३ भर्म सकायुष-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८३ **भर्मचक्रिन्**भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०६ धर्मतीर्थकृत्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११५ भर्मदेशक-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।२१६ भ्रमेष्वज-भगवान्के १०८ नामीं-में एक नाम २४।४० धर्मनाथक-भगवान्के 206 नामोंमें एक नाम २४।३९ धर्मनेमि-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१८३ धर्मपति-भगवान्के १०८ नामों-में एक नाम २४।४० भर्मपास-भगवान्के १००८ ्नामोंमें एक नाम २५।२१७ धर्ममदि–भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।११५ **भमेयूप-**भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१८३ धर्मराज-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।२०७ धर्मसाम्राज्यनायक – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम

२५।२१७

धर्मसेन-प्यारह अंग दश पूर्वके शाता एक मुनि २।१४४ **धर्माचार्य-**भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।२१६ भमारमन्-भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।११५ धर्मादि-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।३९ **धर्माध्यक्ष-**भगवान्**के १००८** नामोंमें एक नाम २५।१११ धर्माराम-भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।१३७ धर्म-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११५ धाता-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०२ भातु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७४ श्विषण-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७९ घोन्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४८ भीसत्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७९ भीर-मगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८२ धीरभी-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१२ भोश-भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५।१४१ भीक्षर-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१०९ धुर्य-भगवान्के १००८ नामोमे एक नाम २५।१५९ **प्रति–षट्** कुमारी देवियोंमें-से एक देवो १२।१६४ **प्रतिषेण**⊸ग्यारह अंग दश पूर्वके ज्ञाता एक मुनि २।१४३

ध्यातमहाधर्मन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम . 241842 ध्यानगरय-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७३ ध्येथ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५११०८ ध्रुवसेन-स्यारह अंगके ज्ञाता एक मुनि २।१४६ मकुरु।य-नकुलका जीव जो कि भोगभूमिमें अ।र्थ **९**1१९२ नक्षत्र-प्यारह अंगके ज्ञाता एक मुनि २।१४६ मन्द्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नामं २५।१६७ मन्द-नागदत्त और सुमतिका पुत्र ६।१२९ मन्दन-भगवान्के १००८ मामोंमें एक नाम २५।१६७ नन्दिमिश्र—नागदत्त और सुमति-का पुत्र ६।१२९ नन्दिषेण-नागदत्त और सुमित-का पुत्र ६।१२९ निम-भगवान् आदिनायके साले कच्छ राजाका पुत्र १८।९२ नमि----इक्कीसर्वे सीर्यंकर 21513 <u>म्योचुंग-अधवान्के</u> 1006 नामोंमें एक नाम २५:१८० नागदत्त-आभियोग्य जातिके एक . देवका नाम २२।१७ मागदस-धान्यपुरके कुबेर वर्णिक् और उसकी स्त्री सुदशाका पुत्र ८।२३१ नागदत्त-पाटलोग्रामका एक बणिक् पुत्र ६।१२८ नागसेन-स्यारह अंग दच पूर्वके ज्ञाता एक मुनि २।१४३

नानैकतस्वरश्—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८७ नन्दिसिन्न-चौदह पूर्वके श्राता : एक मुनि २।१४१ नामि-चौदहर्वा कुस्रकर ३।१५२ नाभिज-भगवान्के १००८ नामां-में एक नाम २५।१७१ नःभिनन्दन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७० नामिराज-भगवान् ऋषभदेवके पिता १२।४ नाभेय⊷नाभिकुलकरके प्रथम तीर्थंकर वृषभनाय १।१५ नाभेय-भगवान् आदिनाथ १५।२२२ **नामेय--भगवान्**के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७१ नित्य-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।४४ निस्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३० नन्दियेण-विदेहका एक राजा १०।१५० नियमितेन्द्रय-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१३ निरक्ष-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४४ निर्शुण-भगवान्के १००८ नामोमे एक नाम २५।१३६ निर्धस्थेश - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०४ निर्जन-भगवान्के १०८ नामों-में एक नाम २४।३८ **बिरंजन –** भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम२५।११४ निर्द्द्र-भगवान्के १००८ नामों-

में एक नाम २५।१३८

निध्नागस्-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१३९ निर्नामा-नागदत्त और सुमतिकी छोटी पुत्री श्रोकान्ताका दूसरा नाम ६।१३० निर्निमेष - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३९ निर्मद-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१३८ निर्मेल-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१८४ निर्मस-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१२८ निसंहि - भगवान्के नामोमें एक नाम २५।१३८ निरम्थर – भगवान्के १००८ . नामोंमें एक नाम २५।२०४ निर्लेष-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१२८ निर्विध्न – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२११ निरस्तेनस् – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३९ निरावाध - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११३ निराशंस – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०४ निरास्त्रव – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३९ निराहार – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३९ निरुकतवाच्-भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५।२०९ निरुक्तीकित-भगवान्क १००८ नामोंमें एक नाम २५।११४ निरुत्तर-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१७३ निरुत्युक-भगव।न्के 2006

नामोंमें एक नाम २५:१७२ निरुद्धव-भगव।**म्**क 2006 नामोंमें एक नाम २५।१८५ निरुद्ध-मगदान्के १०८ नामी-में एक नाम २४/३८ निरुपद्गब-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१३८ निरुपण्डब-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३९ निश्चल-भगवान्के 2006 नामोमें एक नाम २५।२११ निष्कस-भगवान्के १००८ नामीं में एक नाम २५।११३ 🦈 **निष्कलंक**-भगवःन्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१३९ निष्कलंकारमञ्-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१८५ निष्टसक्तकच्छाय-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९९ निर्दि**क्चन-**भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।२०४ निष्क्रय-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३९ निःसपस्न**→भगवान्**के 3006 नामोंमें एक नाम २५।१८६ नीरजस्क-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१८५ नीकांजना-सुरनर्तकी १७।७ नेतृ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११५ नेदीयस्-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१७६ नेमि-बाईसवें तीर्यंकर २।१३२ नैक्थर्मकृत्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८० **र्नेकरूप**—भगव।न्के १००८ नामों-

में एक नाम २५।१८०

नैकारमन्-भगवान्के १००८ नामोमे एक नाम २५।१८० न्यायकास्त्रकृत्-भगवान्के १००८ नामोमे एक नाम २५।११५

T

पञ्चमहामय-भगवान्क १००८ नानीमें एक नाम पंच-परमेष्ठिमय २५।१०५ पण्डिता-धोमतीको धात्री(धाय) ६११०२ पण्डितिका-पण्डिता भाय (स्वार्थे कप्रस्ययः) ६।११४ पति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४१ पक्षगर्भ-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१८१ यश्चनाभि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३३ पश्चिष्टर-भगवान्के 2006 नामीमें एक नाम २५।१३३ पद्मप्रम-षष्ठ तीर्थंकर २।१२९ पद्मयोनि-भगवान्के 3006 नामोंमें एक नाम २५।१३४ पद्मसम्भूति-भगवान्क १००८ नामींमें एक नाम २५।१३३ पद्मांग-संस्थाका एक भेद ३।१२१ पद्मावती-एक आर्थिका ७।३१ पद्मेश-भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५।१३३ पर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०५ 🖰 परतस्य-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, सर्वोत्कृष्टजीब-तत्त्वसपत्वात् परं तस्वम् 28133 परतर-भगवान्के १००८ नामोंमें

एक नाम २५।१०५

परम-भगवान्क १००८ नामों में
एक नाम २५।१६५
परम-भगवान्के १००८ नामों में
एक नाम २५।१४२
परमज्यां तिष् -भगवान्के १००८
नामों में एक नाम २५।१११
परमज्यों तिष्-भगवान्के १०८
नामों में एक नाम, उत्कृष्टकेवलझानज्योतिः सहितत्वात् परमज्योति २४।३०
परमात्मन्-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, परा उत्कृष्टा

या लक्ष्मीयस्य स परमः,परम

आत्मा यस्य स परमातमा

२४।३३ परमारमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११० परमानम्द-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५११७० परमानन्द्र-भगवान्**के** 8006 नामोंमें एक नाम २५।१८९ परमेक्वर-वागर्थसंग्रह पुराणके कर्ताएक आचार्य १।६२ परमञ्चर-अगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१४९ परमेष्टिन्-भगवान्के १०८ नामीं-में एक नाम,परमे सर्वोत्कृष्टे पदे तिष्ठतीति परमेव्ही अर्ह्स्पर**मे**।हेठह्नप इत्यर्थ: **38125** 

परमेष्टिन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०५ परमोदय-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६५ परात्मक्ष-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८९ पराध्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४९

परापर ( परात्पर )--भगवान्क १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८९ परिवृद-भगवान्के १००८ नामी-में एक नाम २५ रि४१ परंज्योतिष्-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।११० परंबहान्-भगवान्के 3006 नामोंमें एक नाम २५।१३१ पवित्र-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४२ पाण्डु-ग्यारह अंगके ज्ञाता एक मुनि २।१४६ पानृ–भगवान्के १००८ नामोंमे एक नाम २५।१४२ पश्चिकसरी-एक पूर्ववर्शी आचार्य १।५३ पापात्र**पह-**पापरूपी वर्षाका प्रतिबन्ध २५।२२८ पापापेस-भगवान्के १००८ नामों-मे एक नाम २५।१३८ पारग-भगवान्के १००८ नामोंमें ्रक नाम २५।१४९ पावन–भगवान्के १००८ नामीं-मे एक नाम २५।१४२ पार्श्व-तेईसर्वे तीर्थंकर २।१३२ <u>पितास्ड-भगवान्के</u> १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४२ विन्न-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४२ पिहितास्त्रच–एक मुनि ६।१३१ पिहितास्रव-अजितंजय चक्री-का दूसरा नाम ७।४५ पिहितासव~एक मुनि ८।२०२ पीठ-वर्धान और श्रीकान्ताका पुत्र ( अकम्पन सेनापतिका

जीव ) ११।१२

पुण्डरीक-वज्यबाहुके पुत्र अमित-तंजका पुत्र ८१८८ पुण्डरीकाश्च-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४४। पुण्डरीकिणी-विदेहकी नगरी ६।५८ पुण्य-भगवान्के १०८ नामोंसे एक नाम २४।४२ पुण्य-भगवानुके १००८ नामामि एक नाम २५।१३५ पुण्यकुन्-भगवान्के 2000 नामोमे एक नाम २५।१३७। पुण्यसिर् -भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१३६ पुण्यधी⊶भगवान्के नामोमें एक नाम २५।१३७ पुण्यनायक-भगवान्के 200 नामोमें एक नाम २४।१३७ पुण्यनायक-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३६ **पुण्यराशि-भ**गवान्के 3006 नामोंमें एक नाम २५।२१७ पुण्यबाच् –भगवान्के 🕆 १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३६ पुण्यशासन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।३७ पुण्यापुण्यनिरोधक – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३७ पुमस् –भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१४२ पुमान्-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, पुनातीति पुमान् 28130 पुराण-भगवान्के १०८ नामोमें एक नाम २४।३७ पुराण~भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१९२ पुराणपुरुष–भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५।१४३

पुराणपुरुषात्तम-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३२ पुराणाध-भगवःन्के 2005 नामोंमें एक नाम २५।१९२ पुरातन-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।११० पुरु-भगवान् ऋषभदेव ३।२३९ -पुरु-भगवान् बादिनाय १५।७१ पुर-भगवान् आदिनाच १७।७२ पुरु–भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।३० पुरू-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४३ पुरुदेख-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१९२ पुरुष-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९२ पुरुहृत-इन्द्र १४।१६३ पुष्कर-तीसरा द्वीप ७।१३ पुष्करेक्षण-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५११४४ पुष्कछ-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४४ पुष्ट-भगवान्के १००८ नामोमे एक नाम २५।२०१ पुष्टिद्-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।२०१ पुष्पदन्त-नौवें तीर्यंकर २।१३० पूजाई-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११२ पूज्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९१ पूत-भगवान्के १०८ नामोमें एक नाम २४।३७ **प्तशासन**⊸भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१११ प्त-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३६

प्तवाच्-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१११ पूतासमन्-भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।१११ पूर्व-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९२ ष्ट्रियवीमुर्ति-भगवान् हे १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२६ पृथु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०३ पौरुहूती-इन्द्रसम्बन्धी २५।२२६ प्रकाशासन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९६ **प्रकृति-भगवान्**के १००८ नामों-में एक नाम २५।१६५ प्रक्षीवाबम्ध-मगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६५ प्रजापति-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।११३ प्रजाहित-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।२०७ प्रज्ञापारमित-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१३ प्रणत-भगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६६ प्रणब-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६६ प्रणिधि-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१६६ प्रणेतु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११५ प्रतिश्रुति-प्रथम कुलकर ३।६३ प्रतिष्ठाप्रसव-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४३ प्रतिष्ठित-भगवान्के 3006 नामोर्मे एक नाम २५।२०३ प्रस्यप्र-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४०

प्रस्यय-भगवान्के १००८ नामोंमे एक नाम २५।१७२ प्रथित-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०३ प्रथीयस्–भगवान्के २००८ नामोंमें एक नाम २५।२०३ प्रदीस-भगवान्**के १००८ नामों**में एक नाम २५।२०० प्रधान-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६५ प्रबुद्धारमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०८ प्रसंजन-एक देव, पुरोहितका जीव ८।२१४ प्रमंजन्/-- विदेहका एक राजा १०।१५२ प्रभव-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११७ प्रमाकर – एक देव, सेनापतिका जीव ८।२१४ प्रमाचन्द्र--प्रभाचन्द्र नामक आचार्य १।४४ प्रभावती-गत्धर्वनगरके राजा वासवकी स्त्री ७।३० **ः प्रभविष्णु--भगवः**न्केः 8000 नामोंमें एक नाम २५।१०९ प्रभास्वर--भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१८१ प्रभु-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०० प्रमूतविभव-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २८।११८ प्रभूतारमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११८ प्रभूष्णु-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, प्रभवितुं शीलः प्रमुख्युः, समर्थः इत्यर्थः २४।३० प्रभूष्णु-भगवान्के १००८नामी-

में एक नाम २५।१०९

प्रमाण-भगवान्के १००८ नामा-में एक नाम २५।१६६ प्रथक्तृ-मगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।२१० **प्रशासक्र-**भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१६३ प्रशासन्यम्भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३२ **प्रशस्त-भगवान्**के १००८नामीं-में एक नाम २५:१८६ प्रशास्त्रसङ्ग-प्रभञ्जन चित्रमालिनोका पुत्र नकुल-का जीव १०।१५२ प्रशान्तरसरीॡष-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०८ प्रशान्तास्मन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३२ प्रशान्तारि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम, प्रशान्ता अरयः कर्मशत्रवो यस्य सः 241800 प्रशास्तृ-भगवान्के१००८नामों-में एक नाम २५।२०१ प्रह-मगबान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२२ प्रसम्बारमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम२५।१३२ मसेनजित्-तेरहवां कुलकर -३११४६ प्रइसित-दत्सकाडती सुसीमानगर-के अमृतमति और सस्यमामा-का पुत्र ७।६१ प्राकृत-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५:१६८

प्रामहर-भगवान्के १००८ नामों-

में एक नाम २५।१५०

प्राप्त्रय-मगवान्के १००८ नामोंमें

एक नाम २५।१५०

प्राज्ञ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१३ प्राण-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१६६ प्राणतेश्वर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६६ प्राणद्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६६ प्रा**समहाकस्याणपंचक** --भगवान्-के १००८नामोंमें एक नाम 741844 प्रांशु – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१४ प्रियद्त्ता – राजा विभीषणकी स्त्री १०।१४९ प्रियवता–एक श्राविका २४।१७९ प्रियसेन - अम्बूद्वीप विदेहक्षेत्र पुष्पकलावती देश पुष्टरी-किणीनगरीका राजा९। १०८ भीतिकर-एक मुनि (स्वयंबुद्ध-का जीव ) १०।२ श्रीतिकर-स्वयम्बुद्ध मध्त्रीका जीव मणिचूल देव प्रीतिकर ्नामका पुत्र हुआ (प्रियसेन राजा बीर सुन्दरी रानीका पुत्र तपस्वी मृति) ९।१०९ प्रीतिदेव-प्रियसेन और सुम्बरी-का छोटा भाई, जो तपस्वी मृति हुआ ९।१०९ प्रीतिवर्दन-एक राजा ८।२०१ प्रेष्ट-भगवान्के १००८ नामोंमें नाम, एक **अ**तिदायेम प्रियः २५**।१२२** प्रोडिकाचार्य-ग्यारह अंग दश पूर्वके झाता एक मृनि **3188**\$ बन्धमोक्षज्ञ-भगवान्के १००८

नामोंमें एक नाम २५।२०८

बलाइक - एक देवका नाम 27184 बद्धि-जौकान्तिक देवका एक भेद 2४।७\$ बह्मिमूर्ति-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१२६ बहुशुस-भगवान्के १००८नामों-में एक नाम २५।१२० बालाकीस-मगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१९८ बाहुबळी-मगवान् आदिनायका सुनन्दा स्त्रीसे उत्पन्न पुत्र व्य-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।३८ **दुब-**भगकान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०८ षुद्ध बोध्य-प्रगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४५ बुद्धसन्मार्ग-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१२ डुक्टि - षट्कुमारी देवियोंमें-से एक देवी १२।१६४ इिद्मान्-ग्यारह अंग दश पूर्वके ज्ञाता एक मुनि २।१४४ **रहद्रहस्यति**-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७९ र्वेडिड-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम, अतिशयेन बहुः २५।१२२ महातस्वज्ञ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१० मक्रन् - मगवान्के १०८नामॉर्मे एक नाम २४।३० नक्षम्-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१०५

म**क्ष**निक-भगवान्के

नामोंमें एक नाम २५।१३१

3006

ब्रह्मयोनि–भगवान्के 100% नामोमि एक नाम २५।१०३ ब्रह्मपदेइवर-भगवान्के नामाम एक नाम 🤒 ४१४% ब्रह्मचिद्-भगवान्क नामाँगे एक नाम २५।१०७ ब्रह्मविद्यारियम्-भगवान्क १०८ नामोंने एक नाम २४।४५ ब्रह्मसम्भव-भगवान्के १००८ नागोंमें एक नाम २५।१३१ ब्र**द्याःमन्**–भगवान्के । नामोंसे एक नाम २५।१३१ ब्रह्मेश-भगवान्के १००८ नामी-में एक नाम २५।१३१ ब्रह्मोद्याचित्-भगवोन्के १००८ नामोमे एक नाम ब्रह्मणा वेदितव्यमावेसीति २५।१०७ ब्राझी - भगदान् अदिनायकी पृत्रो ६।५

**सरावन्–भगवान्के १००८ नामों**∙ में एक नाम २५।११२ **भगवती-मरुदेवी १२।२७३** भगवान् - भगवान् आदिनाशके १०८ नामोंमें एक नाम, भग ऐरवर्ष विचन्ते यस्य सः २४।३३ महाकलंक-राजवातिक आदिके कर्ताशापरै भद्रत-भगवान्के १००८ नामां-में एक नाम २५।२१३ अह-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१३ 2006 सङ्कृत्–भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।२१३ सञ्जाहु-प्रथम अंगके ज्ञाता एक मुनि २।१४६ मन्बाहु-वीदहपूर्वके जाता एक मुनि २।१४१

आदिपुराणम् **भरत-भगवान् अ**दिनायका ज्येष्ठ । पुत्र १५११५८ भरत-प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव-का ज्येष्ठगुत्र-प्रथम चक्रवर्ती さんふざ भर्न-भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५।११६ मर्माम-भगवानुके १००८ नामीं-में एक नाम २५।१९७ भव-भगवान्के १००८ नामोंमे एक नाम २५१११७ सबतारक-भगवान्के 200% नामोमें एक नाम २५।१४९ भवान्तक-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११७ **भवास्तक-भग**वान्के १०८नामी-में एक नाम २४।४४ भव्यपेटकनायक -- भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५१२०८ भक्यवस्थु–भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०४ भव्याध्यिनीबन्धु – भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।४१ मस्य मास्कर्-भगवान्के १०८ नामों में एक नाम, भव्यानां भास्कर इव भन्यभास्करः र्४।३६ अवोज्जव–भगवान्**के १००**८ नामों में एक नाम, अवान् संसाराद् उद्गतो दूरीभूतो भव उत्पत्तिर्यस्य सः२५।१०९ माब-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११७ भास्त्रत्-मगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।११७ भिषग्यर-भगवान्के

नामोमें एक नाम २५।१४२

भुवनंकपिनामह - भगवान्क १००८ नामोंमें एक नाम ろんしょべき भूतनाथ~भगवान्**के** 200% नामोंमे एक नाम २५।११८ **भृतभस्यभवद्धतृ~**भगवान्के १००८ नामामे एक नाम २५।१२१ भूतभावन-भगवान्के १००८ ्नामोंमें एक नाम २५।११७ भूतभृद्-भगत्रान्के १००८ नामों-में एक माम २५1११७ भूतारम*न्*भगवान्**क** नामोंमें एक नाम २५१११७ भूष्णु-भगवान्के १०८ नामीमें एक नाम २४।४४ **मोगभूदंदय**-भोगभूमिके ७१५० आजिल्णु-भगवान्के 200% नामीमें एक नाम २५।१०९ अखड्येष्ट-भगवान्के १०८ नामीं-में एक नाम २४।४० मस्याज्ञ-भगवान्के १०८ नामीमें एक नाम २४।४१ मङ्गल-भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५।१८६ सणिकुण्डर्शा-एक देव जो कि वराहका जीव है ९।१९० मणिचूल-भीधर्मस्वर्गके स्वयंत्रभ विमानका एक देव, स्वय-जीय मन्त्रीकः। দৰুদ্ৰ ९।१०७ विद्याघरका मशासी–दव्ह पुत्र ५।११८ मतिवर-अञ्जलकृता महामन्त्री ८।११६ मतिमागर-मतिवर मन्त्रीका विता ८।२१५ मतिसागर-एक मुनि ७।६६

**अद्वकान्ता-नागदत्त और सुम**ति-की पुत्री ६।१३० मध्यम-भगवान्के १०८ नामामि एक नाम २४।४२ **मनीचिन्**—भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१७९ मनु--कूलकर ३।९० मनु-भगवान् अःदिनायका नाम १६।२६६ **मनु**~भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७१ मनोगति -- मन्दरमाला भीर सुन्दरीका पुत्र ८।९३ मनोज्ञाल-भगवान्के । 8006 नामोंमें एक नाम २५।१८२ मनोरय-एक देव, जो कि नकुलार्यका जीव है ९।१९२ मनोरमा-- नक्तवर्ती अभयघोष-की पुत्रो मुविधिकी स्त्री **१**=1१४३ मनोहर-एक देव जो कि वानरार्यका जीव है ९।१९१ मनोहर-रतिषेण और चन्द्रमती-का पुत्र (वानरका जीव) १०।१५१ सनोहर-मगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१८२ मनोइरा—अलकाके राजा अति-बलकी स्त्रो ४।१३१ **मनोहरा**-्रत्तसंचयनमरके राजा भीषरकी स्त्री ७।१५ मन्द्-ध्यनान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५८ सम्बद्धन्-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१२९ सन्त्रमृर्ति-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१२९ सम्बद्-भगवान्के 1006 . नामोंमें एक नाम २५।१२९

मन्त्रिन्–भगवान्के १००८ नामरें में एक नाम २५।१२९ मन्दरमास्टी-गन्धर्वपुरका राजा विद्याघर ८।९२ मन्दरस्थविर-एक मुनि ७।५२ मरोचि-भगवान् आदिनाथकाः पोता, भरतका लड़का 86168 मरुद्देव-बारहर्वां कुलकर ३।१३९ स**रुघ्न-भगवान्**के १००८ नामों-में एक नाम २५।२०९ मलहन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८६ मक्कि-उन्नीसर्वे तीर्थं कर २।१३२ महत्-भगवान्के १००८ नामामें एक नाम २५।१४८ **महर्दिक--**भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१४५ महर्षि-सगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५११५९ महसां भागन्-भगभान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५९ । महस्रापितः-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१५८ **मह्यक्ष्य-**भगवान् ब्रादिनाथ-का साला १५।७० महाकर्मादिहम्-भगवान्के १००८ नामोने एक नाम २५।१६२ महाकवि-भनवान्के नामीमें एक नाम २५।१५३ महाकान्ति—मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५४ मद्दाकान्तिथर – भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५११५७ महाकाषणिक-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५८ सहाकीर्ति-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१५४

महाकोधरिपु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५:१६० महाक्षम-भगवान्के १००% नामोंमें एक नाम २५।१५६ महाश्वान्ति-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१५३ महाक्लेशाङ्कश-भगवान्के १००८ नामों मे एक नाम २५।१६० महागुण-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५४ **महागुणाकर-**भगव।न्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६१ **महाधोष-**भगव।न्के नामोंमें एक नाम २५।१५८ 🦠 महाज्योतिष्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५२ महाज्ञान-भगवः।न्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१५४ **महातपस्-भगवान्**के 8006 नामोंमें एक नाम २५।१५१ **महातेअस्**⊸भगवान्के नामोमें एक नाम २५।१५१ **महात्मञ्**⊸भगवान्के नामों में एक नाम २५।१५९ सहादम-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५६ महादान-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१५४ महादेव-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१६२ सहायुति-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५:१५२ **महाधामन्-**भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५१ मद्दार्श्वत-प्रगवास्के 1006 नामोंमें एक नाम २५।१५१ ए**दाचैर्ज-**मगवान्के : नामोंने एक नाम २५।१५२

महाध्यान-अगवान्के ₹••८ नामोंमें एक नाम २५।१५६ महाध्यानपति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६२ महाध्वरधर--भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५९ सहान्-प्रगवान्के १०८ शामीं-में एक नाम २४।४४ महानम्द-विजयपुरका राज्या ८।२२७ सङ्गानम्ब-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५३ महानाद-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१५८ महानीति--श्रगवानुके 2006 नामोंमें एक नाम २५।१५३ सहापराक्रम-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६० महापीठ-बजरोन और श्रीकास्ता-का पुत्र ( बनिमन सेठका बीव ) ११।१३ महाप्रस-भगवान्के 4006 मामोंमें एक नाम २५।१२८ महाप्रभु-भगवान्के 1006 नाबोंमें एक नाम २५।१५५ महाप्राज्ञ-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१५३ महाप्रातिहार्याचीस - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम 341844 महावक-असकाके राजा अति-वस्र और रानी मनोहराका पुत्र ४।१३२ भ**ञ्चायक-यातकीसम्ब**ं सिरेह-क्षेत्र पुण्ककांवती देश पुण्डरी-किणी नगरीके

धनंजय और ज्यसेना रानी-

का पुत्र (रामपंदका भारक)

७।८२

महाबक-सगवान्के 2006 नामोमें एक नाम २५।१५२ महाबाहु-वजबाहु और श्री-कान्सका पुत्र (आनन्द पुरोहितका जीव ) ११।१२ महाबोधि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४५ महाजद्वापति-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१३१ महाज्ञापदेश्वर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३१ महामदाब्धिसंतारिन्-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१६१ महामाग-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५३ सद्दाभूति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५२ महाभूतपति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६० महासल-भगवान्के 3006 नामोंमें एक नाम २५।१५६ महामति-भगवान्के 2006 मामोंमें एक नाम २५।१५३ मशामति--राजा महाबलका मन्त्री ४।१९१ महासम्ब-भगवान्क 2006 नामोंमें एक नाम २५।१५८ महामहपत्ति—मंगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५५ महामहस्-भगवान्के १००८ नामोंने एक नाम २५।१५४ महासुनि-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१५६ महामैत्रीमय-भगवान्के १००८ मामोंमें एक माम २५।१५७ महामोदात्रिस्दन-भगवान्के १००८ मामोंमें एक नाम २५।१६१

महामौनिन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५६ महायज्ञ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५६ महायति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५८ **महायशस्-भगवान्**के ₹00८ नामोंमें एक नाम २५:१५१ सहायोग-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५४ महायोगीक्वर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६१ महावपुष्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५४ सहाविश्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४१ महाबीर-अन्तिम तीर्थंकर १।१६ महाबीर-इस युगके अन्तिम तीर्यंकर वपर नाम वर्धमान, वीर, अतिबीर, सन्मति २।६० सद्दावीय-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५२ मद्रावल-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६२ महाज्ञतपति-भगव।न्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५७ सङ्ग्राक्त-भगवान्के 4006 नाभोंमें एक नाम २५।१५२ महाज्ञीक-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१५६ महाशोकव्यज्ञ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३३ महासस्य-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१५१ महासम्पन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५२

महासेन-धातकीखण्ड पूर्व-विदेह बत्सकावती देश प्रभाकरी नगरीका राजा 4310 महिलोदय-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१५९ महिष्ठवाच्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५९ महोकम्प-महोघरका ज्येष्ठ पुत्र ७१३८ महीधर-एक विद्याघर राजा 41709 महीधर-गन्धर्वनगरके वासव और रानी प्रभावती-का पुत्र ७।२९ महीधर-रत्नसंचयनगरका राजा १०१११५ महीयस्-भगवान्के १०८ नामों-में एक नाम, अतिशयेन महान् महोयान् २४।४३ मर्हायित-भगवान्के १०८ नामों-में एक नाम २४।४४ महेज्य-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१५८ महेन्द्र-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१४८ सहेन्द्रसहित—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४८ महेन्द्रवन्ध-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७० सहेशितृ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६२ महेश्वर-भगवान्के १०८ नामीं-में एक नाम २४।३० सहेश्वर-भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।१५५ महोदय-भगवान्के १००८

नामों में एक नाम २५।१५१

सङ्घोदय-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१५३ महोदक-भगवान्के 2006 नामांमें एक नाम २५।१५१ महोपाय-भगवान्के 3006 नामोंमें एक नाम २५।१५७ .सहोसय--भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१५७ महोदार्य-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१५९ सक्क-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।४४ । महा-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५७ मारजिद्-भगवान्के 8000 नामोंमें एक नाम २५।२१० मुक्त-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५:११३ मुनि-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१४१ मुनिज्ये ह-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०२ **मुनिसुबर-बी**सर्वे ती**र्थंकर** २११३२ **मुनोध्द-**भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१७० **ञुनोश्वर-भगवान्**के नामोंमें एक नाम २५।१८३ मुमुक्षु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०८ मूर्तिमत्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८७ मुखकर्म - भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।२०९ **मूलकारण**-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।२०९ मृश्युंजय-भगवान्के

नामों में एक नाम २५।१३०

मोहारिविजयिन् — भगवान्कं १००८ नामामि एक नाम २५।१०६ मोहासुरारि—भगवान्के १०८ नामामि एक नाम, मोहरूपी असुरके शतु २४।३६

#### য

बजमातासमन्-भगवःन्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२७ यज्ञपति—भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१२७ यज्ञाञ्च-भगवान्के १००८ नामी-. में एक नाम २५।१२७ यज्यन्-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।४२ यति—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१३ यतीन्द्र-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१७० यतीइवर-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१०७ यसघर-एक मुनि १०।११६ **यमधर-एक मुनि ८**।५७. यशस्त्रती-धातकीखण्ड विवेहक्षेत्र पृष्कलावती देश पुण्डरी-किणीनगरीके राजा धनंजय- 🦈 की रानी ७।८१ यशस्वती-भगवान् आदिनाय-की स्त्री १५।७० यंशस्यान्-नीवा कुलकर ३।१२५ यशोधर-एक मुनिराज ६।८५ यशोधर-एक योगीन्द्र ८।८४ यक्षोसद्र⊸एक प्राचीन आचार्यः १।४६ यशोसद्र-प्रथम अंगके ज्ञाता एक मुनि २।१४६ याज्य--भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२७

युगज्येष्ठ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९३ युगन्धर-विदेहक्षेत्र के तीर्थंकर ५।१९४ युगन्धर-एक मुनिराज ७।२२ युगन्धर-पुष्कराधंके पूर्वाधं विदेह-के मंगलावती देशसम्बन्धी रत्नसंचयनगरके राजा अजितंजय और रानी वसुमतोका पुत्र (तीर्थंकर) ७।९१ थुगसुरुय-भगवान्के \$000 नामोंमें एक नाम २५।१९३ युगादि-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१४७ युगादिकृत्⊸भगव।न्के 8000 नामोंमें एक नाम २५।१४७ युगादिपुरुष-भगवान् ऋषभदेव . ३१२३८ युगादिपुरुष-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०५ युगादिस्थितिदेशक-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५**।१९**३ युगाधार-मगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१४७ र्यागविद्-भगवान्के १००८ सामीं-में एक नाम २५।१२५ योगविद्-भगवान्के नामोम एक नाम २५।१८८ योगविद्वांबर-भगवान्के नामोंमें एक नाम, योगके जाननेवालीमें श्रेष्ठ २४:३७ योगास्मन्-भगवान्के १०८ नामा-में एक नाम २४।३८ योगात्मन्-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१६४ योगिन्-भगवान्कं १००८ नामोंमें

एक नाम २५।१०७

बोगिन्-भगवान्के १०८ नामों में एक नाम २४।३७
बोगिवन्दित-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१८८
बोगीग्द्र-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१७० वोगीश्वराचित-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१०७ र दे रित्रेण-विदेहका एक राजा १०।१५१

रतियेश-विदेहका एक राजा
१०१९१
रस्नगर्भ-भगवान्के १००८
नामोमें एक नाम २५।१८१
राजर्षि--राजा श्रीणक राजगृहीका राजा २।८१

#### Œ,

**रुक्षण्य--**भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम रेपा१४४ **स्वसी-**षट्कुमारी देवियोंमें-से एक देवी १२।१६४ रूक्मीपति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५१२०७ कक्सीमति-पुण्डरीकिणी नगरीके व जदन्तकी राजा **६१५९** ′ कश्मोमती-हस्तिनापुरके राजा सोमप्रमकी स्त्री २०।१०० सहसीवत्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८२ कलिताञ्च-एक देव श्रोवमीकी माता मेनोहराका जीव ७११७ **स्र हिन्दा क्र क्रिक्स क्रिक्स** जीव ५।२५४ कोकचञ्जुष-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१२ क्षोकज्ञ-भगवान्के १००८ नामों-में एके नाम २५।१९५

लाकधार्-भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१९१
लोकपति-भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।२१२
लोकवत्सल-भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।२११
लोकाध्यक्ष-भगवान्के १००८
नामोंमें एक नाम २५।१७८
लोकालीकप्रकाशक - भगवान्के
१००८ नामोंमें एक नाम
२५।२०६

लोकेश-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१९१ लोकोत्तर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१२ लोखप-मुप्रतिष्ठितनगरका हल-बाई ८।२३४ लोहार्य-प्रथम अंगके ज्ञाता एक मुनि २।१४९

#### ख

यचसामीशः-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१० वज्रजञ्च--विदेहक्षेत्र पुरुकस्था-वतीदेश- उत्पलखेटनगरके राजा बक्जबाहु और रानी बसुन्धराका पुत्र सरिताङ्ग-का जीव ६।२९ वज्रजञ्चार्य-वज्रज्ञन्त जीव जो कि भोगभूमिमें आर्य हुआ या ९।१८५ वज्रदम्स-विदेहक्षेत्र पुण्डरीकिणी-नगरीका राजा ६।५८ वज्रद्न्त--दखनाभिकाः १११६१ वञ्जनामि-पुण्डरीकिकीके राजा बज्जसेन और रानी श्री-

कान्ताका पुत्र ११।९

वज्रबाहु-विदेहक्षेत्र पुष्कला-वतीदेश उत्परुखेट नगरका राजा ६।२८ ष**क्र**सेन-जम्बुद्वीप पूर्व विदेह-क्षेत्र पुण्डरीकिणी नगरीका राजा ११।९ बद्रतांबर-भगवान्के 206 नामोंमें एक नाम २४।३८ षद्तांबर-भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।१४६ बन्ध-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६७ वर्तना-द्रव्योंकी पर्यायोंके बदलनेमें सहायक काल-द्रव्यकी एक परिणति ३।२ वरद-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४२ वरदत्त-राजा विभीषण और रानी प्रियदत्ताका पुत्र, यह शार्द्रलका जीव है १०११४९ वर्षमान-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१४५ वरप्रद-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।२१३ वर्ष-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१४२ बरबीर--भगवान् आदिनाथका पुत्र १६।३ **वर्षीयस्-भगवान्**के 8006 नामोंमें <u>एक बाम २५।१४</u>३ षरसेन-नागदत्त और सुमतिका पुत्र ६।१२९ **वरसेन-न**न्दिषेण और अनस्त-मतीका पुत्र, यह शूकरका जोव है १०।१५० वराष्ट्रार्थ-वराहका जीव जो कि

भोगभूमिमें आर्य हुआ था

९११९०

वरिष्ठधी-भगवान्के 8000 नामोंमें एक नाम २५।१२३ बरेण्य-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।३७ वरंण्य-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१३६ विश्वन्–भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१६० वस्येन्द्रिय-भगवान्क 8006 नामोंमें एक नाम २५।१८६ वसन्ससेना-विजयपुरके महानन्दकी स्त्री ८,२२७ **वसुन्धरा**⊷विदेहक्षेत्र ′ पुब्कलान वतीदेश उत्पलखेटनगरके राजा बज्जबाहुकी ६।२८ वसुन्धरा–धातकोखण्ड पश्चार्ध पूर्वविदेहसम्बन्धी भागके वत्सकावतीदेशकी करीनगरीके राजा महासेन-को स्त्री ७।८६ वस्त्राङ्ग-सर्वप्रकारके वस्त्र देने-बालाएक कल्पवृक्ष वागीश्वर-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।२०९ बाग्मिन्-भगवानुके 2005 नामोंमें एक नाम २५।१७९ बाचस्पति-भगवान्के १०८ नामों-में एक नाम २४।३९ ... वाचस्पति-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१७९ **वासरशन-**भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।२०४ वादिसिंह-एक पूर्ववर्ती आचार्य 8148 वानरार्य-वानरका जीव कि वानरके बाद भोगभूमि-में उत्पन्न हुआ ९।१९१ वायुमूर्ति-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१२६

वासव-विजयार्धके गन्धर्वनगरके राजा एक विद्याधर ७।२९ वासव-महापूतजिनालयमें पण्डिता घायके द्वारा प्रसा-रित चित्रपटके कल्पित ज्ञाता धूर्त ७।११२ वासुपूज्य-बारहवें ं तीर्थं कर २।१३० विकलक्क-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१९४ **विकरमध**-भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।१९४ विकसित--वत्सकावती सुसीमा-नगरका एक विद्वान् (प्रहसित का मित्र) ७।६१ विक्रमिन्-भगवान्के 3000 नामोंमें एक नाम २५।१७२ विष्मविनायक-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०६ विजय-स्यारह अङ्ग दशपूर्वके ज्ञाता एक मुनि २।१४४ विजय-वज्रसेन और श्रीकान्ताका पुत्र (कार्दूलका जीव) ११।१० विज्ञर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२४ विजितानतक-भगवान्के १००८ नाभोंमें एक नाम २५।१२३ विजिब्सु-भगवान्के १०८ नामों-में एक नाम, विशेषेण जेर्तु शीलो विजिच्छाः २४,३५ विद्**ां**बर-भगवान्के १००८ नामीः में एक नाम २५।१४६ विद्यानिधि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४१ विद्युस्त्रता--ललिताङ्ग देवकी प्रधान देवी ५।२८३ विद्वस-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२५

विधाता--भगवान आदिनाथका नाम १६।२६७ विधात-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, कर्मभूमेञ्यवस्था-विधानात् विधाता विदधाः तीति विवाता २४।३० विधातृ-भगवान्के १००८ नामोंसे एक नाम २५।१२५ विधि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०२ विनक्षि-भगवान आदिनायके साले महाकच्छका पुत्र १८।९२ विनयस्थर-एक मुनिराज ७:३४ विनेतृ-भगवान्ते १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४१ विनेयजनताबन्धु-भगवानुके १००८ नामों में एक नाम 241924 विनयासम्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३८ विषुळज्योतिस्-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४० विसय-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२४ विभव-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२४ विभव-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।११७ विमावस्–भगद।त्के 8000 नामों में एक नाम २५।११० विभीषण-श्रोधर और मनोरमा-का पुत्र ७।१५ विभीषण-विदेहक्षेत्र वत्सकावती देशका राजा १०।१४९ विभु⊷भगवःन्के १०८ नामोमें एक नाम, विशेषेण भवतीति विभु: २४।३२

विभु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०२ विमल-तेरहवें तीर्थं कर २।१३१ विमलवाइ-विदेहके एक तीर्थंकर १०।१५४ विमलवाहन-सातवी कुलकर . ३।११७ विमुक्तात्मन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८६ वियोग-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम विगतो योग आत्मपरिष्यन्दो यस्य-सः 241824 वियोतिक-भगवान् के नामोंमें एक नाम, प्नजेन्म-रहितत्वाद् विमता योनिर्यस्य स वियोनिकः २४।३२ विश्वास्-भगवान्के १००८ नामां-में एक नाम २५।११२ विरत-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२४ विशास-भगवानुके १००८ नामोंमें एक/नाम २५।१२४ विस्तीनाशेषकस्मष-भगवानके १००८ नामोंमें एक नाम 241824 विविक्त-भगवानुके 2006 नामोंमें एक नाम २५।१२४ विवेद-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४६ विशास-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४० विशिष्ट-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७२ विशोक-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२४ विश्रत-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२०

विश्वकर्मन्-भगवान्के नामों में एक नाम २५।१०३ विश्वकर्मा-भगवान् आदिनाय-का नाम १६।२६७ 2006 विश्वजिद्य-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१२३ विश्वज्योतिष्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०३ विश्वतःपाद-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२० विश्वतश्रक्षु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक २५।१०१ विश्वतोक्षमयज्योति-भगवानुके १०८ नामोंमें एक नाम, विश्वतः समन्तात् अक्षमयं आत्मरूपं ज्योतिर्यस्य सः २४।३२ विश्वतोसुख-भगवानके ८०४ नामोंमें एक नाम, सर्वज्ञत्वेन विश्वतः समन्तानमुखं यस्य सः विश्वतोमुखः २४।३१ विश्वतोसुख-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०२ विश्वदक्-भगवान्के १०८ नामों-में एक न।म, सर्वदर्शित्वेन विश्वं पश्यतीति विश्वदृक् 28135 विश्वदग्-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१०३ विश्वदश्वन्-भगवःन्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१०४ वि**श्वनायक-भगवान्**के नामोंमें एक नाम २५।१२३ विश्वमावविद्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१० विश्वभुज्-भगवःन्के नामोंमें एक नाम २५।१२३ विश्वभुद्-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, विद्वं दोधतीति

विश्वभृद् २४।३२

विश्वभू-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१०० विश्वभूतेश-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०३ विश्वभृद्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२३ विश्वमूर्ति-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१०३ विश्वयोनि--मगवानुके १०८ नामों-में एक नाम, विश्वेषां गुणानामुत्पादकत्वाद् विश्व-योनिः २४।३२ विश्वयोनि-मगत्रान्के 2006

विश्वरीश- भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम, विश्वरी-पृणिकी तस्या ईश:२५।१०४ विश्वरूपारमन्-भगवान्के १००८

नामोंमें एक नाम २५।१०१

नामोंमें एक नाम २५।१२३ विश्वकोकेश-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०१

विश्व <del>होचन-भगवान्के १००८</del> नामोंमें एक नाम २५।१०२

विश्वविद्-भगवान्के १००८ नामोंने एक नाम २५।१०१

विश्वविद्यासहेश्वर-सगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२१

विश्वविधेश-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०१

विद्यव्याधिन्-नगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, सर्वज्ञत्वेन विश्वं क्याप्नोतीति विश्व-व्यापी २४।३२

विश्वक्यापिन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०२ विश्वकार्षि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२० विद्वसृज्-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१२३ विश्वारमन्-भगवान्के नामों में एक नाम २५।१०१ विश्वाराट्-भगवान्के नामोंमें एक नाम, विश्वस्मिन् राजते शोभत इति विश्वा-राट् 'विश्वस्य बसुराटोः' इति पूर्वपदस्य दीर्घः २४।३१ विक्ष्वाशिष्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२३ विश्वेट्-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, ईट्टे ऐश्वर्यसम्पन्नो भवतीति ईट्, विश्वेषामीट् इति विश्वेट् २४।३१

विश्वेद-संसारके स्वामी भगवान् ओदिनाय १८।१ विश्वेदा-भगवान्के १००८

नामोंमें एक नाम २५।१०२ विश्वेश-भगवान्के १००८

नामोंमें एक नाम २५।१२३ विद्यस्थवस्–मगवान्के १००८

नामोंमें एक नाम २५।१६४ विष्णु-चौदह पूर्वके ज्ञाता एक

विष्णु-चौदह पूर्वके ज्ञाता एक मुनि २।१४१

विष्णु-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, केवलक्षानापेक्षया स्थापकत्वाद् विष्णुः २४।३५

विश्वाखार्थ-प्यारह अङ्ग दश पूर्वके धारक एक मुनि २।१४३

विहतास्तक-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१४१

वीतकसमय-भगवान्के १००८ नामोमें एक नामश्री१३३८

वीतमस्सर-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२४

बीतराग-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८५ वीतमी-भगवान्के १००८
नामोमें एक नाम २५।२११
वीर-भगवान् महावीर १।१९६
वीर-भगवान् आदिनायका पुत्र
१६।३

वीर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२४

वीरवाहु-श्रीमती और वजजङ्घ-का पुत्र ८।५८

वृष-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११६

वृषकेतु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११६

बृषध्त्रज-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।११६

वृष्यति—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११६

ष्ट्रपम-प्रथम तीर्थंकर, इन्हें ऋषभ अथवा आदिनाथ भी कहते हैं १।१५

वृषम-प्रथम तीर्थंकर २।१२८ वृषम-भगवान् आदिनाथ, वृषेण धर्मेण भाति शोभत इति

वृषम-भगवान् आदिनायके १०८ नामोंमें एक नाम वृषेण धर्मेण भातीति वृषभः २४।३३/

वृषभः १४।१६०--१६१

कृषम-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१००

ख्रुचम—भगवान्के१००८ नामोंमें एक नाम २५।१४३

बृषमध्वंज-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, बृषमो बलीवदीं ध्वजी चिह्नं बस्य सः २४।३३

वृषभसेन--मगवान् ऋषभदेवका वृत्र १६।२ वृषभसेन-भगवान् आदिनावका पृत्र, जो कि पीछे चलकर **उ**न्होंका गणधर हुआ २४।१७२

वृषभाञ्च-भगवान्के १००८नामीमें एक नाम २५।११६ **बृषाधीश-**भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११६ बुषायुध-भगवान्के १००८ नामामे एक नाम २५।११६ वृषोज्ञव-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११६ वेद्विद्-भगवान्के नामोंमें एक नाम २४।३८ वेद्वद्-भगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४६ बेद्वेध-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४६ चेदाङ्ग-भगवान्**के** 2006 नामोंमें एक नाम २५।१४६ वेश-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४६ वेधस्–भगवान्के १००८ नामोर्मे एक नाम२५।१०२

दैकृताल्तकृत्–भगवान्के १००८ मामोंमें एक नाम २५।१६८ वैजयन्त-वज्रसेन और श्रीकान्ता-कापुत्र (वराहकाजीव) ११।१०

∙ ब्यक्तबाच्-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४७ ब्यक्तशासन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४७ **ब्योमस्**र्ति-भगवान्के १००८ नामोर्मे एक नाम २५।१२८

शक्त-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।११३

शक्कर-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, यं करोतीति शंकर: २४।३६

शङ्कर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८९

शतबल-सहस्रवलका पुत्र ५।१४७

**शतव्य-म**हादल दिद्याधरका पितामह-बाबा ५११३९ --

शतसर्ति-राजा महाबलका मन्त्री ४।१९१

श्रृष्ट्रम—भगवान्के १००८ नामों∻ में एक नाम २५।२०१

**शरमव**–भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१००

**सम्मव-**भगवान्के नामोंमें एक नाम, शंसुखं भवति यस्मात् स सम्भवः २५।३६

शस्यु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१००

श्रम्भु-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, शंसुक्षंभवति यस्मात् स शम्भुः २४।३६

शमारमन्-भगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५३१६३

श्रमिभू-भगवान्के १००८ नामोर्मे एक नाम २५।१६१

शरण्य-भगवान्के १०८ नामोंमें शरणे साधुः एक नाम, शरण्यः २४।३७

शरण्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३६

शंबर्-भगवान्के १००८ नामोंमें

एक नाम २५।२०६ शंवद-भगदान्के १००८ नामों में

एक नाम २५।१८९ शंबद्-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम शंसुखं वदतीति

र्षावदः २४।३६

शंयु−भगवान्के १०८ नामोंमें एक साम, शंसुखं विद्यते यस्य सः शंयुः मतुबर्धे, प्रत्ययः २४।३६

शान्त-भगवान् रे १०८ नामों में एक नाम २४।४४

शान्स-अंगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३८

शान्तारि-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।२१६ शान्ति-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम १५।२०२

शान्ति-सोलहवें तीर्थंकर २।१३१ शान्तिकृत्-भगवान्के १००८

नामोंमें एक नाम २५।२०२ शान्तिय-भगवान्के

१००८ नामोंमें एक नाम २५।२०२

शान्तिनिष्ठ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०२

शान्तिमाज्-मगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२६

शाद्कि।ये-शार्द्रलका जीव जो मोगभूमिमें आयं हुआ था ९।१८९

शाश्वत-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०२

शासितृ–भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०१

शास्त्र-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११५

शांतकुरमनिसप्रम-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९९

**किव∽**भगवान्के १०८ नामोंमें • एक नाम २४।४४

शिष-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०५

**शिव-भगवान्के १००८ नार्मोमें** एक नाम २५।१०५

शिवकोटि–मूलारावनाके कर्ता शिवार्य १।४९ शिवताति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०२ **क्षिबप्रद**-भगव।न्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।२०२ शिष्ट-भगव।न्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७२ **शिष्टभुज्-भगवान्**के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१७२ **शिष्टेष्ट**—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०१ श्रीसक्र⊸दसर्वां तीर्थंकर २।१३० शीकसागर-भगवान्के १००८ • नामोंमें एक नाम २५।२०५ द्धाचि–मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११२ द्धविश्रदस्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२० **द्युद्ध**—भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०८ खुद्ध-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।२१२ खुमस्थाण-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४४ ग्रुमंबु-मगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१७ च्चर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६० सेमुबीश-मनवान्के १००८ नामोंनें एक नाम २५।१७९ श्रायसोक्ति-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०९ क्यी-पट्कुमारी देवियोंमें एक देवी जो कि हिमबत्कुला-चलके सरोवरमें रहती है **१२।१६४ ओकान्ता-नागदत्त और सुमति-**

श्रीकान्ता—पुण्डरीकिणी नगरीके वज्रसेनकी स्त्री राजा ११।९ श्रीगर्भ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११८ भीदस-एक प्राचीन कवि १।४५ श्रीधर-एक देव जो कि वज्र-जंघका जीव, भोगभूमिके बाद ऐशानस्वर्गके प्रभविधानमें उत्पन्न हुआ था ९।१८५ श्रीधर-विदेहक्षेत्र मङ्गालावती देशके रत्नसंचयनगरका राजा ७।१४ श्रीनिवास-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७४ श्रीपरिर-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।११२ श्रीपाक-एक पूर्वदर्शी आवार्य १।५३ भीमती-मतिवर मन्त्रीकी माता टा२१५ श्रीमती-पुण्डरीकिणीनगरीके राजा बज्जदन्त और रानी लक्ष्मीमविष्ही पुत्री (लिलितांगकी स्त्री स्वर्ध-प्रभाका जोब ) ६।६० श्रीमान्-भगवान्के 3006 नामोंमें एक नाम २५।१०० श्रीवर्मा-श्रीवर और मनोहराका

श्रीवर्मा-सिंहपुरके राजा श्रीयेण और सुन्दरीका छोटा पुत्र ५१२०५ श्रीवीरसेन-जिनसेनके गुरु वट्-सण्डागमके टीकाकार ११५५ श्रीवृक्षकक्षण-मनवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१४४

पुत्र ७।१५

भीश-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२११ श्रीश्रितपादाक्ज-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२११ भोषेण-सिहपुरका राजा ५।२०४ श्रीचेण-सिहपुरका राजा ८।१८० श्रुतकीर्ति-एक आवक २४।१७८ श्रुतकीर्ति-श्रानन्द पुरोहितका पिता ८।२१७ श्रुवात्मन्-भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१६४ श्रेक्कि-राजगृहीका राजा १११५७ श्रेयस्-हस्तिनापुरके राजा सोम-प्रभका छोटा भाई श्रेयान्स जिसने भगवान् ऋवभनाव-को सर्वप्रथम आहार दिया या १।११ श्रेयस्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०९ श्रेयान्-धानतीर्वका प्रवर्तक हस्ति-नापुरके राजा सोमप्रमका भाई, श्रीमतीका जीव 61284 श्रेवोनिधि-मगवान्के नामोंमें एक माम २५।२०३ श्रेष्ठ-भगवाम्के १००८ नामोंमें एक नाम, अतिशयेन प्रशस्तः २५।१२२ **५२ पग-भगवान्के १००८** नामों-में एक नाम २५।१४४

स्य सगर-व्रितीय चक्रवर्ती २।४२ सत्कृत्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३० सत्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७५ सत्वपशायण-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७५

की पुत्री ६।१२९

सन्यभामा-अमृतमति मन्त्रीकी स्त्री ७।६२ सन्यवाच्∸भगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७५ संस्थविज्ञान-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७५ सस्यशासन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७५ सस्यसन्धान-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५११७५ सरवारमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७५ सरयाशिष्-भगदान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।१७५ सदागति-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१७७ सद्गातृस-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७७ सदामाविन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८८ सद्दाभोग-भगवान्के 2008 नामोंमें एक नाम २५।१७७ सदायोग-भगवान्के 8006 नामोमें एक नाम २५।१७७ सद्याविद्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७७ सदाक्षिव-भगत्रान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१७७ सदासीख्य - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७७ सदोदय – भगवान्के १००८ --- नामोंमें एक नाम<sup>्</sup>२५।१७७ सद्योजात - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९६ . सनातन – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०५ सम्ध्याभवभू-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९८ सन्मति-चीबीसर्वे तीर्यंकर 21232

सन्मति-दूसरा कुलकर ३।७७ समप्रधी - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१५० समन्तमह–एक प्राचीन कवि १।४३ समन्द्रभद्र-भगव।न्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।२१६ समयज्ञ - भगवान्के. १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८४ समाधिगुप्त - एक मुनिराज ६।१३५ समाधिगुस-एक मुनि ७१८३ समाहित - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८४ समुन्मोलित कर्मारे - भगवान्-के १००८ नामोंमें एक नाम २५१२१४ संभिक्तमति – राजा महाबलका मन्त्री ४।१९१ सयोग-भगवान्के १००८नामोंमें एक नाम २४।३८ सर्वेक्छेशापइ-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६३ सर्वेग-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९५ सर्वज्ञ-मगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११९ सर्वत्रग्नगगगगन्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१८८ सर्वेदर्शन-भगवान्के 3004 नामोंमें एक नाम २५।११९ सर्वदिक्-भगवान्के 3005 नामोंमें एक नाम २५।११९ सर्वेदोषहर-भगवान्के १००८ नामोर्मे एक नाम २५।१६३ सर्वयोगीश्वर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६४ सर्वेकोकजित्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११९

सर्वेको बातिग-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९१ सर्वकोकेश-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११९ सर्वलोकैकसारथि-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम 241888 सर्वेवित्-भगवान्केः 3006 नामोंमें एक नाम २५।११९ सर्वारमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११९ सर्वादि-भगवान्के 3006 नामोंमें एक नाम २५।११९ सक्तिलात्मक-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२६ सहस्रपास्-भगवान्के नामोंमें एक नाम २५।१२१ सहस्रवस-महाबल विद्याधरके विताके वितामह ५।१४६ सहस्रक्षोषं-भगवान्के 3006 नामोंमें एक नाम २५।१२१ सहस्राक्ष-भगवान्के १००८ नामोंसें एक नाम २५।१२१ सहिष्णु-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१०९ संभव-तृतीय तीर्थंकर २।१२८ साक्षिन्-भगवान्के १००८ नामों में एक नाम २५।१४१ **सागरद्ऋ**–हस्तिनापुरका **67713** सागरसेन-एक मृति ८।१६७ साधु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६२ सार्व-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११९ सारस्वत-लौकान्तिकदेवका एक भेद १७।४८ सिद्ध-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।३८

सिंड-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०८ सिद्धशासन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०८ सिद्धसंकल्प-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४५ सिद्धसाधन-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४५ सिद्धसाध्य-भगवान्के 8006 नामोमें एक नाम २५।१०८ सिद्धसेन-जिनसनसे पूर्ववर्ती एक महाकवि १।३९,४२ सिद्धारमन्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५!१४५ सिद्धान्तविद्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०८ सिद्धार्थ-भगवान् महावीरके विता १।१९६ सिदार्थ-ग्यारह अंग दश पूर्वके ज्ञाता एक मुनि २।**१**४३ सिद्धार्थ-हस्तिनापुरके राजा सोमप्रभका द्वारपाल २०।६९ सिद्धार्थ-भगवान्क 2006 नामोंमें एक नाम २५।१०८ सि**द्धिद**-भगवान्के 8006 नामोंमें एक नाम २५।१४५ स्रोता-विदेहक्षेत्रकी एक नदी ५।९९ सीमन्धर-विदेहक्षेत्रके तीर्थंकर सीमंकर-पविश्व कुलकर ३।१०७ सीमंधर-छठा कुलकर ३।११२ सुकृत<del>िच=भगवान्</del>के १००८ नानोंमें एक नाम २५।१७४ सुखद्-भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५।१७८ सुखसाद्भत-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।२१७ सुगत-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१०

सुगति-भगवान्के 2005 नामोंमें एक नाम २५।१२० सुगुप्त–भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७८ सुगुसासम् सगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१४० सुर्घःष-भगवान्के 2008 नामीमें एक नाम २५।१७८ सुतनु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१० सुत्रामपूजित-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२७ सुरवन्-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१२७ सुद्ता-धान्यपुरके कृवेरवणिक्-की स्त्री ८।२३१ सुदर्शन-भगव।न्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१८१ सुदर्शना-एक आर्यिका ७।४४ सुदृष्टि–सुसोमानगरका १०।१२२ सुधर्म-सुवर्म केवली १।१९९ सुधर्म-गौतमके बाद होनेवाले अनुबद्ध केवली २।१३७ सुधर्म-एक मुनि ७।१६ सुधी-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२५ सुधी--(सुगोः) भगव।न्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७१ सुधीतकलधीतश्री - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०० सुनन्दा-भगवान् आदिनायकी स्को १५।१७० सुनय-भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१७४ सुनयतस्त्रवित्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४०

**सुन्दरन**न्द्र-- सुसीमानरगर्के राजा सुद्ष्टिकी स्त्री १०।१२२ सुन्दरी-सिहपुरके राजा श्रीयेण-की स्त्री ५।२०४ **सुन्दरी**—गम्धर्वपुरके राजा मन्दरमालोको स्त्री ८।९२ सुन्दरी–सिंहपुरकेराजाश्रीषेण-की स्त्री ८।१८१ सुन्दरी-राजा प्रियसेनको स्त्री ९।१०९ सुन्दरी-रत्नसंचयनगरके राजा महोधरको स्त्री १०।११५ सुन्दरी-भगवान् अ।दिनायकी सुनन्दा स्त्रीसे उत्पन्न पृत्री सुपाद्यं – सप्तम तीर्थं कर २।१२९ सुप्रम⊸भगव।न्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९७ सुप्रमा-अयोध्याके राजा जयवर्मा-की स्त्रो ७।४१ **स्प्रसम्ब**-भगवः न्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३२ सुबाहु-वज्जसेन और श्रीकान्ता-कापुत्र (मितिवर मन्त्रीका जीव ) ११।१२ **सुमग–**भगवान्के १००८ नामोसे एक नाम २५।१८४ स्मद्र-प्रथम अञ्जूके ज्ञाता एक मुनि २।१४९ सुभुत्-(सुभृत) भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम (सुब्हु-इता) (सुब्दुपोपकः) २५।१४० मुमति-पंचम तीर्थंकर २।१२९ सुमति-पाटलोग्रामके नागदत्त वणिक्पुत्रको स्त्री६।१२८ मुमति-पलालपर्वत ग्रामके देविल नामक पटेलको स्त्री ६।१३५ मुमुख-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१७८

स्मधस्-भगव।न्क १००८ नामोमें एक नाम २५।१७२ म्यञ्बन्–भगवान्के १००८ नःमोमे एक नाम २५।१२७ स्रुप-भगवान्के 2005 नामोंमें एक नाम २५।१८४ सुवणवण-भगवान् के मामोमें एक नाम २५।१९७ सुवाच्-भगदान्के १००८ नामीं में एक नाम २५ः१२० सुविधि-सुसीमानगरके राजा युद्ध्टि और रानी सुद्धरनन्दा-का पुत्र ( वक्त प्रजुष श्रीधरः देवका जोब ) १०।१२२ सुविधि–भगवान्के १००८नामीं-में एक नाम २५।१२५ सुद्धत-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१७५ सुश्रुत-भगवान्के १००८ नःमां-में एक नाम २५।१२० सुभुत-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१२० सुषमाबुःषमा – अवसर्पिणोका तोसरा काल ३।१७ सुसंबद -- भगवान्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१४० सुसंस्कार (वैकश्यिक)-भगवान्-के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६८ सुसीम्यारभन्-भगवान् ३ १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२८ सुस्थित – भगवान्के १००८ ं नामोंमें एक नीम २५।१८५ सुस्थिर-भगवान्के १००८नःमी-में एक नाम २५।२०३ **सुद्धि-भगवान्**के १००८ नामी-में एक नाम २५।१७८ सु∉त−भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१७८

सुक्षम-भगवानुके १००८ नामों-में एक नाम २४।३८ स्रम-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१०५ स्क्मदक्षिन्-मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१६ सृति-उत्पादक २।३२ स्नृतप्तवाच्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१२ सूर्यकोटिसम्प्रम - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९७ सूर्यम् ति - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२८ सूरि-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१२० स्त्रष्टु–भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम, कर्मभूमिक्यव-स्थायाः सर्जनात् स्रष्टा २४।३० स्रष्टा-भगवान् आदिनायका नाम १६।२६७ सोमप्रम-कुरुवंशका राजा हस्तिनापुरमें जिसकी राज-षानी थी १६।२५८ सोममृति-भगवानुके 2006 नामोंमें एक नाम २५।१२८ सीम्य-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१७८ स्तवनाई-भगवान्के 2006 नामों में एक नाम २५।१३४ स्तुर्ताझ्वर-भगवान्के १००८ नामोंमें एकनाम २५।१३४ स्तुत्य-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३४ स्थवर-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१२२ स्थित्रिष्ठ-भगवान्के १००८ नामाः-में एक नाम, अतिशयेन

स्थूलः स्यविष्ठः २५।१२२

स्यवीयस्-भगवःन्के 106 नामोंमें एक नाम २४।४३ **स्थवीयस्**–भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१७६ स्थाणु-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।११४ स्थावर-भगवान्के १००८ नामी-में एक नाम २५।२०३ स्थास्तु-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।४४ स्थास्तु (स्थाणु) – मगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०३ **स्येयस्**-भगवान्क \$000 नामोंमें एक नाम २५।१७६ स्थेष्ठ-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।४३ स्येष्ट-भगवान्के १००८ नामोंसे एक नाम, अतिशयेन स्थिरः 241122 स्नातक⊸भगवान्के १००८ नामोंमे एक नाम २५।११२ स्पष्ट-भगवान्के १००८ नांघोंमें एक नाम २५।२०१ स्पष्टाक्षर-मधवान्**के** नामोंमें एक नाम २५।२०१ स्त्रष्ट⊸भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३३ **स्वतम्त्र∽प्रगवान्**के 1006 नामोंमें एक नाम २५।१२९ स्थन्त-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम, सुष्ठु अस्ती यस्य सः २५।१२९ स्वभू-भगवान्के १००८ नामीमें एक नाम २५१२०१ स्वामिन्-भगवःन्के 1000 नामोंमें एक नाम २५।१७२ स्वयम्प्रम-एकदेव जो कि भीमती-काजीव भोगभूमिके बाद

स्वयम्त्रभ विमानमें देव हुआ

**51**868

रवयम्प्रभा-ललितांगदेवको प्रधान देवी ५१२८३ महाबलका स्त्र**यम्बद्ध**—राजा मन्त्री ४।१९१ २००८ स्वयम्बुद्ध-भगवान्के नामों में एक नाम २५।११३ स्वयम्भू-भगवान् महावीर रा१५४ स्वयंज्योति-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०६ **स्वयंप्रम**≁एक मुनि ५।२०८ **स्वयं**प्रमजिन-विदेहके तर्थंकर ९।११० श्वयंत्रम-एकदेव जो कि वज्र-जंबकी स्त्री श्रीमतीका जीव था १०।१४५ स्वयंग्रभ-भगवान्के १०८ नामी-में एक नाम,स्बयं प्रभायस्य सः स्वयंत्रभः २४।३५ स्बर्गप्रम - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१०० स्वयंत्रम -- भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।२१८ स्वयंत्रमा — ललिताङ्ग देवकी ३-९ परुयकी आयु बाकी रहनेपर उत्पन्न होनेवाली एक देवी ५।२८६ स्वयंत्रमा-ललिताङ्गदेवकी स्त्री ६१५० स्वयं भू – प्रथम तो थंकर २।१ स्वयंभू-भगवान्के १०८ नामों-

में एक नाम, स्वयं भवतीति स्बयंभू २४।३५ स्वयंभू-भगवान्के १००८नामी-में-से एक नाम २५।१०० स्वयं भूष्णु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।११० स्वर्णाम – भगवान्के 2006 नामोंमें एक नाम २५।१९९ स्वसंवेद्य-भगवःन्के १००८ नामोमें एक नाम २५।१४५ स्वस्थ-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१८५ स्वास्थ्यमाज्-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८५ हत्तदुर्नय-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२१० इर-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम, हरति कर्मशत्रू-मिति हरः २४।३६ इर-भगवानुके १००८ नामोंमें एक नाम २५।१६३ इरि (इरिकान्त) – हरिवंशका एक राजाजिसे सर्वप्रयम भववान् आदिनायने स्यापन किया था १६।२५९ इरि-भगवान्के १०८ नामोंमें एक नाम २४।३६ इरिचन्द्र-अरविन्द विद्याघरका <del>पुत्र ५१९१</del> हरिवाहन-विजयपुरके राजा

महानन्दको बसन्तसेना स्त्रीसे उत्पन्न पुत्र ८।२२८ . इत्रिर्भुक्–भगवान्के १०८ नामों-में एक नाम २४।४० इविष्-भगवान्के १००८ नामों-में एक नाम २५।१२७ इब्य-भगवान्के १०८ नामोर्मे एक नाम २४।४० हाटकद्युति-भगवःन्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।२०० हिरण्यगर्भ-भगवान्के नामोंमें एक नाम, हिरण्यं गर्भे यस्य सः । गर्भकाले हिरण्यमृष्टित्वात् २४।३३ हिर्क्यवर्ण -अगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१९९ हुक्षीकेश – मगदान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१३४ ही-षट्कुमारी देवियोमें-से एक देवी १२।१६० हेतु-भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१४३ हेमगर्भ - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१८१ हेमाभ-भगवान्के १००८ नामीं-में एक नाम २५।१९८ हेवादेवविश्वश्रण - भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५!२१४ होतृ-भगवान्के १००८ नामोंमें

एक नाम २४।४१

## विशिष्ट शब्दसूची

ह्य

अकस्य-नप्सक ११६७ अकार-पोबी आदिसे मिन्न १६।१८५ अफ़ुल्ल-अच्छिन्न २।१५ **अकृष्टपच्य-बिना हल जोते ब**खरे अपने-आप पैदा होनेवाला बान्य १६।१३१ अ**क्ष**—बहेडा ३१४९ **अक्षत्राम-इन्द्रियों**का समूह ८।७३ अक्षणनीय-अछेद्य १३।१४७ अगोष्पद-अत्यन्त निर्जन जहाँ गायोंका पहुँचना भी कठिन है ऐसे दुर्गम बन २०।२१३ अग्रमहिषी-प्रधान देवियाँ 801868 अङ्ग्रिय-वृक्ष १।१८७ अङ्गसृत्-प्राणी, पक्षमें द्वादश। द्रुके घारी गणधर देव २४।१८६ **सङ्गळास-श**रीरकी मोड़ १०१२०६ श्चक्कहार-अङ्गविक्षेप नृत्यकालमें अञ्जोका विशेष रीतिसे चलाना १३।१७९ अच्छोध-दृढ्तापूर्वक कहकर १८।३९ श्चरयुतेन्द्र-सोलहवें स्वर्गका इन्द्र १०।१७३ अच्युतेन्द्र-अविनाशी श्रेष्ठ ऐइवर्यसे युक्त, पक्षमें भग-बान् ऋषभदेवकी सोलहर्वे स्वर्गके इन्द्रकी एक पर्याय **\$**8188 **ग्रतिरुम्ब-अत्यन्त वि**स्तृत

१०११८७

अतिवर्ती—स्वच्छन्द प्रवर्तनेवाला १५१५२ अनुजु–कुटिल १।८९ **श्चत्युक्त-छन्दोंकी एक जा**ति १६।११३ भद्भ-विशाल २२।१७ अदेवमातृक-मेघकी निर्भर नहीं रहनेवाले देश १८।१५७ अधर--शरीरके नीचेका भाग १५।२०० अधिश्रित-चूल्हेपर चढ़ाया हुआ पा७२ अधीती-अध्ययन कुशल १।१२९ अध्वयोग-छन्दशास्त्रका प्रकरण-प्रत्यय अनक्षितासित-बिना काजल लगाये ही काले १४।९ <del>अनन्तचतुष्ट्य-१ ज्ञान २ दर्शन</del> ३ सुख ४ बीर्य २५।२२१ **अनर्जुन—काले** १०।४२ अनस्या-ईव्याका अभाव १।९१ अनाराम-वगीचासे रहित ४।११३ अनाशितरभर-अतुष्तिकर ७।५० श्चनाशितस्मय-अस्थिर-विनाश-शोल ११।१९४ भनाशितस्मवस्-जिसके सेवनसे तृष्ति न हो । ऐसालगता रहे कि और सेवन करूँ, और सेवन करूँ २५।२६ भनाइवान्-उपवास करनेवाला १।८ मनाइवान्-अनशन करनेवाला १८।२१ ६८४

द्यनीइवर-असमर्थ २० २६ **अनुभ्रपम्**-क्षपां क्षपामनु अनुक्ष-प्रत्येक रात्रिमें १५।१८१ करनेको **प्र**शुजिष्**का-अनु**ग्रह इच्छा ४।२८ श्रञ्जध्यान-स्मरण १६।१४८ अनूप-जलको बहुलतासे युवत देश १६।१५९ **अनेकप**–हायी १८।१७९ **अनेनस्**-निष्पाप ११।६६ **अनेहस्**-काल ९।१८ अन्तर्घरनी-गर्भिणी १२।२१२ अन्सर्वस्नी-गर्भिणी १५।१३१ **ग्रम्धस्–भोजन** ३।४९ **ग्रन्थियनिक-जा**माताक देय द्रध्य-दहेज ८।३६ **भन्नीपता**—अनुकूलता ७।१५२ अपचन-अवयव १५।२२३ अविवित-पूजा ११।४७ **अपवर्ग-अ**न्त १९।९ अपवर्तिका--यध्टिहारका जिसके बीचमें निश्चित प्रमाणके अनुसार स्वर्ण, मणि, माणिक्य और मोती बीच-बीचमें अन्तर देकर गूँथे जाते हैं १६।५१ अपुनर्भवता–मोक्ष ८।२४४ अप्रतिपश्चि–ज्ञान २३।७० अब्दु~दर्पण १।१४२ अब्दु--वर्ष २।१४५ अध्द-मेघ ३।१८० अब्द्-मेघ ५।२१८ **श्रमिगम्य**—से**य**नीय १४।२१० अभिजात-योग्य उचित १७।१७० अभिज्ञान-पहिचान ७१५७

## विशिष्ट शब्दसूची

अभिरूप-मनोज्ञ ७।२०८ अभिष्टव--नाम ११।८ अभिसिसीर्षा-अभिसार-संभोगके लिए गमनकी इच्छा १०।४८ **अभुत्**–प्रज्ञानी ७।७८ अभ्यस्त-गुणित १०।१५५ **अभ्युद्य-स्**वर्गीदिका वैभव ५।२० श्रमा-साथ २।१६१ श्रमा-साय ८।२५५ अमेध्यादन – विष्ठाका भक्षण ११।१८१ अमृतपद्र-मोक्ष ११।५९ अस्भोजवासिनी--लक्ष्मी १०।१३१ श्चयुक्छद्-सप्तपर्ण ९।२ अयुत्त-दस हजार १०।१८९ खर्चा-प्रतिमा ११।१३६ अर्चिष्-ज्वाला २।९ अरण्यसरक - म्लेच्छोंकी एक जाति जो अधिकतर जंगलों-में घूमती है १६।१६१ भर्धमाणव-जिसमें दस लड़ियाँ हों ऐसा हार १६।६१ भर्षेगुच्छ-जिसमें चौबीस लढ़ियाँ हों ऐसा हार १६।६१ अर्थहार-जिसमें चौंसठ लड़ियाँ हो ऐसा हार १६।५९ अराल–कुटिल .१८५१ ९२ **चरुकरद्रव – भिल्साका तेल** 2014x --मलीकविचक्षया-सूठा बोलनेमें चतुर ७।११२ अवधाटकयष्टि-जिसके बीचमें एक बड़ा और उसके आजू-बाजूमें क्रमसे घटते हुए छोटे मोती लगेहों ऐसी लड़वाली १६।५३

अवधाटक-यष्टि नामक हारका एक भेद १६।४७ अवधीक्षण-अवधिज्ञानी ५।१९९ अवनिव–राजा १७।२५२ अवपात--गर्त ११।१९८ अवसृथ (मजन)-कार्यके अन्तमें होनेवाला स्नान १३।२०० अवलग्न-पच्य भाग, कमर १२।३५ श्रवावा (अवावन् )-दूर करने-वाला, ओणु अपनयने इत्यहमाद् धातोर्वनिप्पत्ययः १५।१४९ श्चवृज्ञिन-निष्पाप ५।२९५ अशनाया-भूख ३।१९१ अशोकमहाङ्ग्रिय-अशोक वृक्ष-नामका प्रातिहाय जिस वृक्ष-के नीचे भगवान्को केवल ज्ञान होता है वह वृक्ष सम-वसरणमें अशोक वृक्ष कह-लाता है, २४।४७ **अस्थतरी—खच्च**रो ८।१२० असिधेनुका-छुरी ५।११३ **अस्पृश्यकारु**⊸प्रजाके बाह्य रहते-**भाण्डा**ल भादि १६११८६ भस्दम्त-जिमका अन्त अच्छा नहीं ९।३२ <u>अङ्गीन्द्र</u>=घरणेख १८।१३६ ऋाँ **आजुहुषु** — बुलानेका १४।५८ **बाम्जस**-वास्तविक १।२०४ **भातोध-**वादित्र ३।३५ भारमनीन-आत्मने हितम् आत्म-नीनम् १९।१८९ आन्निक-इस लोकसम्बन्धी १७।२१६ माधि-मानसिक व्यथा ६।५२

**आप्तपाश**—अध्ताभास कुरिसताः अध्तपाद्याः याप्ये पादाप् ११७२ आप्यायन-सन्दोषकारक २०।२४ द्यामिगामिक-प्रवक्ते अनुबूछ १५।१६९ **बामुब्रिक-**पारलीकिक १७।२१६ आयुर्वेद--वैद्यविद्या १६।१२३ **चायु**ष्य-अायुवर्थक १।२०५ श्राराम-उद्यान ४।५९ **आराम-**शरीरादि पर्याय १४।३९ आशा–दिशा ६।२०८ आञ्जञ्जक्षशि-अम्ति २५।२१४ द्याहार्य-आभूषण २२:६२ इक्षुधन्या–कासदेव १६।२६ इङ्गितकोतिदा–चेष्टाओंके जानने-में निपुष ६।९८ इज्या-पूजा २४।१० **इन**—स्वामी २३:१८० इन्द्र-देवराज २२।२२ इन्द्रकोश-बुरज १९।६५ इन्द्रगोप-वरसातमें निकलनेवाला लाल रंगका एक कीड़ा बीरबहूटी ९।१४ इन्द्रच्छन्द-हारविशेष १५।१६ **इन्द्रच्छन्द**⊶जिसमें 8000 रूड़ियौँ हों ऐसा हार। यह हार सबसे उत्कृष्ट हार है इसे इन्द्र, चक्रवर्ती तथा तीर्षंकरपहिनते हैं १६।५६ इन्द्रच्छन्दमाणव--इन्द्रच्छन्द हार-केबीचमें एक मणि लगा देने पर इन्द्रक्छन्दमाणक कहलाता है १६।६२ इन्द्रसह-कार्तिकका महीना ११।१७८

इन्द्रवृषम–इन्द्रश्रेष्ठ २३।१६३

इन्द्रश्तस्वरमः-इन्द्रका हाथी ऐरावत २२।३२-५२ इचुबि--तरकश ६।६५ इष्टि--पूजा १३।२०२

हैं हंडा-स्तुति ३।७३ हंडा-स्तुति २४।४६ हंडिडियन्-स्तुति करनेकी हच्छा करता हुआ २३।१२१ हंति-अतिवृष्टि, अनावृष्टि, मूषक, शलभ, शुक और निकटवर्ती राजा। ये छड़ हंतियाँ कहलाती हैं ४।८० हंसिता-भगवान् आदिनाय १६।१२७

उ
उक्ता-छन्दोंकी एक जाति
१६१११३
उद्धुप-चन्द्रमा १९११००
उक्षन्-बैल ११२९
उक्ष-वैल २२१२३३
उत्कर-मूँड ऊपर उठाये हुए
१३१२४
उत्योध-जिसकी नाक ऊपरको

उद्गम-पुष्प १५।४९ उद्ग-प्रशस्त-प्रेष्ठ १०।१७६ उद्गाह-विवाह १७।८० उद्गिक्त-तीत्र उदयसे युक्त १०।११२ उद्गोधनाकिका-प्रज्वालित करने-वाली नली ऐसी नली जिससे सुनार लोग वग्निको कुँकते हैं १५।१९०

उठी हुई है १०१७२

उदन्या-प्यास ११।१६८

उपन्न-आश्रम ६।६९ उपनता--उपस्थित १७।२६९ उपमा--एक वर्लकार १६।११५ उपशीर्षक--यष्टि नामक हारका एक भेद १६।४७ उपसीर्षक्यष्टि-जिसके बीचमें

क्रम-क्रमसे बढ़ते हुए तीन

मोती हों ऐसी एक लड़ोवालो माला १६।५२
उपहर-एकान्त स्थान १०।४८
उपश्चि-परिग्रह ५।२३२
उपायन-भेंट-उपहार ५।११
उपायन-भेंट-उपहार ५।११
उपायन-भेंट-जिल्हार ५।११
उपायन-भेंदि वसास्थल वाला
३।१६१
उसा-किरण १५।१७९
उसाय-जेंदा सरीर १५।१९९
प्

एक वर्षा—एक विहार, अकेले
विहार करना ११।६६
एक द्वितिक चुकिया— छन्दशास्त्रका एक प्रकरण-प्रत्यय
१६।११४
एक छन्द्र-एक पना ४।१८८
एक विका-यिष्ट नामक हारका
मेद, एक छन्द्री माला
जिसके बीचमें एक बहा
मणि लगता है १६।५०

प्रावसी-ऐरावत हापीसम्बन्धी १४११३९

न्ना ओकस्-स्यान २।७५ न्नी

जीवय-उदयाजलसम्बन्धी १३।३९ औरभ्र-उरभ्र, मेदासम्बन्धी १०।६४ जीवस-प्रातःकालसम्बन्धी १९।९९ काय-एक हिष्यारका नाम
जिससे लकड़ी छीली जाती
है १५।२०५
कण्डीरव-सिंह १८।१७९
कण्डीरव-सिंह १८।१७९
कण्डय-कण्डरस्थानसे उच्चारित
१६।३८
कहर-कुवचन बोलनेवाले,
कुत्सितं बदन्तीति कहदाः
१०।१०४
कनकराजीय-स्वर्णकमल

१०११३७

कपिशोर्ष-कोटका अग्रभाग १९।६१ कपोलाब्दक-गालरूपी दर्पण १०।२०७ करक-झारी ७।२४६ करक-श्रेला १३।१६१ करक-श्रेला १३।१६२ करट-हाथीका गण्डस्थल ७।३०४ करण-इन्द्रिय अथवा शरीर २।९१ करण करन्यास - नृत्यकालमें हाथोंका बलाना १३।१७९

हाथाका बलाना १३१४९
करणप्राम-इन्द्रियसमूह ४१६६
करणप्राम-इन्द्रियसमूह ४१६६
करणप्राम-इन्द्रियसमूह ४१६६
करसंबाधा-टेक्सकी पीड़ा २११६
करसंबाधा-हेक्सकी २११८७
कर्माधर-बन्द्रमा ३१४९
करपदेइरव-नीरोग ९१८३
करपाणी-पुण्यशालिनी ६११४१
कश्चिणी-पुण्यशालिनी ६११४१
कश्चिणी-पुण्यशालिनी ६११४१

काञ्चीयष्टि—मेसला २२।२०६ कादम्बिक—हलवाई ८।२३४ कान्ताथर—सुन्दर ओठोंसे युक्त १०।१२८ कान्तारचर्या-वनमें ही आहारार्थ भ्रमण करनेकी प्रतिज्ञा 61356 कापिक-सांख्यमत १८।६२ कायमान-- तम्बू ८।१६६ **कार्यण्य-**दोनता ७।२६७ कारु-शूदवर्णका एक भेद (धोबी आदि स्पृद्य शूद्र) १६।१८५ कारुकारु। म-- अत्यन्त १०।९६ काहा-सीमा १३।८५ : किम्बर्फ-केशर १२।११३ **कुक्कुटसंपाल्य--पास-पासमें अ**से हुए ४।६४ ्रुज्जप–भुदर् १०।१०० कुतपन्यास-शद्योका न्यास 821600 कुथार - हावियोंपर डालनेकी झूल ३।११९ **कुश्व**~सोटे शब्दसे युक्त १२।२०७ कुरुष्वज्ञ-कुरुवंशमें श्रेष्ठ राजा चनके, सोमप्रम और क्कोटे माई श्रेयान्स २०११२० कुरुवार्क - कुरुवंशमें हस्तिनापुरके राजा सोम-प्रभा-२०।१११ कुकबर-कुलकर, ये तृतीय कालके बन्तमें हुए हैं इनकी संस्था १४ है। १रा४ कुक्पन्र-ताम्पन, जिसमें बंशा-<del>्वली वादि शिक्षी</del> वाती है। रा९९ कुकाय-घोसला ४।६७ कुकाक-कुम्भकार ३।४ इविन्द-जुलाहा ४।२६ **क्वकी**—बेर ९:७२

कूटनाटक-कपटसे भरा नाटक १७१३८ कृकवाकु-मुरगा १२।१३२ कृकवाकृथित-मुरगाके भाचरण करनेवाले १४।१९७ कृतयुगारम्भ--आबाद मासके कु**ष्णपक्षकी** प्रतिपदाके दिन भगवान् आदिनायने कृतयुगका प्रारम्भ किया था १६।१९० केशच-नारायण १।१७० केशाकेशि-वाल पकड़कर होते-वाला युद्ध ३।११४ कोको-चकवी १५।१०६ कोण--भेरी बजानेमें काम बाने-वाला दण्ड १५।१४६ क्रमपरस्व न-परस्वोंके समान कोमल बर्ग १४।१४२ क्रमुक--सुपारी १७।२५२ **भय-**-उत्सव १५।९९ **क्षण**दा-रात्रि ५।२१५ क्षणदासुल-रजनीमुख- रात्रिका प्रारम्भकाल १४।५७ क्षणप्रमा-विज्ञाः ५।२१५ श्रंतज-खून ५।१०८ क्षप्रम-एक महीनाका उपवास 21202 क्षामता-कृषता ६।१६४ *क्षेम*-प्राप्त-बस्तुकी रक्षा करमा १६।१६८ **क्साज-वृक्ष ३।११**४ ृ क्माज-गुक्त १८।८० लरांश-सूर्य १२।१३३ खाता-परिसा: १९**।५३** लास्कृत-सकारा हुआ १३।१४४ गणराश्र—बहुत रात्रियाँ ११:९९ गरवरी--नाशशील १६।२३३

गमक∸टोक(कार १।४४ सम्बूति-एक कोश ३।५४ र्यावीणाधिष-इन्द्र १।५ गुष्ड-त्रिसमें बत्तीम लडियाँ हों ऐसा हार १६।५९ **गुरु**–विता ७।९८ गुरु-पिहितासंवमुनि ७।९९ गुरू-विता २४।२ गु**ग्रक−**देवविशेष १७।१०१ गृहकोकिल-छिपक्लो ५।१०२ गोक्षर-गोखुर-कटिदार वनस्यति १०।१०१ गोमक्षिका-गायपर बैठनेवाली एक कास प्रकारकी मक्खी, जिसे ग्रामीन लोग वघही कहते हैं २४।४८

**ध** धनारवय-शररकाल १।८२

चक्रध्यक-चक्रके चिल्लसे सहित व्यकाएँ २२।२३५ **चक्राञ्चा-च**क्रवी ६।५० चतुरखिका-नार कोनवाली २२।१७४ चतुद्वय-सम्बन्दर्शन, सम्बन्धान, सम्यक्षारित्र और सम्यक् तप इन चार आराधना रूप १।४९ **चरमाङ्ग**-जन्तिम शरीर धारण **करवेवाला—उद्भवमोलगामी** १५।१२६ **चषक**—पानपात्र—कटोरा ग्लास बादि ९।४७ चामीकर-सुवर्ण ३१५८ चार्वी-मुन्दरो १२।१६७

चित्रजनमा-काम २२।८९ चैत्यज्ञम-चैत्य वृद्य---विसकेत

.रहती है ६।२४

नीचे प्रतिमा विराजमान

कुवकीफक-वेर ३।३०

चो**ग्रनुम्युस्य-प्रश्न करनेकी** निपृणता ७।६७

क्कु छन्दोविचिति-छन्दोंका समूह १६।११३ छाया-कान्ति ९।२९

ज

जगत्त्रय-ऊर्घलोक, मध्यलोक, अघोलोक २।११९ जनुष्यन्ध-त्रस्मान्ध ५१२१८ जन्य-पुत्र ३।१२७ जस्रवाहिन्-मेष ३।१७४ जस्रामया-जड् अभिप्रायवाले, पक्ष-में जलसे युक्त ४।७२ जस्पाक-वाचाल, बहुत बोलने-वाला १७।१४७ जाङ्गरू-जलकी दुर्लभतासे युक्त देश १६।१५९ जातुषी-लाखकी बनी हुई १।६९ जा**नभूमि–दे**श ६।२६ जामी-बहन १५।७० **जःस्म**-नीच २२।८९ जिष्धु-ग्रहण करनेके इच्छुक 2160 जिनजननसम्ब — जिनेन्द्रदेवकी जन्मकालीन पूजा १३।२१२ क्षीमृत-मेध ४।७९ र्जावकं २ भेद-१ मुक्त २ संसारी २४।८८ जीवकं अधिगमके उपाय-सत्, संख्या आदि अनुयोग, प्रमाण, नय और निक्षेप २४।९७-९८

सन्नपार्-अग्नि ५।२४२ तरस्वप्रतिबन्धयि-जिसमें सब जगह एक समान मोती स्रमे हों ऐसी एक लड़बाली माला १६।५४

तरलप्रवन्ध-यष्टि नामक हारका एक भेद १६।४७ तस्य-शय्या ९।२४ **तानव-कृश**ता १२।१३५ तान्त्र-तन्त्रीसम्बन्धो, तन्त्र्या अयं तान्त्रः १२।२०२ तामिस्नपक्ष-कृष्णपक्ष २०।२६८ तामिस्रेतरपक्ष-कृष्ण और शुक्ल-पक्ष ३।२१ तायिन्-रक्षक २०।९७ तारवी--तर-वृक्षसम्बन्धी १४।१५० तारा-आंबकी पुतली ११।१८ तिरस्करिणी-परदा १९।११८ तिरीट-(किरीट)-मुकुट ११।१३३ तीरिका-बाण ९।९ तुणव-वाद्यविशेष २३।६२ तुष्ट्रयु-स्तृति करनेका इच्छुक 24187 **तृष्या-**तृणींका समूह ८।५३ तोक-पुत्र २।१३२ तौयान्तिकी--आकण्ठ अलपूर्ण १९१५६ त्रिक्ट-लंकाका वाषारभूत-पर्वत ४।१२७ त्रिदोष - वात, पित्त, १५।३० त्रिरूपसुक्त्यञ्च-१ सम्यग्दर्शन २ सम्यकान ३ सम्यक्-बारित्र २५।२२१ त्रिवर्गे ⊸घर्म, अर्थ, काम १।९९ त्रिसाक्षिकम्-आत्मा, देव और सिद्धपरमेष्ठीकी साक्षीपर्वक १७।१९९ **इम**—इन्द्रियोंका वश 'करना

4122

दम्य--बछड़ा १।२७

दम्य-बछड़ा ८।९६

**दस्यक--ब**छड़ा १८।५० दर-कुछ १२।१२३ दवधु-सन्ताप ९।१६० दवीयसी-अत्यन्त दूर रहनेवाला १०१८८ द्शापा-काव्यके दस गुण श्लेष २ प्रसाद ३ समता ४ माधुर्य ५ सुकुमारता ६ अर्थव्यक्ति ७ उदारता ८ ओज ९ कान्ति और १० समाधि दशा-बत्ती, पक्षे अवस्था १५।११५ द्वावतार – भगवान् देवके महाबल आदि १० पूर्व भव २५।२२३ दारयूह-कृष्णवर्णका एक वक्षी ५।६ द्वादशराण-समवसरणमें भगवान्के चारों ओर १२ सभा-मण्डप होते हैं जिनमें क्रमसे-१ गणधरादि मुनिजन २कल्या बासिनी देवियाँ ३ आयि-काएँ और मनुष्योंकी स्त्रियाँ ४ भवनवासिनी देवियाँ ५ व्यन्तरिणी देविया ६ ज्यौतिष्क देवियाँ ७ भवन-वासी देव ८ व्यन्तरदेव ९ ज्यौतिष्कदेव १० कस्प-वासी ११ मनुष्य और १२ पशु बैंठते हैं। यही द्वादशगण कहलाते 231883-888 दाम-करधनी १४।१३ दिश्यासु-ध्यान करनेके इच्छुक 28166 विषय-स्वर्गसम्बन्धी १०।१७३

दिश्यचश्च:-अवधिज्ञानरूपी नेत्र-

भारण

841822

करनेवाले

क्रिक्यहंस-अहंगिन्द्र भगवान् अदि-सामका जीव ११।१२७ विकास्याण - १ अनन्तं कान २ अमन्तदर्शन ३ धरमा-्याधत्व ४ सम्यवस्य ५ व्यवगाहमत्व ६ सुरुमस्य ७ अगुरु<del>लघुत्व</del> ८ **अग**न्स-बीर्स २५।२२३ विकारकानी- सम्बसरगभूमि २३।७४ हिस्योपयोग - १ आनोपयोग २ दर्शनोपयोग २५।२२१ दीधितिमाक्तिम्-सूर्ये रै।१३ इंडिनिझा-मृत्यु ९।२७ दुर्जेत-दरिष्ट ५।१०९ क्ष्यकुटी-कपढ़ेकी चौदनीट।१६० इक्ट-रवित २५।२२४ **देव-मेब** १।१६२ देवच्छन्द-विसर्गे भोतियोंकी इक्यासी छड़ियाँ हो ऐसा हार १६।५८ देवविकव-देवगुह -- जिभवन्दिर 18 63 **देवशालुक-मेम**की वर्षीपर निर्मर रहनेबाले १६।१५७ दोष्-मुका १४२८ **दोष्-भुजा** २३।३८ होहरू-गर्भकाकीन इच्छा १५३१३७ **बीर्नेत्य-दा**रिद्रम ६।१३३ <del>कुष्य- तु</del>वर्ग १२।९६<sub>।</sub>

अनुर्वेद-सस्य विका १६।१२३ अनुन्-वार हाय अमान ३-६४ अन्मिक-वार्काका वेंचा हुआ जूडा ६।८० आजीकक-अविका ३।५४ अराह्य-क्यारा ८।२८ वेंदुक-मार्थेका समूह ८।१३१ परिय-वेच्ठ २४।१७१

**व्यक्तकाला-इ**स नावका एक हार १५।८३ नक्षत्रमाका-जिसमें २७ लड़ियाँ हों ऐसा हार १६।६० **नवीन**—समुद्र १५।१५६ मम्बन-पुत्र ११।१४ . **नसस्वत्-वा**यु १३।१८२ : नयकार-मीतिसे युक्त सुदर्शन चक्करत्म (पक्षमें मंगमादि नयोका समूह) २४।१८६ निक्तिन-कमक ३।११३ सबकेमधकविच--१ केषस्माम २ केवलदर्जन ३ क्षांतिकः सम्मन्त्र अकामिकवारिक ५ जायिकदास ६/जायिक-७ कायिकमोग ८ क्षायिकञ्चप्रभोग ९ कायिक-बीगं २५।२२३ भ**वपुरुय-**-नवधाभवित--रे प्रति-ग्रहण-पश्चिमाहमा २ सम्ब स्वानपर बैठाना ३ पैर कोना ४ अव्यद्रभागे पूजा करना ५ नगस्कार करना **হ্মদলুত্তি ও ৰন্দ**নলুত্তি ८ कायगुद्धि और ९ अप-बतस्य २०।८६, ८७ नष्ट--छन्दशास्त्रका एक प्रकरण-

नार्थस्य-राज्य, नृपतेर्भावः कर्म या नार्परमम् ११।४५ चिक्कति-कपट २२।१३१ निश्वस्य-सम्बोग १९।९२ निर्मेशात्र-स्थाना १५।५७ निर्मेशात्र-स्थाना (पसमें शुद्ध )

२४।१८६ निर्वाण-प्रयोगप्रवेश ( व्यक्तिके कटासका निकटकर्ती प्रवेश, डोह ३।५८ निर्वापिणी-सुसंकारिणी-सन्तोषदायिका १६१४०
निर्विज्य-निर्देश ७१३८
निर्वृत्त-निर्वाप-सोक्ष २११४०
निर्वृति-निर्वाप-सोक्ष २११४०
निर्वृति-सुसं ५१९४
निर्वृति-समाप्त १३१२००
निरारेका-सन्देहरहित ५१८६
निराति-अतिवृष्टि, अनावृद्धि,
मूषण, शलम, शुक और
निकटवर्ती शत्रु राजा इम
सह इतियोंसे रहित १३१६९

निविक्य-वेन १७।११६ निवात-वायुके संवारसे रहित स्थाम १८।९९

निकान-तोक्य करना ४।१८६ निःश्रेयस-मोक्ष १।१२० निःश्रेयस-मोक्ष ५।२० निय्क्रम-निकलना १४।१३४ निय्क्रमण-दोक्षा घारण करना ११।४६

निषक्क-सरकश १६।४२ निष्ठयून-यूका हुआ १३।१४५ निष्ठा-समान्ति १६।१८५ चिक्ठिकालु-विसकी बायु पूर्ण हो बुकी है-मरणोन्युस ११।६

विक्रियार्थ-कृतकृत्य १७।१३१ विद्याबीकार-मैथुनरहित ११।२१८

नीकास-सद्धा १२।१०५ नीव-आश्रव २४।४६ नीवारांशु--शन्द्रमा ५।५ नैगम-वेदय १६।२४७ नैग्रेंच्यी -- विगम्बरमृनिसम्बन्धी १०।१६९

तै:संघी — दिनम्बर मुनिसम्बन्धी १०११७१ प्रक्रुवासिनी-लक्ष्मी १५।१२४ पश्चकस्याण-- १ गर्भ २ जन्म ३ तप ४ ज्ञान ५ निर्वाण २५।२२२ पञ्चनदान् - १ अरहन्त २ सिद्ध ३ आचार्य 😮 उपाध्याय ् ५ साधु २५।२२२ पञ्चयन्ती-बिस्तार करती हुई くえばんふ पश्चाक्षर्थ-१ रत्नवृष्टि २ पुष्प-३ गश्चोदकवृष्टि বৃদ্ভি ४ मन्दसुगन्धित पवन और ५ 'अहोदानं अहोदानं' की ध्वनि ८।१७४ पटचास--कपड़ोको सुवाक्तित करने-बाला चूर्ण १४।८८ पटविद्या-दिषापहुरण विद्या २४।१ पणव-वाद्यविशेष २३।६२ पत्रत्यति-पक्षियोंका स्वामी गरुड़ १।२०८ प्रतिमुख-अपनेको सूठ ही पति बतस्रानेवासे ६।१७२ पत्र-पत्ते,पक्षमें वाहन २२।२०२ पश्चिम्-पक्षी १९।१४० पद्गास्य-व्याकरशक्तास्य १६।११२ **पद्मविष्टर**–पद्मासन १८।४ पचा-लक्ष्मी-शोभा ३।११८ पद्मा-लक्ष्मो १२।१०७ पद्माकर-कमलोंसे -सुशोभित तालाब-कमलबन ११।१७ पयस्विनी-दूष देनेवाली गाय १६।२५४ 🕆 पयोधर-मेघ ३।१७३ **परचक-**परराष्ट्र ५।१**१** पर्जन्य-मेघ ६।९०

परासुना-मृत्यु ९।३ •

परिक्रम-नृत्यकालमें पादविकोप अथवा फिरकी लगाना 201159 परिक्रम-पदक्षिम्यःस १८।२०० प्रश्गिति-प्रदक्षिणा १३।२१० परिणत-पके हुए १७।२५२ परिजेसा—विवाह करनेवाले अथवा परिउपसर्गपूर्वक षातुका लुट्छ गरका रूप-विवाह करेंगे १५१७१ परिष्यक्त-अःलिंगित १७।२२१ **पक्कल-छोटा तालाब १८।१३२** पाकसस्य-क्रूर पशु ३।१०५ पाणविक-पणववाराको वजाने-बाला २३।६३ . पादास-पैदल-सैनिकोंका समूह 6135 **पाप्ना-**गपी ११।१९ पार्थिय-वृक्ष, पक्षमें, राजा पृथिव्यां .**भवाः** ∤पश्चिवा वृक्षाः पृक्षिक्या अधियाः पार्थिका राजानः २२।२०२ **पार्थिवकुंजर-अे**व्ड राजा ७।५१ **पारदृ**वरी-पारको देखनेदाली रा५६ पार्वज-पूर्णिमाका ३।१५५ पार्ष्ण--एकी १८।३ **पिठर-स्वाली-बटलोई** ५१७२ पिंग्डी-शरीर १४।१३४ पितृकदप-पितीके तुल्य १६।१३७ युक्कब—बड़ा बेल ८।९६ पुन्नी-पुत्रयुक्त ४।१४० पुरोगम-प्रधानपुरुष २४।१० पुलिन्द-म्लेक्छोंकी एक जाति १६।१५६ पुष्क(--वाद्यविशेष ३।१७४ पुष्कर-हाबीको सूँडका अग्रभाग पुष्करार्थं – कमलक्ष ्रपूर्वाकी

सामग्री २२१७

पुष्करिणी-कमलोंसे युवत बापि-काएँ २२।१७५ पुष्पभन्वा-कामदेव १२।४५ पुष्पवन्ती-सूर्य-चन्द्रमा ३।५७ पूषन्-सूर्य १३।१६५ पृथ्वी--विभास २३।७ पोगण्ड--ब्रिकेशांग १०।९५: पौक्रोमी-इन्द्रामी १४।८ प्र**काण्डक-**यष्टिनामक हारका **एक** भेद १६:४७ प्रकारहरू यष्टि—सिसके बोचमें कम कमसे बढ़ते हुए पौच मोती हों ऐसी एक लड़वाली माला १६।५३ प्रकृति–प्रवा ८।२५३ प्रजा-पुत्र १६।१२५ प्रणास्या - असंगत-अप्रिय स्त्री \$1200 प्रतायिनी-विस्तारिणी २।६ प्रवाधिनी-विस्तृत २३।१४५ प्रतिक्रमण-लगे हुए दोवींका प्रायक्ष्यिस सेना २०।१७१ प्रतिच्छन्द-प्रतिनिधि १२।७१ प्रतिपत्तु-शिष्म-श्रोता १।१८२ प्रतिबातना-प्रतिबिम्ब १४।१४१ प्रतिशिष्टि-प्रतिनिधि-तत्सदृश्च ११६८ प्रतीक्षय--पुज्य १।१८१ प्रतीनद्र-इन्द्रसे नीचेका पर बारक करनेवासा १०।१७१ प्रश्यय्-ज्ञान ७।७४ प्रमित्सु-नापनेके इच्छुक १५।८८ प्रवीचार-मैथुन ५।२८० प्रबोचार-मैयुन १०।२०२ प्रज्ञस्था-न्दोक्षा १०।१६९ प्रसन्ति-प्रसन्नता ५।१३ प्रसेन-गर्भस्य बासकके अपरका आवरण = जेर ३।१५०।-

१५१

प्रकरण-प्रत्यवं स्वका एक
प्रकरण-प्रत्यवं १६।११४
प्रस्युवामा-द्रवं वेती हुई १८।८४
प्राज्या-श्रेष्ठा २४।१०
प्रावोधिक-जगानेक कार्यमें
नियुक्त १२।१२१
प्राक्रम-हारविशेष ७।२३४
प्राक्षेत्रांश्च-चन्द्र १३।१६५
प्राक्षेत्रांश्च-अर्थाकालका ११।१६
प्राक्ष्य-अर्थाकालका ११।१६
प्राक्ष्य-अर्थाकालका ११।१६
प्राक्ष्य-अर्थाकालका ११।१६
प्राक्ष्य-अर्थाकालका ११।१६

फ फरफड़ार-अर्थमाणव हारके बीचमें यदि मणि लगा हो तो उसे फलकहार कहते हैं १६।६५

₹

**बडर—स्यू**ल २३।६३ बद्धीव-अष्टकर्मसे युक्त संसारी जीव २।११८ वश्य-अस्मा और कर्मोका नीर-क्षीरके समान एक क्षेत्र[व-गाह होना २।११८ वकाइकाकार-मधके वाकार २२।१५ बहुरूपक-अनेक भूमिकाओसि युवत १४।१०४ **बहुअयान्**—अत्यन्त कल्याणसे युक्त २०।११७ मकोचा-प्रहासर्वेशके द्वारा कही हुई २।६३ कोमन्तु-वृणितं १०।३३ नुध्न-मूक २२।९८ नुभुस्सा-जाननेकी इच्छा २।३० **अभुत्यु-जा**ननेका इच्छुक २।३० बोधि-रत्नत्रय १०।६ मध-सूर्व १३२१० बभ-सूर्य १८।१७८ **महास्**ष्र–जनेऊ ३।२७

मनण-नक्षत्रोंका समूह १३।१६५ **मटब्रुब**—कायर योद्धा १३३४ भश्तासम्ब-भरत बक्रवर्तीका प्रथम पुत्र अर्ककोति १।१४ भागवत-भगवान्सम्बन्धी २०।१६१ भागीरथी-गंगा नदी १८।२०७ मिस-मृणाल १३।१५३ मीमभोगी-भयंकर सेप ५।२१० भुज़िच्या-घेटी ८।१२३ **भूतवादी**-पृथिव्यादि चार भूतोके द्वारा जीवकी उत्पत्ति माननेवाला चार्वाक ५।६६ भूतोपस्ट-जिसे प्रेतकी बाधा है 4166 ओक्सा (ओक्तु ) – भगवान्के १००८ नामोंमें एक नाम २५।१००

मकराकर-समुद्र २।११६ मक्रमाष्ट्रक-अरु मंगलद्रब्य-१ छन २ ध्वज ३ कलवा ४ चामर ५ सुप्रतिष्ठक (ठीना) ६ मृंगार (भारी) ७ दर्पम और ८ तासपत्र (पंचा) मनिसोपान-जिसमें नीचे सोनेके पौष दाने लगे हों ऐसा - फलकहार १६।६६ मदनोस्कोचकारिन्-कामके उद्रेक-को करनेवाला १०।१४१ मधुक्त-मधुमन्त्रियाँ १०।३३ मधुनत-भ्रमर, पक्षमें मद्यापायी २२।१२६ मध्येयवनिकम्-परदाके भीतर १७।१९५ मनु-भगवात् वादिनाथ १५।१७० मनु—भगवान् वृषभदेवका पुत्र

१५।१७०

मन्द्र-गम्भीर् ८।१७५. मन्मनारूपित-अव्यक्त-तोतली बोली १५।१६२ मन्दन्तर-एक कुलकरसे दूसरे कुलकरके होनेका मध्यवर्ती काल ३।७६ मार्जन **मरोस्जा:-बार-बार** करते हुए १८।८३ मरुर्-देव २५।२३५ सर्बरीचिका-मृगत्ब्ला ५१४८ मस्ण⊷स्निग्ध, विकनो ११।२८ महत्तर-प्रधानपुरुष ५।११ महाक्ष्मिप-कल्पवृक्ष १६।१३७ महाप्रज्ञसिविद्या-विद्यावरींको सिद्ध होनेवाली विद्याओंमें-से एक प्रमुखविद्या १९।१२

सहार्यक-महामूल्य १४।७८
सहास्थपति--- ककवर्तीका शतस्वरूप विदवकर्मा ७३२१०
साणव-जिसमें २० लडियाँ हों
ऐसा हार १६।६१

महाप्राज्ञाञ्च-देगम्बरी

२४।१८२

माणवक-बालक ३३७ मालरिक्वा-बायु ५१९९ मातुक्कि-बिजौरा १७१२५२ मार्गद्रय-१ शब्दालंकार २ अथलिकार मार्विके-अच्छी मिट्टोसे बने हु

मार्तिके-अच्छी मिट्टीसे बने हुए १६।२२७

सिन्नसण्डक-सूर्यविस्य १२।१३५ सुक्त-अष्टकमंसे रहित शुद्ध जीव जिन्हें मोक्ष प्राप्त हो चुका होता है २।११८ सुनीनेज-सुनीन्द्र सूर्य, धृति + इन + इन ११।७६ सुरज-मृदंगाकार शिखर १९।६१ सूर्यज-बाल ६।३२ मृथा-साँचा (भातुओंके गलानेका पात्र) १०।४३ मृगा-पशु ३।९३ मृगा-पशु ३।९३ स्थायु-शिकारी ११।२०२ मेथाविनी-अरयन्त बुद्धिमती १६।१०८ मेथवी-मेश्सम्बन्धी १३।२०९ मोख-कदली १७।२५२

यतिष्वर्श-मनियोंके आहारकी

विधि २०।२ **बबीयस्**नतरुण १८।१<u>१८</u>. यशस्य-पशको बद्धनेशला शश्वर बादस्–जलजन्तु १४।६६ बामिनी-राति १२।१४७ यायज्ङ-एजा करनेवाले २४।२८ युग-जुँआरी--(चार हाय प्रमाण) २०।६६ बुग्यफ-पासकी १७।१०० युतसिद्ध-पृथक्सिद्ध ५।५५ बोग-समाधिमरण ५ १४२ योग-अप्राप्त प्राप्य वस्तुकी प्राप्ति होना १६।१६८ योगबीअ-स्वानके निमित्त २१।२२१ योगीम्ब्र-राजः वस्रताभिके पिता वक्रक्षेत महाराज मुनि

रजस्वका-परागसे सहित, पक्षमें रजस्वकाएँ-मासिकधर्मसे युवत स्त्रियाँ २२।१२६ रस्त्रसमुद्गक-रस्तोंका पिटारा १७।२०५ रस्त्रावकी-रस्तोंकी वह माला जो सुवर्ण और मणियोंसे वित्रित होती है १६।५०

होनेपर योगीन्द्र कहलाये

११।४९

रंथकक्ष्या-रवसमूह २४।१३ रथाञ्च-गाड़ीका पहिया ५।१२७ रदिमककाप-जिसमें ५४ सहियाँ हों ऐसा हार १६।५९ रसातक-नरक १०१२७ राजक⊶राजाकोंका समूह ११।५२ राजत-चाँदीके बने २२।२१० शक्षक्ती-उत्तम संजासे युक्त रा१६ राजन्यसी-योग्यः राजासे युक्त **VICO** राजम्बरी⊶योग्य राजासे युक्त पृषिद्यो १७।७७ राजा-वन्द्रमा ५।२०४ राम-बस्पद्र १।१७० हिर्मा-रमण - क्रीकृकी इच्छा ११।१४२ रूपक-नाटक १४।१०४ रेचक-भ्रमण, नृत्य करते-करते फ़िरको लगाना १४।१२१ रैपारा-यनको घारा १२।८८ रैराट्—कुबेर २३।७ रोहस्से-आकाश और पृथिवीका बन्तराल १२।८८ रीक्स-सुवर्णसम्बन्धी २२।९० ककिसा**न**-सुन्दर धरोरवाके, पक्षमें भगवान ऋषमदेव-की एक देव-उपविका नाम SXIXS खखिता**ङ्गक**–सुन्दर **धरीरका** बारक ७।१४९ कक्षिताञ्चवर-पहलेका ललितांग ७११०५ लुब्धक—म्लेच्छोंकी एक जाति १६।१६१ कोकान्सिक-ब्रह्मस्दर्गमें रहनेदाले देवोंकी, एक जाति १७।५० क्षीकायतिकी--वार्वाकमतसम्बन्धी

4172

बक्रज्ञक्क-अञ्जने समान सुद्द जिम्होबाले, यक्षमें मगवान् ऋषभदेशकी पूर्वपर्यायका नाम १४।४८ वज्रनाभि-वज्रके समान स्थिर नाभिसे युक्त, पक्षमें भववाक् ऋव भवेंबको पूर्व सबपरस्परा-का एक साम १४/५० बक्राकर–हीरेको सानः१९।४∕२ः क्क्रो−इन्द्र ६।२८ **व्यव**स्था—तस्य व्यवस्थासे युवतः १०।२०६ बर्फ-बाह्यणादिवर्ण, पक्षमें अक्षर 28186 वर्षभर-वृद्ध कञ्जूकी-असःपुरके कर्मभारी ६।९५ **वर्षकृद्धिदिन--अ**म्मोत्सवका दिनः 418 वर्षीयस्-वृद्ध १८।११८ वर्ष्यम्-प्रमाण,वर्षे देहप्रमाणयोः' इत्यमरः ३।१४ वराककः-्दीनप्राणी-वेषारा १७१३५ वरारोहा-उत्तम स्त्री १५।७८ वरीशृक्षि-वरिपाक १७।२४५ वरीकृष्टि-अतिछेदन १७।२४६ बक्तिभ-वलि-नामिके नीचे विद्य-मान रेखाओंसे युक्त ६।६७ वरक्षिका~प्रियदेवांगनाएँ १०।१९४ वस्त्रहरू-मुखा मांस १०।५८ बसुष्धरा-पृथिवी ६।२८ वंश्रीचित-इसिके योग्य, पक्षमें कुलके योग्य १४।११९ वाग्मिन्-प्रशस्त वयन बोलने-बाला ११४४ वाक्सन-स्थाकरण, छन्द और

अलंकारशास्त्रके समुदायको

बाड्मय कहते हैं १७।१११

भाषंयमस्य-मौनवत १८।१ वाजिवदन-किश्चर १९।१६७ कालरकाम-दिगम्बर २।६४ ब्रातवस्कला--दिगम्बर २।१८ बाद्यिन्-शास्त्रार्थं करनेवाले १।४४ वार्ध - वृक्षसम्बन्धी वृक्षस्येदं वार्धम् ३।४९ बारूबि-पुँछ १।२९ **बाक्रभि-पुंछ** ५।१०२ बाक्कम्बलाम्छन-पतिपनेका चिह्न ७१११३ वास्तुविद्या - मकान दनानेकी विद्या १६:१२२ विकच-विकसित २३।४० विकृत्य-विक्रिया करके १४।१२२ विश्वक्षण-विद्वान् १।६२ चातुर्य-विचतुरकीका-विशिष्ट पूर्ण कोडा १८।१८४ विजयच्छन्द-एक हारविशेष १६।१५ विजयम्बन्ध्-जिसमें पाँच सी सहियाँ होतो है ऐसा हार । इसे नारायण तथा वसमञ्ज पहनते हैं १६।५७ वित्तनु-शरीररहित ४।१८ वितरित—बारह अंगुलके एक वितस्ति होती १८।३ विवेद-शरीररहित मुनि ४।५३ नियुवीक्षः - बन्द्रभाके समान मुक्छ १९।१६१ विज्ञम-मूना १३।१३३ विधियः (विधी)-दुविहीन २३।११७ विवेद-शिष्य ११।७७ **वित्रकेकक-तुना हुआ** ११।२०५ विश्व<del>करमञ्च दंवक -- ठगने</del>वारे

\* \$\$\$\$\$\$

विभावते-समि १२।१२४

विमान - प्रमाणरहित-अत्यन्त विस्तृत, विगतं मानं यस्य सः १०।२०८ **विमान**-प्रमाण करता हुआ **१४**।११३ वियुत्त=दस लाख १०।१९७ विद्युतासु-मृत ९।२९ वियोग-नियमसे करने योग्य कार्य १५।६७ जिरुपक-निकुष्ट-नीच ६।१३७ विवक्षा-कहनेकी इच्छा, वन्तु-ं मिष्छा विवेका २४।८४ विवश्च-दक्तुमिळ्ळुदिवश्च:,कहते-का इच्छक शारक विवध्य-वोद्भिण्छ्विवक्षः, वारण करनेका इच्छुक १।२७ विविक्ता-पंवित्रा २४।८४ विविरयु-जाननेके इच्छ्न **₹31888** विसहर-विशाल १७।१८८ विकिल-वायं ९।१९५ विश्वानन-दान २५।३ विषयजनीन-सर्वहितकारी१।१७३ विश्वदिष्कम्-सव दिशाओं में 31895 विश्वभर्तु-मगवान् **वृत्रभवेष ₹**168 विश्वरोक् -- विश्वरी-पृथिकीका ईश २५।१०४ विद्यास्या-विद्यतोशुसी, जिसके चारों तरफ गोपुरद्वार वे ( पक्षमें को प्रत्येक विवय-का प्रतिपादन करनेवाळी बी ) २४।१८६ विष्याच-आहार २०।२ विष्याज-भोजन १०।२०२ विक्रि-वेगार करामा १६।१६८ विव्ययुक्त-मजबूर ८।२३५

विसंस्थुकासमस्य-नाना प्रकार-को बटपटे बासनींसे स्वितः 28100 बुत्रहर्म्-इन्द्र १४।१११ बुद्धअकवि-श्रेष्ठ कवि १।२०८ <del>बूं द्विल-</del>हाथीको गर्जना ३।१६७ बेज्यमा-बाँसरी बजानेवाले १२।२०० बुषभदेव बेधस्-अगदान् १६।१०९ **बैन्द्रभी**–धोभा २२:१३४ **बैदरको—सोन्दर्य-**कोभा २४।१८ बैद्रस्य-चतुराई ४।५६ बैद्यास्य--वृष्टता-सर्ग्या ६।१७२ **बैशासम्थ**-पैर फैलाफर स*हे*ं हए ४!४२ <del>व्यतिकर-</del>कार्य ६।२०७ <del>ब्बक्रीक्-अस्त्य १८।१२२</del> **स्वातुक्की--फ**रन १३।१४० क्यांकि-वासीरिक क्यमा ६।५२ ध्वाह्यसि-वाणी-विग्यवनि २४।१८६ **ध्युत्सक्षकाय--जिस**ने शरीरसे ममताभाव कोड़ दिया है ऐसा मुनि २१।६६

स्या-नौ निधियों में एक निधि
२२।१४६
सत्त्रधीयर-वातकी मन्त्रीका जीव
( मृत्रपूर्वे चरद् ) १०।११४
सत्तमस-इन्द्र ८१२५५
सत्तमस-इन्द्र १३।११७
सत्तु-अवनर ( दण्ड विद्यायरका
जीव ) ५।१२४
सरस्-वर्ष''हायनोऽस्त्री सरत्त्रमा''
२।१४२
सरीराम्बविग्रण-वपुः कान्तिक्ष्य
दीत्तिश्च छावच्यं प्रियवाक्यता ।
कन्ना कुवास्ता चेति वारीराज्यविनो गुनाः १५।२१५

शस्क-सण्ड २३।४९
शतर-म्लेण्छोंकी एक जाति
१६।१६१
शाइवल-हरी-हरी धाससे युक्त
२२।१३३
शातमातुर-सौ माताओंका पुत्र
१।१७८
शातित-तोड़े हुए, गिराये हुए
१२।९१
शार-विविध वर्णवाली १५।२०३
शार्वर-शवरी-राविसम्बन्धी
१२।१३४

शिलावस-मयूर ९।१७ शिलावस-मयूर १९।१२० शिलोच्चय-पर्वत १३।१५४ शिला-म्युगाल १०।७७ शीलक-मन्द-कार्यमे देर करनेवाला ५।१०७

कीत किका-अयजन-पंसा ५।९४
शोर्षक-यण्टि नामक हारका एक
भेद १६।४७
कोषक यष्टि-जिसके बीचमें एक
बढ़ा मोती लगा हो ऐसी
एक लड़की माला १६।५२
खुकि-योध्न ऋतु-आवाद ६।५१
खुकान्य-बन्तःपुर १७।१७७
खुमंयु-कल्याणसे युक्त, शुममस्ति
येवां ते शुभंयवः 'बहंगुममोयुस्' इति मतुबयं युप्रस्ययः
११।१३८

अद्यादिगुणसम्पद्ध-१ श्रद्धा
२ श्रान्ति ३ मन्ति ४ विश्वाम
५ श्रज्ज्ञेषता ६ क्षमा और
७ त्याग इन सात गुणोंसे युन्त २०१८१, ८२, ८३, ८४
आद-श्रद्धासे युन्त २११५६
आयंस-ग्यारहर्वे श्रेयान्सनाथ
तीर्थंकरसम्बन्धी पुराण

२∤१३०

श्रीधर—ऋभीके धारक, पक्षमें ऋषभदेनकी भगवान् पूर्वभवपरम्पराभें एक देव-पर्यायका नाम १४।४९ श्रेयान् (श्रेयान्स)-कुरवांगल-देश हस्सिनापुरके राजा सोमप्रमका छोटा भाई 20138 श्रोताके आठ गुण−१ शृश्रूपा २ श्रदण ३ ग्रहण ४ घारण ५ स्मृति ६ ऊह ७ अपोह ८ निर्णीति द्युना-स्यूल १०।४२ इवभ्र-नरक ११।२०४ इवाओ-नरकगति ५।११४ **क्वेतभानु~प**न्द्रमा १३/१६३

ď

षट्कर्म-असि, मिष, कृषि, शिरेप, वाणिज्य और विद्या-ये छह कर्म हैं १६।१९० वह्नेत्रभाव-१ जीव २ पृद्गल ३ वर्म ४ अवर्म ५ आकाश ६ काल २५।२२२ वाह्गुज्य-एन्सि, विग्रह, यान, आसन, हैचीमाब, आश्रय ये छह गुण हैं ४।१२३ स्त संक्रम्य-इन्द्र १२।९५ सचार-पावविक्षेपसे सहित

सचार-पावविकेषसे सहित १४।१३२ सजानि-स्त्रीसहित १।७५ सजानि-स्त्रीसहित (जावया-सहितः सजानिः) ९।१४८ सश्यक्कार-वयाना ७।१५६ मश्यानुषज्ञीगुण-सस्यं शीर्च समा त्यागः प्रज्ञोत्साही वया वमः। प्रशामो निनयस्चेति गुणाः सरवानुषज्ञिनः। १५।२१४

सदाच∽सत्को आदि लेकर— सत्, संस्था, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, अस्पबहुत्व, निर्देश, स्वा-भित्व, साधन, अधिकरण, स्थिति, विषान-ये अनु-योगडार २।१०१ संधर्मा-समान २।१३७ सञ्जीची~सहचरी, श्रीमती ८।३ सनाभि-बन्धु १२।१० सपर्या--पूजा ५।१९१ सप्तकक्षा-हायी, घोड़ा, रय, पैदल, बैल, गन्धर्व, नर्तकी १०११९९ सहनय-१ नैगम २ संग्रह ३ व्यवहार ४ ऋजुसूत्र ५ शब्द ६ समामिरूद् ७ एवं-भूत २५।२२२ स**साचिष्**⊸अग्नि २।९ सप्तार्विष्-अग्नि २४।१७० समबान्-पूज्य १४।१५२ सभावना - महिसादि वर्तोकी पन्नीस, भावनानीसे सहित १०।६५ सभावमा—सभावोंके रक्षकदेव १०।६५ समया-समीप २२।२०७ सम्बूक्त-विसके वारों परण एक समान अक्षणकाले हो ऐसा क्रन्द ४।१९३ समा–कालविमाग ३।१९ समाहित-एकाप्रवित्त ६।२४ समिद्ध-अत्यन्त तेष ५।१३ समीहा-चेष्टा ५।३४ सर्वेण - पृथिवीपर सरकना १५।१६२ सर्वज्ञीपज्ञ-सर्वज्ञके द्वारा प्रवम-उपविष्ट ५।८५

सर्वार्थसिद्धिनाथ-सब सिद्धियों-

के स्थामी, पक्षमें भगवान्

ऋषभदेवकी पूर्वभव-पर-भ्परामें प्राप्त एक भव जिसमें वे सर्वार्धसिद्धि-नामक सनुत्तर विमानके स्वामी हुए १४।५०

सरस्वत्-समुद्र २०।३६
सक्क-तालसे सहित १३।१७९
साक्का-अभिप्रायवती १४।८६
साक्कि-सहायता ८।२०९
साक्कि-सहायता ८।२०९
साक्कि-सेना ४।१२४
साक्क-सेना ८।४१
साक्कि-सेना ८।४१
साक्कि-सेना ८।४१
साक्कि-सेना ८।४१

साध्वस⊸मय ३।१२३ सानुजन्मा-छोटे माइयोसे सहित २४।१०

सामाथिक-वारित्रका एक भेद २०।१७१

सामि--प्राथा १९।१७२ सारव -- आरव-शब्दसे सहित १४।२०५

सारब-सरयूनकी सम्बन्धी १४।२०५

सार्व-सर्वहितकारी ७।३१५ सार्वमीमस्य-समस्त पृथिवीका स्वामित्व-मक्तवर्तीपना (सर्व स्या भूमेरविष: सार्व-भीमस्तस्य भावस्तस्यम् ) १५।१३२

सारसः - सरः-सरोवरसम्बन्धी १६।२१३

सासार- आसार-घाराप्रवाह वधि सहित १२।१०४ सितच्छदावकी-हंसपंक्ति १९।१२२ सितांशुकप्रतिष्ठस-मफेद वस्त्र-से बना हुआ १७।२०५ सुन्नामन्-इन्द्र १।५१ सुन्नामा (सुन्नामन्)-इन्द्र १२।७५ सुदती-सुन्दर बातांबाली स्त्री १९।१२९

सुधाशीं–देव ११।३ सुधासूति–वन्द्रमा ६।८३ सुपर्वा–उत्तम पौरोंसे सहित १४।१४३

सुरक्क-कल्पवृक्ष २०।२७० सुरक्षि-कामधेनु १५।४२ सुरसद्मन्-स्वर्ग १२।८९ सुराग-कल्पवृक्ष ४।१८२ सुराग-कल्पवृक्ष (सुर + अग ) ६।५९

सुराग-कल्पवृक्ष (सुर + अग ) १३।२५

सुरेम-सु-उत्तम रेम-शम्बसे युक्त १०।२०८

सुरेम-सुर + इम-देवोंके हाथी १०।२०८

सुविधि-उत्तम भाग्यसे मुक्त, पक्षमें मगवान् ऋषभदेवकी पूर्व पर्यायका एक नाम १४।४९

**सुबृश्च**–गोल **११**।२८

सूक्सादि-सूदम, अन्तरित, दूर-वर्ती ७।७१

स्ति-उत्पत्ति २४।२
स्थ-मणिमध्या यष्टिका एक भेदएक छड़की माला जिसमें
बीचमें नीचे एक मणि छगा
रहता है १६।५०

सूत्रधार-शिल्पाचार्य-मकान आदिका काम करानेवाला १२।७५ संस्था-छन्दशास्त्रका एक प्रक-रण-प्रत्यय १६।११४ संविग्न-संसारसे भयभीत हो-कर वैराग्यमें तत्वर रहने-वाले पुरुष २४।१७७ संवृत्ति-भ्रान्ति ५।४० संस्थान-उत्तरीयवस्त्र १९।११७

संस्थान-उत्तरायबस्त्र १९।११७ संस्थाच-रचनाविशेष १६।१४४ संहार-प्रलयकाल २०।३५ सोपान-फलकहारमें नीचे यदि सोनेके तीन दाने लगे हों तो उसे सोपान कहते हैं १६।६६

सीगन्धिक-सुगन्धित पदार्थ १२।१७४

सौध - अमृतसम्बन्धो, सुधाया अयं सौघः १११९७

सीसुक्य-अनुकूलता १४।९१ सीरभेब-वृषभ १५।४२ सीरी-सूर्यसम्बन्धी १२।१७० स्तम्य-दुग्ध पिलानेमें १४।१६५ स्तम्बेरम-हाची सम्बन्धी (स्तम्बे-रमस्येदं स्तम्बेरमम्

२५।३५ स्थानीय-राजधानीका दूसरा नाम **१**६।१६३

<del>स्तानद्रोणी—स्तात करतेका टप</del> १३।२०७

स्प्रस्थकार-नाई बादि १६।१८६ स्फाति-वृद्धि १।२०७ स्फाति-विस्तार १४।३१ स्वःप्रष्ठ-स्वर्गश्रेष्ठ-इन्द्र १७।२२३ स्वश्यस्त-अच्छी तरह अभ्यास किया हुआ ११।३२ स्वश्ये-स्वर्गकी प्राप्तिका साधक १।२०५

स्वतंद्भूतगम्ध-स्वर्गमें उत्पन्न गन्ध २३।११०

### वादिपुराणम्

स्वकीय-भानेश १०।१४३ स्वावकेयक-भन ८।२३२ स्वावकुषी-जादिनाव मगवान् की वाणी १।१९४ स्वावकुष-स्वयंभू मगवान् वृषम देव-द्वारा कहा हुआ १६।११२ स्वयंश-मालाको धारण करने-

हरि-इन्द्र २२११३ हरित्-दिसा १३।२८ हरिविहर-सिहासन ५।२१४ हार-यष्टि-लड़ियोंके समूहसे बनी माला हार कहलाती है १६।५५ हों उसे हार कहते हैं
रै६।५८
हारिय्-सुन्दर ९।२४
हारिय्-मनोहर १७।१२२
हिमाना-अत्यिक वर्फ, महद्
हिमा हिमानी २२।१२७
हिरम्मजी-सुवर्णमयी १२।८९
हरिक्क-कामदेव १५१९७
हरीक-इन्हिय २१।१०६

### भारतीय ज्ञानपीठ द्वारा प्रकाशित पुराण एवं चरित-काव्य ग्रन्थ

आदिपुराण (संस्कृत-हिन्दी) भाग 1,2 -आचार्य जिनसेन उत्तरपुराण (संस्कृत-हिन्दी) —आचार्य गुणभद्र हरिवंशपुराण (संस्कृत-हिन्दी) -आचार्य जिनसेन पद्मपुराण (संस्कृत-हिन्दी) भाग 1, 2, 3 -आचार्य रविषेण पउमचरिउ (अपभ्रंश-हिन्दी) पाँच भागों में -कवि स्वयंभू वीरजिणिंदचरिउ (अपभ्रंश-हिन्दी) -महाकवि पुष्पदन्त महापुराण (अपभ्रंश-हिन्दी) भाग 1, 2, 3, 4, 5 -महाकवि पुष्पदन्त णायकुमारचरिउ (अपभ्रंश-हिन्दी) -महाकवि पुष्पदन्त जसहरचरिउ (अपभ्रंश-हिन्दी) महाकवि पुष्पदन्त वीरवर्धमानचरित (संस्कृत-हिन्दी) –भट्टारक सकलकीर्ति वड्ढमाणचरिउ (अपभ्रंश-हिन्दी) -विबुध श्रीधर जंब्सामिचरिउ (अपभ्रंश-हिन्दी) -कवि वीर करकंडचरिउ (अपभ्रंश-हिन्दी) -कनकामर सिरिवालचरिउ (अपभ्रंश-हिन्दी) -नरसेनदेव पुरुदेवचम्पू (संस्कृत-हिन्दी) -अईद्दास धर्मशर्माभ्युदय (संस्कृत-हिन्दी) -हरिचन्द्र रिट्ठणेमिचरिउ (यादवकाण्ड)

समराइच्चकहा (प्राकृत-हिन्दी) भाग 1, 2

-कवि स्वयंभू

-हरिभद्र सूरि



# भारतीय ज्ञानपीठ

18, इन्स्टीट्यूशनल एरिया, लोदी रोड, नयी दिल्ली-110 003 संस्थापक :

स्व. साहू शान्तिप्रसाद जैन, स्व. श्रीमती रमा जैन